
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 21 (1965)

Artikel: Die Konzilserklärung über die Juden

Autor: Raff, Herbert / Richard-Molard, G.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961100

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961100
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


8. Nach Alphabet des R. Aqiba schuf Gott und lenkt Gott die
Welt bemiddat hd-,ämündh und wird sie dadurch auch neu schaffen.
Ba'Hê -fdaqah (ZI. 5) und baalê Çanse 'âmûnah waren offenbar
feste Bezeichnungen für Esoteriker16.

DIE KONZILSERKLÄRUNG ÜBER DIE
JUDEN*

DER ZWEITE ANLAUE

Von Hebbert Raff, Zürich

Die Erklärung über die Juden, die Kardinal Augustin Bea,
Leiter des Sekretariats für die Förderung der Einheit der Christen,
am 25. September 1964 den Teilnehmern am Zweiten Vatikanischen

Konzil während dessen dritter Session erläuterte, hatte —
ins Deutsche übersetzt — folgenden Wortlaut**:

Die Kirche Christi anerkennt
gerne, daß die Anfänge ihres Glaubens

und ihrer Erwählung, gemäß
Gottes Heilsgeheimnis, schon bei den
Erzvätern und Propheten zu finden
sind. Sie bekennt, daß alle Christen,
Söhne Abrahams nach dem Glauben
(Galater 3, 7), eingeschlossen sind in
die Berufung dieses Patriarchen und
daß das Heil der Kirche geheimnisvoll

vorgebildet ist im Auszug des

Ecelesia Christi libenter agnoscit
fidei et electionis suae initia iam
apud Patriarchas et Prophetas, iuxta
salutare Dei mysterium, inveniri.
Confitetur enim omnes Christifideles,
Abrahae filios secundum fidem (cf.
Gal. 3, 7), in eiusdem Patriarchae
vocatione includi et in populi electi
exitu e terra servitutis salutem
Ecclesiae mystice praesignari. Quare
nequit Ecclesia, nova in Christo

stellen neben dem litaneiartigen Typus das Gros des poetischen Materials
in Hek.r. In Hek.r. XXII, 2 Objekt der «Schau».

16 bChag 14a und Alphabet des R. Aqiba Aleph und Chet.
* Zu diesem gegenwärtig sehr aktuellen Thema haben wir zwei Aufsätze

erhalten. Da sie sich gegenseitig ergänzen, sollen dem Leser dieser
Zeitschrift beide vorgelegt werden. (Red.)

** Der deutsche Text ist eine Übertragung aus dem Englischen. Den
Konzilsvätern lag der nebenstehende lateinische Text vor.

133



auserwählten Volks aus dem Land
der Sklaverei. Obgleich die Kirche
eine Neuschöpfung in Christus ist
(Epheser 2, 15), kann das Volk des
Neuen Bundes nicht vergessen, daß
es eine Fortsetzung des Volkes ist,
mit dem Gott in seiner unaussprechlichen

Gnade einst den Alten Bund
zu schließen geruhte und dem er die
in den Büchern des Alten Testaments

enthaltene Offenbarung
anzuvertrauen für gut fand.

Auch vergißt die Kirche nicht,
daß aus diesem Volk Jesus Christus
dem Fleische nach sowie die Jungfrau

Maria, die Mutter Christi, und
die Apostel, der Grund und die Säulen

der Kirche, geboren wurden.

Sodann war die Kirche stets dessen

eingedenkt und wird nie daran
vorbeisehen, daß nach den Worten
des Apostels Paulus den Juden «das

Kindschaftsrecht und die HerrLi ch -

keit und die Bündnisse und die
Gesetzgebung und der Gottesdienst und
die Verheißungen gehören» (Römer
9, 4).

Weiterhin ist zu bedenken, daß
die Vereinigung des jüdischen Volks
mit der Kirche einen Teil der christlichen

Hoffnung bildet. Gemäß und
zufolge der Lehre des Apostels Paulus

(Römer 11, 25) erwartet die
Kirche in unerschütterlichem Glauben

und mit brennendem Verlangen
den Eintritt dieses Volkes in die
Fülle des von Christus gesammelten
Gottesvolkes.

Da also die Christen von den
Juden ein so bedeutendes Erbe
empfangen haben, will diese Heilige
Synode das gegenseitige Verständnis
und die beidseitige Wertschätzung
— mittels theologischer Forschung

creatura (cf. Eph. 2, 15) et populus
Novi Foederis, ohlivisci se conti-
nuationem esse populi illius, quocum
olim Deus ex ineffabili misericordia
sua Antiquum Foedus inire dignatus
est, et cui revelationem in Libris
Veteris Testamenti contentam con-
credere voluit.

Neque obliviscitur Ecclesia ex
populo Iudaico Christum natum
esse secundum carnem, natam esse
Christi Matrem, Mariam Virginem,
et natos esse Apostolos, Ecclesiae
fundamentum et columnas.

Verba quoque Apostoli Pauli
semper habet et habebit prae oculis
Ecclesia de Iudaeis «quorum adop-
tio est filiorum et gloria et testamen-
turn et legislatio et obsequium et
promissa» (Rom. 9, 4).

Memoria insuper dignum est adu-
nationem populi Iudaici cum Ecclesia
partem spei christianae esse. Ecclesia
enim, docente Apostolo Paulo (cf.
Rom. 11, 25), fide inconcussa ac de-
siderio magno accessum huius
populi exspectat ad plenitudinem
populi Dei, quam Christus instauravit.

Cum igitur tantum Patrimonium
Christiani ex Iudaeis acceperint,
Sacra haec Synodus mutuam utrius-
que cognitionem et aestimationem,
quae et studiis theologicis et fraternis
colloquiis obtinetur, omnino fovere

134



und brüderlichem Gespräch —
fördern und ans Herz legen. Überdies
beklagt und verurteilt sie allen Haß
auf Juden und deren schlechte
Behandlung, so wie sie jedes Menschen
zugefügte Unrecht, wo immer es

vorkommt, streng verurteilt.

Jedermann sollte deshalb genau
darauf achten, das jüdische Volk
nicht etwa als ein verworfenes
hinzustellen, sei es im Religionsunterricht,

sei es in der Verkündigung
von Gottes Wort, sei es im täglichen
Gespräch. Ebensowenig sollte sonst
etwas gesagt oder getan werden,
das den Juden die Menschenherzen
entfremden könnte. Außerdem sollten

alle sich hüten den Juden unserer
Zeit zur Last zu legen, was bei der
Passion Christi begangen wurde.

vult et commendare, atque insuper,
sicut iniurias hominibus ubicumque
illatas severe reprobat, ita etiam
odia et vexationem contra Iudaeos
déplorât et damnat.

Ideo curent omnes ne, sive in
catechesi impertienda et Verbi Dei
praedicatione sive in quotidianis
colloquiis, populum iudaicum ut
gentem reprobatam exhibeant, neve
aliud quid dicant aut faciant, quod
animos a Iudaeis alienare possit.
Caveant praeterea ne Iudaeis nostro-
rum temporum quae in Passione
Christi perpetrata sunt imputentur.

Diese Erklärung stellte bereits eine Neufassung des ursprünglichen

Textes dar, den das Sekretariat für die Einheit der Christen
seinerzeit ausgearbeitet hatte. Jener erste Entwurf war während
der zweiten Sitzungsperiode des Konzils den Kardinälen und
Bischöfen ausgehändigt worden. Doch hatte er bei einem nicht zu
übersehenden Teil der Konzilsväter nicht jene günstige Aufnahme
gefunden, die für eine möglichst einmütige Gutheißung eines so

wichtigen Dokuments dringend erwünscht sein mußte.
Von der Urfassung, die ganz im Sinne von Kardinal Beas

Anschauungen formuliert gewesen war, unterschied sich nun das an
der dritten Session vorgelegte Schriftstück in verschiedener
Beziehung. Es bildete jetzt nicht mehr eines der fünf Kapitel des

geplanten Dekrets über den Ökumenismus, sondern nur noch einen

Anhang dazu. Anders als der erste Entwurf, der sich in spezieller
Weise nur mit den Juden befaßte, enthielt sodann die umgestaltete
Erklärung auch noch besondere, auf die übrigen Nichtchristen
hinzielende christliche Erwägungen in zusätzlichen Paragraphen,
von deren Wiedergabe wir indessen weiter oben abgesehen haben.
Und schließlich wichen die Aussagen über die Juden und das Ver-

135



hältnis der Kirche zu ihnen an einigen Stellen von der Beaschen

Urfassung etwas ab.
Daß sich in der Folge auch hinter der so umgearbeiteten Vorlage

die Reihen der Konzilsväter nicht in der erforderlichen eindrucksvollen

Weise schließen konnten, sagt unseres Erachtens noch nichts
gegen die Qualität dieses Dokuments. Denn dieses hat nicht nur
die heilsgeschichtliche Bedeutung des Israelvolks, durch die
Aufnahme von Römer 9, 4 noch stärker betont als der erste Entwurf,
sondern zugleich die christliche Hoffnung auf die Umkehr der Ju-
denheit zu Christus in jener Minimaldosierung unverschwommen
ausgedrückt, die zu unterschreiten oder zu verwässern für den
Christen auf die Dauer gefährlich, ja tödlich werden kann. Die
«Sünde» des überarbeiteten Entwurfs bestand nun aber darin, daß

er — anders als der erste — eine Stellungnahme zur Behauptung
von Israels Schuld am Kreuz Christi in einer nicht gerade glücklichen

Weise zu umgehen suchte und sich damit begnügte, lediglich
auf Grund der aufgezeigten Heilslinien dem Vorwurf der Verwerfung

Israels entgegenzutreten. Es muß dahingestellt bleiben, ob die
Textbearbeiter nicht genügend Klarheit über die Stellung Israels
im Passionsgeschehen besaßen oder ob, wie Konzilsberichterstatter
meinten, der Unwille der arabischen Welt über eine «Reinwaschung»
der Juden durch eine gewisse Zurückhaltung in der Aussage
besänftigt werden sollte.

Von der zweiten zur dritten Fassung

Doch der Stein war ja längst ins Rollen gekommen: nämlich
mit der ersten Lesart der Judendeklaration, deren Inhalt vor der
interessierten Weltöffentlichkeit und namentlich den jüdischen
Kreisen, die als Partner eines Gesprächs ausersehen waren, natürlich
nicht geheimgehalten werden konnte. Und in dieser Fassung hatte
ja nun gestanden: «Es ist auch falsch, es (das jüdische Volk)
ein gottesmörderisches Volk zu nennen, da der Herr durch sein
Leiden und Sterben gesühnt hat für die Sünden aller Menschen,
die denn auch die Ursache des Leidens und Todes Jesu Christi
sind. Der Tod Christi wurde nicht einfach durch ein ganzes Volk,
das damals lebte, und noch viel weniger durch ein Volk von heute

136



verursacht.» Daß diese Stelle im neuredigierten Papier über die
Juden fehlte, wurde denn auch prompt und verständlicherweise

von vielen so ausgelegt, daß — im Fall der Verabschiedung dieses

Dokuments durch das Konzil — die römisch-katholische Kirche
auch weiterhin der verhängnisvollen Etikettierung der Juden als

«Gottesmörder» nicht in aller Form entgegentreten wolle, sich
somit um ein entscheidendes Stück theologischer Wiedergutmachung
zu drücken suche. Diese Bedenken regten sich insbesondere bei
einer Reihe prominenter Konzilsväter anläßlich der Beratungen
vom 28. und 29. September 1964. Da zudem keineswegs alle Gegner
der ursprünglichen Vorlage sich entschieden hinter die zweite
Fassung stellten (vielleicht bestand da und dort sogar der Wunsch,
daß das Judendokument überhaupt unter den Konzilstisch falle),
wurde eine nochmalige Überholung der Erklärung unvermeidlich.

Wiederum machte sich nun das Sekretariat des Kardinals Bea
hinter die Deklaration, und vieles deutete darauf hin, daß die
dritte Lesart der ersten sehr ähnlich sein werde (auch darin, daß sie

wenig enthalten werde, was daran erinnern könnte, daß das

Evangelium nicht nur den Völkern, sondern zu allererst Israel von Gott
geschenkt ist). Doch bevor es so weit war, wurde die Erklärung
neben anderen Vorlagen in die Konzilskrise hineingerissen, die Mitte
Oktober ausbrach. Der Generalsekretär des Konzils erteilte dem
Sekretariat für die Förderung der Einheit der Christen unter an-
derm die Weisung, die «Erklärung über die Juden» zusammenzustreichen

und als Anhang dem Schema «Von der Kirche»
beizufügen. In der Folge gab jedoch Papst Paul VI. einer Gruppe von
siebzehn Kirchenfürsten, die gegen solche Nichtbeachtung der im
Konzil sichtbar gewordenen Anschauungen protestierte, die

Zusicherung, daß die Deklaration nicht wesentlich gekürzt werde.
So war der Weg frei für den dritten Textentwurf, der denn auch
noch während der dritten Konzilssession das Licht der Welt
erblickte und am vorletzten Sitzungstag mit ansehnlicher Mehrheit
zu Sankt Peter angenommen wurde. Für die «Erklärung über die

Nichtchristen», wie das Dokument nun hieß, ergaben sich 1651

Ja-Stimmen, denen 99 Nein gegenüberstanden, während 242
Konzilsväter sie vorbehältlich noch anzubringender Änderungen und
Ergänzungen genehmigten. Die so bereinigte Erklärung soll nun

137



in diesem Jahr im Verlaufe der bevorstehenden vierten Sitzungsperiode

des Zweiten Vatikanums als Anhang zum bereits gebilligten

Dokument über die Kirche endgültig verabschiedet und vom
Papst promulgiert werden.

Stcmdortsbestimmung gegenüber Juden und anderen Nichtchristen

Roma locuta, causa finita? Solange der volle und endgültige
Wortlaut der Deklaration über die Nichtchristen sowie deren feierliche

Annahme aussteht, kann man natürlich nicht sagen: Rom
hat gesprochen, die Sache ist zu Ende. Es wird sich auch noch
zeigen müssen, welchen Einwänden aus den Reihen der Bischöfe
die vierte Fassung Rechnung trägt. An der eigentlichen Linie oder
«Konzeption» des Schriftstücks dürfte sich indessen, so sollte man
meinen, nichts Entscheidendes mehr ändern. Jedenfalls wäre es

unrichtig, sich diesbezüglich auf neue Überraschungen einzustellen.
Das im Prinzip gutgeheißene Schriftstück über die Nichtchristen,

also Fassung Nr. 3, hebt in einem einleitenden Abschnitt die
Einheit des Menschengeschlechts hervor. In einem zweiten
Paragraphen wird mit Herzlichkeit vom Hinduismus, Buddhismus und
anderen nichtchristlichen Religionen gesprochen. Der vierte
Abschnitt «blickt mit Wertschätzung auf die Moslems» und erwähnt
die Jesus als einem Propheten und der Jungfrau Maria erwiesene
Ehrerbietung im mohammedanischen Glauben. Der fünfte Abschnitt
schließlich, nach welchem dann die ganze Charta mit einer Gesamtschau

unter dem Titel «Weltbruderschaft ohne unterschiedliche
Behandlung (Diskriminierung)» ausklingt, umfaßt die Erklärung
über die Juden, die folgenden Wortlaut (rechts wiederum in deutscher

Übersetzung) hat:

Mysterium Ecclesiae perscrutans,
Sacra haec Synodus meminit vinculi,
quo populus Novi Testamenti cum
Stirpe Abraham coniunctus est.

Ecclesia enim Christi grato animo
agnoscit fldei et electionis suae initia
iam apud Patriarchas, Moysen et
Prophetas, iuxta salutare Dei my-

Beim Ergründen des Geheimnisses

dor Kirche ist das Konzil des
Bandes eingedenk, durch das das
Volk des Neuen Bundes mit dem
Abrahamsvolk verknüpft ist.

Die Kirche Christi anerkennt
dankbar, daß nach Gottes
Heilsgeheimnis die Anfänge ihres Glaubens

und ihrer Erwählung schon bei

138



sterium, inveniri. Confitetur omnes
Christifideles, Abrahae filios secundum

fidem, in eiusdem Patriarchae
vocatione includi et salutem Eccle-
siae in populi electi exitu de terra
servitutis mystice praesignari. Quare
nequit Ecclesia oblivisci se a populo
illo, quocum Deus ex ineffabili mi-
sericordia sua Antiquum Foedus
inire dignatus est, Revelationem Ve-
teris Testamenti accepisse et nutriri
radice bonae olivae, in quam inserti
sunt rami oleastri Gentium. Credit
enim Ecclesia Christum, Pacem
nostram per crucem Iudaeos et Gentes

reconciliasse et utraque fecisse

unum.

Semper quoque prae oculis habet
Ecclesia verba Apostoli Pauli de

cognatis eius, «quorum adoptio est
filiorum et gloria et testamentum et
legislatio et obsequium et promissa,
quorum patres et ex quibus est
Christus secundum carnem» (Rom.
9, 4-5), Alius Mariae Virginis. Re-
cordatur etiam ex populo iudaico
natos esse Apostolos, Ecclesiae fun-
damenta et columnas, atque pluri-
mos illos primos discipulos, qui
Evangelium Christi mundo annun-
tiaverunt.

Etsi Iudaei magna parte
Evangelium non acceperunt, tarnen, Apo-
stolo testante, Deo, cuius dona et
vocatio sine poenitentia sunt, adhuc
carissimi manent propter patres.
Una cum Prophetis eodemque Apo-

den Erzvätern. Moses und den
Propheten zu finden sind. Sie bekennt,
daß alle Christen, Söhne Abrahams
dem Glauben nach, in die Berufung
dieses Erzvaters eingeschlossen sind
und daß das Heil der Kirche im Auszug

dos auserwählten Volkes aus
dem Land der Knechtschaft geheimnisvoll

vorgebildet ist. Daher kann
die Kirche nicht vergessen, die
Offenbarung des Alten Testaments von
jenem Volk empfangen zu haben,
mit dem Gott in seiner unaussprechlichen

Güte den Alten Bund schloß,
und aus der Wurzel des edlen
Ölbaumes genährt zu werden, in den
die Zweige des wilden Völker-
Ölbaums eingepfropft sind. Die
Kirche Christi glaubt, daß Christus,
unser Friede, Juden und Nichtjuden
durch sein Kreuz versöhnt und eins
gemacht hat.

Die Kirche hat jederzeit vor
Augen, was der Apostel Paulus von
seinen Landsleuten sagte: «Ihrer ist
die Kindschaft, die Herrlichkeit, der
Bund, die Gesetzgebung, der Gottesdienst

und die Verheißung. Ihnen
gehören die Erzväter, und von ihnen
stammt Christus dem Fleische nach»
(Rom. 9, 4-5), der Sohn der Jungfrau

Maria. Auch ist daran zu
erinnern, daß die Apostel, die Fundamente

und Säulen der Kirche, und
die meisten der ersten Jünger, welche

das Evangelium von Christus
der Welt verkündigten, entstammten

dem jüdischen Volk.
Obwohl ein großer Teil der Juden

das Evangelium nicht annahm, werden

sie dennoch, nach dem Zeugnis
des Apostels, bei Gott, dessen Gaben
und Berufungen ihn nicht gereuen,
um der Väter willen geliebt bleiben.

139



stolo Ecclesia diom Deo soli notum
oxpectat, quo populi omnes una voce
Dominum invocabunt et «servient
ei humero uno» (Soph. 3, 9).

Cum igitur adeo magnum sit
Patrimonium spirituale Christianis et
Iudacis commune, Sacra haec Sy-
nodus mutuam utriusque cognitio-
nem et aestimationem, quae praeser-
tim studiis biblicis et theologicis
atquc fraternis colloquiis obtinetur,
fovere vult et commenda.re. Prae-
terea iniurias hominibus ubicumque
inflictas severe reprobans, Synodus,
huius patrimonii communis memor,
odia et persecutiones contra Iudaeos,
sivo olim sivo nostris temporibus
perpetratas, déplorât et damnat.

Ideo curent omnes ne in catochosi
impertienda sou in Verbi Dei praedi-
catione aliquid doceant, quod in cor-
dibus fidelium odium aut despectio-
nem erga Iudaeos gignore possit;
numquam populus iudaicus ut gens
reprobata vel maledicta aut doicidii
rea exhibeatur. Ea enim quae in
passione Christi perpetrata sunt
minime toti populo tunc vivonti, multo
minus hodierno populo imputari
possunt. Ceterum semper tenuit et
tenet Ecclesia, Christum voluntarie
propter omnium hominum peccata
passinem suam et mortem immensa
caritate obiisso. Ecclesiae praedi-
cantis ergo est annuntiare crucem
Christi tamquam signum universalis
Dei amoris et fontem omnis gratiae.

Zusammen mit den Prophoton und
dem Apostel erwartet die Kirche
den einzig Gott bekannten Tag, an
dem alle Völker den Herrn einstimmig

anrufen und «ihm einträchtig
dienen werden» (Zeph. 3, 9).

Da somit Christen und Juden
ein so großes gemeinsames
geistliches Erbe besitzen, wünscht dieses

Konzil die gegenseitige Kenntnis
und Achtung, die insbesondere durch
biblisch-theologische Forschung und
brüderliche Gespräche verwirklicht
werden sollen, zu fördern und ans
Herz zu legen. Außerdem beklagt
und verurteilt das Konzil, das

jegliches Unrecht, wo immer verübt,
verwirft — eingedenk des gemeinsamen

Erbes — Judenhaß und
-Verfolgung, ob nun in der Vergangenheit
oder in unserer Zeit vorgekommen.

Aus diesem Grunde sollte in
Religionsunterricht und Predigt nichts
gelehrt werden, das in den Herzen
der Gläubigen Judenhaß und
-Verachtung entstehen lassen könnte.
Nie sollte das jüdische Volk als ein
verworfenes, verfluchtes oder des
Gottesmordes schuldiges hingestellt
werden. Was Christus in seiner Passion

widerfuhr, kann in keiner Weise
der Gesamtheit des damals lebenden
Volkes zugeschrieben werden und
noch viel weniger dem Volk von
heute. Außerdem hielt und hält die
Kirche daran fest, daß Christus sein
Leiden und Sterben freiwillig auf
sich nahm — wegen der Sünden
aller Menschen und aus unendlicher
Liebe. Die Predigt der Kirche
verkündet denn auch das Kreuz Christi
als das Zeichen von Gottes
allumfassender Liebe und als den Urquell,
aus dem alle Gnade fließt.

140



Ein Dokument christlicher Umkehr

Die Erklärung der katholischen Kirche über die Juden wird als
ein bedeutendes Ereignis in die Kirchengeschichte eingehen. Wohl
haben schon seit je gläubige Christen aller Orte und Stufen die
innere Beziehung der Kirche zum Volk der Israeliten ähnlich
gesehen und verstanden. Daß aber eine ganze christliche Kirche —
und gar noch jene mit der größten Gefolgschaft — unmißverständlich

die Dankesschuld gegenüber dem Volk des Alten Bundes
festhält, darin liegt das Neue. Man wäre sogar geneigt, die Juden-
Charta eine revolutionäre Urkunde zu nennen, wenn sie nicht ganz
einfach als der Ausfluß jenes christlichen Debakels zu verstehen
wäre, in dem eine so ganz andere Haltung den Juden gegenüber
zu schlechter Letzt — in den Jahren 1933 bis 1945 — gipfelte.
So will die Erklärung vor allem einmal "Umkehr sein. In diesem
Geiste zweifellos hatte Papst Johannes XXIII. den Auftrag zur
Anfertigung eines entsprechenden Schriftstückes gegeben; und
diesen schönen Geist spiegelt der nun vorliegende Text deutlich
wider, sowohl was die klare Aufzeigung von im christlichen Raum
bisher wenig geläufigen biblischen Heilslinien als auch die
praktischen Anweisungen und Empfehlungen an den Katholiken
anbelangt. Das ausdrückliche Eingeständnis von durch die Kirche
begangenen Fehlern und Unterlassungen ist in der Erklärung
allerdings nicht zu finden und war auch kaum zu erwarten. Der
Sache nach, wenn Inhalt und Entstehungszusammenhang des

Schriftstückes ins Auge gefaßt werden, enthält dieses indessen ein
vernehmliches «mea culpa», so wie es auch außerhalb der
katholischen Kirche — und hier zuweilen sogar sehr laut und kräftig —
gesprochen wurde.

Die Ökumene und die Juden

Die Charta über die Juden war nun aber zugleich auch als eine
Manifestation des katholisch-ökumenischen Gedankens gedacht.
Die ursprünglich beabsichtigte Einbeziehung in die Abhandlung
über den Ökumenismus sowie der Inhalt der Erklärung beruhten
auf der zwar kühnen, aber fruchtbaren Idee, daß die Juden —

141



gerade in biblischer Sicht — als von den Christen, also auch den

Katholiken, getrennte Brüder angesehen werden können. Im zweiten

Entwurf der Erklärung über die Juden war diese sogar direkt
überschrieben «Vom gemeinsamen Erbgut der Christen und Juden».
Wenn indessen je ein Zweifel hierüber bestanden haben sollte,
mußte sich sehr rasch herausstellen, daß — im Unterschied zur
nichtkatholischen Christenheit beziehungsweise eines Teils
derselben — keine Richtung oder Repräsentanz des mosaischen
Judentums ernstlich daraufhin ansprechbar ist, ihrerseits einen

Beitrag an die Einheit der Christen zu leisten. Hätte dies doch
bedeutet, von der «Synagoge», die beharrlich den Christusbund
für die Nachkommen Abrahams nach dem Fleische verneint, zu
erwarten, daß sie, über ihren eigenen Schatten springend, einer
späteren Verschmelzung mit der Kirche ins Auge sieht.

So ist es bestimmt kein Zufall, wenn — neben anderen Gründen
— die die Juden betreffende Konzilserklärung zunächst aus der
Mitte des ökumenischen Schriftstücks an dessen äußersten Rand
rutschte und schließlich in das Schema über die Kirche (als
Anhang) verpflanzt wurde. Parallel damit und sinnentsprechend ist
aus der Erklärung so ziemlich alles verschwunden, aus dem ersehen
werden könnte, daß die katholische Kirche ihr Verhältnis den
Juden und anderen Nichtchristen gegenüber noch anders versteht
als im Sinne einer religiösen Koexistenz bis ans Ende der Tage.
Ob dieser Eindruck durch ein Dokument über die christliche
Mission noch korrigiert wird oder nicht, so ist auf alle Fälle sehr

zu hoffen, daß die römische Kirche auch weiterhin «in unerschütterlichem

Glauben und mit großer Sehnsucht» (siehe zweite
Fassung der Judenerklärung) die Glaubensumkehr des einzelnen Israeliten

und ganz Israels erwartet. Doch erachtet sie es anscheinend
als untunlich, dies in einem Schriftstück zu sagen, das nicht
nur für den internen Gebrauch der Kirche bestimmt ist, sondern
auch den Juden und ihrer religiösen Hauptvertretung, der Synagoge,

volle Genugtuung verschaffen will. Um mit dem Judentum
vermehrt «ins Gespräch» zu kommen, schicken sich die Konzilsväter

an, einen sehr hohen Preis zu zahlen. Damit meinen wir
nicht, daß sie erfreulicherweise den ganzen schweren und bösen

Ballast eines biblisch falschen Antisemitismus entschieden über

142



Bord werfen. Dadurch kann der Höhenflug der Kirche ja nur
willkommenen Auftrieb erhalten. Ob aber auch die in der dritten
Fassung der Deklaration — obzwar vielleicht nur aus taktischen
Erwägungen — vorherrschend gewordene Einebnung christlichen
Gedankenguts auf das mit dem Judentum mosaischen Bekenntnisses

Gemeinsame geistliche und andere Früchte tragen wird,
bleibt abzuwarten.

Jüdische Umkehr in der Christusfrage weder nötig noch aktuell?

Von Seiten des mosaischen, synagogal geprägten Judentums,
das über die von den Bischöfen im großen ganzen gutgeheißene
Erklärung verständlicherweise hochbefriedigt ist, hatte man schweres

Geschütz aufgefahren. Bevor noch die Konzilsväter ihre erste
Aussprache über die Erklärung pflogen, konnte man etwa lesen:
«Es ist zu hoffen, daß sich die Konzilsväter darüber klar sind, daß

jeder Hinweis auf eine Bekehrung der Juden einen berechtigten
Schrei der Empörung hervorrufen wird.» Nun, der Schrei der
Empörung über das, was das Glück Israels wäre, muß nicht
ausgestoßen werden: Die «Kirche» hat die «Synagoge» nicht enttäuscht,
obschon der Ausdruck «Synagoge» des ersten Textes in der zweiten
und dritten Fassung nicht mehr vorkommt, wie auch das Wort
«Israel» (wegen Verwechslungsgefahr mit dem Namen des von den
Arabern so angefeindeten Judenstaates?) in sämtlichen Entwürfen
aufs sorgsamste vermieden wurde.

Und wie stellt sich die Judenheit mosaischen Bekenntnisses
zum «Gespräch» und zur «Begegnung» mit der Kirche, die diese

entsprechend der Konzilsresolution in Aussicht nimmt? Hierfür
scheint uns eine Stimme aus jenem Lager ziemlich kennzeichnend,
die im Frühherbst 1964 die Haltung der Juden im Falle einer sie

zufriedenstellenden Konzilserklärung anzudeuten versuchte: «Die
Juden werden hören, was ihre katholischen Freunde ihnen zu sagen
haben, selbst wenn unsere Hoffnung niemals die ihre sein wird
und ihre Erwartung an der Treue der Juden scheitert.» Ob man
den Wert einer solchen Hörbereitschaft aus purer Höflichkeit und
Korrektheit nun etwas höher oder weniger hoch veranschlagt,

143



eines ist sicher: man erkennt in diesem Ausspruch einmal mehr
die Grenzen eines Dialogs zwischen Repräsentanten von Konfessionen,

die zum vornherein nicht bereit sind, Hauptpositionen
ihres Glaubens aufs Spiel zu setzen und unter Umständen
preiszugeben. Für eine bloße Annäherung zwischen christlichem Glauben

und mosaischem Judentum ist sicherlich noch viel echter
Gesprächsstoff vorhanden. Wenn diese Annäherungsreserven indessen

aufgezehrt sind — und das könnte vielleicht doch viel rascher
gehen als viele heute meinen —, wird die Demarkationslinie, der
eiserne Vorhang zwischen den beiden Glaubensweisen um so

härter fühlbar werden.

Alles in allem

Als ein herzhafter, ernster Versuch christlicher Neuorientierung
gegenüber der jüdischen Gemeinschaft und dem einzelnen Israeliten
ist die aus der dritten Sitzungsperiode des Ökumenischen Konzils
hervorgegangene Juden-Charta sehr zu begrüßen. Fast unvermeidlicherweise

wird sie aber nicht nur als Wegweiser in einer bestimmten

historischen Situation aufgefaßt werden, sondern auch als eine

grundsätzliche theologische Stellungnahme zur Frage Kirche-
Israel. Das ist sie aber tatsächlich nur bruchstückhaft. Sie behandelt
weder die Rückkehr des zerstreuten Volkes nach der den Erzvätern
verheißenen Heimat noch äußert sie sich klar zur wichtigen Frage
des Heils in Christus für die Juden. Das ist schade. Nachdem die
römisch-katholische Kirche und ihie Organe — ähnlich den

Evangelischen — in so erfreulicher Weise eine falsche Tradition
— die Behauptung von der Schuld der Juden am Kreuze Christi —
abzuschütteln im Begriffe stehen, möchten sie doch davor bewahrt
bleiben, dem Aufkommen einer neuen Tradition im Kielwasser
nicht schriftgemäßer Theorien direkt oder indirekt, bewußt oder
unbewußt Vorschub zu leisten: nämlich daß die Glieder der
israelitischen Gemeinschaft den Neuen Bund gar nicht brauchen. Wie
waren doch gleich die Worte, die jener Mann, den die römische
Kirche als den allerersten Stellvertreter Christi auf Erden betrachtet,

an seine jüdischen Landsleute richtete? «Und nun, ihr Brüder,
ich weiß, daß ihr es aus Unwissenheit getan habt, gleichwie auch

144



eure Obersten. Gott aber hat so erfüllt, was er durch den Mund
aller Propheten vorhergesagt, daß sein Gesalbter leiden werde.
So ändert nun euren Sinn und bekehrt euch, damit eure Sünden

getilgt werden; damit Zeiten der Erquickung kommen von dem

Angesichte des Herrn, wenn er den, welcher euch gepredigt worden,
sendet, Jesum Christum» (Apostelgeschichte 3, 17-20).

WÄHREND DER DRITTEN SITZUNGSPERIODE

Von G. Richard-Molard, Chatillon s/B., Seine

Als eines der wichtigsten Ereignisse während der dritten
Sitzungsperiode (Session) des Zweiten Vatikanischen Konzils wird
zweifellos die Abstimmung vom 20. November 1964 über die
nichtchristlichen Religionen und insbesondere über die Juden angesehen
werden.

Es handelte sich um eine «Erklärung», die der zweiten Session
als Kapitel des Themas «De Oecumenismo» (siehe Judaica Heft 2,

Juni 1964) vorgelegen hatte und deren Hauptinteresse nach wie vor
der Absatz über die Juden bildet, trotz der Zusammenfassung und
der Paragraphen, die andere Religionen betreffen.

Die «Erklärung» ist nicht mit Rechtskraft verkündigt worden,
aber die Abstimmung vom 20. November hat 1657 Ja, 99 Nein
und 242 «Ja, nach Abänderung» ergeben. Und dies will heißen,
daß das Konzil praktisch die «Erklärung» angenommen hat, die,
sofern nichts Unvorhergesehenes eintritt, sicherlich im Verlaufe der
letzten Session des Konzils promulgiert werden wird.

Die Begründung für eine solche Abtrennung vom Schema über
den Ökumenismus ist einfach darin zu sehen, daß zahlreiche
Bischöfe darüber erstaunt waren, daß bei der Behandlung eines sol-

145



chen Schemas von den Juden geredet wurde. Hier möchten wir
sofort hinzufügen, was wir im Laufe der letzten Zeit aus dem Munde
sehr gut unterrichteter «Experten» vernommen haben, nämlich,
daß es durchaus denkbar sei, daß diese «Erklärung» dem bereits
verkündigten Schema über die Kirche angefügt werde. Auf diese

Weise würde die Betrachtung über Israel gemäß der Verheißung
ihren wahren Platz im Rahmen der Heilsgeschichte finden. Denn
Israel als «erstgeborener Sohn» existiert vor der Kirche, begleitet
parallel die Kirche auf ihrem Pilgerweg und gelangt mit ihr an
das Ende der Heilsgeschichte; dieses Ende ist durch die Parusie

bezeugt.

Der Text, der an der dritten Sitzungsperiode den Konzilsvätern
zur Beratung vorgelegt wurde, ist im vorangehenden Aufsatz,
S. 133 mitgeteilt.

Das Niveau der Aussprache während der dritten Session war
wesentlich höher als das der vorangegangenen Session. Dies ist
übrigens eine Beobachtung, die man auf dem Konzil für alle Texte
machen kann. Die Ausarbeitung zwischen den einzelnen Sessionen

war viel eingehender als die einzelnen Sessionen selbst. Wir können
also dessen gewiß sein, daß diese «Erklärung», wie auch jene andere
über die «Religiöse Freiheit» dadurch nur gewonnen hat, daß sie

erst 1965 verkündigt werden wird.

Die Vollsitzung des Sekretariats für die Einheit (27. Februar
bis 7. März 1964) hat den in Frage stehenden Text unter
Berücksichtigung von 72 Seiten Änderungsvorschlägen, die von der
vorhergehenden Session stammten, ausgearbeitet.

Ein erster Blick zeigt, daß der Text in drei Teile zerfällt, die

vom gemeinsamen Erbe von Juden und Christen, von der
weltumspannenden Vaterschaft Gottes und von der Verurteilung
jeglicher Form der Diskriminierung handeln.

Zunächst mag einmal festgestellt werden, daß die Opposition
sich sehr diskret gezeigt hat. Die Opposition aus politischen Gründen

beauftragte Monsignore Tawil, den melchitischen Patriarchal-
vikar von Damaskus, ein für alle Mal seinem Bedauern über einen

146



Text Ausdruck zu verleihen, der «das Risiko in sich birgt, in den

arabischen Ländern schweren Schaden zu verursachen. ». Die
Gegnerschaft aus reiner biblischer Unkenntnis hat nur eine Stimme
gefunden: Kardinal Ruffini von Palermo, der die katholische
Kirche billigt, als sie die «von den Juden unterstützte Freimaurerei»
verurteilte. Der Beitrag von Kardinal Ruffini, einzigartig in diesem

Zusammenhang, fand am nächsten Tag Unterstützung in Form
einer anonym gedruckten Broschüre, mit der das Konzil vor der
internationalen, jüdisch-freimaurerischen Aktion gewarnt wurde,
die verantwortlich sei für die Schaffung des Sekretariats für die
Einheit, die Johannes XXIII. getäuscht habe und Wölfe in den
Schafstall gebracht habe, beispielsweise Kardinal A. Bea und einige
andere Bischöfe und Experten..

Aber geben wir nicht zu viel Bedeutung einer Haltung, von der
man nur sagen kann, daß das Konzil endgültig damit abgeschlossen
hat. Alle anderen Redner — von denen ein jeder wiederum im
Namen vieler anderer sprach — haben den vorgelegten Text unterstützt

und zu verbessern versucht. Die von A. Bea vorgetragene
Darlegung war wieder einmal darauf eingestellt, diese Erklärung
von jeder politischen Note zu befreien, aber auch von jedem
Verdacht nach einer opportunistischen Einstellung. Er hat sich darum
bemüht, klar herauszustellen, wie wichtig es ist, daß offiziell die

Anklage der Gottestötung verschwinde, denn, sagt er : nicht nur
ist es unvorstellbar, die Verantwortung für den Tod Christi auch nur
einen Augenblick unseren jüdischen Zeitgenossen zuzuschieben, sondern

außerdem sprechen ernste geschichtliche und schriftgemäße Argumente
dafür, daß auch gegenüber den Juden, die zur Zeit Christi lebten, diese

Verantwortung nicht festgehalten werden kann.

Es ist unmöglich, jeden einzelnen Beitrag zur Aussprache zu
erwähnen, beispielsweise die der Kardinäle Liénart, Frings, Léger,
Koenig, Meyer, Cushing oder die der Bischöfe Jaeger, Pocock,
Nierman, Seper, Eichinger, Stein, Nowicki, Lamont oder Podesta.
Lassen wir einen italienischen Kardinal zu Worte kommen, der so

ungefähr die Wünsche aller anderen zusammenfaßt, Kardinal Ler-
caro von Bologna: .Die Erklärung hat ihren Ursprung nicht in
geschichtlichen Betrachtungen; sie ist nicht auf politischen Grundsätzen

147



aufgebaut; sie findet ihre Berechtigung in theologischen Motiven: eine

tiefere Erkenntnis auf Seiten der Kirche über ihre wahre Natur und
ihr wesentliches Geheimnis. Immerhin kann die Erklärung noch

verbessert werden. Es wäre zum Beispiel wichtig, a) dem Wunsche
nach einer Aussprache über die Bibel mit den Juden Ausdruck zu
verleihen; b) aufzuzeigen, daß die Kirche an eine eschatologische Eingliederung

des jüdischen Volkes glaubt; c) niemals mehr die Juden mit
dem Ausdruck des gottesmörderischen Volkes zu belegen; d)
anzuerkennen, daß wir alle am Tode Christi schuldig sind.

Dieser bemerkenswerte Beitrag, der zudem auch noch von einem
Italiener kommt, darf als eine Garantie dafür angesehen werden,
daß der endgültige Text noch verbessert werden wird.

Aber schon jetzt muß zugegeben werden, daß dieses Dokument
den schönsten Text darstellt, der im Verlaufe der ganzen
Kirchengeschichte zu diesem Thema ausgearbeitet wurde. Das Konzil
Vatikan II hatte sich mit denselben doktrinalen und politischen
Widerständen auseinanderzusetzen, die die verschiedenen
Vollversammlungen des Weltkirchenbundes auch erlebt haben (insbesondere

die Vollversammlungen von Evanston und Neu-Delhi). Jetzt
bringt es aber damit das Erlebnis seiner Arbeiten an den Tag, und
dieses Ergebnis ist gewiß mehr als nur eine unverbindliche
Erklärung voller guter Absichten. Die lange Überlegung über die
Kirche und ihre Liturgie (das heißt das Leben der Kirche), über
die Offenbarung, über die Welt. über die nichtkatholischen
Christen haben zu einem Glaubensakt geführt, zu einer ernsthaften
Annäherung der von Paulus gegebenen Unterrichtung, zu einer
grundsätzlichen Änderung der christlichen Theologie. Diese

Erklärung enthält einen Ausblick der Hoffnung, sie bedeutet einen

verspäteten, aber authentischen Anfang jüdisch-christlicher
Beziehungen, die nun nicht mehr aus dem Geist der Verteidigung
beziehungsweise der Eroberung genährt werden, sondern in Wahrheit

und gegenseitiger Liebe fortgesetzt werden.

Nachdem dies nachdrücklich gesagt ist, braucht man sich nicht
mehr darüber zu wundern, daß hie und da Bedenken geäußert
wurden. Selbstverständlich war die Reaktion in den mohammeda-

148



nischen Ländern sehr stark, und eine Zeitung von Kairo, «Akhbar
el Yom », konnte schreiben : Der Vatikan hat sich genötigt gesehen,

Israel zu unterstützen, denn der Vatikan unterstützt den westlichen
Block und insbesondere sein Haupt, die Vereinigten Staaten, die, wie
jeder weiß, sich als Schutzherren Israels ausgeben. Wenn man die
besondere Lage, in der sich die Flüchtlinge aus Palästina befinden,
und die Spannung zwischen Juden und Arabern in Betracht zieht,
so versteht man solche Proteste. Aber dies will nicht heißen, daß

man sie teilt, wenn man weiß, daß dieser Text in keiner Weise mit
dem Staat Israel zu tun hat, sondern nur die Wiederentdeckung
einer vergessenen biblischen Wahrheit sein will. Man versteht auch
die heftige Reaktion der Zeitung «Hamodia», Organ des orthodoxen
Judentums, wenn diese schreibt, dieser Text sei eine Beleidigung
für das jüdische Volk. Was soll schon die jüdische Orthodoxie
mit einer verspäteten Anerkennung seitens der Kirche anfangen!
Darum ist es unerläßlich, ihr klarzumachen, daß dieser Text ihr
gar nicht zugedacht ist, sondern sich an die Christen wendet, die
seit Jahrhunderten durch die traditionelle Unterrichtung der Kirche
in die Irre geführt worden waren. Und dies bedeutet, wie es das
liberale Judentum verstanden hat, die Hoffnung darauf, daß ein
Treibmittel des Antisemitismus, für den es keine Entschuldigung
gibt, damit zerstört ist. Noch besser verstehen wir — und diesmal
teilen wir sie — die Bedenken von protestantischer Seite, aber
oft auch von katholischer, gegenüber der Tatsache, daß die Juden
nur einen Teil einer Erklärung bilden, in der auch von Hinduismus,
Buddhismus und Islam die Rede ist. Ganz gewiß verdienen
diese verschiedenen Religionen unseren Respekt, und es gehört
sich, daß das Konzil ernsthaft sich mit ihnen beschäftigt. Es ist
übrigens wahrscheinlich, daß mit ihrer Erwähnung in dieser
Erklärung erreicht werden sollte, gewisse Widerstände gegenüber der
Erklärung über die Juden zu entwaffnen. Deswegen bleibt doch

genau so wahr, daß das jüdische Volk einen völlig anderen Platz
einnimmt, der mit keinem anderen auf gleiche Linie gesetzt werden
kann. Einen Platz, der so geheimnisvoll ist, wie es eben die
Erwählung eines Volkes durch Jehovah ist. Ob dies unseren Beifall
findet oder nicht, das Israel von gestern wie das Israel von heute
wie auch das wieder eingegliederte Israel von morgen .ist der

149



natürliche Ölbaum, der von Gott geschaffen wurde, damit die
wilden Ölbäume — das sind wir alle —, Christen und Heiden,
Mohammedaner und Buddhisten —, indem sie zur Veredlung ihm
aufgepfropft werden in Jesus Christus, am ewigen Heil teilnehmen
können.

DIE EINHEIT DER TESTAMENTE

Von Hurbert Schmid, Kaiserslautern

Im ersten Teil dieses Aufsatzes sollen zunächst Friedrich Milden-
bergers Ausführungen in seiner Habilitationsschrift für Systematische

Theologie «Gottes Tat im Wort» mit dem Untertitel
«Erwägungen zur alttestamentlichen Hermeneutik als Frage nach der
Einheit der Testamente» (Gütersloh 1964) wiedergegeben werden.
Im zweiten Teil folgt eine Stellungnahme dazu.

I.

Mildenberger bemüht sich in einem ersten Arbeitsgang um
ein angemessenes Verstehen des alttestamentlichen Zeugnisses;
dann versucht er, vom Neuen Testament ausgehend, die
Voraussetzungen seines Verstehens theologisch nachzuweisen und zu
begründen.

a) Der erste Arbeitsgang trägt die Überschrift «Gottesgeschichte
und Gesetz ». Mildenberger stützt sich auf Gerhard von Rads «Theologie

des Alten Testaments», vor allem auf den III. Hauptteil des

2. Bandes (München 1961), in dem das Verhältnis der beiden
Testamente bestimmt wird. Er geht aber auch eigene Wege.
Abhängigkeit und Eigenständigkeit sollen im folgenden nicht präzisiert

werden. Im Anschluß an die historisch-kritische Methode
versteht Mildenberger die alttestamentlichen Texte als Dokumente

150


	Die Konzilserklärung über die Juden

