
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 21 (1965)

Artikel: Die rabbinische Exegese messianischer Schriftstellen

Autor: Hruby, Kurt

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961098

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961098
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Schwierigkeit der Aufgabe der Judenmission, oder besser
die Schwierigkeit der Aufgabe des Zeugnisses der Kirche vor Israel
ist kein Beweis ihrer Unangemessenheit. Sie ist nur ein Hinweis
darauf, daß — wie bei jedem Zeugnis — allein entscheidend ist, daß
der lebendige Christus sich dazu bezeugt durch den Heiligen Geist.

Darum bleibt auch der Kirche die Gebetspflicht für Israel
aufgetragen. Ein altkirchlicher Abendsegen lautet: «Von Israel nimm
dein Gericht.» Unsere allgemeinen Kirchengebete sollten die Bitte
nicht unterschlagen: «Segne auch die Predigt des Evangeliums
unter Juden und Heiden, auf daß bald die Fülle der Heiden
eingeht und auch Israel sich bekehrt und selig wird!»

DIE RABBINISCHE EXEGESE
MESSIANISCHER SCHRIFTSTELLEN

Von Kubt Hkuby, Paris

Jesaja 53 im Lichte, der rabbinischen Exegese

Um die messianische Bedeutung von Jes. 53 ins rechte Licht
zu rücken, muß dieses Kapitel im Textzusammenhang gesehen
werden.

Das 52. Kapitel beginnt mit einem Freudenruf (V. 1). Dann
kündet der Prophet die künftige Befreiung (V. 2), mit Hinweis
auf die «erste Erlösung» aus Ägypten (V. 4). Der Herr wird sein
Volk aus der zweiten Knechtschaft befreien, wie er es aus der
ersten befreit hat (V. 6).

Hierauf folgt eine an Jerusalem gerichtete Botschaft, deren
Gegenstand die Befreiung und die Rückkehr aus der Gefangenschaft
ist (V. 7). Die Schildwachen Jerusalems, die diese Botschaft
vernehmen, geben ihrer Ereude darüber Ausdruck (V. 8) und laden
die ganze Stadt ein, daran teilzuhaben (V. 9). Die freudige
Stimmung greift um sich, und die ganze Erde preist Gott um der
Befreiung Israels willen (V. 10).

100



Nun wendet sich der Prophet Teilaspekten der Befreiung zu und

besingt die Leviten, die aus Babylonien die heiligen Tempelgeräte
herbeibringen (V. 11—12). Auf die Leiden des Gottesknechtes

('n 131?) folgen sein Triumph und seine Glorie. Nachdem der
Prophet in Form einer Antithese diese beiden Elemente, Leiden und
Triumph, kurz gezeichnet hat, führt er sie im einzelnen aus. An
dieser Stelle beginnen die eigentlichen Weissagungen von den Leiden

und von der Verherrlichung des Gottesknechtes, in dem das

rabbinische Schrifttum sowohl das Bild Israels als Volksganzes als
auch den Prototyp des Messias sieht (V. 13—15) L Das ganze Thema
wird dann im 53. Kapitel weiter ausgeführt. Als Abschluß
beschreibt der Prophet dann im Kapitel 54 das zukünftige Glück
Jerusalems.

Wie wurde nun diese Weissagung in talmudischer Zeit aufgefaßt,

verstanden und interpretiert?
Zuallererst müssen wir feststellen, daß die Gestalt eines leidenden

Messias in der jüdischen außerbiblischen Literatur der vor-
talmudischen Zeit nicht aufscheint. Gewiß interpretiert das Tar-
gum den Jesajatext im messianischen Sinn, aber es bezieht ihn
in erster Linie auf das jüdische Volk als Ganzes, auf das Volk,
das im Exil gelitten hat und dessen Verherrlichung in der Bestrafung

der anderen Völker durch den Messias besteht, der die Züge
eines siegreichen Feldherrn trägt. Wir wollen nun zur Erläuterung
der targumischen Exegese den Targumtext in Parallele mit dem
Schrifttext setzen.

Jes. 52

Schrifttext

V. 7. Wie lieblich sind auf den
Bergen die Füße des Freudenboten,
der Frieden verkündigt, der gute
Botschaft bringt, der das Heil
predigt, der zu Zion sagt: Dein Gott
ist König!

Targum

Wie lieblich sind auf den Bergen
des Landes Israel die Füße des
Freudenboten, der Frieden und Glück
verkündigt, der das Heil predigt, der zu
den Versammelten Zions sagt: Siehe,
das Reich deines Gottes wird offenbar

1 Eine gute und übersichtliche Darstellung des Problems vom Gottes-
knecht findet sich bei S. Mowinckel, He that Cometh, Oxford 1956, Kap. VII,
S. 187ff.

101



V. 13. Siehe, mein Knecht wird
weislich handeln, er wird
emporkommen, erhöht werden und sehr
erhaben sein.

Y. 14. Gleichwie sich viele über
dich entsetzten — so sehr war sein

Angesicht entstellt, nicht mehr wie
das eines Menschen, und seine
Gestalt nicht mehr wie die der
Menschenkinder —

V. 15. also wird er viele Heiden
in Erstaunen setzen, und Könige
werden vor ihm den Mund schließen.

Denn was ihnen nie erzählt
worden war, das werden sie sehen,
und was sie nie gehört hatten,
werden sie wahrnehmen.

Jes. 53
1. Wer hat dem geglaubt, was

uns verkündigt ward, und der Arm
des Herrn, wem ward er geoffenbart?

2. Er wuchs auf vor ihm wie ein
Schoß, wie ein Wurzelsproß aus
dürrem Erdreich. Er hatte keine
Gestalt und keine Pracht. Wir
sahen ihn, aber sein Anblick gefiel
uns nicht.

3. Verachtet war er und
verlassen von den Menschen, ein Mann
der Schmerzen und mit Krankheit
vertraut. Wie einer, vor dem man
das Angesicht verbirgt, so verachtet

war er, und wir achteten seiner
nicht.

2 Der zweite Teil des Verses

CpnVin XmDbö nnVinX). Siehe, mein
Knecht, der Messias (rrt!>ö ,73S7),
wird sich des Wohlergehens erfreuen;
er wird emporkommen, erhöht und
gefestigt werden.

Gleichwie das Haus Israels lange
Zeit hindurch nach ihm seufzte, als

(die Israeliten) elend waren mitten
unter den Völkern, werden sie jetzt
angesehen sein und hell leuchten in
den Augen aller Nationen.

Denn er wird zahlreiche
Völkerschaften zerstreuen; vor ihm werden
Könige verstummen und die Hand auf
den Mund legen, weil sie sehen werden,
was ihnen nie erzählt wurde, und
betrachten, was sie nie gehört.

Wer hat der Botschaft geglaubt, die
verkündet wurde, und der starke Arm
des Herrn, wem ward er geoffenbart?

Der Gerechte wuchs vor Gott wie
ein Schößling, der blüht, wie ein Baum,
dessen Wurzeln an Wasserströmen
liegen. So wird sich das heilige
Geschlecht vermehren auf der Erde, die
seiner bedarf. Sein Anblick wird nicht
wie der eines gewöhnlichen (Sterblichen)

sein (Writ), noch die Furcht
vor ihm die vor einem Törichten. Sein
Äußeres wird Helligkeit ausstrahlen,
so daß alle, die ihn betrachten, von
ihm beeindruckt werden.

Gewiß, er wird verachtet sein, aber
er wird die Herrlichkeit aller Reiche
in Besitz nehmen. Sie (die Israeliten)
werden krank und elend sein, wie ein
mit Schmerzen und Krankheiten be-
ladener Mensch. Wie lange wird er
das Antlitz seiner Majestät pDN
NWDtP)2 von uns abwenden, die
wir verachtet sind und für nichts
angesehen werden?

et sich an Gott.

102



4. Doch wahrlich, unsere Krankheit

trug er, und unsere Schmerzen
lud er auf sich ; wir aber hielten ihn
für bestraft, von Gott geschlagen
und geplagt.

5. Aber er wurde durchbohrt
um unserer Übertretung willen,
zerschlagen wegen unserer Missetat;

die Strafe, uns zum Frieden,
lag auf ihm.

6. Wir gingen alle in der Irre
wie Schafe, ein jeder wandte sich
auf seinen Weg; aber der Herr
warf unser aller Schuld auf ihn.

7. Da er mißhandelt ward,
beugte er sich und tat seinen Mund
nicht auf, wie ein Lamm, das zur
Schlachtbank geführt wird, und
wie ein Schaf, das vor seinem Scherer

verstummt und seinen Mund
nicht auftut.

8. Infolge von Drangsal und
Gericht wurde er weggenommen.
Wer bedachte aber zu seiner Zeit,
daß er aus dem Lande der Lebendigen

weggerissen, wegen der
Übertretung meines Volks geschlagen
ward?

9. Und man gab ihm bei Gottlosen

sein Grab und bei einem
Reichen seine Gruft, obwohl er
kein Unrecht getan hatte und kein
Betrug in seinem Munde gewesen
war.

Doch er selbst wird Fürbitte
einlegen für unsere Sünden, und unsere
Fehler werden uns seinetwegen
vergeben werden CM' NIM XUlfl Vy ]33
j1j?3rW NimST), obwohl wir wie
Verwundete sind, wie vom Herrn mit
Trübsal Geschlagene.

Er wird das Haus unseres Heiligtums

aufbauen, das befleckt worden
ist ob unserer Sünden, (den Feinden)
überliefert »ob unserer Missetaten.
Dank seiner Lehre wird überreicher
Friede unter uns herrschen, und wenn
wir seinen Geboten gehorchen, werden
uns unsere Sünden vergeben werden.

Wir waren alle zerstreut wie
Schafe; jeder von uns ging seines Weges;

aber es war der Wille des Herrn,
uns um seinetwillen unsere Sünden zu
vergeben.

Er hat gebetet und wurde erhört;
bevor er noch den Mund auftat, ward
sein Wunsch erfüllt nsn nnna sim 'sn

,T!31D nna iÖ). Er liefert die
Starken unter den Völkern wie Lämmer

aus, und gleich dem Schaf vor
dem, der es schert, wird niemand den
Mund auftun in seiner Gegenwart,
noch ein Wort sprechen.

Er wird unsere Gefangenen
zurückführen, weit weg von Leid und
Strafe. Wer könnte die Wunder
verkünden, die uns in jenen Tagen
widerfahren werden Denn er wird die
Herrschaft der (Heiden)völker vom ganzen
Land Israel hinwegnehmen. Die Sünden,

die mein Volk begangen hat, werden

vor ihn kommen.
Er wird die Frevler der Hölle

überliefern, einem schimpflichen Tod die
Reichen, die Gewalt übten, auf daß es

keine Sünden und Lügner mehr gäbe.

103



10. Aber dem Herrn gefiel es,
ihn zu zerschlagen, er ließ ihn
leiden. Wenn er seine Seele zum
Schuldopfer gegeben hat, so wird
er Nachkommen sehen und lange
leben. Und des Herrn Vorhaben
wird in seiner Hand gelingen.

11. An der Arbeit seiner Seele

wird er sich sattsehen; durch seine
Erkenntnis wird er, mein Knecht,
der Gerechte, viele gerecht machen,
und ihre Schulden wird er auf sich
nehmen.

Der Wille des Herrn war es, den
Rest seines Volkes in der Glut zu
reinigen, um die Seelen von den Sünden
zu befreien. Sie werden die Herrschaft
ihres Messias sehen (rvobaa ptrr
prrrr!l>a) ; ihre Söhne und Töchter
werden zahlreich sein und ihre Lebens-
tage verlängert. Den Dienern des
Gesetzes des Herrn wird es Wohlergehen
(durch Erfüllung) seines Willens.

Er wird ihre Seelen von der
Knechtschaft befreien; sie werden die
Bestrafung ihrer Feinde sehen und
sich an der Beute ihrer Reiche sättigen.

In seiner Weisheit wird er die
Gerechten rechtfertigen und zahlreiche
Menschen seinem Gesetz unterwerfen;
er selbst wird Fürbitte einlegen für
ihre Sünden.

12. Darum will ich ihm unter
den Großen seinen Anteil geben,
und er soll Starke zum Raube
erhalten dafür, daß er seine Seele

dem Tode preisgegeben hat und
sich unter die Übeltäter zählen
ließ und die Sünden vieler getragen
und für die Übeltäter gebetet hat.

Deshalb werden sie sich die Beute
von zahlreichen Völkern aufteilen und
die Reichtümer fester Städte. Er wird
die Beute verteilen, weil er seine Seele

dem Tode überliefert und die Gesetzes-
Übertreter unterworfen hat. Er selbst
wird Fürbitte einlegen für die Sünden
vieler, und um seinetwillen wird den
Frevlern vergeben werden.

Gewiß wird die Weissagung des Propheten im Targum im mes-
sianischen Sinn gedeutet, aber fast alles wird auf die Verherrlichung
des Messias bezogen. Wohl heißt es (53, 3), daß er «verachtet sein

wird», daß «die Sünden vieler seinethalben vergeben werden» (53,
4, 6), aber die Erklärung dafür ist, daß er «Fürbitte eingelegt hat»
(53, 4, 11, 12). Die Leiden und Demütigungen sind den Heidenvölkern

vorbehalten (53, 3, 7, 8) und letzten Endes auch dem
sündigen Israel (52, 14; 53, 3, 5, 6, 8, 10, 11). Wenn es heißt, daß er
«seine Seele dem Tode überliefert hat» (53, 12), so soll damit
gesagt werden, daß er Todesgefahr auf sich nahm, wahrscheinlich
im Kampf mit den Feinden.

104



Im Gegensatz zum Targum, das großteils den Charakter eines

Midrasch trägt, gibt die Septuaginta den biblischen Text ziemlich
wortgetreu wieder, mit Ausnahme von Jes. 52, 14 und 53, 10, 11.

Hebräischer Text Septuaginta

Jes. 52, 14

Gleichwie sich viele über dich
entsetzten — so sehr war sein
Angesicht entstellt, nicht mehr wie
das eines Menschen, und seine
Gestalt, nicht mehr wie die der
Menschenkinder.

So wie viele sich über dich entsetzten,

so wird auch dein Antlitz geehrt
werden unter den Menschen, und
deine Herrlichkeit unter den
Menschenkindern

Eb. 53, 10, 11

Aber dem Herrn gefiel es, ihn
zu zerschlagen; er ließ ihn leiden.
Wenn er seine Seele zum Schuldopfer

gegeben hat, so wird er
Nachkommen sehen und lange leben;
und des Herrn Vorhaben wird in
seiner Hand gelingen. An der
Arbeit seiner Seele wird er sich
sattsehen. Durch seine Erkenntnis
wird er, mein Knecht, der
Gerechte, viele gerecht machen, und
ihre Schulden wird er auf sich
nehmen.

Und der Herr wollte ihn reinigen
von seiner Verwundung. Weil er
seine Seele für die Sünden (vieler)
hingegeben, wird er eine zahlreiche
Nachkommenschaft haben. Der Herr will
mit seiner Hand den Schmerz seiner
Seele hinwegnehmen, ihm das Licht
zeigen und seinen Verstand formen.
Er will den Gerechten, der ihm treu
dient, rechtfertigen für zahlreiche
Menschen, und er selbst wird ihre
Sünden tragen.

Im allgemeinen sind der Talmud und der Midrasch dem Schrifttext

treu geblieben und haben sich nicht an die Targumexegese
gehalten, wie ja auch die Septuaginta verhältnismäßig wenig vom
hebräischen Text abweicht.

Was uns besonders interessiert ist natürlich — soweit sich das
eben feststellen läßt —, dem Ursprung der verschiedenen
Messiastraditionen, denen wir in der rabbinischen Literatur begegnen,
nachzugehen. Können die diversen Interpretationen wirklich vom
Schrifttext abgeleitet werden?

105



Die Stelle im babylonischen Talmud, wo der Messias «der
Aussätzige aus der Schule R. Jehudas» genannt wird (Sanh. 98b) und
wo zur Begründung dieser Ansicht auf Jes. 53, 4 verwiesen wird,
kann sehr wohl eine reine Schriftexegese sein. Andererseits ersehen
wir deutlich aus dem Zusammenhang, daß es sich dabei um eine
reine Schulmeinung unter vielen anderen handelt, und jede Schule
führt zur Bekräftigung des von ihr vorgeschlagenen Messiasnamens
eine andere Bibelstelle an. Nun haben aber die ins Treffen geführten
Stellen gewiß alle traditionsmäßig eine messianische Deutung
erfahren, weil man sie doch sonst kaum in diesem Zusammenhang
erwähnt hätte.

Im Midrash Ruth Rabba (zu 2, 14) wird, wie wir gesehen haben,
der dort erwähnte «Sauerwein» mit Jes. 53, 5 in Verbindung
gebracht und im Sinne der Leiden des Messias gedeutet, was auch
noch in den Rahmen der exegetischen Möglichkeiten fällt.

Im Midrasch Schemuel, einer palästinensischen Midraschkom-
pilation aus dem 11. Jahrhundert3, lesen wir (Parascha 19 zu
Sam. 16, 1):

R. Hunna (f 397) sagte im Namen von R. Acha4: Alle Leiden
wurden in drei Teile geteilt: Einer für die Geschlechter und die
Väter der Vorzeit, einer für das Geschlecht des Abfalls, und einer
für den König Messias, wie es heißt (Jes. 53, 5): «Er ist
zerschlagen ob unserer Missetat. »

Auch hier gehen die Leiden des Messias nicht über das hinaus,
was messianisch gedeutete Schriftstellen darüber aussagen. Im
Midrasch Tehillim zu Ps. 2, 7 findet sich eine ähnliche Stelle, nur
spricht man dort nicht mehr von den Leiden des «Geschlechts
der messianischen Zeit» (übrigens ohne speziellen Hinweis auf Jes.

53, 5). Jedoch bringt derselbe Midrasch dann zu Ps. 16, 3 genau
denselben Text, den wir im Midrasch Schemuel finden.

Zu dem von uns bereits angeführten Text aus der Pesiqta Rab-
bati (Pisqa 37 zu Jes. 61 ,10)5 muß folgendes bemerkt werden:
Dort, wo sich die Pesiqta auf Jes. 53 bezieht, sagt sie nur, daß
der Messias für die Sünden und wegen der Sünden Israels leidet,

3 Raschi nannte ihn Aggadat Erez Jisrael.
4 Amora aus dem 4. Jh.
3 Vgl. Judaica, 20. Jg., H. 4, Dez. 1964, S. 209—211.

106



was absolut mit dem Schrifttext in Einklang steht (Jes. 53, 5) :

«Aber er wurde durchbohrt um unserer Übertretung willen,
zerschlagen wegen unserer Missetat... (V. 6). Aber der Herr warf
unser aller Schuld auf ihn. (V. 8). Er wurde geschlagen wegen
der Übertretung meines Volkes.» Getreu dem homiletischen
Gebrauch, eine Schriftstelle mit Hilfe einer anderen zu erläutern,
benützt die Pesiqta, die ja ein homiletischer Midrasch ist, den
Ps. 22 (Verse 8, 14, 15 u. 16).

Nun sagt die Pesiqta wohl, daß der Messias seine künftigen
Leiden bereits in den sechs Schöpfungstagen auf sich genommen
hat, daß diese freiwilligen Leiden Israel erretten werden und daß
der Messias letzten Endes auch den Satan in die Hölle stürzen
wird. Auch das sind keine neuen Gedankengänge, denn wir haben
bereits in den talmudischen Texten gesehen, daß der Glaube an
die Präexistenz des Messias schon damals vorhanden war und
daß man ihm auch den Endsieg über den bösen Trieb zuschrieb.
Was nun die Erlösung Israels anbetrifft, so sagt der Text nicht,
in welchem Sinn sie aufzufassen ist.

Hinsichtlich der Leiden des Messias bemerkt die Pesiqta
übrigens, daß sie ihm von den «Übeltätern Israels» (Pisqa 34 zu
Sach. 9, 9) und von den «Frevlern unter den Völkern» (Pisqa 37

zu Jes. 60, 1) zugefügt werden. In der Perspektive der Pesiqta
stirbt der Messias nicht; sein Erlösungswerk kommt übrigens
ausschließlich Israel zugute. Das einzige neue Element im Vergleich
mit den talmudischen Texten ist die Heranziehung des 22. Psalms.

Zu reinen Vergleichszwecken und um die Grundlinien der
Weiterentwicklung der Messiastraditionen im späteren rabbini-
schen Schrifttum aufzuzeigen, seien hier auch einige Texte aus
einem Midrasch angeführt, der in den Bereich der Mystik gehört.
Es handelt sich um die Massechet ha-hechalot oder «Traktat von
den (himmlischen) Palästen», der in folgenden Schriften zitiert
wird:

1. Im Midrasch Chonen, einem Kommentar zu den Sprüchen
Salomos6. Dieser Midrasch, der in vier voneinander sehr verschie-

6 Zu Sprüche Salomos 3, 19. Vgl. A. Jellinek, Bet ha-Midrash, II,
S. 23—27.

107



dene Teile zerfällt und höchstwahrscheinlich auch auf verschiedene
Verfasser zurückgeht, enthält im zweiten Teil eine Beschreibung
des Paradieses. Dieser zweite Teil ist vor dem 11. Jahrhundert
abgefaßt worden.

2. In der Ma'asseh de-R. Jehoschu'a b. Lewi1, einer Beschreibung

von Himmel und Hölle im Sinne der essenischen Überlieferung.

Das Alter dieses Midrasch läßt sich schwer bestimmen. Die
Tatsache, daß darin nur vom Messias Sohn Ephraims die Rede

ist, spricht an sich für eine frühe Rezension. Verschiedene
mittelalterliche Autoren erwähnen auch einen aramäischen Text der
Ma'asseh. Die Verbindungen von R. Jehoschu'a b. Lewi mit den
Essenern sind vom Talmud her bekannt (Ber. 19a u. 22a).

3. Im Sohar, der berühmten und umstrittenen «Entdeckung»
von R. Mosche b. Schemtov de Leon (1250—1305).

Der Midrasch Chonen8 bezieht sich direkt auf Jes. 53, 5:

In der Mitte (des fünften himmlischen Palastes) hält sich
der Messias, Sohn Davids, auf, der Jerusalem liebt. Elija stützt
ihm das Haupt, tröstet ihn auf seinem Schoß und spricht zu
ihm: Ertrage die Züchtigungen und die Gerechtigkeit deines
Meisters, der dich um der Sünden Israels willen bestraft, wie
es heißt (Jes. 53, 5): «Aber er wurde durchbohrt. », bis das
Ende kommt.

Auch dieser Text sagt nichts über die Art der Leiden aus, denen
der Messias unterworfen sein wird, aber sie dürften wohl den in
der Pesiqta Rabbati beschriebenen gleichen. Jedenfalls gehen die

Beschreibungen des Midrasch in keiner Weise über den Schrifttext
hinaus.

Die Natur der Leiden des Messias wird dann in der Massechet
ha-hechalot9 näher beschrieben:

Der Messias tritt ein in diesen (himmlischen) Palast und
lädt alle Krankheiten, Leiden, Schmerzen und Prüfungen ein,

7 Vgl. Jellinek, op. cit., II, S. 48—51.
8 Vgl. Jellinek, op. cit., II, S. 29.
9 Vgl. Sohar zu 2 Mos., Bd. II, 212a, Kommentar zu 2 Mos. 33, 23.

108



über ihn zu kommen. Hätte er es nicht auf sich genommen,
selbst die von Israel verdiente Züchtigung zu erleiden, so hätte
kein Mensch die Sündenstrafen zu ertragen vermocht. Deshalb

fügt die Schrift hinzu (Jes. 53,4): «...Unsere Schmerzen lud
er auf sich.» R. Ele'asar10 handelte ebenso während seines
Erdenlebens. Solange Israel im Heiligen Lande wohnte und dort
die Opfer dargebracht wurden, war das Volk durch das
Verdienst der Opfer vor allen Krankheiten und Leiden geschützt.
Jetzt (wo es keine Opfer mehr gibt) trägt der Messias die Leiden
und Schmerzen aller so lange, bis der Mensch die Welt verläßt
und seiner Bestrafung zugeführt wird.

In diesem Text stoßen wir auf ein neues Element : Die aufschiebende

Wirkung der Messiasleiden für die Bestrafung der Sünder,
die erst im Jenseits vollzogen wird. Der Gedanke eines stellvertretenden

Sühneleidens — allerdings nicht messianischer Natur —
findet sich allerdings schon im Talmud. So lesen wir zum Beispiel
in Ber. 5a:

Einer Überlieferung zufolge (das heißt auf Grund einer Ba-
raita) ist der Mensch, der von einem der vier Kennzeichen des

Aussatzes befallen ist11, ein wahrer Sühnealtar.
Und Ber. 5a:

Rabba lehrte im Namen von Rab Sechora, und dieser im
Namen von Rab Huna: Wen Gott liebt, den beugt er nieder
durch Prüfungen, denn es heißt (Jes. 53, 10): «Aber dem Herrn
gefiel es, ihn zu zerschlagen ; er ließ ihn leiden. » Vielleicht sogar
dann, wenn (der Mensch) die Leiden nicht in Liebe annimmt?
Nein, denn es heißt weiter (eb.): «Wenn er seine Seele zum
Schuldopfer gegeben hat. »

Wir haben bereits in der Pesiqta gesehen, daß die Leiden des

Messias höher eingeschätzt werden als die Leiden der anderen Ge-

10 R. Ele'asar b. Pedat, palästinensischer Amora babylonischer
Herkunft (3. Jh.).

11 Vgl. 3 Mos. 13, die Bestimmungen über die verschiedenen Arten von
Aussatz.

109



rechten. Auch der Midrasch Tanchuma zu 1. Mos. 28, 10 stellt
die Behauptung auf, daß der Messias «größer ist als die Erzväter
und die Dienstengel». Daß der Sohar seine Auffassung vom Sühneleiden

des Messias von Jes. 53, 4 ableitet, ist ein normaler exegetischer

Vorgang, da ja diese Schriftstelle im Grunde dasselbe besagt.
Da es sich nun bei den verschiedenen Midraschstellen vom

leidenden Messias trotz der alten Traditionen, auf denen sie sicherlich
fußen, um verhältnismäßig spät abgefaßte Dokumente handelt,
könnte man sich die Frage stellen, ob nicht doch das Messiasbild
des rabbinischen Schrifttums bewußt oder unbewußt von christlichen

Vorstellungen beeinflußt wurde. Um diesbezüglich ein klares
Bild zu gewinnen, wollen wir nun einen kleinen Überblick von der

Interpretation des 53. Jesajakapitels im Neuen Testament geben.
Jes. 53 im Neuen Testament. — Bei Jo. 12, 37-38 lesen wir:

Wiewohl er aber so viele Zeichen vor ihnen getan hatte, glaubten
sie nicht an ihn; auf daß das Wort des Propheten Jesaja erfüllt
werde (53,1), welches er gesprochen hat: «Herr, wer hat dem

geglaubt, was wir gehört haben, und wem wurde der Arm des

Herrn geoffenbart 1 »

Und bei Mt. 8, 17: Er heilte alle Kranken, auf daß erfüllt werde,
was durch Jesaja gesagt ist, den Propheten, welcher spricht (53, 3) :

«Er trug unsere Krankheit, und unsere Schmerzen lud er auf sich.»
Im 1. Petrusbrief (2, 21-24): Christus hat für euch gelitten..

(22) er, der (Jes. 53, 8) «keine Sünde getan, und in dessen Mund
kein Betrug erfunden worden»; (23) er schalt nicht, da er gescholten
ward, er drohte nicht, da er litt, sondern übergab es dem, der

gerecht richtet; (24) er hat unsere Sünden selbst hinaufgetragen
und seinen Leib auf das Holz, damit wir, der Sünde gestorben,
der Gerechtigkeit leben möchten; (Jes. 53, 5): «Durch seine Wunden

seid ihr heil geworden», denn ihr wäret (ib. 6) «wie irrende
Schafe», nun aber seid ihr bekehrt zu dem Hirten und Hüter eurer
Seelen.

Apostelgeschichte 8, 27-35: Und siehe ein Äthiopier, ein
Eunuch, ein Gewaltiger Kandaces, der Königin der Äthiopier, welcher
über ihren ganzen Schatz gesetzt war, der war gekommen, um in
Jerusalem anzubeten. (28) Nun keimte er zurück, saß auf seinem

Wagen und las den Propheten Jesaja. (29) Da sprach der Geist

110



zu Philippus: Gehe hin und halte dich zu diesem Wagen! (30)
Da lief Philippus hinzu und hörte ihn den Propheten Jesaja lesen;
und er sprach: Verstehst du auch, was du liest? (31) Er aber sprach:
Wie kann ich es, wenn niemand mich anleitet? Und er bat
Philippus, aufzusteigen und sich zu ihm zu setzen. (32) Die Schriftstelle
aber, die er las, war diese (Jes. 53, 7-8) : Wie ein Schaf ward er
zur Schlachtung geführt, und wie ein Lamm vor seinem Scherer
stumm ist, so tut er seinen Mund nicht auf. In seiner Erniedrigung
ward sein Gericht aufgehoben. Wer will aber sein Geschlecht
beschreiben? Denn sein Leben wird von der Erde weggenommen! (34)
Da wandte sich der Eunuch an Philippus und sprach: Ich bitte
dich, von wem sagt der Prophet solches? Von sich selbst oder
von einem andern? (35) Da tat Philippus seinen Mund auf und
hob an mit dieser Schriftstelle und verkündete ihm das Evangelium
von Jesus.

Man kann natürlich nicht behaupten, daß die rabbinische Exegese

von Jes. 53, die dieses Kapitel auf den leidenden Messias

bezieht, von der christlichen Verkündigung beeinflußt wurde, wenn
auch keine derartige Interpretation aus der vorchristlichen Ära
bekannt ist. Der Jesajatext erlaubt jedenfalls eine derartige Deutung

auch ohne jeden äußeren Einfluß. In seinem «Dialog mit
dem Juden Tryphon» schreibt Justinus Martyr (Kap. 63): Wenn
wir den Juden die Schriftstellen vor Augen halten, aus denen deutlich

hervorgeht, daß der Messias leiden muß..., so müssen sie

zugeben, daß diese Stellen messianischen Charakter tragen. Und
Kap. 89: «Daß der Messias leiden muß», sagt Tryphon, «geht
eindeutig aus der Schrift hervor. » Und er gesteht auch unter Hinweis
auf Jes. 53, 7 zu (Kap. 90) : Wir wissen, daß er (der Messias) leiden
muß und wie ein Lamm weggeführt werden wird.

Diese Auffassung entspricht vollkommen der rabbinischen
Exegese, wie sie uns im Talmud und in den Midraschim entgegentritt.
Eine Reaktion gegen diese Deutung auf einen persönlichen Messias

findet sich erst bei den mittelalterlichen Autoren wie Ibn
Esra, Raschi, David Qimchi usw., die in den Weissagungen des

Propheten eine Anspielung auf die Leiden des jüdischen Volkes
sehen. Es ist gut möglich, daß es sich dabei, wenigstens teilweise,
um eine bewußte Abkehr von der Midraschexegese handelt und

111



daß das Motiv dieser Abkehr in der Reaktion gegen die christliche
Lehre zu suchen ist.

An sich sind beide Interpretationen sehr wohl miteinander in
Einklang zu bringen. Wenn der Gottesknecht des Propheten Jesaja
eine Art Prototyp des jüdischen Volkes und seines Geschicks ist,
so soll daran erinnert werden, daß das Targum seinerseits wieder
im jüdischen Volk ein Bild des Messias sieht und daß dann der
Talmud und die Midraschim Jes. 53 im Sinne der persönlichen
Leiden des Messias gedeutet haben: Wie Israel in der Gefangenschaft

unterdrückt wird, als Volk den nationalen Tod erleidet
durch Auslöschung seiner politischen Selbständigkeit und dann bei
der Rückkehr aus dem Exil als Volk Auferstehung feiert, so leidet
auch der Messias zuerst im Gefängnis, wird aber dann von seinen
Leiden befreit und unterwirft die Welt dem Gesetz Gottes.

Die rabbinische Exegese der messianischen Sacharjasteilen

Sacharja 9, 9

Es mutet auf den ersten Blick etwas merkwürdig an, daß dieser
Text von den rabbinischen Quellen auf den leidenden Messias

bezogen wird: «Frohlocke sehr, du Tochter Zion, jauchze, du Tochter
Jerusalem! Siehe, dein König kommt zu dir, ein Gerechter und
Retter ist er, demütig und reitend auf einem Esel, auf dem Füllen
der Eselin.» Die Targumenparaphrase dazu weist keine nennenswerten

Varianten auf.
Wir haben bereits den Talmudtext zitiert, wo es heißt (Sanh.

98a): R. Alexandrai lehrt: R. Jehoschu'a b. Lewi erhob folgenden
Einwand: Es heißt (einerseits, Dan. 7, 13): «Es kam einer mit
den Wolken des Himmels, gleich einem Menschensohn», und
(andererseits: Sach. 9, 9) «Demütig, er reitet auf einem Esel.» Wenn
sich (die Israeliten des Messias) würdig erweisen, wird er auf den
Wolken des Himmels kommen; wenn aber nicht, wird er «demütig
auf einem Esel reitend» erscheinen. Und der Text fügt hinzu, daß
sich der Messias mit Krankheiten geschlagen unter den Elenden
am Tore Roms aufhält.

112



Die Deutung dieser Sacharjastelle im Sinne eines armen, mit
Krankheiten geschlagenen Messias kann nur von den Worten:
«Demütig, er reitet auf einem Esel» herrühren. Nun wird aber im
Neuen Testament, genau wie in verschiedenen anderen rabbini-
schen Texten, Sacharja 9, 9 im Gegenteil auf einen glorreichen
Messias bezogen.

Während die Leiden des Messias in diesem Zusammenhang
nach der Auffassung des Talmuds eine Folge von Armut und
Krankheit sind, handelt es sich in der Pesiqta Rabbati (Pisqa 34

zu Sach. 9, 9), wie wir festgestellt haben, um richtige Verfolgungen.
Der Pesiqtatext schließt sich an andere Interpretationen an, die
die Brücke herstellen zu Jes. 60, 1-2 und 61, 10. Im Neuen Testament

wird die in Frage stehende Stelle ausschließlich auf den Einzug

Jesu in Jerusalem bezogen: Mt. 21, 1—11; Mk. 11, 1-10; Lk.
19, 29-41; John. 12, 12-19.

Die dann weiter ausgeführte Interpretation der Pesiqta: der
im Gefängnis schmachtende, mit Ketten beladene Messias, der

von den «Übeltätern Israels» verspottet wird und zur Sühne ihrer
Sünden leidet, weist gewiß manche Parallelen mit der Passion
Jesu auf, aber auch dabei ist kein vorschneller Schluß auf einen
Einfluß christlichen Gedankenguts am Platz. Der Messias der

Pesiqta erleidet nicht den Tod, sondern wird letzten Endes aus
dem Gefängnis befreit, triumphiert über seine Feinde und unterwirft

dem Volk Israel die ganze Welt. Das Heil der Heiden ist dabei

nicht ausgeschlossen, da Gott ja alle rettet, die «im Lichte des

Messias wandeln», aber es handelt sich dabei um eine spätere,
eschatologische Phase, auf die der Text nicht eingeht.

Sacharja 12, 10-12

Sach. 12 ist die Schriftstelle, die bereits von den ältesten rabbi-
nischen Texten auf den leidenden Messias bezogen wird. Der Text
als solcher verkündet den Sieg Jerusalems und Judas über die Völker
der Welt. Wir geben zuerst den Schrifttext, unter Berücksichtigung

der Varianten, die das Targum und die Septuaginta bieten.

113



Hebräischer Text

TargumSach. 12

V. 8. An jenem Tage wird der
Herr die Einwohner Jerusalems
beschirmen, so daß an jenem Tage der
Schwächste unter ihnen sein wird
wie David, und das Haus Davids
wie Gott, wie der Engel des Herrn
vor ihnen her.

V. 9. Und es soll geschehen an
jenem Tage, daß ich trachten werde,

alle Nationen zu vertilgen, die

gegen Jerusalem kommen.
V. 10. Aber über das Haus David

und über die Einwohner von
Jerusalem will ich ausgießen den
Geist der Gnade und des Gebets,
und sie werden auf mich sehen, den
sie durchstochen haben, und sie

werden um ihn klagen, wie man
klagt um ein einziges Kind, und sie

werden bitterlich um ihn weinen,
wie man bitterlich weint um einen

Erstgeborenen.

V. 11. An jenem Tag wird große
Klage sein zu Jerusalem, wie die
Klage zu Haddadrimmon war in
der Ebene Megiddo.

Und ich werde über das Haus David

und die Einwohner von Jerusalem
einen Geist des Erbarmens und der
Barmherzigkeit ausgießen; sie werden
vor meinem Antlitz flehen, weil sie

weggeführt wurden. Sie werden über
ihn weinen, wie man weint über einen
einzigen Sohn und über ihn trauern,
wie über einen Erstgeborenen.

Septuaginta

Aber über das Haus David und die
Einwohner von Jerusalem will ich
ausgießen einen Geist der Gnade und der
Barmherzigkeit, und sie werden auf
mich sehen um dessentwillen, den sie
geschmäht haben. Und sie werden über
sich weinen wie über einen Geliebten
und trauern wie über einen Erstgeborenen.

An jenen Tagen werde ich die
Trauer in Jerusalem vermehren, wie
die Trauer Achabs, des Sohnes Omris,
der Haddadrimmon, den Sohn Tab-
rimmons tötete zu Ramat-Gilead,
und wie die Trauer des Josia, Sohnes

Ammons, der den hinkenden Pharao
tötete auf dem Felde von Megiddo.

114



Y. 12. Das Land wird klagen,
jedes Geschlecht besonders; das
Geschlecht des Hauses David
besonders, und ihre Frauen besonders

Sach. 13

V. 1. An jenem Tage wird dem
Hause David und den Einwohnern
Jerusalems ein Born eröffnet sein
wider Sünde und Unreinheit.

Septuaginta

An jenem Tage wird große Trauer
sein zu Jerusalem, wie die Trauer der
Granatäpfel im Felde12.

Bei Sacharja handelt es sich tatsächlich um die Traner für
den König Josia; Josia wurde besiegt und getötet in der Schlacht

gegen den Pharao Necho in der Ebene Jesreel bei HaddacLrimmon
in der Nähe von Megiddo, aber der Text spielt auch deutlich auf
eine andere Trauer an, die dieser ähnlich sein wird13.

12 Siehe Fußnote 13.
13 Sacharja 12, 11 läßt verschiedene Auslegungen zu. Der massoretische

Text spricht nur von der Klage zu Haddadrimmon in der Ebene von
Megiddo, wobei noch zu klären wäre, ob Haddadrimmon in diesem
Zusammenhang ein Personen- oder ein Ortsname ist. Der Text sagt: pöTTM 7DDZD3

P"T1Q nü?p33, was an sich beide Möglichkeiten offenläßt. Verschiedene
Exegeten haben mit Hitzig (Commentar über den Jesaja, 1833, zu Jes. 17, 8)

angenommen, daß Sacharja keine historische Begebenheit im Auge hat,
sondern einfach die Größe der Trauer durch einen Vergleich veranschaulichen

will, wobei dann Haddadrimmon als ein aus dem Namen zweier ka-
nanäischer Gottheiten zusammengesetztes Wort etwa in kultischer Hinsicht
mit Adonis gleichzusetzen wäre. Diese Hypothese wurde allerdings seit
Baudissin (Die Klage über Hadad-Rimmon, in Studien zur semit.
Religionsgeschichte., I, 1876, S. 295ff.) von den meisten Fachgelehrten fallengelassen.
Da nach 2 Chron. 35, 26ff. der König Josia von Juda bei Megiddo in der
Schlacht gegen den Pharao Necho getötet wurde, Jeremia für ihn eine
Totenklage verfaßte und (ebend.) «Seitdem alle Sänger und Sängerinnen in ihren
Klageliedern von Josia geredet haben, bis auf diesen Tag, und man dies

zum Brauch machte in Israel », ist man allgemein zur Ansicht übergegangen,
Sacharja spiele tatsächlich auf diese Totenklage an. In diesem Fall wäre
Haddadrimmon ein Ortsname, der das Andenken an eine kananäische
Kultstätte bewahrt.

Nach der Peschitto (ad loc.) bezieht sich diese Klage tatsächlich «auf
den Sohn Ammons», das heißt auf Josia. Das Targum kombiniert diese

115



Wie bereits erwähnt, sieht der Jeruschalmi in dieser Stelle einen
Hinweis auf die Trauer wegen des Todes des Messias, das heißt
ein Teil der Gesetzeslehrer interpretiert Sach. 12, 12 in diesem

Sinn, während die anderen darin eine Voraussage sehen, die sich
auf das Verschwinden des bösen Triebes bezieht.

Angabe mit dem Tode Achabs, der nach 1 Kön. 22 zu Ramot Gilead im
Krieg gegen die Aramäer den Tod fand (vgl. 2 Chron. 18) und sieht in
Haddadrimmon, Sohn Tabrimmons, den Aramäerkönig, der Achab
besiegte. Weder 1 Kön. noch 2 Chron. nennen allerdings den Namen des

Königs, gegen den Achab zu Felde zog. Über den Tod Achabs wird nur
gesagt, daß ein Mann aus dem feindlichen Heer auf ihn zielte, ohne zu
wissen, wen er vor sich hatte, da Achab verkleidet war. Der Hinweis auf
den sündigen König Achab kann nur aus dem Bestreben heraus geboren
sein, eine Erklärung für den Namen Haddadrimmon zu finden. Das Targum
sieht darin einen Personen- und keinen Ortsnamen. Nach 1 Kön. 15, 18

ist Tabrimmon, der Sohn Hesions, der Vater Benhaddads I., Königs von
Damaskus. Hieronymus, in seinem Onomasticon, sieht wieder in Haddadrimmon

den Namen einer Stadt bei Jesreel, in der Ebene von Megiddo, «dort
wo König Josia verwundet wurde», und identifiziert sie mit Maximianopolis,
doch ist auch das keine Tradition, sondern einfach ein Erklärungsversuch
des hebräischen Textes. Die Erklärung im «Jüdischen Lexikon», Bd. IV,
Kol. 1230: Ramot Gilead, wo mit Hinweis auf die Tosefta (Makkot III, 2)

gesagt wird, Ramot Gilead habe gegenüber Sichern gelegen, ist abwegig
und beruht auf einer falschen Übersetzung des Ausdrucks 1333, der
«entsprechend» bedeutet: «Ramot Gilead im Ostjordanland entspricht (als
Zufluchtsstadt für unfreiwillige Totschläger) Sichern in Palästina.»

Die Septuaginta liest einfach xojzetôç goèôvoç êv 7ieôîq>: «wie die Trauer
des Granatapfel(baums) auf dem Felde». 'Pocöv ist dabei die einfache
Wiedergabe des hebräischen flftl, und man könnte demnach annehmen,
daß das Beiwort Haddad in der Version des hebräischen Textes, der dem
griechischen Übersetzer vorlag, nicht aufschien.

A. van Hoonacker (Les Douze Prophètes. Paris 1908, S. 683 f. Fußnote
zu Sach. 12, 11) knüpft daran die Hypothese, daß es sich um eine
Lokalisierung handelt, die wir aus Richter 20, 45—47 kennen, nämlich um den
Felsen von Rimmon, wohin sich die dem Gemetzel von Gibea entronnenen
Benjaminiten geflüchtet hatten und wo sie vier Monate lang ausharrten.
Dieser Felsen von Rimmon ist auch in 1 Sam. 14, 2 genannt, wo von Saul
gesagt wird, daß er sich an der Grenze von Gibea aufhielt, unter (dem
Felsen von) Rimmon, bei Migron Q113Û). jll3D bei Sach. 12, 11 wäre demnach

nur eine schlechte Transkription von J113Ö. Die Stadt heißt tatsächlich

mit Ausnahme von Sach. 12, 11 immer 1130, andererseits wird aber
auch die Ebene von Megiddo (1130 IlS?j?3) an einer anderen Stelle (2 Chron.
35, 22) im Zusammenhang mit Josia genannt.

116



Wir haben ebenfalls bereits darauf hingewiesen, daß die ge
nannte Talmudstelle sehr wohl das Ergebnis einer Schriftexegese
sein kann, spricht doch die Sacharj asteile tatsächlich von der
großen Trauer, die in Jerusalem herrschen wird, und die ganz
besonders das Haus Davids betrifft. Im Lichte der Überlieferung von
der davidischen Abkunft des Messias drängt sich der Vergleich
auf mit König Josia, dem im Kampf getöteten Davidssproß. Es
heißt ja auch (V. 8), daß «das Haus Davids wie Gott sein wird».
Gott selbst wird das Haus Davids rächen, indem er ihm die Fremdvölker

unterwirft und die Sünden Israels abwäscht, durch (13, 1)

«den Born, der dem Hause Davids eröffnet wird».
Der Babli kennt dieselbe Tradition (Suk. 52 a), nur ist dort,

wie wir gesehen haben, der Messias, welcher den Tod erleidet,
mit dem Messias Sohn Josefs identifiziert. Wir haben auch bereits
zu erklären versucht, warum die Rabbinen zwei Messiasgestalten
angenommen haben. Aber auch diese Interpretationsmethode hat
verschiedene Entwicklungsstufen durchgemacht. Der Tod des
Messias Sohn Josefs scheint jedenfalls nicht zum ursprünglichen
Traditionsbestand zu gehören. Im Targum ist der Messias Sohn
Josefs der Sieger über Gog. Vgl. Pseudo-Jonathan zu 2 Mos. 40, 11 :

«Du sollst auch das Becken salben samt seinem Fuß und es

weihen.» — Wegen Josuas, deines Knechtes, dem Lehrer der
Volksgemeinde, durch den das Land Israel (unter die zwölf
Stämme aufgeteilt werden sollte, und wegen des Messias, Sohn

Ephraims (zum Unterschied vom Messias Sohn Davids), durch
den Israel am Ende der Zeiten Gog und seine Verbündeten
besiegen wird.

Doch aus welcher Zeit stammt das Targum und welche
Einflüsse haben die Traditionen erlitten, auf die es sich stützt?

In einem sehr späten Targum, das in Wirklichkeit alle Charakterzüge

eines homiletischen Midrasch trägt, dem Targum zum
Hohenlied, erscheinen neuerdings die beiden Messiasgestalten,
aber auch dort wird nichts über den Tod des einen Messias ausgesagt.

Dieses Targum stammt aus dem 8. Jahrhundert, ist also
gewiß nachtalmudisch. Wir zitieren (Targum zu Hob. 4, 5):

117



Deine beiden Erlöser, die dich erretten werden, der Messias

Sohn Davids und der Messias Sohn Ephraims, gleichen Mose

und Aron, den Söhnen der Jochebed. Sie glichen zwei Zwillingspferden

und führten durch ihr Verdienst das Volk des Hauses
Israel durch vierzig Jahre in der Wüste, (speisten es) mit dem
Manna und mit Wachteln (und tränkten es) mit dem Wasser
des Mirjambrunnens14.

Bei einem Kommentar des 11. Jahrhunderts. Mosche ha darschan

aus Narbonne, treten ebenfalls beide Messiasgestalten in Erscheinung,

aber getreu der targumischen Tradition erwähnt der Autor
nichts vom Tode des Messias Sohn Josefs. Die einschlägige Stelle
findet sich im Kommentar zu 1 Mos. 49, 14:

«Issachar ist ein knochiger Esel.» — Das ist es, was die
Schrift sagen will (Jes. 32, 20) : «Wohl euch, die ihr an allen
Wassern sät!» Die Saat sind das Almosen und die Werke der

Barmherzigkeit, wie es heißt (Jes. 55, 1): «Wohlan, ihr Durstigen

alle, kommt her zum Wasser!» Und wer so handelt,
verdient, Elija und die beiden Messiasse begrüßen (zu dürfen),
(denn) das ist die Bedeutung (von Jes. 32, 20) : «. .und den Fuß
eurer Ochsen und Esel frei umherschweifen lasset!» —

«Umherschweifen lasset» bezieht sich auf Elija, wie es heißt (Mal.
4, 5): «Siehe, ich sende euch den Propheten Elija. » — «Der
Fuß des Ochsen»: das ist der Messias Sohn Josefs, wie es heißt
(5 Mos. 33, 17): «Prächtig ist er (Josef) wie ein erstgeborener
Stier.» — «Und des Esels»: das ist der Messias Sohn Davids,
wie es heißt (Sach. 9, 9): «Demütig, er reitet auf einem Esel.»

Der Midrasch ist es auch, der uns den Schlüssel zum Verständnis
der Annahme zweier Messiasgestalten liefert. Es genügte, zu
homiletisch-exegetischen Zwecken 5 Mos. 33, 17, den Segen Moses

über Josef, heranzuziehen, dessen Verheißungen selbst den

Segen für Juda übertreffen und auf der Linie des Segens liegen,
den Jakob am Sterbebett seinem Lieblingssohn spendete (1 Mos.

49, 22-26). Diese Segensfülle für Josef veranlaßt dann möglicherweise

die Rabbinen, von ihm einen Messias abstammen zu lassen,

14 Dasselbe ebenda 7, 3.

118



der, wie Josef selbst, leiden wird. So erklärt sich alles auf Grund
eines exegetischen Vorgangs, ohne daß es notwendig wäre, äußere
Einflüsse heranzuziehen, um die Entwicklung der jüdischen
Messiasidee aufzuzeigen.

Was nun den Tod des Messias Sohn Josefs angeht, der, wie wir
festgestellt haben, nur von einigen rabbinischen Dokumenten
erwähnt wird, so kann dieser Gedanke sehr gut aus den politischen
Verhältnissen heraus geboren worden sein. Die Makkabäer, Juda,
der Galiläer, sein Sohn Menachem, alle wollten die Fremdherrschaft
abschütteln und fanden dabei den Tod. Das Thema als solches ist
ja übrigens auch den Apokalypsen bekannt.

Versuch einer Synthese

Wenn wir nun versuchen, auf Grund der Aussagen der
rabbinischen Tradition über den leidenden Messias zu einem einheitlichen

Bild zu gelangen, so müssen wir zunächst feststellen, daß
das ein sehr schwieriges Unterfangen ist.

Das hauptsächliche Problem liegt auch dabei wieder im wenig
zusammenhängenden Charakter der Angaben der rabbinischen
Überlieferung. Gewiß haben wir einige «Urtraditionen» festgestellt,
einige Elemente, die in allen einschlägigen Quellenschriften wiederkehren

— wobei noch nichts über das Alter dieser Traditionen
ausgesagt sein soll — und die das Ergebnis einer verhältnismäßig
unkomplizierten Schriftexegese sind. Aber diese Elemente werden
dann vor allem von der homiletischen Richtung aufgegriffen und
ad libitum verwertet. Deshalb ist es auch abwegig, von einer
messianischen Doktrin im Judentum zu sprechen. Was allen
Quellenschriften gemeinsam ist, ist die Messiaserwartung, in deren Rahmen

dann die verschiedensten Schulmeinungen ihren Platz finden.
So erwarten die einen einen glorreichen, die anderen einen leidenden
Messias, oder sogar beide in Form von zwei voneinander differenzierten

Messiasgestalten. Wenn auch die talmudische Literatur
für einen 'persönlichen Messias optiert, so ist doch die ältere, im
Targum vertretene Auffassung von der Gleichsetzung Israels mit
dem Gottesknecht des Propheten Jesaja nicht endgültig abgetan,

119



weil sie dann, wie wir ebenfalls gesehen haben, von manchen
mittelalterlichen Autoren wieder aufgegriffen wird und keineswegs
als «heterodox» gilt.

Daß andererseits die Messiaserwartung im Judentum um die
Zeitenwende allgemein war und oft sehr konkrete Formen
annahm, erhellt auch aus Flavius Josephus, der verschiedene Pseudo-
Messiasse erwähnt: Theudas, Simon den Magier, Meander, Dosi-
theus. So schreibt Josephus auch über die Ursache des
Widerstandes der Juden gegen die römische Weltmacht (Beil., VI, 5, 3):
Das Hauptmotiv, das die Juden beeinflußte, den Krieg gegen die
Römer aufzunehmen, war die Zweideutigkeit einer Prophezeiung der

Heiligen Schriften (Dan. 9, 24-27), wo vorausgesagt wird, daß um
diese Zeit aus der Volksmitte ein Mann hervorgehen würde, dem
die ganze Erde Untertan sein wird (vgl. Dan. 2, 44). Und im 10.

Buch des «Jüdischen Krieges» sagt Josephus noch, daß «der
Prophet Daniel das dem Volk von den Römern angetane Übel vorausgesagt

habe» (vgl. Dan. 9, 26).
Die Rabbinen stützten sich bei ihrer konkreten Messiaserwartung,

die infolge der politischen Verhältnisse in Palästina stets
neuen Auftrieb erhielt und so dauernd «aktualisiert» wurde, auf
die Prophezeiungen der Schrift, wie 1 Mos. 49, 10: «Es wird das

Zepter nicht von Juda weichen, noch der Herrscherstab von seinen
Füßen, bis daß der Schilols kommt und ihm die Völkerschaften
unterworfen sind», und Dan. 9, 24-27 über die Jahrsiebente, die
der Ankunft des Königs Messias vorausgehen werden. Eine aus
alten Midraschim kompilierte Weltchronik, der Seder 'Olarn Rabba,
zählt die Jahrsiebente bis zur Zerstörung des zweiten Tempels auf
(Kap. 28). Ist es also verwunderlich, wenn der Talmud behauptet
(Ber. 5a), «der Messias sei am Tage der Tempelzerstörung geboren
worden»? Weshalb hat er sich aber nicht geoffenbart? Derselbe

15 Ganz allgemein gesehen können wir bei der rabbinisch-messianischen
Exegese dieselbe Feststellung machen wie bei der neutestamentlichen :

Schriftstellen, die — wie ganz gewiß 1 Mos. 49, 10 — ursprünglich keineswegs

messianischen Charakter tragen, werden im typologischen Sinn messia-
nisch gedeutet. Uber die genaue Bedeutung des Wortes «Schilo» ist viel
dissertiert worden. Die einleuchtendste Interpretation scheint die Ableitung
vom Akkadischen: sêlu oder silu zu sein, das «Führer» bedeutet. Die
Quellenangabe findet sich bei Mowinckel, op. cit., S. 13, Fußnote 2.

120



Talmud gesteht offen zu (Sanh. 97—99), daß «alle für die Ankunft
des Messias vorausberechneten Daten verstrichen sind» und sieht
den Grund dafür «in den Sünden Israels».

Wenn nun der Messias wohl schon gekommen ist, sich aber
nicht geoffenbart und demnach auch seine Mission nicht angetreten
hat, drängt sich unwillkürlich die Frage auf, was denn aus ihm
geworden sei. Der Talmud (j. Ber. IV, 1 (5a) und Sanh. 98a) hat
auch hiefür eine Antwort bereit und zeigt ihn uns irgendwo am
großen Ozean oder auf einem Vulkan verborgen, unter den Elenden
und Siechen am Tore Roms sitzend oder in anderen großen Städten
ein verborgenes Leben führend.

Mit der Massechet ha-hechaolt kommt dann eine neue Vorstellung
hinzu: die von einem in einem himmlischen Palast verborgenen
und dort für Israel leidenden Messias. Die Idee von den Messiasleiden,

die bereits auf die «sechs Schöpfungstage zurückreichen»,
wird dann in der Pesiqta Rabbati weiterentwickelt. Dort findet sich
auch die spezifisch neue Note vom Sühneleiden, das der Messias

freiwillig auf sich nimmt, auf daß ganz Israel gerettet werde.
Während es sich hier um denselben Messias handelt, der zuerst
leidet und dann den Sieg über Israels Feinde davonträgt, Ephraim
der Sohn Davids, so haben wir auch eine Paralleltradition kennengelernt,

die zwei Messiasgestalten unterscheidet, welche einander
ablösen, wobei dann die richtige messianische Mission dem Davidssproß

vorbehalten bleibt.
Auf dem Boden dieser vielfältigen, im Grunde aber doch auf

dem traditionellen Verständnis bestimmter Schrifttexte fußenden
Messiasvorstellungen, wie sie uns in der talmudischen Literatur
entgegentreten, ist es dann im 12. Jahrhundert zur Formulierung
der Messiaserwartungen durch Maimonides gekommen, der sich
in seinen an sich so sehr unjüdischen DnpS? "TOS HtpVtP oder «Dreizehn

Glaubensartikeln», die im Vorwort zu seinem Mischnakom-
mentar enthalten sind, folgendermaßen ausdrückt: «Ich glaube
mit voller Überzeugung an das dereinstige Kommen des Messias,
und ob er gleich säume, so harre ich doch jeden Tag auf sein
Kommen. »

Maimonides geht überhaupt nicht mehr auf die verschiedenen
talmudischen Spekulationen über die Natur des Messias und die

121



Begleitumstände seines Auftretens ein, ja man kann sogar sagen
— wiewohl er selbst den Messias gewiß als eine konkrete Person

aufgefaßt hat16 —, daß er sich nicht einmal positiv auf einen
unbedingt persönlichen Messias festlegt. Damit kehrt er zum
polyvalenten Gehalt der traditionell messianisch gedeuteten Schriftstellen

zurück. Auch bricht er allen Berechnungen über die Zeit
der Ankunft des Messias die Spitze ab. Seine, wenn auch lange
Zeit von den rabbinischen Autoritäten — übrigens aus ganz
anderen Beweggründen heraus — bekämpfte Formulierung der mes-
sianischen Erwartung ist es, die für das auf dem Boden der
talmudischen Tradition stehende Judentum bis heute maßgebend
geblieben ist.

NOTIZEN ZUM ZEITGESCHEHEN

Um vier Jahre verlängert

Bundespräsident Lübke hat
eine Urkunde unterschrieben,
welche die sog. Verjährung in
der Verfolgung von Naziverbrechen

im Jahr 1969 eintreten
läßt. Nach geltendem deutschen
Recht erfolgt die Verjährung
von Kapitalverbrechen nach 20

Jahren. Der Bundestag beschloß,
diese Frist statt ab Kriegsende
im Jahre 1945 vom ersten Jahr
der deutschen Bundesrepublik,
also ab 1949 laufen zu lassen.

Träger des Jerusalem-Preises

Der bekannte Schweizer
Schriftsteller Max Frisch ist mit
dem Jerusalem-Preis
ausgezeichnet worden. Der Geehrte
hat den Preis in Jerusalem
persönlich in Empfang genommen.

Für ein Dachau-Denkmal

Die österreichische Regierung

hat im Gedenken an die
Befreiung der 20000 überlebenden

KZ-Häftlinge von Dachau

16 Das scheint zumindest aus dem Mischneh Torah, Sefer Schoftim
(Richter), Hilchot Melachim (Von der Königsherrschaft), Kap. 11,
hervorzugehen.

122


	Die rabbinische Exegese messianischer Schriftstellen

