Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 21 (1965)

Artikel: Die rabbinische Exegese messianischer Schriftstellen
Autor: Hruby, Kurt

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961098

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961098
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Schwierigkeit der Aufgabe der Judenmission, oder besser
die Schwierigkeit der Aufgabe des Zeugnisses der Kirche vor Israel
ist kein Beweis ihrer Unangemessenheit. Sie ist nur ein Hinweis
darauf, dafl — wie bei jedem Zeugnis — allein entscheidend ist, daB
der lebendige Christus sich dazu bezeugt durch den Heiligen Geist.

Darum bleibt auch der Kirche die Gebetspflicht fiir Israel auf-
getragen. Ein altkirchlicher Abendsegen lautet: «Von Israel nimm
dein Gericht.» Unsere allgemeinen Kirchengebete sollten die Bitte
nicht unterschlagen: «Segne auch die Predigt des Evangeliums
unter Juden und Heiden, auf dal3 bald die Fiille der Heiden ein-
geht und auch Israel sich bekehrt und selig wird!»

DIE RABBINISCHE EXEGESE
MESSIANISCHER SCHRIFTSTELLEN

Von Kurt HRUBY, Paris

Jesaja 53 vm Lichie der rabbinischen Hzegese

Um die messianische Bedeutung von Jes. 53 ins rechte Licht
zu ricken, mull dieses Kapitel im Textzusammenhang gesehen
werden.

Das 52. Kapitel beginnt mit einem Freudenruf (V. 1). Dann
kiindet der Prophet die kiinftige Befreiung (V. 2), mit Hinweis
auf die «erste Erlosung» aus Agypten (V. 4). Der Herr wird sein
Volk aus der zweiten Knechtschaft befreien, wie er es aus der
ersten befreit hat (V. 6).

Hierauf folgt eine an Jerusalem gerichtete Botschaft, deren Ge-
genstand die Befreiung und die Riickkehr aus der Gefangenschaft
ist (V. 7). Die Schildwachen Jerusalems, die diese Botschaft ver-
nehmen, geben ihrer Freude dariiber Ausdruck (V. 8) und laden
die ganze Stadt ein, daran teilzuhaben (V. 9). Die freudige Stim-
mung greift um sich, und die ganze Erde preist Gott um der Be-
freiung Israels willen (V. 10).

100



Nun wendet sich der Prophet Teilaspekten der Befreiung zu und
besingt die Leviten, die aus Babylonien die heiligen Tempelgerite
herbeibringen (V. 11—12). Auf die Leiden des Gottesknechtes
(‘i1 72v) folgen sein Triumph und seine Glorie. Nachdem der Pro-
phet in Form einer Antithese diese beiden Elemente, Leiden und
Triumph, kurz gezeichnet hat, fiithrt er sie im einzelnen aus. An
dieser Stelle beginnen die eigentlichen Weissagungen von den Lei-
den und von der Verherrlichung des Gottesknechtes, in dem das
rabbinische Schrifttum sowohl das Bild Israels als Volksganzes als
auch den Prototyp des Messias sieht (V. 13—15)1. Das ganze Thema
wird dann im 53. Kapitel weiter ausgefithrt. Als Abschlufi be-
schreibt der Prophet dann im Kapitel 54 das zukiinftige Gliick
Jerusalems.

Wie wurde nun diese Weissagung in talmudischer Zeit aufge-
faB3t, verstanden und interpretiert ¢

Zuallererst miissen wir feststellen, daf3 die Gestalt eines leiden-
den Messias in der jiidischen auBerbiblischen Literatur der vor-
talmudischen Zeit nicht aufscheint. Gewil interpretiert das Tar-
gum den Jesajatext im messianischen Sinn, aber es bezieht ihn
in erster Linie auf das jiidische Volk als Ganzes, auf das Volk,
das im Exil gelitten hat und dessen Verherrlichung in der Bestra-
fung der anderen Volker durch den Messias besteht, der die Ziige
eines siegreichen Feldherrn tragt. Wir wollen nun zur Erliuterung
der targumischen KExegese den Targumtext in Parallele mit dem
Schrifttext setzen.

Jes. 52
Schrifttext Targum

V. 7. Wie lieblich sind auf den Wie lieblich sind auf den Bergen
Bergen die Fiile des Freudenboten, des Landes Israel die Fiille des Freu-
der Frieden verkiindigt, der gute denboten, der Frieden und Gliick ver-
Botschaft bringt, der das Heil pre- kiindigt, der das Heil predigt, der zu
digt, der zu Zion sagt: Dein Gott den Versammelten Zions sagt: Siehe,
ist Konig! das Reich deines Gottes wird offenbar

1 Eine gute und tibersichtliche Darstellung des Problems vom Gottes-
knecht findet sich bei S. Mowinckel, He that Cometh, Oxford 1956, Kap. VII,
S. 1874f.

101



V. 13. Siehe, mein Knecht wird
weislich handeln, er wird empor-
kommen, erhoht werden und sehr
erhaben sein.

V. 14. Gleichwie sich viele tuiber
dich entsetzten — 8o sehr war sein
Angesicht entstellt, nicht mehr wie
das eines Menschen, und seine Ge-
stalt nicht mehr wie die der Men-
schenkinder —

V. 15. also wird er viele Heiden
in Erstaunen setzen, und Konige
werden vor ihm den Mund schlie-
Ben. Denn was ihnen nie erzdhlt
worden war, das werden sie sehen,
und was sie nie gehdrt hatten,
werden sie wahrnehmen.

Jes. 53

1. Wer hat dem geglaubt, was
uns verkiindigt ward, und der Arm
des Herrn, wem ward er geoffen-
bart?

2. Er wuchs auf vor ihm wie ein
SchoB, wie ein Wurzelspro3 aus
diirrem Erdreich. Er hatte keine
Cestalt und keine Pracht. Wir sa-
hen ihn, aber sein Anblick gefiel
uns nicht.

3. Verachtet war er und ver-

lassen von den Menschen, ein Mann
der Schmerzen und mit Krankheit
vertraut. Wie einer, vor dem man
das Angesicht verbirgt, so verach-
tet war er, und wir achteten seiner
nicht.

(T°N'PRT RNID5H NDRDINR). Siche, mein
Knecht, der Messias (7°Wh *72aY),
wird sich des Wohlergehens erfreuen;
er wird emporkommen, erhéht und
gefestigt werden.

Gleichwie das Haus Israels lange
Zeit hindurch nach ihm seufzte, als
(die Israeliten) elend waren mitten
unter den Volkern, werden sie jetzt
angesehen sein und hell leuchten in
den Augen aller Nationen.

Denn er wird zahlreiche Voélker-
schaften zerstreuen; vor ihm werden
Konige verstummen und die Hand auf
den Mund legen, weil sie sehen werden,
was ihnen nie erzahlt wurde, und be-
trachten, was sie nie gehort.

Wer hat der Botschaft geglaubt, die
verkiindet wurde, und der starke Arm
des Herrn, wem ward er geoffenbart?

Der Gerechte wuchs vor Gott wie
ein SchoBling, der blitht, wie ein Baum,
dessen Wurzeln an Wasserstromen
liegen. So wird sich das heilige Ge-
schlecht vermehren auf der Erde, die
seiner bedarf. Sein Anblick wird nicht
wie der eines gewohnlichen (Sterbli-
chen) sein (¥Y777), noch die Furcht
vor ihm die vor einem Toérichten. Sein
AuBeres wird Helligkeit ausstrahlen,
so daf3 alle, die ithn betrachten, von
ihm beeindruckt werden.

GewiB}, er wird verachtet sein, aber
er wird die Herrlichkeit aller Reiche
in Besitz nehmen. Sie (die Israeliten)
werden krank und elend sein, wie ein
mit Schmerzen und Krankheiten be-
ladener Mensch. Wie lange wird er
das Antlitz seiner Majestdt ("BX
RN"Ow)2 von uns abwenden, die
wir verachtet sind und fir nichts an-
gesehen werden ?

2 Der zweite Teil des Verses wendet sich an Gott.

102



4. Doch wahrlich, unsere Krank-
heit trug er, und unsere Schmerzen
lud er auf sich; wir aber hielten ihn
fiir bestraft, von Gott geschlagen
und geplagt.

5. Aber er wurde durchbohrt
um unserer Ubertretung willen,
zerschlagen wegen unserer Misse-
tat; die Strafe, uns zum Frieden,
lag auf ihm.

6. Wir gingen alle in der Irre
wie Schafe, ein jeder wandte sich
auf seinen Weg; aber der Herr
warf unser aller Schuld auf ihn.

7. Da er miBhandelt ward,
beugte er sich und tat seinen Mund
nicht auf, wie ein Lamm, das zur
Schlachtbank gefithrt wird, und
wie ein Schaf, das vor seinem Sche-
rer verstummt und seinen Mund
nicht auftut.

8. Infolge von Drangsal und
Gericht wurde er weggenommen.
Wer bedachte aber zu seiner Zeit,
daB er aus dem Lande der Lebendi-
gen weggerissen, wegen der Uber-
tretung meines Volks geschlagen
ward ?

9. Und man gab ihm bei Gott-
losen sein Grab und bei einem
Reichen seine Gruft, obwohl er
kein Unrecht getan hatte und kein
Betrug in seinem Munde gewesen
war.

Doch er selbst wird Furbitte ein-
legen fiir unsere Siinden, und unsere
Fehler werden uns seinetwegen ver-
geben werden ("¥3° RW7 X121 By 7°3
Npane» s 72 RINMIM), obwohl wir wie
Verwundete sind, wie vom Herrn mit
Triibsal Geschlagene.

Er wird das Haus unseres Heilig-
tums aufbauen, das befleckt worden
ist ob unserer Siinden, (den Feinden)
iiberliefert «ob unserer Missetaten.
Dank seiner Lehre wird uberreicher
Friede unter uns herrschen, und wenn
wir seinen Geboten gehorchen, werden
uhs unsere Siinden vergeben werden.

Wir waren alle zerstreut wie
Schafe; jeder von uns ging seines We-
ges; aber es war der Wille des Herrn,
uns um seinetwillen unsere Stinden zu
vergeben.

Er hat gebetet und wurde erhort;
bevor er noch den Mund auftat, ward
sein Wunsch erfiillt (¥ annn X171°va
I7:1i?1'\?3 RID NND RY). Er liefert die
Starken unter den Vdélkern wie Lém-
mer aus, und gleich dem Schaf vor
dem, der es schert, wird niemand den
Mund auftun in seiner Gegenwart,
noch ein Wort sprechen.

Er wird unsere Gefangenen zu-
riickfithren, weit weg von Leid und
Strafe. Wer konnte die Wunder ver-
kiinden, die uns in jenen Tagen wider-
fahren werden ? Denn er wird die Herr-
schaft der (Heiden)volker vom ganzen
Land Israel hinwegnehmen. Die Siin-
den, die mein Volk begangen hat, wer-
den vor ihn kommen.

Er wird die Frevler der Holle iiber-
liefern, einem schimpflichen Tod die
Reichen, die Gewalt iibten, auf dal3 es
keine Stinden und Ligner mehr gébe.

103



10. Aber dem Herrn gefiel es,
ihn zu zerschlagen, er liel ihn lei-
den. Wenn er seine Seele zum
Schuldopfer gegeben hat, so wird
er Nachkommen sehen und lange
leben. Und des Herrn Vorhaben
wird in seiner Hand gelingen.

11. An der Arbeit seiner Seele
wird er sich sattsehen; durch seine
Erkenntnis wird er, mein Knecht,
der Gerechte, viele gerecht machen,
und ihre Schulden wird er auf sich
nehmen.

12. Darum will ich ihm unter
den GroBen seinen Anteil geben,
und er soll Starke zum Raube er-
halten dafiir, da3 er seine Seele
dem Tode preisgegeben hat und
sich unter die Ubeltiter zidhlen
lieB und die Siinden vieler getragen
und fiir die Ubeltiiter gebetet hat.

Der Wille des Herrn war es, den

Rest seines Volkes in der Glut zu rei-
nigen, um die Seelen von den Siinden
zu befreien. Sie werden die Herrschaft
ihres Messias sehen (m:‘m: nme
Nnwn); ihre Sohne und Tochter
werden zahlreich sein und ihre Lebens-
tage verlingert. Den Dienern des Ge-
setzes des Herrn wird es wohlergehen
(durch Erfiillung) seines Willens.
Er wird ihre Seelen von der
Knechtschaft befreien; sie werden die
Bestrafung ihrer Feinde sehen und
sich an der Beute ihrer Reiche sétti-
gen. In seiner Weisheit wird er die
Gerechten rechtfertigen und zahlreiche
Menschen seinem Gesetz unterwerfen;
er selbst wird Firbitte einlegen fiir
ihre Stunden.

Deshalb werden sie sich die Beute
von zahlreichen Vélkern aufteilen und
die Reichtumer fester Stidte. Er wird
die Beute verteilen, weil er seine Seele
dem Tode uiberliefert und die Gesetzes-
iibertreter unterworfen hat. Er selbst
wird Furbitte einlegen fiir die Stinden
vieler, und um seinetwillen wird den
Frevlern vergeben werden.

Gewill wird die Weissagung des Propheten im Targum im mes-
sianischen Sinn gedeutet, aber fast alles wird auf die Verherrlichung
des Messias bezogen. Wohl heillt es (53, 3), daBl er «verachtet sein
wird», daf} «die Siinden vieler seinethalben vergeben werden» (53,
4, 6), aber die Erklarung dafiir ist, daf} er «Fiirbitte eingelegt hat»
(53, 4, 11, 12). Die Leiden und Demiitigungen sind den Heiden-
volkern vorbehalten (53, 3, 7, 8) und letzten Endes auch dem siin-
digen Israel (52, 14; 53, 3, 5, 6, 8, 10, 11). Wenn es heil3t, dal} er
«seine Seele dem Tode iiberliefert hat» (53, 12), so soll damit ge-
sagt werden, dall er Todesgefahr auf sich nahm, wahrscheinlich

im Kampf mit den Feinden.

104



Im Gegensatz zum Targum, das grofteils den Charakter eines
Midrasch tragt, gibt die Septuaginta den biblischen Text ziemlich
wortgetreu wieder, mit Ausnahme von Jes. 52, 14 und 53, 10, 11.

Hebrdischer Text
Jes. §2, 14

Gleichwie sich viele uiber dich
entsetzten — so sehr war sein An-
gesicht entstellt, nicht mehr wie
das eines Menschen, und seine Ge-
stalt, nicht mehr wie die der Men-
schenkinder.

Eb. 53, 10, 11

Aber dem Herrn gefiel es, ihn
zu zerschlagen; er lie ihn leiden.
Wenn er seine Seele zum Schuld-
opfer gegeben hat, so wird er Nach-
kommen sehen und lange leben;
und des Herrn Vorhaben wird in
seiner Hand gelingen. An der Ar-
beit seiner Seele wird er sich satt-
sehen. Durch seine Erkenntnis
wird er, mein Knecht, der Ge-
rechte, viele gerecht machen, und
ihre Schulden wird er auf sich neh-
men.

Septuaginta

So wie viele sich uber dich entsetz-
ten, so wird auch dein Antlitz geehrt
werden unter den Menschen, und
deine Herrlichkeit unter den Men-
schenkindern.

Und der Herr wollte ihn reinigen
von seiner Verwundung. Weil er
seine Seele fiir die Siinden (vieler) hin-
gegeben, wird er eine zahlreiche Nach-
kommenschaft haben. Der Herr will
mit seiner Hand den Schmerz seiner
Seele hinwegnehmen, ihm das Licht
zeigen und seinen Verstand formen.
Er will den Gerechten, der ihm treu
dient, rechtfertigen fiir zahlreiche
Menschen, und er selbst ithre
Siinden tragen.

wird

Im allgemeinen sind der Talmud und der Midrasch dem Schrift-

text treu geblieben und haben sich nicht an die Targumexegese
gehalten, wie ja auch die Septuaginta verhiltnismiBig wenig vom
hebriischen Text abweicht.

Was uns besonders interessiert ist natiirlich — soweit sich das
eben feststellen 14t —, dem Ursprung der verschiedenen Messias-
traditionen, denen wir in der rabbinischen Literatur begegnen,
nachzugehen. Konnen die diversen Interpretationen wirklich vom
Schrifttext abgeleitet werden?

105



Die Stelle im babylonischen Talmud, wo der Messias «der Aus-
sitzige aus der Schule R. Jehudas» genannt wird (Sanh. 98b) und
wo zur Begriindung dieser Ansicht auf Jes. 53, 4 verwiesen wird,
kann sehr wohl eine reine Schriftexegese sein. Andererseits ersehen
wir deutlich aus dem Zusammenhang, dall es sich dabei um eine
reine Schulmeinung unter vielen anderen handelt, und jede Schule
fithrt zur Bekraftigung des von ihr vorgeschlagenen Messiasnamens
eine andere Bibelstelle an. Nun haben aber die ins Treffen gefiihrten
Stellen gewil3 alle traditionsmifig eine messianische Deutung er-
fahren, weil man sie doch sonst kaum in diesem Zusammenhang
erwahnt hatte.

Im Midrash Ruth Rabba (zu 2, 14) wird, wie wir gesehen haben,
der dort erwihnte «Sauerwein» mit Jes. 53, 5 in Verbindung ge-
bracht und im Sinne der Leiden des Messias gedeutet, was auch
noch in den Rahmen der exegetischen Moglichkeiten fallt.

Im Midrasch Schemuel, einer palistinensischen Midraschkom-
pilation aus dem 11. Jahrhundert3, lesen wir (Parascha 19 zu
Sam. 16, 1):

R. Hunna (F 397) sagte im Namen von R. Acha?: Alle Leiden
wurden in drei Teile geteilt: Einer fiir die Geschlechter und die
Viter der Vorzeit, einer fiir das Geschlecht des Abfalls, und einer
fiir den Konig Messias, wie es heilit (Jes. 53, 5): «Er ist zer-
schlagen ob unserer Missetat.» '

Auch hier gehen die Leiden des Messias nicht iiber das hinaus,
was messianisch gedeutete Schriftstellen dariiber aussagen. Im
Midrasch Tehillim zu Ps. 2, 7 findet sich eine dhnliche Stelle, nur
spricht man dort nicht mehr von den Leiden des «Geschlechts
der messianischen Zeit» (iibrigens ohne speziellen Hinweis auf Jes.
53, 5). Jedoch bringt derselbe Midrasch dann zu Ps. 16, 3 genau
denselben Text, den wir im Midrasch Schemuel finden.

Zu dem von uns bereits angefiihrten Text aus der Pesigia Rab-
bati (Pisqa 37 zu Jes. 61 ,10)> mul} folgendes bemerkt werden:
Dort, wo sich die Pesiqta auf Jes. 53 bezieht, sagt sie nur, dafl
der Messias fiir die Stinden und wegen der Siinden Israels leidet,

3 Raschi nannte ihn Aggadat Erez Jisrael.
4 Amora aus dem 4. Jh.
5 Vgl. Judaica, 20. Jg., H. 4, Dez. 1964, S. 209—211.

106



was absolut mit dem Schrifttext in Einklang steht (Jes. 53, 5):
«Aber er wurde durchbohrt um unserer Ubertretung willen, zer-
schlagen wegen unserer Missetat... (V. 6). Aber der Herr warf
unser aller Schuld auf ihn... (V. 8). Er wurde geschlagen wegen
der Ubertretung meines Volkes.» Getreu dem homiletischen Ge-
brauch, eine Schriftstelle mit Hilfe einer anderen zu erlidutern,
beniitzt die Pesiqta, die ja ein homiletischer Midrasch ist, den
Ps. 22 (Verse 8, 14, 15 u. 16).

Nun sagt die Pesiqta wohl, daBl der Messias seine kiinftigen
Leiden bereits in den sechs Schopfungstagen auf sich genommen
hat, dal diese freiwilligen Leiden Israel erretten werden und daf}
der Messias letzten Endes auch den Satan in die Holle stiirzen
wird. Auch das sind keine neuen Gedankenginge, denn wir haben
bereits in den talmudischen Texten gesehen, dafl der Glaube an
die Priexistenz des Messias schon damals vorhanden war und
dafl man ihm auch den Endsieg iiber den bdsen Trieb zuschrieb.
Was nun die Erlosung Israels anbetrifft, so sagt der Text nicht,
in welchem Sinn sie aufzufassen ist.

Hinsichtlich der Leiden des Messias bemerkt die Pesiqta iibri-
gens, daB sie ihm von den «Ubeltitern Israels» (Pisqa 34 zu
Sach. 9, 9) und von den «Frevlern unter den Volkern» (Pisqa 37
zu Jes. 60, 1) zugefiigt werden. In der Perspektive der Pesiqta
stirbt der Messias nicht; sein Erlosungswerk kommt iibrigens aus-
schlieBlich Israel zugute. Das einzige neue Element im Vergleich
mit den talmudischen Texten ist die Heranziehung des 22. Psalms.

Zu reinen Vergleichszwecken und um die Grundlinien der
Weiterentwicklung der Messiastraditionen im spéteren rabbini-
schen Schrifttum aufzuzeigen, seien hier auch einige Texte aus
einem Midrasch angefiihrt, der in den Bereich der Mystik gehort.
Es handelt sich um die Massechet ha-hechalot oder «Traktat von
den (himmlischen) Palédsten», der in folgenden Schriften zitiert
wird :

1. Im Midrasch Chonen, einem Kommentar zu den Spriichen
Salomos®. Dieser Midrasch, der in vier voneinander sehr verschie-

6 Zu Spriiche Salomos 3, 19. Vgl. A. Jellinek, Bet ha-Midrash, II,
S. 23—27.

107



dene Teile zerféllt und héchstwahrscheinlich auch auf verschiedene
Verfasser zuriickgeht, enthélt im zweiten Teil eine Beschreibung
des Paradieses. Dieser zweite Teil ist vor dem 11. Jahrhundert
abgefallt worden. '

2. In der Mda’asseh de-R. Jehoschw'a b. Lewi?, einer Beschrei-
bung von Himmel und Hélle im Sinne der essenischen Uberliefe-
rung. Das Alter dieses Midrasch 148t sich schwer bestimmen. Die
Tatsache, dafl darin nur vom Messias Sohn Ephraims die Rede
ist, spricht an sich fiir eine frithe Rezension. Verschiedene mittel-
alterliche Autoren erwihnen auch einen araméischen Text der
Ma’asseh. Die Verbindungen von R. Jehoschu’a b. Lewi mit den
Essenern sind vom Talmud her bekannt (Ber. 19a u. 22a).

3. Im Sohar, der berithmten und umstrittenen «Entdeckung»
von R. Mosche b. Schemtov de Leon (1250—1305).

Der Midrasch Chonen® bezieht sich direkt auf Jes. 53, 5:

In der Mitte (des fiinften himmlischen Palastes) hilt sich
der Messias, Sohn Davids, auf, der Jerusalem liebt. Elija stiitzt
ihm das Haupt, trostet ihn auf seinem Schof und spricht zu
ihm: Ertrage die Ziichtigungen und die Gerechtigkeit deines
Meisters, der dich um der Siinden Israels willen bestraft, wie
es heillt (Jes. 53, 5): «Aber er wurde durchbohrt...», bis das
Ende kommt.

Auch dieser Text sagt nichts iiber die Art der Leiden aus, denen
der Messias unterworfen sein wird, aber sie diirften wohl den in
der Pesiqta Rabbati beschriebenen gleichen. Jedenfalls gehen die
Beschreibungen des Midrasch in keiner Weise iiber den Schrifttext
hinaus.

Die Natur der Leiden des Messias wird dann in der Massechet
ha-hechalot® naher beschrieben:

Der Messias tritt ein in diesen (himmlischen) Palast und
lidt alle Krankheiten, Leiden, Schmerzen und Priifungen ein,

7 Vgl. Jellinek, op. cit., II, S. 48—51.
8 Vgl. Jellinek, op. cit., II, S. 29.
9 Vgl. Sohar zu 2 Mos., Bd. II, 212a, Kommentar zu 2 Mos. 33, 23.

108



iiber ihn zu kommen. Hétte er es nicht auf sich genommen,
selbst die von Israel verdiente Ziichtigung zu erleiden, so hitte
kein Mensch die Siindenstrafen zu ertragen vermocht. Deshalb
fiigt die Schrift hinzu (Jes. 53, 4): «...Unsere Schmerzen lud
er auf sich.» R. Kle’asar!® handelte ebenso wihrend seines Ir-
denlebens. Solange Israel im Heiligen Lande wohnte und dort
die Opfer dargebracht wurden, war das Volk durch das Ver-
dienst der Opfer vor allen Krankheiten und Leiden geschiitzt.
Jetzt (wo es keine Opfer mehr gibt) tragt der Messias die Leiden
und Schmerzen aller so lange, bis der Mensch die Welt verlalit
und seiner Bestrafung zugefiihrt wird.

In diesem Text stoBen wir auf ein neues Element: Die aufschuie-
bende Wirkung der Messiasleiden fiir die Bestrafung der Siinder,
die erst im Jenseits vollzogen wird. Der Gedanke eines stellvertre-
tenden Siihneleidens — allerdings nicht messianischer Natur —
findet sich allerdings schon im Talmud. So lesen wir zum Beispiel
in Ber. 5a:

Einer Uberlieferung zufolge (das heiBt auf Grund einer Ba-
raita) ist der Mensch, der von einem der vier Kennzeichen des
Aussatzes befallen ist1!, ein wahrer Sithnealtar.

Und Ber. 5a:

Rabba lehrte im Namen von Rab Sechora, und dieser im
Namen von Rab Huna: Wen Gott liebt, den beugt er nieder
durch Priifungen, denn es heil3t (Jes. 53, 10): «Aber dem Herrn
gefiel es, ihn zu zerschlagen; er liell ihn leiden.» Vielleicht sogar
dann, wenn (der Mensch) die Leiden nicht in Liebe annimmt?
Nein, denn es heillt weiter (eb.): «Wenn er seine Seele zum
Schuldopfer gegeben hat.»

Wir haben bereits in der Pesiqta gesehen, dall die Leiden des
Messias hoher eingeschétzt werden als die Leiden der anderen Ge-

10 R. Ele’asar b. Pedat, paldstinensischer Amora babylonischer Her-
kunft (3. Jh.).

11 Vgl. 3 Mos. 13, die Bestimmungen tiiber die verschiedenen Arten von
Aussatz.

109



rechten. Auch der Maidrasch Tanchuma zu 1. Mos. 28, 10 stellt
die Behauptung auf, dal3 der Messias «groBer ist als die Erzvater
und die Dienstengel». Dafl der Sohar seine Auffassung vom Siihne-
leiden des Messias von Jes. 53, 4 ableitet, ist ein normaler exegeti-
scher Vorgang, da ja diese Schriftstelle im Grunde dasselbe besagt.

Da es sich nun bei den verschiedenen Midraschstellen vom lei-
denden Messias trotz der alten Traditionen, auf denen sie sicherlich
fulen, um verhdltnisméBig spat abgefallte Dokumente handelt,
konnte man sich die Frage stellen, ob nicht doch das Messiasbild
des rabbinischen Schrifttums bewullt oder unbewul3t von christli-
chen Vorstellungen beeinflullt wurde. Um diesbeziiglich ein klares
Bild zu gewinnen, wollen wir nun einen kleinen Uberblick von der
Interpretation des 53. Jesajakapitels im Neuen Testament geben.

Jes. 83 im Neuen Testament. — Bei Jo. 12, 37-38 lesen wir:
Wiewohl er aber so viele Zeichen vor ihnen getan hatte, glaubten
sie nicht an ihn; auf daf das Wort des Propheten Jesaja erfiillt
werde (53, 1), welches er gesprochen hat: «Herr, wer hat dem
geglaubt, was wir gehort haben, und wem wurde der Arm des
Herrn geoffenbart ?»

Und bei Mt. 8, 17: Er heilte alle Kranken, auf daf3 erfiillt werde,
was durch Jesaja gesagt ist, den Propheten, welcher spricht (53, 3):
«Er trug unsere Krankheit, und unsere Schmerzen lud er auf sich.»

Im 1. Petrusbrief (2, 21-24): Christus hat fiir euch gelitten. ..
(22) er, der (Jes. 53, 8) «keine Siinde getan, und in dessen Mund
kein Betrug erfunden worden»; (23) er schalt nicht, da er gescholten
ward, er drohte nicht, da er litt, sondern iibergab es dem, der
gerecht richtet; (24) er hat unsere Siinden selbst hinaufgetragen
und seinen Leib auf das Holz, damit wir, der Siinde gestorben,
der Gerechtigkeit leben mdchten; (Jes. 53, 5): « Durch seine Wun-
den seid ihr heil geworden», denn ihr waret (ib. 6) «wie irrende
Schafe», nun aber seid ihr bekehrt zu dem Hirten und Hiiter eurer
Seelen.

Apostelgeschichte 8, 27-35: Und siehe ein Athiopier, ein Eu-
nuch, ein Gewaltiger Kandaces, der Konigin der Athiopier, welcher
iiber ihren ganzen Schatz gesetzt war, der war gekommen, um in
Jerusalem anzubeten. (28) Nun kehrte er zuriick, safl auf seinem
Wagen und las den Propheten Jesaja. (29) Da sprach der Geist

110



zu Philippus: Gehe hin und halte dich zu diesem Wagen! (30)
Da lief Philippus hinzu und horte ihn den Propheten Jesaja lesen;
und er sprach: Verstehst du auch, was du liest? (31) Er aber sprach:
Wie kann ich es, wenn niemand mich anleitet? Und er bat Phi-
lippus, aufzusteigen und sich zu ihm zu setzen. (32) Die Schriftstelle
aber, die er las, war diese (Jes. 53, 7-8): Wie ein Schaf ward er
zur Schlachtung gefiihrt, und wie ein Lamm vor seinem Scherer
stumm ist, so tut er seinen Mund nicht auf. In seiner Erniedrigung
ward sein Gericht aufgehoben. Wer will aber sein Geschlecht be-
schreiben ? Denn sein Leben wird von der Erde weggenommen! (34)
Da wandte sich der Eunuch an Philippus und sprach: Ich bitte
dich, von wem sagt der Prophet solches? Von sich selbst oder
von einem andern? (35) Da tat Philippus seinen Mund auf und
hob an mit dieser Schriftstelle und verkiindete ihm das Evangelium
von Jesus.

Man kann natiirlich nicht behaupten, da3 die rabbinische Exe-
gese von Jes. 53, die dieses Kapitel auf den leidenden Messias
bezieht, von der christlichen Verkiindigung beeinflulit wurde, wenn
auch keine derartige Interpretation aus der vorchristlichen Ara
bekannt ist. Der Jesajatext erlaubt jedenfalls eine derartige Deu-
tung auch ohne jeden &duleren Einflul}. In seinem «Dialog mit
dem Juden Tryphon» schreibt Justinus Martyr (Kap. 63): Wenn
wir den Juden die Schriftstellen vor Augen halten, aus denen deut-
lich hervorgeht, dall der Messias leiden mul}..., so miissen sie
zugeben, dall diese Stellen messianischen Charakter tragen. Und
Kap. 89: «Dal} der Messias leiden mufl», sagt Tryphon, «geht ein-
deutig aus der Schrift hervor.» Und er gesteht auch unter Hinweis
auf Jes. 53, 7 zu (Kap. 90): Wir wissen, dal} er (der Messias) leiden
mull und wie ein Lamm weggefiihrt werden wird.

Diese Auffassung entspricht vollkommen der rabbinischen Exe-
gese, wie sie uns im Talmud und in den Midraschim entgegentritt.
Eine Reaktion gegen diese Deutung auf einen personlichen Mes-
sias findet sich erst bei den mittelalterlichen Autoren wie Ibn
Esra, Raschi, David Qimchi usw., die in den Weissagungen des
Propheten eine Anspielung auf die Leiden des jiidischen Volkes
sehen. Es ist gut moglich, dal es sich dabei, wenigstens teilweise,
um eine bewullte Abkehr von der Midraschexegese handelt und

111



daBl das Motiv dieser Abkehr in der Reaktion gegen die christliche
Lehre zu suchen ist.

An sich sind beide Interpretationen sehr wohl miteinander in
Einklang zu bringen. Wenn der Gottesknecht des Propheten Jesaja
eine Art Prototyp des judischen Volkes und seines Geschicks ist,
so soll daran erinnert werden, dafl das Targum seinerseits wieder
im jiidischen Volk ein Bild des Messias sieht und daBl dann der
Talmud und die Midraschim Jes. 53 im Sinne der personlichen
Leiden des Messias gedeutet haben: Wie Israel in der Gefangen-
schaft unterdriickt wird, als Volk den nationalen Tod erleidet
durch Ausléschung seiner politischen Selbstindigkeit und dann bei
der Riickkehr aus dem Exil als Volk Auferstehung feiert, so leidet
auch der Messias zuerst im Gefidngnis, wird aber dann von seinen
Leiden befreit und unterwirft die Welt dem Gesetz Gottes.

Die rabbinische Exegese der messianischen Sacharjastellen
Sacharja 9, 9

Es mutet auf den ersten Blick etwas merkwiirdig an, dall dieser
Text von den rabbinischen Quellen auf den leidenden Messias be-
zogen wird : «Frohlocke sehr, du Tochter Zion, jauchze, du Tochter
Jerusalem! Siehe, dein Konig kommt zu dir, ein Gerechter und
Retter ist er, demiitig und reitend auf einem Esel, auf dem Fiillen
der Eselin.» Die Targumenparaphrase dazu weist keine nennens-
werten Varianten auf.

Wir haben bereits den Talmudtext zitiert, wo es heilit (Sanh.
98a): R. Alexandrai lehrt: R. Jehoschu’a b. Lewi erhob folgenden
Einwand: Es heillt (einerseits, Dan. 7, 13): «Es kam einer mit
den Wolken des Himmels, gleich einem Menschensohn», und (an-
dererseits: Sach. 9, 9) «Demiitig, er reitet auf einem Esel.» Wenn
sich (die Israeliten des Messias) wiirdig erweisen, wird er auf den
Wolken des Himmels kommen; wenn aber nicht, wird er «demiitig
auf einem KEsel reitend» erscheinen. Und der Text fiigt hinzu, daf}
sich der Messias mit Krankheiten geschlagen unter den Elenden
am Tore Roms aufhilt.

112



Die Deutung dieser Sacharjastelle im Sinne eines armen, mit
Krankheiten geschlagenen Messias kann nur von den Worten:
«Demiitig, er reitet auf einem KEsel» herrithren. Nun wird aber im
Neuen Testament, genau wie in verschiedenen anderen rabbini-
schen Texten, Sacharja 9,9 im Gegenteil auf einen glorreichen
Messias bezogen.

Wihrend die Leiden des Messias in diesem Zusammenhang
nach der Auffassung des Talmuds eine Folge von Armut und
Krankheit sind, handelt es sich in der Pesiqta Rabbati (Pisqa 34
zu Sach. 9, 9), wie wir festgestellt haben, um richtige Verfolgungen.
Der Pesiqtatext schlieit sich an andere Interpretationen an, die
die Briicke herstellen zu Jes. 60, 1-2 und 61, 10. Im Neuen Testa-
ment wird die in Frage stehende Stelle ausschlieBlich auf den Ein-
zug Jesu in Jerusalem bezogen: Mt. 21, 1-11; Mk. 11, 1-10; Lk.
19, 29-41; John. 12, 12-19.

Die dann weiter ausgefithrte Interpretation der Pesiqta: der
im Gefingnis schmachtende, mit Ketten beladene Messias, der
von den «Ubeltitern Israels» verspottet wird und zur Siithne ihrer
Stinden leidet, weist gewill manche Parallelen mit der Passion
Jesu auf, aber auch dabei ist kein vorschneller SchluB3 auf einen
Einflufl christlichen Gedankenguts am Platz. Der Messias der
Pesiqta erleidet nicht den Tod, sondern wird letzten Endes aus
dem Geféngnis befreit, triumphiert iiber seine Feinde und unter-
wirft dem Volk Israel die ganze Welt. Das Heil der Heiden ist da-
bei nicht ausgeschlossen, da Gott ja alle rettet, die «im Lichte des
Messias wandeln», aber es handelt sich dabei um eine spitere,
eschatologische Phase, auf die der Text nicht eingeht.

Sacharja 12, 10-12

Sach. 12 ist die Schriftstelle, die bereits von den iltesten rabbi-
nischen Texten auf den leidenden Messias bezogen wird. Der Text
als solcher verkiindet den Sieg Jerusalems und Judas iiber die Volker
der Welt. Wir geben zuerst den Schrifttext, unter Beriicksichti-
gung der Varianten, die das Targum und die Septuaginta bieten.

113



Hebrdvscher Text

Sach. 12

V. 8. An jenem Tage wird der
Herr die Einwohner Jerusalems be-
schirmen, so daf3 an jenem Tage der
Schwichste unter ihnen sein wird
wie David, und das Haus Davids
wie Gott, wie der Engel des Herrn
vor ihnen her.

V. 9. Und es soll geschehen an
jenem Tage, daB3 ich trachten wer-
de, alle Nationen zu vertilgen, die
gegen Jerusalem kommen.

V. 10. Aber iiber das Haus Da-
vid und uber die Einwohner von
Jerusalem will ich ausgieen den
Geist der Gnade und des Gebets,
und sie werden auf mich sehen, den
sie durchstochen haben, und sie
werden um ihn klagen, wie man
klagt um ein einziges Kind, und sie
werden bitterlich um ihn weinen,
wie man bitterlich weint um einen
Erstgeborenen.

V. 11. An jenem Tag wird groB3e
Klage sein zu Jerusalem, wie die
Klage zu Haddadrimmon war in
der Ebene Megiddo.

114

Targum

Und ich werde iiber das Haus Da-
vid und die Einwohner von Jerusalem
einen Geist des Erbarmens und der
Barmbherzigkeit ausgieen; sie werden
vor meinem Antlitz flehen, weil sie
weggefiihrt wurden. Sie werden tiber
ihn weinen, wie man weint iber einen
einzigen Sohn und itber ihn trauern,
wie iiber einen Erstgeborenen.

Septuaginta

Aber tiber das Haus David und die
Einwohner von Jerusalem will ich aus-
giellen einen Geist der Gnade und der
Barmherzigkeit, und sie werden auf
mich sehen wm dessentwillen, den sie
geschmdht haben. Und sie werden tiber
sich weinen wie iiber einen Geliebten
und trauern wie iiber einen Erstgebo-
renen.

An jenen Tagen werde ich die
Trauer in Jerusalem vermehren, wie
die Trauer Achabs, des Sohnes Omris,
der Haddadrimmon, den Sohn Tab-
rimmons totete zu Ramat-Gilead,
und wie die Trauer des Josia, Sohnes
Ammons, der den hinkenden Pharao
totete auf dem Felde von Megiddo.



Septuaginta

V. 12. Das Land wird klagen, An jenem Tage wird groBle Trauer
jedes Geschlecht besonders; das sein zu Jerusalem, wie die Trauer der
Geschlecht des Hauses David be- Granatidpfel im Feldel2.
sonders, und ihre Frauen beson-
ders. ..

Sach. 13

V. 1. An jenem Tage wird dem
Hause David und den Einwohnern
Jerusalems ein Born ertffnet sein
wider Sunde und Unreinheit.

Bei Sacharja handelt es sich tatsichlich um die Trauer fiir
den Konig Josia; Josia wurde besiegt und getétet in der Schlacht
gegen den Pharao Necho in der Ebene Jesreel bei Haddadrimmon
in der Ndhe von Megiddo, aber der Text spielt auch deutlich auf
eine andere Trauer an, die dieser dhnlich sein wird 13,

12 Siehe Fullnote 13.

13 Sacharja 12, 11 148t verschiedene Auslegungen zu. Der massoretische
Text spricht nur von der Klage zu Haddadrimmon in der Ebene von Me-
giddo, wobei noch zu klidren wire, ob Haddadrimmon in diesem Zusam-
menhang ein Personen- oder ein Ortsname ist. Der Text sagt: 197777 7501
N7 nYpa3, was an sich beide Moglichkeiten offenléfit. Verschiedene
Exegeten haben mit Hitzig (Commentar iiber den Jesaja, 1833, zu Jes. 17, 8)
angenommen, dafl Sacharja keine historische Begebenheit im Auge hat,
sondern einfach die Groe der Trauer durch einen Vergleich veranschauli-
chen will, wobei dann Haddadrimmon als ein aus dem Namen zweier ka-
nandischer Gottheiten zusammengesetztes Wort etwa in kultischer Hinsicht
mit Adonis gleichzusetzen wiare. Diese Hypothese wurde allerdings seit
Baudissin (Die Klage tiber Hadad- Rimmén, in Studien zur semit. Religions-
geschichte., I, 1876, S. 295ff.) von den meisten Fachgelehrten fallengelassen.
Da nach 2 Chron. 35, 26ff. der Kénig Josia von Juda bei Megiddo in der
Schlacht gegen den Pharao Necho getétet wurde, Jeremia fiir ihn eine To-
tenklage verfaB3te und (ebend.) «seitdem alle Sdnger und Séngerinnen in ihren
Klageliedern von Josia geredet haben, bis auf diesen Tag, und man dies
zum Brauch machte in Israel», ist man allgemein zur Ansicht iibergegangen,
Sacharja spiele tatsdchlich auf diese Totenklage an. In diesem Fall wére
Haddadrimmon ein Ortsname, der das Andenken an eine kananiische
Kultstatte bewahrt.

Nach der Peschitto (ad loc.) bezieht sich diese Klage tatsiichlich «auf
den Sohn Ammons», das heiflt auf Josia. Das Targum kombiniert diese

115



Wie bereits erwiahnt, sieht der Jeruschalmi in dieser Stelle einen
Hinweis auf die Trauer wegen des Todes des Messias, das heil3t
ein Teil der Gesetzeslehrer interpretiert Sach. 12, 12 in diesem
Sinn, wihrend die anderen darin eine Voraussage sehen, die sich
auf das Verschwinden des bosen Triebes bezieht.

Angabe mit dem Tode Achabs, der nach 1 Kén. 22 zu Ramot Gilead im
Krieg gegen die Araméer den Tod fand (vgl. 2 Chron. 18) und sieht in
Haddadrimmon, Sohn Tabrimmons, den Araméerkonig, der Achab be-
siegte. Weder 1 Kén. noch 2 Chron. nennen allerdings den Namen des
Konigs, gegen den Achab zu Felde zog. Uber den Tod Achabs wird nur
gesagt, dafl ein Mann aus dem feindlichen Heer auf ihn zielte, ohne zu
wissen, wen er vor sich hatte, da Achab verkleidet war. Der Hinweis auf
den sitindigen Koénig Achab kann nur aus dem Bestreben heraus geboren
sein, eine Erklarung fiir den Namen Haddadrimmon zu finden. Das Targum
sieht darin einen Personen- und keinen Ortsnamen. Nach 1 Koén. 15, 18
ist Tabrimmon, der Sohn Hesions, der Vater Benhaddads I., Koénigs von
Damaskus. Hieronymus, in seinem Onomasticon, sieht wieder in Haddadrim-
mon den Namen einer Stadt bei Jesreel, in der Ebene von Megiddo, «dort
wo Koénig Josia verwundet wurde», und identifiziert sie mit Maximianopolis,
doch ist auch das keine Tradition, sondern einfach ein Erklarungsversuch
des hebriischen Textes. Die Erklirung im «Judischen Lexikon», Bd. IV,
Kol. 1230: Ramot Gilead, wo mit Hinweis auf die Tosefta (Makkot ITI, 2)
gesagt wird, Ramot Gilead habe gegenuber Sichem gelegen, ist abwegig
und beruht auf einer falschen Ubersetzung des Ausdrucks 739, der «ent-
sprechend» bedeutet: «Ramot Gilead im Ostjordanland entspricht (als Zu-
fluchtsstadt fiir unfreiwillige Totschliager) Sichem in Palidstina.»

Die Septuaginta liest einfach xomerdc godvog év mediw: «wie die Trauer
des Granatapfel(baums) auf dem Felde». “Po@v ist dabei die einfache
Wiedergabe des hebréischen ]9, und man kénnte demnach annehmen,
daBB das Beiwort Haddad in der Version des hebriischen Textes, der dem
griechischen Ubersetzer vorlag, nicht aufschien.

A. van Hoonacker (Les Douze Prophétes. . ., Paris 1908, S. 683f. FuBnote
zu Sach. 12, 11) kniipft daran die Hypothese, dal3 es sich um eine Lokali-
sierung handelt, die wir aus Richter 20, 45—47 kennen, ndmlich um den
Felsen von Rimmon, wohin sich die dem Gemetzel von Gibea entronnenen
Benjaminiten geflichtet hatten und wo sie vier Monate lang ausharrten.
Dieser Felsen von Rimmon ist auch in 1 Sam. 14, 2 genannt, wo von Saul
gesagt wird, daf3 er sich an der Grenze von Gibea aufhielt, unter (dem
Felsen von) Rimmon, bei Migron (J1972). 173 bei Sach. 12, 11 wire dem-
nach nur eine schlechte Transkription von 11732. Die Stadt hei3t tatséch-
lich mit Ausnahme von Sach. 12, 11 immer 173, andererseits wird aber
auch die Ebene von Megiddo (173 NYP1) an einer anderen Stelle (2 Chron.
35, 22) im Zusammenhang mit Josia genannt.

116



Wir haben ebenfalls bereits darauf hingewiesen, dall die ge
nannte Talmudstelle sehr wohl das Ergebnis einer Schriftexegese
sein kann, spricht doch die Sacharjastelle tatsachlich von der
groflen Trauer, die in Jerusalem herrschen wird, und die ganz be-
sonders das Haus Davids betrifft. Im Lichte der Uberlieferung von
der davidischen Abkunft des Messias drangt sich der Vergleich
auf mit Konig Josia, dem im Kampf getéteten DavidssproB. Es
heilt ja auch (V. 8), dall «das Haus Davids wie Gott sein wird».
Gott selbst wird das Haus Davids riachen, indem er ihm die Fremd-
volker unterwirft und die Siinden Israels abwischt, durch (13, 1)
«den Born, der dem Hause Davids eréffnet wird».

Der Babli kennt dieselbe Tradition (Suk. 52a), nur ist dort,
wie wir gesehen haben, der Messias, welcher den Tod erleidet,
mit dem Messias Sohn Josefs identifiziert. Wir haben auch bereits
zu erkldren versucht, warum die Rabbinen zwei Messiasgestalten
angenommen haben. Aber auch diese Interpretationsmethode hat
verschiedene Entwicklungsstufen durchgemacht. Der Tod des
Messias Sohn Josefs scheint jedenfalls nicht zum urspriinglichen
Traditionsbestand zu gehdren. Im Targum ist der Messias Sohn
Josefs der Sieger iiber Gog. Vgl. Pseudo-Jonathan zu 2 Mos. 40, 11:

«Du sollst auch das Becken salben samt seinem Fufl und es
weihen.» — Wegen Josuas, deines Knechtes, dem Lehrer der
Volksgemeinde, durch den das Land Israel (unter die zwolf
Stamme aufgeteilt werden sollte, und wegen des Messias, Sohn
Ephraims (zum Unterschied vom Messias Sohn Davids), durch
den Israel am Ende der Zeiten Gog und seine Verbiindeten
besiegen wird.

Doch aus welcher Zeit stammt das Targum und welche Ein-
fliisse haben die Traditionen erlitten, auf die es sich stiitzt?

In einem sehr spiten Targum, das in Wirklichkeit alle Charak-
terziige eines homiletischen Midrasch trigt, dem Targum zum
Hohenlied, erscheinen neuerdings die beiden Messiasgestalten,
aber auch dort wird nichts iiber den Tod des einen Messias ausge-
sagt. Dieses Targum stammt aus dem 8. Jahrhundert, ist also ge-
will nachtalmudisch. Wir zitieren (Targum zu Hoh. 4, 5):

117



Deine beiden Erloser, die dich erretten werden, der Messias
Sohn Davids und der Messias Sohn Ephraims, gleichen Mose
und Aron, den Sohnen der Jochebed. Sie glichen zwei Zwillings-
pferden und fiihrten durch ihr Verdienst das Volk des Hauses
Israel durch vierzig Jahre in der Wiiste, (speisten es) mit dem
Manna und mit Wachteln (und triankten es) mit dem Wasser
des Mirjambrunnens4,

Bei einem Kommentar des 11. Jahrhunderts. Mosche ha darschan
aus Narbonne, treten ebenfalls beide Messiasgestalten in Erschei-
nung, aber getreu der targumischen Tradition erwahnt der Autor
nichts vom Tode des Messias Sohn Josefs. Die einschligige Stelle
findet sich im Kommentar zu 1 Mos. 49, 14:

«Issachar ist ein knochiger Esel.» — Das ist es, was die
Schrift sagen will (Jes. 32, 20): «Wohl euch, die ihr an allen
Wassern sit!» Die Saat sind das Almosen und die Werke der
Barmherzigkeit, wie es heillt (Jes. 55, 1): «Wohlan, ihr Dursti-
gen alle, kommt her zum Wasser!» Und wer so handelt, ver-
dient, Elija und die beiden Messiasse begriilen (zu diirfen),
(denn) das ist die Bedeutung (von Jes. 32, 20): «...und den Fuf
eurer Ochsen und Esel frei umherschweifen lasset!» — «Um-
herschweifen lasset» bezieht sich auf Elija, wie es heifit (Mal.
4, 5): «Siehe, ich sende euch den Propheten Elija...» — «Der
Full des Ochsen»: das ist der Messias Sohn Josefs, wie es heil3t
(5 Mos. 33, 17): «Prachtig ist er (Josef) wie ein erstgeborener
Stier.» — «Und des Esels»: das ist der Messias Sohn Davids,
wie es heilit (Sach. 9, 9): «Demiitig, er reitet auf einem Esel.»

Der Midrasch ist es auch, der uns den Schliissel zum Verstindnis
der Annahme zweier Messiasgestalten liefert. KEs geniigte, zu
homiletisch-exegetischen Zwecken 5 Mos. 33, 17, den Segen Mo-
ses iiber Josef, heranzuziehen, dessen Verheifungen selbst den
Segen fiir Juda iibertreffen und auf der Linie des Segens liegen,
den Jakob am Sterbebett seinem Lieblingssohn spendete (1 Mos.
49, 22-26). Diese Segensfiille fiir Josef veranlaBt dann moglicher-
weise die Rabbinen, von ihm einen Messias abstammen zu lassen,

14 Passelbe ebenda 7, 3.

118



der, wie Josef selbst, leiden wird. So erklirt sich alles auf Grund
eines exegetischen Vorgangs, ohne dafl es notwendig wire, dullere
Einfliisse heranzuziehen, um die Entwicklung der jiidischen Mes-
siasidee aufzuzeigen.

Was nun den Tod des Messias Sohn Josefs angeht, der, wie wir
festgestellt haben, nur von einigen rabbinischen Dokumenten er-
wahnt wird, so kann dieser Gedanke sehr gut aus den politischen
Verhéaltnissen heraus geboren worden sein. Die Makkabéer, Juda,
der Galilder, sein Sohn Menachem, alle wollten die Fremdherrschaft
abschiitteln und fanden dabei den Tod. Das Thema als solches ist
ja iibrigens auch den Apokalypsen bekannt.

Versuch einer Synthese

Wenn wir nun versuchen, auf Grund der Aussagen der rabbi-
nischen Tradition iiber den leidenden Messias zu einem einheitli-
chen Bild zu gelangen, so miissen wir zunéchst feststellen, daf}
das ein sehr schwieriges Unterfangen ist.

Das hauptsichliche Problem liegt auch dabei wieder im wenig
zusammenhéngenden Charakter der Angaben der rabbinischen
Uberlieferung. GewiB haben wir einige « Urtraditionen» festgestellt,
einige Elemente, die in allen einschligigen Quellenschriften wieder-
kehren — wobei noch nichts iiber das Alter dieser Traditionen
ausgesagt sein soll — und die das Ergebnis einer verhaltnismiBig
unkomplizierten Schriftexegese sind. Aber diese Elemente werden
dann vor allem von der homiletischen Richtung aufgegriffen und
ad libitum verwertet. Deshalb ist es auch abwegig, von einer
messianischen Doktrin im Judentum zu sprechen. Was allen Quel-
lenschriften gemeinsam ist, ist die Messiaserwartung, in deren Rah-
men dann die verschiedensten Schulmeinungen ihren Platz finden.
So erwarten die einen einen glorreichen, die anderen einen leidenden
Messias, oder sogar beide in Form von zwei voneinander differen-
zierten Messiasgestalten. Wenn auch die talmudische Literatur
fur einen personlichen Messias optiert, so ist doch die dltere, im
Targum vertretene Auffassung von der Gleichsetzung Israels mit
dem Gottesknecht des Propheten Jesaja nicht endgiiltig abgetan,

119



weil sie dann, wie wir ebenfalls gesehen haben, von manchen mit-
telalterlichen Autoren wieder aufgegriffen wird und keineswegs
als «heterodox» gilt.

Dal} andererseits die Messiaserwartung im Judentum um die
Zeitenwende allgemein war und oft sehr konkrete Formen an-
nahm, erhellt auch aus Flavius Josephus, der verschiedene Pseudo-
Messiasse erwiahnt: Theudas, Simon den Magier, Meander, Dosi-
theus. So schreibt Josephus auch iiber die Ursache des Wider-
standes der Juden gegen die romische Weltmacht (Bell., VI, 5, 3):
Das Hauptmotiv, das die Juden beeinflullte, den Krieg gegen die
Romer aufzunehmen, war die Zweideutigkeit einer Prophezeiung der
Heiligen Schriften (Dan. 9, 24-27), wo vorausgesagt wird, dall um
diese Zeit aus der Volksmitte ein Mann hervorgehen wiirde, dem
die ganze Krde untertan sein wird (vgl. Dan. 2, 44). Und im 10.
Buch des «Jiidischen Krieges» sagt Josephus noch, daf3 «der Pro-
phet Daniel das dem Volk von den Rémern angetane Ubel voraus-
gesagt habe» (vgl. Dan. 9, 26).

Die Rabbinen stiitzten sich bei ihrer konkreten Messiaserwar-
tung, die infolge der politischen Verhiltnisse in Palédstina stets
neuen Auftrieb erhielt und so dauernd «aktualisiert» wurde, auf
die Prophezeiungen der Schrift, wie 1 Mos. 49, 10: «Es wird das
Zepter nicht von Juda weichen, noch der Herrscherstab von seinen
FiiBen, bis daB3 der Schilo'® kommt und ihm die Vélkerschaften
unterworfen sind», und Dan. 9, 24-27 iiber die Jahrsiebente, die
der Ankunft des Konigs Messias vorausgehen werden. Eine aus
alten Midraschim kompilierte Weltchronik, der Seder Olam Rabba,
zahlt die Jahrsiebente bis zur Zerstérung des zweiten Tempels auf
(Kap. 28). Ist es also verwunderlich, wenn der Talmud behauptet
(Ber. 5a), «der Messias sei am Tage der Tempelzerstérung geboren
worden»? Weshalb hat er sich aber nicht geoffenbart? Derselbe

15 Ganz allgemein gesehen kénnen wir bei der rabbinisch-messianischen
Exegese dieselbe Feststellung machen wie bei der neutestamentlichen:
Schriftstellen, die — wie ganz gewill 1 Mos. 49, 10 — urspriinglich keines-
wegs messianischen Charakter tragen, werden im typologischen Sinn messia-
nisch gedeutet. Uber die genaue Bedeutung des Wortes «Schilo» ist viel
dissertiert worden. Die einleuchtendste Interpretation scheint die Ableitung

vom Akkadischen: §&lu oder §ilu zu sein, das «Fuhrer» bedeutet. Die Quel-
lenangabe findet sich bei Mowinckel, op. cit., S. 13, Fullnote 2.

120



Talmud gesteht offen zu (Sanh. 97—99), daf3 «alle fiir die Ankunft
des Messias vorausberechneten Daten verstrichen sind» und sieht
den Grund dafiir «in den Siinden Israels».

Wenn nun der Messias wohl schon gekommen ist, sich aber
nicht geoffenbart und demnach auch seine Mission nicht angetreten
hat, drangt sich unwillkiirlich die Frage auf, was denn aus ihm
geworden sei. Der Talmud (j. Ber. IV, 1 (5a) und Sanh. 98a) hat
auch hiefiir eine Antwort bereit und zeigt ihn uns irgendwo am
groflen Ozean oder auf einem Vulkan verborgen, unter den Elenden
und Siechen am Tore Roms sitzend oder in anderen groflen Stadten
ein verborgenes Leben fiihrend.

Mit der Massechet ha-hechaolt kommt dann eine neue Vorstellung
hinzu: die von einem in einem himmlischen Palast verborgenen
und dort fiir Israel leidenden Messias. Die Idee von den Messias-
leiden, die bereits auf die «sechs Schopfungstage zuriickreicheny,
wird dann in der Pesiqia Rabbati weiterentwickelt. Dort findet sich
auch die spezifisch neue Note vom Siihneleiden, das der Messias
freiwillig auf sich nimmt, auf dall ganz Israel gerettet werde.
Wihrend es sich hier um denselben Messias handelt, der zuerst
leidet und dann den Sieg iiber Israels Feinde davontriagt, Ephraim
der Sohn Davids, so haben wir auch eine Paralleltradition kennen-
gelernt, die zwei Messiasgestalten unterscheidet, welche einander
ablosen, wobei dann die richtige messianische Mission dem Davids-
sprof3 vorbehalten bleibt.

Auf dem Boden dieser vielfialtigen, im Grunde aber doch auf
dem traditionellen Verstindnis bestimmter Schrifttexte fullenden
Messiasvorstellungen, wie sie uns in der talmudischen Literatur
entgegentreten, ist es dann im 12. Jahrhundert zur Formulierung
der Messiaserwartungen durch Maimonides gekommen, der sich
in seinen an sich so sehr unjiidischen o py 9wy nww oder «Drei-
zehn Glaubensartikeln», die im Vorwort zu seinem Mischnakom-
mentar enthalten sind, folgendermaflen ausdriickt: «Ich glaube
mit voller Uberzeugung an das dereinstige Kommen des Messias,
und ob er gleich siume, so harre ich doch jeden Tag auf sein
Kommen.»

Maimonides geht iiberhaupt nicht mehr auf die verschiedenen
talmudischen Spekulationen iiber die Natur des Messias und die

121



Begleitumstéinde seines Auftretens ein, ja man kann sogar sagen
— wiewohl er selbst den Messias gewil} als eine konkrete Person
aufgefalit hat1® —, dall er sich nicht einmal positiv auf einen un-
bedingt personlichen Messias festlegt. Damit kehrt er zum poly-
valenten Gehalt der traditionell messianisch gedeuteten Schrift-
stellen zuriick. Auch bricht er allen Berechnungen iiber die Zeit
der Ankunft des Messias die Spitze ab. Seine, wenn auch lange
Zeit von den rabbinischen Autorititen — iibrigens aus ganz an-
deren Beweggriinden heraus — bekémpfte Formulierung der mes-
sianischen Erwartung ist es, die fiir das auf dem Boden der tal-
mudischen Tradition stehende Judentum bis heute maBigebend ge-
blieben ist.

NOTIZEN ZUM ZEITGESCHEHEN

Um vier Jahre verldingert

Bundespriisident Liibke hat
eine Urkunde unterschrieben,
welche die sog. Verjahrung in
der Verfolgung von Naziver-
brechen im Jahr 1969 eintreten
1af3t. Nach geltendem deutschen
Recht erfolgt die Verjahrung
von Kapitalverbrechen nach 20
Jahren. Der Bundestag beschlof,
diese Frist statt ab Kriegsende
im Jahre 1945 vom ersten Jahr
der deutschen Bundesrepublik,
also ab 1949 laufen zu lassen.

Triger des Jerusalem-Preises

Der bekannte Schweizer
Schriftsteller Max Frisch ist mit
dem Jerusalem-Preis ausge-
zeichnet worden. Der Geehrte
hat den Preis in Jerusalem per-
sonlich in Empfang genommen.

Fiir ein Dachaw-Denkmal

Die osterreichische Regie-
rung hat im Gedenken an die
Befreiung der 20000 iiberleben-
den KZ-Hiftlinge von Dachau

16 Das scheint zumindest aus dem Maischneh Torah, Sefer Schoftim
(Richter), Hilchot Melachim (Von der Konigsherrschaft), Kap. 11, hervor-

zugehen.

122



	Die rabbinische Exegese messianischer Schriftstellen

