
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 21 (1965)

Artikel: Wie erklärt Israel seine leidvolle Führung

Autor: Jasper, Gerhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961097

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961097
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


WIE ERKLÄRT ISRAEL SEINE LEIDVOLLE
FÜHRUNG

Fortsetzung von Gerhard Jasper, Bethel

II. Das Problem der doppelten Offenbarungsgewißheit

Die Kirche in der Auseinandersetzung mit der jüdischen Erklärung der
Galutleiden

Die Galutleiden schufen «den in seiner Seele gebeugten jüdischen
Geistesmenschen». Israel hat ohne Auflehnung gegen Gott seine

Galutleiden durch die Jahrhunderte getragen. Seine Erwählungs-
gewißheit blieb ungebrochen. Das fordert immer wieder unsere
Bewunderung heraus; denn Israel kann einen Sinn darin finden,
daß Gott das Volk seiner Wahl zerbricht. Es blieb gewiß, in ihm
den «einzigen Freund» zu haben. Das erheischt nun weiter unser
Nachdenken.

1. Der schivebende Charakter des jüdischen Selbstzeugnisses in der

Erklärung der Galutleiden

Wir stehen als Kirche einer Auserwählungsgewißheit Israels
auf Grund der alttestamentlichen Offenbarung gegenüber, die
trotz aller seiner Leiden unerschüttert blieb, weil die «Geschichtstatsache»

der Leiden und die «Geschichtstatsache» der Auserwäh-
lung im göttlichen Plan liegen und nach Anschauung Israels beide
ihre Bestätigung in der Schrift finden. Schoeps wehrt sich darum
dagegen, daß wir Christen das Alte Testament «von hinten lesen»,

von der «Erfüllung des Neuen Testaments her» als Weissagung
auf Jesus Christus hin. Er bestreitet darum der Kirche die Berechtigung,

mittels ihrer «Allegorismen» die Schrift «gegen den Wort-

68



sinn» zu deuten, um damit Israels Verwerfung um der Kreuzigung-
Jesu willen aus der Schrift zu beweisen1.

Diese Haltung stellt Israel aber doppelt ernsthaft vor die sich
ihm aufdrängende Aufgabe, seine fast zweitausendjährige
Geschichte der Galut Romi zureichend aus dem Alten Testament
zu begründen. Dafür waren alle seine Erklärungsversuche der
Galutleiden bereits ein Beweis. Es kann dieser Aufgabe nicht
ausweichen und wird mit innerer Notwendigkeit immer wieder aufs

neue zu ihr zurückgeworfen. Dabei wird es stets zu einem
apologetischen Denken gezwungen, weil Gott seit dem Christus natus
ihm gegenüber geschwiegen hat; und dies um so mehr, weil seit
dem Kommen Jesu für die Geschichte Israels, die Gott mit der

Erwählung Abrahams begann und die auch nach Israels Bewußtsein

auf das Kommen des Messias zielt, ein merkwürdiger Schwebezustand

charakteristisch geworden ist. Gerade diese Tatsache läßt
im letzten Grunde alle seine Erklärungsversuche über seine Galutleiden

so wenig einleuchtend und befriedigend erscheinen.
Warum ist, so fragen wir, die jetzige Galut Romi als letzte und

endgültige anzusehen, nach der die «große Versöhnung des letzten
Tages kommt», wie wir Rosenzweig sagen hörten? Dabei hebt er
zugleich hervor, daß der Zorn Gottes nicht erst mit dem Exil
eingesetzt habe. Verrät nicht das Nebeneinander beider Aussagen
eine merkwürdige schwebende Unsicherheit? Wir fragen weiter:
Kann man ebenso auf Grund des Alten Testaments zureichend
einsichtig machen, warum die Tempelzerstörung erfolgte, die Schoeps
«die Achse des jüdischen Geschichtsschicksals nennt», und zwar
darum, weil sie «das Zentrum der Religionsübung», den
Opferdienst, lahmlegte? Wie kann man vom Alten Testament aus deuten,

daß seitdem der geistige Mittelpunkt «bis heute verloren
gehen mußte»? Man glaubt nach der Schrift dartun zu können,
daß der Grund in der Schuld der Väter und der eigenen Schuld
liege. Was ist denn nun die Schuld der Väter und die eigene Schuld?
Die angeführten Versündigungen hatten auch an jenem «schwebenden

Charakter» teil, denn sie entbehrten einer letzten Tiefe,
auch wenn Rosenzweig von wirklicher Abtrünnigkeit von Gott

1 Schoeps, S. 39.

69



redete. Der Prophet Jeremias begründet die Galut Babyloni aus
einer anderen Haltung. Sie nimmt uns noch heute innerlich
gefangen, weil sie überzeugend wirkt, und sie erschüttert uns daher
bis ins tiefste Herz hinein; denn Jeremias erklärt die Galut aus
dem Grundabfall von Gott und bleibt nicht in Aufzählungen von
Einzelbeschuldigungen hängen. Diese Begründung der Galut Babyloni

durch Jeremias fordert auch mehr als nur eine «teschuba»,
die Rosenzweig als Umkehr versteht, nicht als «metanoia»,
Umwandlung. Er fügt zur Ablehnung der Metanoia erklärend hinzu:
«Mit dieser durch andere Glaubenserfahrung bedingten Übersetzung
eines Wortes, mit der die Septuaginta einst den Ursinn fälschen
mußte, steht die Weltgeschichte im Wörterbuch2.»

Jeremias aber spricht im 31. Kapitel deutlich von der Erneuerung

der Herzen, das heißt von einer Umwandlung. Man denke
auch an Hesekiel 37, wo das Gesicht des Propheten deutlich zu
erkennen gibt, daß letztentscheidend für die Wiederbelebung der
Totengebeine die Neuschöpfung durch den Geist Gottes ist3.

2 Schoeps, S. 126f.
3 Dies hat jüngst noch Schalom ben Chorin angesichts der nationalen

Regeneration Israels gleichfalls hervorgehoben, wenn er sagt:
«Der Schlüssel für den geistigen Tod Israels, ebenso für seine nationale

Regeneration (Wiedergeburt), die heute vor aller Welt offenbar wurde,
liegt im 37. Kapitel Ezechiels, Vers 1—14, in der gewaltigen Vision des

Propheten von dem Azamoth Jeweschoth, den dürren Totengebeinen. Nach
diesem vom Propheten selbst gedeuteten Gleichnis öffnet der Herr die
Gräber Israels und führt das morsche Gebein des Volkes zurück in sein
Land, und dort ersteht Israel wieder auf zu sichtbarer Gestalt, und die
Skelette werden mit Adern, Fleisch und Haut überzogen. Das ist der Prozeß
der nationalen Regeneration (Wiedergeburt), den wir heute erleben. Und
dann erst, nachdem dieses Wunder der Auferstehung Israels im Fleisch
vollzogen ist, weht der Rauch, der Geistbraus Gottes, die lebendigen Leichname

an, und sie werden voll Odems des Herrn. So dürfen wir über dem
geistigen Scheintod Israels die Hoffnung nicht fahren lassen; denn es ist
gesagt: ,Ihr sollt erfahren, daß ich der Herr bin. Ich rede es und tue es auch'
(Ezech. 37, 14). Im Lichte dieser Verheißung, deren erster Teil sich heute
erfüllte und tagtäglich weiter erfüllt, dürfen wir, Israel, getrost der
Ausgießung des Geistes harren (Joel Kap. 3), die Israel erst wieder zu dem macht,
was es gemäß dem Gesetz, nach dem es angetreten ist, zu sein hat: Mam-
lecheth Kohanim wegoj kadosch, ein priesterlich Königreich und heiliges
Volk. »

70



Auch läßt die Wertung der Galut als Sühnemittel ein Fragen
zurück. Ist der Satz «Galut ist Sühne für alles» zureichend aus
dem Alten Testament ableitbar, oder wird ein schwebender
Nebengedanke aus dem Alten Testament nicht fälschlich in den Mittelpunkt

gestellt und verabsolutiert? Daß man immer wieder neue
Substitutionen für das Versöhnungsopfer suchte, verrät wieder den

eigentümlichen Schwebecharakter aller Erörterungen.
Wir fragen darum, ob nicht in letzter Instanz alle Substitutionen

für das Versöhnungsopfer Deutungen von Menschen her sind
und ernsthafter Begründung aus Gott und seinem Worte Alten
Testaments entbehren. Man halte sich auch die verschiedenartige
Anwendung des Hoseawortes bei den Rabbinen und bei Jesus vor
Augen, und man wird sofort entdecken, daß eine ganz andere
innere Haltung die Gedankenbewegung prägend gestaltet.

Wenn das Galutleiden als Wohltat und Liebesbezeugimg Gottes
gedeutet wird, so liegt die innere Berechtigung eines solchen
Gedankens, biblisch gesehen, darin, daß Gottes letztes Wort auch
im Alten Testament auf Verklärung weist, so daß schweres Leid
tiefere Segnung durch Gott bedeuten kann. Aber das Alte Testament

weiß auch von einer geheimen Grenze göttlicher
Gnadenerweisung und redet mit großem Ernst auch von einem endgültigen
Gericht der Verwerfung. Man denke an V. Mose 28! So bleibt auch
hier eine letzte Unsicherheit für Israel bestehen. Wenn Schweigen
Gottes ernsthaftes Gericht bedeutet, dann muß die Frage erhoben
werden, ob nicht Gottes Schweigen seit ungefähr zweitausend
Jahren bei allem geheimnisvollen Gehaltensein Israels durch Gott
für es wirklich ernstes Gericht bedeuten kann. Die Deutung des

Galutleidens als Wohltat ist so umlauert von der Gefahr einer
falschen Glorifizierung des Leidens, die an dem Ernst göttlichen
Gerichtes vorbeigeht. Gilt nicht gerade von solcher Deutung wieder,

daß auch sie gefangen ist in diesem unheilvollen Schwebezustand,

von dem es einmal geheißen hat: «Niemals ganz zu Gott
hin und niemals ganz von Gott fern, ewig in der Schwebe»? So

fordert gerade diese Deutung des Galutleidens durch Israel eine
ernsthafte Besinnung auf die Stimme des Alten Testaments.

Dasselbe gilt auch, wenn es heißt, das Galutleiden sichere die

Ewigkeit des Volkes, da hier ebenso dem Leiden in glorifizierender

71



Weise zugesprochen wird, was allein in Gottes Handeln begründet
liegt, dessen Gnade allein Israel in allem Gericht oder, wie Kierkegaard

sagt, «in der Situation des Untergangs» am Leben erhält.
Es dürfte auch schwer werden, ernsthaft die alttestamentliche
biblische Begründung für diesen Gedanken zu finden. Wenn die
lange Dauer der Galut Romi mit dem Anhalten der Sünde erklärt
wird und damit der besondere Charakter dieser Galut als letzter
Galut gedeutet wird und wenn man andererseits dann glaubt, daß
Buße und gute Taten ihr Ende herbeiführen können — warum
wird dann dieser Gedanke immer wieder von dem anderen
durchkreuzt, daß die Erlösung allein durch Gottes Gnade komme?

Liegt auch bei dieser Gedankenführung mangelnde Schriftbegründung

vor, so daß auch hier nicht der Schwebezustand überwunden
wird?

Man könnte auch noch die Frage hinzufügen, warum notwendig,
wie Schoeps selbst zugibt, alle Gedankenführungen genuin
apologetischen Charakter tragen. Warum gelingt es nicht, auch vor
dem eigenen Bewußtsein unapologetisch zu denken? Ist das

schicksalhaft bedingt? Und wie würde dann diese Frage
angesichts der alttestamentlichen Offenbarung beantwortet werden
müssen

Aber wenn auch alle diese Gedanken, die Israel zur Erklärung
seiner Galutleiden anführt, irgendwie mit belastenden Fragen
behaftet sind, so ist doch letzthin ausschlaggebend die Tatsache, daß
Israel auch im vorwaltenden Zustand der Schwebe zwischen
Gericht und Verheißung dennoch ungebrochen in seiner Erwählungs-
gewißheit bleibt. Gerade an ihr wird Israel für uns, um mit Luther
zu reden, zu dem «seltsam hoch Mysterium», das auf ein Kommendes

hinweist.
Diese Erwählungsgewißheit wird begründet in letzter Instanz

mit der Abrahamssohnschaft. Sie empfängt damit gewissermaßen
eine «physische» Verankerung. Von Abraham her kommt es dann,
wie wir sahen, zur Gewißheit über die Fortdauer der Berith, des

Bundes, der seinerseits wieder seine Verankerung in der
«Konstitutionsakte» des Gesetzes erhält. Welche Fragen haben wir an
Israel hier zu stellen auf Grund seines eigenen Zeugnisses über
seine Erwählungsgewißheit

72



2. Israels Erwählungsgewißheit im Lichte der Schrift

Rosenzweig sagt einmal, daß das Judentum «die vollkommene
Frömmigkeit nicht in die Geschichte des Volkes», sondern in die
«Väterzeit» lege und sich daher auf diese vor Gott berufe4. Darum
kreist auch in eigentümlicher Weise das Denken Israels um Abraham.

Aber steht Israel tatsächlich seit der «Annahme und
Zurechnung des Opferwillens Abrahams» in der Weise im Bunde
mit Gott, so daß der abtrünnige Jude «nur in die Kreatursituation
Abrahams» zurückzukehren braucht? Ist wirklich die Erwählung
mit diesem «seinshaften Befund» zureichend umschrieben?

Hier lauert am Wege doch wohl eine fälschliche Verabsolutierung

des «zera kadosch», des «heiligen Samens». Schon Arnos weist
auf die Gefahr hin, daß ein solcher Standpunkt die Heiligkeit
Gottes in ihrem Schlechthin-anders-Sein beeinträchtige. Wir denken
zugleich daran, daß das Neue Testament das Akutwerden dieser
Gefahr aufweist. Man erinnere sich an das Wort des Täufers:
«Gott kann dem Abraham aus Steinen Kinder erwecken.» Auch
denke man an Evangelium Johannes Kap. 8, was Jesus zur
Abrahamskindschaft Israels sagt, aber auch an Gedankenreihen des

Paulus über die wahre Abrahamssohnsschaft.
Wir vernahmen, daß das Gesetz die «Konstitutionsakte» der

Berith, des Bundes, ist. «Wir stehen noch in Verbindung mit jenem
göttlichen Geiste durch die Gesetze, die er als einen Bund zwischen
uns und ihm eingesetzt hat», so sagte Jehuda Halevi im Kuzari.
Das Gesetz ist Israel Zeichen seiner Gewißheit, im Bunde Gottes
zu stehen. Uns gibt zu denken, daß Israel über das Gesetz nicht
sprechen kann, ohne durch Paulus beunruhigt zu sein. Die
apologetische Situation, die es ihm gegenüber bezogen hat und beziehen
mußte, heißt Israel immer wieder betonen, daß das Gesetz deshalb

gegeben sei, weil es den heiligen Willen Gottes kundtut und darum
Israel «mit Gott verbindet».

Aber das Alte Testament legt uneingeschränkt das «Du sollst»
dem Volke auf und will keineswegs das Gesetz allein und in erster
Linie nur als Kundgebung des göttlichen Willens verstanden wis-

4 Schoeps, a. a. O., S. 126.

73



sen. Gottes Wille und Halten der Gebote gehören in ihm zusammen.

Darum werden in Israel auch immer Stimmen laut — eben
auf Grund der alttestamentlichen Botschaft — die auf die Bewährung

Israels in der Thora drängen. Das rabbinische Judentum ist
dafür ein erschütternder Beweis. So bleiben auch die Aussagen,
daß das Gesetz Verbindung mit Gott schaffe, in einer eigentümlichen
Schwebe hängen. Wenn es dann heißt, daß die Unerftillbarkeit
des Gesetzes Beweis seiner Göttlichkeit sei, muß dann das Gesetz

nicht doch immer wieder beunruhigen, weil es als «Institut der

Heiligkeit» den, der es befolgt, «im Tun geheiligt werden läßt»,
wie Rosenzweig sagt? Wie vereint sich auch die Behauptung von
der Unerfüllbarkeit des Gesetzes als Beweis seiner Göttlichkeit
mit jenen jüdischen Stimmen, die behaupten, daß man selbstverständlich

glaube, mit der Erfüllung des Gesetzes vor dem ewigen
Richter einst bestehen zu können; denn Gott lege doch kein
Gesetz auf, das man nicht auch wirklich erfüllen könne?

Liegt nicht auch im Lobpreis des Gesetzesstudiums die Gefahr
religiösen Rausches vor, der an dem ernsten Ruf Gottes, der uns
durch das Gesetz erreicht, vorbeigeht? Wird endlich Israel nicht
zu falscher Glorifizierung und Verabsolutierung des Gesetzes

verführt, die dann zu dem Satze kommt, wie es einst in Leipzig bei
einem Religionsgespräch hieß : «Wir haben es nicht mit Gott zu
tun, sondern allein mit seinem Gesetz.» Dieser Satz mag vielleicht
auch die Deutung einschließen, daß es im Judentum nicht um
Dogmatik gehe, sondern alles auf die Ethik ankomme. Aber fällt
nicht gerade dann wieder der Ton auf das Tun des Gesetzes und
ist dann das Gesetz als solches schon Zeichen der Verbindung mit
Gott? Oder führt es ernstgenommen dann als Kundmachung
göttlichen Willens nicht zur «Erkenntnis der Sünde» (Rom. 3, 20), so
daß es damit zur drohenden Ansage göttlichen Gerichtes wird?

Darum ist die Behauptung, daß das Gesetz den Bund und den
Geistbesitz verbürge, wiederum umweht von einer merkwürdigen
Zwiespältigkeit und die Frage nach der Versöhnung immer in
einem Israel beunruhigenden Schwebezustand geblieben. Wohl
heißt es in der Auseinandersetzung mit Paulus, daß das Gesetz

nicht die Aufgabe habe, «zu versöhnen», sondern Gott selbst sei

der Versöhner. Das Alte Testament bringt tatsächlich wörtlich

74



die Formulierung, daß Gott Versöhner sei (Jes. 66, 23). Wo aber
die gottgeschenkte Versöhnungsveranstaltung im Tempel dahin-
gefallen ist, muß die Frage ernsthaft gesehen werden, auf welchem
Wege nunmehr Gott die Versöhnung dem Menschen anbietet. Die
von Israel gefundenen Antworten lassen jedoch die Frage wach
werden, ob Israel nicht doch eine Antwort Gottes überhört hat.
Denn es bleibt für Israel die drohende Frage zurück: Ist Gott der
Versöhner, oder ist er dereinst derjenige, der Gericht übt nach
dem Gesetz? Was wird sein, wenn Israel die Thora nicht bewahrt
hat und darum vor Gott schuldig dasteht?

Bezeichnend ist daher, daß Rosenzweig auf der einen Seite

betont, daß Israel «mittlerlos im Lichte des Gottesantlitzes wandeln

muß5», andererseits doch aber zu gleicher Zeit meint, daß

es darum nicht durch eine sühnende Opfertat erlöst zu werden
braucht, weil es sich der Annahme und Zurechnung des
Opferwillens Abrahams getrösten kann. Durch die Berufung auf den

Opferwillen Abrahams erhält der Erzvater die Stellung eines

Mittlers. Man getröstet sich Abrahams, trotz Jes. 53, 15ff., wo
der Prophet darüber klagt, daß der Drang des Herzens Gottes,
sein Erbarmen gegen Israel, geschwunden ist. Er bittet deshalb
Gott darum: «Halte dich nicht zurück, denn du bist unser Vater;
Abraham weiß ja nichts von uns und Isaak kennt uns nicht; du,
Herr, bist unser Vater, ,unser Erlöser' ist von altersher dein Name.»

Auch hier nehmen wir die merkwürdige schwebende Fassung
aller Gedankenreihen über die Stellung zu den Vätern und zum
Gesetze wahr, die beide den Bund und den Besitz des Geistes
verbürgen sollen. Wir meinen, daß bei aller Erwählungsgewißheit
in Israel doch eine merkwürdige innere Ferne von Gott nicht
überwunden wird.

3. Die notwendige Beunruhigung der Offenbarungsgewißheit Israels
durch die neutestamentliche Offenbarung in Jesus Christus

Israel lehnt Jesus als den Christus Gottes ab. Aber gerade darum

bleibt ihm Jesus das große Rätsel. Wie will es ihn in seine

5 Schoeps, a. a. O., S. 131f.

75



Geschichte einordnen? Schon während der Ghettozeit war Israel

gezwungen, mit ihm sich auseinanderzusetzen. Die Beunruhigung
für Israel wurde aber größer mit der Emanzipation, da sie eine

religiöse Emanzipation vom talmudischen Rabbinismus zur Eolge
hatte. Jesus wird damit für die jüdische Theologie das unlösbare

religionsgeschichtliche und religiöse Problem. Diese Beunruhigung
erfaßt selbst die jüdische Laienweit, nicht zuletzt auch die
Vertreter der schönen Literatur. Man wird schöpferische Künstler
nicht mit strengen theologischen Maßstäben messen, aber oft
geben gerade sie uns in besonderem Sinne Einblick in lebendiges
jüdisches Denken. Man lese einmal den Roman «Der Nazarener»

von Schalom Asch6. In seiner lebendigen Schilderung malt er
Jesus so, daß man ihm nicht den geringsten Vorstoß gegen die
rabbinische Auffassung des Gesetzes nachweisen kann. Aber er
läßt dann den Hohenpriester doch sprechen: «Wenn wir den
Angeklagten nicht auslieferten, nachdem wir solche Worte gehört haben,
würde das bedeuten, daß wir sie für wahr halten, und wir müßten
uns vor ihm niederwerfen und ihn zum König-Messias ausrufen.

.Sollen wir also annehmen, daß er größer sei als alle die Lebendigen

und die Toten (hier sind die Erzväter, Moses und die
Propheten gemeint), daß er in der Tat (Gott sei davor) eine zweite
himmlische Macht sei?» (S. 654). Damit wird Asch zum Zeugen
dafür, daß Israel mit Jesu Selbstbewußtsein nicht fertig wird. Daß

er Messiasprätendent ist, ist für Israel nicht merkwürdig; denn

Messiasprätendenten sind nicht eine außergewöhnliche Erscheinung

in der jüdischen Geschichte. Es wird sogar Wert darauf
gelegt, ihn als jüdischen Messiasprätendenten darzustellen, da das

Messiasbewußtsein Jesu den «notwendigen Grund zur Erklärung
seines geschichtlichen Schicksals» abgibt. Aber nun ist die eigentlich

entscheidende Frage zu stellen, und Israel muß sich mit ihr
auseinandersetzen, in welchem Sinne Jesus Messias sein wollte.
Da beginnt für die jüdische Theologie die peinvolle Aufgabe, in
der Darstellung der Evangelien zwischen Geschichte, Mythos,
Legende und Dogma (Christologie) zu unterscheiden, um den
«geschichtlichen» Jesus zu erreichen, ihn so zu zeichnen, wie er in

6 Beermann-Fischer-Verlag, Wien und Frankfurt am Main 1950. 709 S.

76



einem jüdischen Milieu hervortritt und da hineinpaßt. Er muß
der «jüdische Mensch» in jeder Hinsicht sein. Dies ist mittlerweile
in der jüdischen Theologie Axiom geworden. Man sieht in ihm
dann einen Schüler Hillels (das tritt uns auch bei Asch entgegen),
und er hat dann mehr von den Pharisäern gelernt als sie von ihm.
In seinem eschatologischen Denken sieht man in ihm dann eben
den typischen jüdischen Messiasprätendenten.

Aber wir urteilen wohl recht, wenn wir sagen, daß, je mehr die

jüdische Forschung Jesus als den extremen Eschatologen darstellt,
er um so mehr damit dem modernen Judentum wieder fremd wird.
So bleibt die Forschung schwebend. Die jüdische Theologie sucht
Jesus einerseits als Ethiker zu begreifen, und doch entzieht sich
Jesus ihr, obwohl oder gerade weil er trotz seiner unjüdischen
Züge seinem ganzen Wesen nach ein echter Vertreter des Judentums

sein soll.
Zusammenfassend kann man als jüdische Meinung wiedergeben:

«Jesus ist ein Jude unter Juden, alles andere ist christlicher
Anachronismus.» Für seinen Tod können letzthin die Juden als
Nation nicht verantwortlich gemacht werden. Schuld ist der

Hohepriester und seine Partei, schuld ist der römische Prokurator,
und schuld ist Jesus selbst. Er selbst ist zuletzt für sein Schicksal
verantwortlich. Sein Ende war eine geschichtliche Notwendigkeit;
denn so geht es mit gescheiterten Messiasprätendenten.

Aus allem ist zu erkennen, daß zweierlei für Israel an Jesus

unbegreiflich bleibt: sein messianisches Selbstbewußtsein und die

eschatologische Ausrichtung seiner Ethik. So wird die Christologie
der Kirche die unüberschreitbare Grenze zwischen Kirche und
Synagoge.

Im messianischen und eschatologischen Denken Jesu wird
richtig das Wesen seiner Anschauung erkannt. Und so bleibt für
Israel die alles entscheidende Antwort auf die allein entscheidende

Frage in der Schwebe, wer Jesus wirklich war. Denn diese Frage
geht weit hinaus über die andere Frage, wer Jesus sein wollte;
denn da könnte eine Kluft zwischen Wollen und Wirklichkeit
bestehen bleiben. Hier bleibt aber die für Israel ungelöste Frage
stehen, wie immer ein Begreifenwollen Jesu, eine «Leben-Jesu-

Forschung» notwendigerweise nur unbefriedigende Lösungen brin-

77



gen kann. Das hat sich auch bei der christlichen Theologie gezeigt.
Zur Lösung dieser Frage hilft auch nicht der jüdische Ausweg,
die Frage von Jesus weg auf Paulus zu verlagern und damit sich
auf die religionsgeschichtlich unhaltbare These festzulegen, daß
der eigentliche Begründer des Christentums Paulus gewesen sei.

Aber Israel muß eine Antwort finden auf die Frage, was Jesus
Christus für es zu bedeuten hat, um aus seiner inneren Beunruhigung

herauszukommen. Daß das Judentum nach seiner
Katastrophe unter dem Dritten Reich mit besonderer Intensität sich
mit Jesus befassen muß, ist ein Beleg dafür, daß Jesus Christus
ihm ein beunruhigendes Zeichen des Anstoßes ist. Ist die beunruhigendste

Erfahrung vielleicht die, daß es zumal ernste Christen
waren, die sich seiner in der Not annahmen?

4. Die jüdische Erklärung einer doppelten Offenbarungsgewißheit

In seinem Jesusroman läßt Schalom Asch wiederholt Nikodemus
auftreten und seine Stellung zu Jesus schildern. In der Wiedergabe

seines Nachtgespräches mit Jesus sagt Nikodemus zu Judas,
der ihn schließlich verriet: «Doch ich frage weiter: Sind wir nur
vom Fleisch geboren? Ist nicht die Thora unsere Mutter, und
sind nicht Abraham, Isaak und Jakob unsere Väter? Ich sagte
zu mir: Dieses Rabbi Lehre ist gut und groß für die, welche ohne
den Geist geboren sind, oder für solche, die den Geist leugnen.
Aber wir, die wir in dem Geiste und in dem Bunde, den Gott mit
Abraham geschlossen hat, geboren sind — wie sollen wir
wiedergeboren werden, ohne den Geist zu verleugnen? Und eine Erleuchtung

kam über mich: Ist es nicht möglich, daß dein Rabbi zu
den Heiden gesandt worden ist? .Zu den Völkern der Welt, zu
denen, die nur im Fleische und nicht im Geist geboren sind? Er
soll sie dem Vater im Himmel näherbringen.» Nikodemus meint,
daß auf diese Weise auch Jesu Worte Joh. 14 «In meines Vaters
Hause sind viele Wohnungen...» und Joh. 10 «Ich habe noch
andere Schafe...» ihm verständlich würden. Er fordert darum
Judas auf, Jesus zu verlassen. Als Judas erschüttert und entsetzt
ihm darauf antwortet: «Ihn verlassen. die letzte Hoffnung, die

78



letzte Tür verschließen », entgegnet ihm Nikodemus : «. Die letzte
Hoffnung und die letzte Tür ist unser Vater im Himmel7.»

Asch steht mit dieser Auffassung in einer Reihe mit Schoeps,
der in gleicher Weise Jesus gelten läßt als den Heiland der Völker,
aber selbstverständlich nicht als den Heiland und Messias Israels.
Er schreibt in der Zeitschrift «Unterwegs», die Möglichkeit
jüdischchristlicher Annäherung habe eine Grenze, die liege in dem
Umstand, «daß wir den Christustitel (das heißt den Messiastitel) dem
Jeschuha ha Nozri in bezug auf Israel nicht zuerkennen können,
wenn wir auch bereit sind, anzuerkennen, daß sich auf eine uns
nicht einsichtige Weise für die nichtjüdische Menschheit an die
Gestalt dieses Mannes messianische Heilsbedeutung knüpft.
Soweit können wir gehen, ohne damit der Offenbarungsabsolutheit
vom Sinai (geltend nur für Israel) Abbruch zu tun». Nach seiner

Meinung gilt darum auch Jesu Wort «Niemand kommt zum Vater
denn durch mich» nur für diejenigen, die noch nicht beim Vater
sind, eben darum nicht für die Juden, die auf Grund der leiblichen
Abstammung von Abraham schon im Bunde sind. Darin weiß er
sich eins mit Franz Rosenzweig und glaubt mit dieser «Anerkennung
des Geltungsbereiches der Verkündigung der Kirche Jesu Christi,
von der nur Israel, als durch die Erwählung schon beim Vater
seiend, ausgenommen wird», nicht gegen die jüdische Tradition
zu verstoßen8.

Rosenzweig, auf den er sich bezieht, drückt seine Gedanken so

aus: «Was Christus seiner Kirche in der Welt bedeutet, darüber
sind wir einig: Es kommt niemand zum Vater denn durch ihn.
Es kommt niemand zum Vater — anders aber, wenn einer nicht
mehr zum Vater zu kommen braucht, weil er schon bei ihm ist.
Und dies ist nun der Fall des Volkes Israel (nicht des einzelnen
Juden). — Die Entwicklung des Judentums geht an dem Jesus,

zu dem die Heiden ,Herr' sagen und durch den sie ,zum Vater kommen'

vorbei; sie geht nicht durch ihn hindurch. (Über den Rabbi
Jeschuha, den Nazarener, und die Möglichkeit, daß dieser — als

,Rabbi', nicht als ,Herr' unter den modernen Juden eine Renais-

7 Asch, a. a. O., S. 604—606.
8 Unterwegs, 1948, III, S. 5/6.

79



sance erfahren könnte, ließe sich reden, entscheidend wichtig wäre
sie keinesfalls9).»

Auch Buber sieht deutlich dem Einzigkeitsbewußtsein des

jüdischen Volkes das Einzigkeitsbewußtsein der Kirche gegenüberstehen10,

um zugleich zu betonen daß keine Brücke vom Judentum
zu diesem Einzigkeitsbewußtsein der Kirche hinüber führt11.

Wie aber versucht nun Israel sich das Nebeneinander deutlich
zu machen, daß Jesus Christus als Messias Israels abzulehnen sei,

aber dennoch eine Bedeutung als Messias für die Völkerwelt habe,
beziehungsweise haben könne In der Auseinandersetzung mit
Karl Ludwig Schmidt in den Theologischen Blättern 1933

verzichtet Buber darauf, dieses doppelte Einzigkeitsbewußtsein, das
des jüdischen Volkes und das der Kirche, das ihm eine geschichtliche

Tatsache ist, zu erklären: «Wie es möglich ist, daß es die

9 Schoeps, S. 134.
10 Vgl. auch Theologische Blätter, 1933, IX, Sp. 267.
11 Dafür war seinerzeit sein offener Brief an den Völkerversöhnungshund

in Hamburg vom 26. August 1926 ein Beweis. Er wurde veröffentlicht in
der vom Völkerversöhnungsbund herausgegebenen Zeitschrift «Höre Israel»,
August 1926, Seite 14, und lautete:

«... Meinem Glauben nach ist in Cäsarea Philippi ein aufrichtiges, aber
unwahres Wort gesprochen worden, und es ist durch die Wiederholung
in den Jahrtausenden nicht wahrer geworden. Meinem Glauben nach offenbart

sich Gott nicht im Menschen, sondern nur durch Menschen. Meinem
Glauben nach ist der Messias nicht in einem bestimmten Augenblick der
Geschichte erschienen, sondern sein Erscheinen kann nur das Ende der
Geschichte sein. Meinem Glauben nach ist die Erlösung der Welt nicht vor
neunzehn Jahrhunderten geschehen, sondern wir leben noch immer in der
unerlösten Welt und harren der Erlösung, an der mitzuwirken ein jeder
von uns in unbegreiflicher Weise berufen ist. Israel ist die Menschengemeinschaft,

die diese rein messianische Erwartung trägt, so vielfältig ihr
das Judentum auch untreu geworden ist; Israel ist es noch heute und bis
ans Ende, und um seines Anteils am Werk des Endes willen muß ihm der

unabgeschwächte, unabgelenkte Glaube an das Kommen des Reiches, das

heißt an das Nicht, -geschehen-Se i ri und das Geschehen-Sollen der
Welterlösung gewahrt werden. Unserem, Israels Glauben nach ist die Erlösung
der Welt eins mit der Vollendung der Schöpfung. Wer Jesus unter den
geschichtlichen Personen noch so hoch stellt, kann zu uns gehören; wer ihn als
den gekommenen Messias bekennt, gehört zu uns nicht mehr, und wenn er unseren
Glauben an die vorbehaltene Erlösung abzuschwächen und abzulenken sucht,

gibt es kein Einvernehmen mit ihm. » (Auszeichnungen vom Verfasser.)

80



Geheimnisse nebeneinander gibt, das ist Gottes Geheimnis.» Da
er das christliche heilsgeschichtliche Verständnis des Geheimnisses

um Israel nicht anerkennen kann, muß er folgerichtig die Erklärung

uns schuldig bleiben. Es bedeutet jedoch die Relativierung
dieser äußeren Gegensätzlichkeit zwischen Judentum und Kirche,
wenn er nun zum Eürsprecher der gegenseitigen Anerkennung der
Geheimnisse um die Einzigkeit wird: «Kein Mensch außerhalb

von Israel weiß um das Geheimnis Israels. Und kein Mensch
außerhalb der Christenheit weiß um das Geheimnis der Christenheit.

Aber nicht wissend, können sie einander im Geheimnis
anerkennen. Die Gottestore sind offen für alle. Der Christ braucht
nicht durchs Judentum, der Jude nicht durchs Christentum zu
gehen, um zu Gott zu kommen12.» Schoeps bringt in seinem Buche
noch die weiteren aufklärenden Sätze Bubers: «Wir vermögen
nicht, Gott auf irgend eine Art seiner Offenbarung festzulegen.
Jenes Wort aus dem brennenden Busch: ,Ich werde dasein als

der, als der ich dasein werde' (das heißt als der ich jeweils dasein

werde), macht es uns unmöglich, irgend etwas Einmaliges als die

endgültige Offenbarung Gottes zu nehmen. Nicht, als ob wir
irgend etwas über das Sich-offenbaren- oder das Sich-nicht-offen-
baren-Können Gottes aussagen könnten. Ich rede eben davon, daß

wir von allen Offenbarungen, um die wir wissen, nichts Absolutes

auszusagen vermögen. Wir sagen nicht: So kann sich Gott nicht
offenbaren. Wir sprechen nur keiner seiner Offenbarungen die
Unüberbietbarkeit zu, keiner den Charakter der Inkarnation.
Über jeden, aber auch jeden Moment der geschehenen Zeit weist
jenes futurische Wort des Herrn in unbedingter Weise hinaus;
Gott ist jeder seiner Manifestationen schlechthin überlegen13.»

Schoeps meint nun, daß die Sätze Bubers, Gott lege sich nicht
auf irgend eine Art seiner Offenbarung fest und darum keiner
seiner Offenbarungen der Charakter der Unüberbietbarkeit und der
Charakter der Inkarnation zukomme, als Einschränkung jüdischer-
seits das Gespräch zwischen Judentum und Christentum erleichtern
könnte. Doch wendet er selbst ein, daß mit dieser Relativierung des

12 Theologische Blätter, 1933, IX, Sp. 267.
13 Schoeps, S. 141.

81



Offenbarungsbegriffs die Entfernung zur Tradition zu groß werden
könne, da dann die Absolutheit der Offenbarung in der Geschichte

gefährdet würde14. So empfindet Schoeps deutlich als «Stachel»
eine letzte, innergeschichtliche Unauflösbarkeit der
jüdischchristlichen Antinomie, Israel und Christenheit müssen die ihnen
zuteil gewordene Offenbarungsausschließlichkeit und Unüberbietbarkeit

behaupten, sind das um der Offenbarungswahrheit selber

willen, denn ist Gottes Wort die absolute Wahrheit, dann ist es

auch unüberbietbar. Tatsächlich sieht er dann als einzig mögliche
Einschränkung, daß die jüdische Offenbarung nur für ihre
Bekenner, also für die Juden, endgültig und unüberbietbar sei, der
heutige Jude aber aus geschichtlicher Wirklichkeitserfahrung
zugeben könne, daß außerhalb Israels und ohne direkte Bedeutung
für Israel auch noch andere Offenbarungen in der Welt geschehen
sein mögen. — Aber Schoeps sieht zugleich ein, daß diese Lösung
für das Christentum unannehmbar ist, weil es abgesehen von Israel
dann auch die Gottgewirktheit des Islams anerkennen müßte.
Abschließend meint er daher, daß die Buberschen Sätze eine Un-
deutlichkeit aufweisen, die «mit der von ihm noch unbeantworteten

Frage nach der mit der geschichtlichen Einmaligkeit des

Offenbarungsereignisses verknüpften Geltungsabsolutheit des
mosaischen Gesetzes als unabänderlicher Bundessatzung für ganz
Israel zusammenhängt ».

Schoeps hebt am Schluß seines Buches hervor, daß alle diese

Gedankengänge, die eine « Fortschritts »möglichkeit des Heutigen
seien, zwar nicht traditionell so zu begründen seien, daß sie gültige
Halakha werden könnten; aber diese Anerkennung könne zum
Minhag (Brauch) werden, der sich im jüdischen Bereich oft gleicher,
wenn nicht größerer Achtung erfreue als das Halakhische. Er
meint sogar, daß dies seit Rosenzweig und Buber schon weithin
so geworden sei. Zugleich ist aber wichtig, festzuhalten, daß die

von ihm aufgezeichnete «jüdische15 Anerkenntnis, nämlich den

14 Tatsächlich stehen wir mit solchen Gedankengängen nahe beim
mohammedanischen Gottesbegriff, der Allah als Verabsolutierung der Willkür
darstellt. Andererseits wird man auch erinnert an die theologische Position,
die seinerzeit Troeltsch zur Absolutheitsfrage des Christentums einnahm.

15 Schoeps, S. 147.

82



christlichen Zeugnissen Glauben zu schenken, daß außerhalb des

Israelbundes und seiner Offenbarung Gott mit der Welt gehandelt
und neue Offenbarung stattgefunden hat», zugleich die Einschränkung

erfährt, daß diese christliche Offenbarung nicht den mit
Israel geschlossenen Bund tangiert, denn sie liege nicht auf der
Ebene des Gesetzes der biologischen Erwählung, meint also auch
nicht die Auserwählung eines anderen Volkes, sondern sie sei vor
sich gegangen auf transvölkischer Ebene, eben als Heilserschließung

für die ganze nichtjüdische Menschheit, die ja im Thora-
gesetz trotz der Gebote an Noah nicht direkt bedacht worden sei.
Diese Anerkennung anderer Bünde außerhalb Israels (sc. des

Bundes Christi und ihm entspricht auch Mohammed), fährt er fort,
« schließe sogar eine Lücke jüdischer Erkenntnis, da nach jüdischem
Glauben nicht nur Israel, sondern die ganze Menschheit Gottes
auf den Gottesweg berufen sei16».

Schoeps spricht dann die Hoffnung aus, daß die Kirche in
gleicher Weise doch das jüdische Selbstwissen um Gott und seinen
Bund als dem Judentum «ausschließlich zuteil gewordenen Wahrheit»

anerkennen und das «Gottgewirkte nicht nur im Alten
Testament, also in der Zeitform der Vergangenheit, sondern in der
nachbiblischen Synagoge, in Israel bis zum heutigen Tage
entdecken und wiederfinden möge». Dazu, meint er, bestehe durchaus
die Möglichkeit; «denn die Verblendung und Verstocktheit der
Juden ist ja im Ernst gar kein notwendiges Dogma der substantiellen

Gruppe».

5. Die notwendige Ablehnung der jüdischen Anerkenntnis einer
doppelten Offenbarungsgewißheit durch die Kirche auf Grund des alt-

testamentlichen und neutestamentlichen Offenbarung

Die Erwartung von Schoeps kann und darf die Kirche nicht
erfüllen, sie müßte sich dann selbst aufgeben. Sie ist dazu nicht
imstande schon auf Grund der Offenbarungsurkunde des Alten
Testaments, an dem Israel und die Kirche gemeinsam teilhaben;

16 Schoeps, S. 153.

83



denn «die Geschichte des Handelns Gottes mit Israel ist die des

Handelns Gottes an aller Welt17». Der Weg Gottes mit Israel ist
schon nach der Verheißung Gottes an Abraham und dann in
seiner Entfaltung vor allem nach dem prophetischen Wort der
Weg zur Erlösung der Menschheit, also zur Erlösung der Völker
und Israels. Der Endpunkt der alttestamentlichen Offenbarung
ist die Verheißung und Erwartung des Messias. Er wird erwartet
und erhofft als Heil aller Menschen, als Heil für Israel und für die
Völker. Mit seiner von ihm dargelegten Erklärung der Anerkenntnis
der Kirche durch das Judentum bricht Israel, wie Schoeps richtig
gegen Buber einwendet, ein Stück des Absolutheitscharakters der

göttlichen Offenbarung an Israel heraus. Dies muß zu ihrer
Relativierung führen, weil es eine doppelte Wahrheit nicht gibt.
Tatsächlich erschien darum auch folgerichtig neben dem Christentum
der Islam als mögliche Verwirklichung eines Gottesbundes, ohne
daß diese Gottesbünde mit Israel tangieren. Es ist dann schließlich
auch nicht einzusehen, warum man gerade bei diesen beiden
außerjüdischen Religionen unbedingt stehen bleiben und damit die
Reihe abschließen soll. So müssen wir Israel ernsthaft fragen, ob

es nicht sich selbst aufgibt, wenn Gott auch außerhalb Israels
sich bezeugt, ohne daß es selbst an dieser Gottesoffenbarung
irgendwie beteiligt ist.

Das Heil Israels und der Völker wird endgeschichtlich wirklich
mit dem Kommen des Messias. Er bringt das Aufhören der Galut-
leiden für Israel und die Freiheit der ganzen Welt. Durch die

Anerkennung zweier unabhängiger Gottesbünde schiebt Israel ein
Offenbarungsgeschehen Gottes in die Mitte ein, was sich unseres
Erachtens mit dieser Offenbarungsgewißheit Israels nicht verträgt.
Fast möchte man sagen, daß Schoeps hier selbst eine Beunruhigung

empfindet; denn er schließt seine Ausführungen in der
Zeitschrift «Unterwegs» mit den Sätzen ab: «Die Kirche Jesu Christi
hat von ihrem Herrn und Heiland kein Bildnis aufbewahrt. Wenn

morgen Jesus wiederkäme, würde ihn von Angesicht kein Christ
erkennen können. Aber es könnte wohl sein, daß der, der am

17 So drückt es Dittmann in der Zeitschrift «Unterwegs» aus in seiner
Stellungnahme zu Schoeps. Unterwegs, 1948, III, S. 9.

84



Ende der Tage kommt, der die Erwartung der Synagoge wie der
Kirche ist, dasselbe Antlitz trägt.» Man hat den Eindruck, es

dränge sich ihm unbewußt oder bewußt doch die Einheit beider
Offenbarungen mit innerer Notwendigkeit auf.

Israel muß sich ernsthaft auf Grund der Aussagen des Alten
Testaments prüfen, ob nicht seine Position tatsächlich wieder
jenen merkwürdig schwebenden Charakter offenbart, der uns so

unbefriedigt läßt und um Israels willen immer wieder schmerzt.
Es müßte daher noch einmal die Rede des Stephanus gehalten werden,

der darauf aufmerksam macht, daß Gott stets vorwärtsdrängt
zu dem endgeschichtlichen Ziel seines Heilsratschlusses mit der
Menschheit, während die Menschen aber, ihm widerstrebend,
immer unter Verabsolutierung ihres Standpunktes stehen bleiben
wollen.

Vom Neuen Testament aus müssen wir sagen: Wir können
Israels theologische Position nicht annehmen, es sei denn, daß wir
Jesus Christus in seinen Selbstaussagen und in der von ihm
beanspruchten religiösen Autorität verneinen wollten. Wir können es

nicht um seines Selbstzeugnisses willen, von dem wir durch den

Heiligen Geist innerlich überführt sind.
Wir können es auch nicht um Israels willen, weil Jesus sich

in seinem Erdenleben als der Messias Israels in göttlicher
Beschränkung gesandt wußte, «zu den verlorenen Schafen Israels»,
gerade und vornehmlich zu ihnen und für sie. Man denke auch

daran, welche Diskussion einst in der evangelischen Theologie über
die Frage entbrannt war, ob die Heidenmission während seiner

Erdentage in Jesu Gesichtskreis gelegen und ob er sie überhaupt
gewollt habe. Tatsächlich ist das modern-religiöse Judentum durch
diese seine theologische Konzeption des Verhältnisses zwischen
Judentum und Christentum in eine noch größere Entfernung von
Jesus, wie ihn das Neue Testament uns bezeugt, hineingeraten.
Diese seine Auffassung muß ihn für sie noch rätselhafter machen.

Als Nikodemus von seinem Leiden und Sterben hört, läßt Asch
in seinem Roman ihn bekennen: «Siehe die Größe des Gerechten!»
und ihn dann beten: «Nimm die Seele des Gerechten als reines

Opfer hin..., Vater im Himmel, du weißt, daß unsere Hände
dieses Blut nicht vergossen haben. Wir und unsere Kinder sind

85



ohne Schuld.» Wie kommt Asch dazu, in diesem Zusammenhang
diese Worte so zu formen? Äußerer Grund dafür ist, das jüdische
Volk in seiner Gesamtheit und zumal das pharisäische Rabbinen-
tum reinzuwaschen und Pilatus und die Hohenpriester mitsamt
der Partei der Sadduzäer mit Jesu Tötung allein zu belasten.
Aber man wird von dem Empfinden nicht frei, als dränge sich
ihm hier aus der Tiefe seines Bewußtseins diese Gedankenbewegung

auf, die das Bibelwort in sein Gegenteil umformt. Dürfen
wir fortfahren und sagen: hier macht sich im Hintergrund ein
selbstbiographisches Moment geltend? Auch Nikodemus'
Endurteil über Jesus lautet: «Wer den Tot erlitten hat, damit der
Name Gottes geheiligt werde, ist ein Märtyrer und eine reine Seele18. »

Auch hilft es nicht über unsere Frage hinweg : Wie wird der Sprung
gewonnen, der diese Beurteilung Jesu zusammen sieht mit der
anderen, die er ebenfalls Nikodemus ja aussprechen läßt, daß er
der Messias für die Völker sei? — Asch bleibt uns hierfür die
Antwort schuldig. —

Die Kirche hat seit dem Tage ihrer Entstehung das Problem
der doppelten Offenbarungsgewißheit sehr ernst genommen. Man
lese dazu Oepke «Das neue Volk Gottes19». Wir finden das Problem
zweier Gottesvölker in der jüngern Gemeinde Jesu bald in
ernsthafter Form. Man anerkennt die israelitische Religion der
vorchristlichen Zeit als Bundesreligion, das heißt sie beruht auf der

Voraussetzung, daß Gott sich Israel von allen Völkern zum besonderen

Eigentum erwählt habe (Ex. 19, 4ff.). Aber das Christentum
betrachtet sich als die Erfüllung des Alten Bundes. Die Synagoge
hat aber den Anspruch, Gottes Volk zu sein, nicht aufgegeben.
Zwei Gottesvölker aber sind undenkbar, eben weil Gott einer ist
und seine Offenbarung die eine ist. So kommt es in der Frühzeit
der Kirche zur Lehre der Verwerfung, da der Lebenraum des

neuen Gottesvolkes abhängig ist von der Verwerfung des alten.
Aber diese Verwerfung ist nicht abhängig von der Annullierung
der alttestamentlichen Offenbarung: «Altes Testament, Kirche
und Synagoge stehen daher in einem völlig einzigartigen, in der

18 Asch, a. a. O., S. 693.
19 Oepke, Albrecht: «Das neue Volk Gottes», Verlag Bertelsmann,

Güterslohn 1950.

86



gesamten Religionsgeschichte sich nicht wiederholenden
dialektischen Dreiecksverhältnis», sagt Oepke20.

Zur Begründung des Anspruches der Kirche vor der Synagoge
dienen verschiedene Gesichtspunkte. Es seien hier nur genannt
vor allem das Überbietungsmotiv, Erfüllungsmotiv, Absolutheits-
motiv und Abfallsmotiv. Oepke gibt, nachdem er diese Motive
für den Hebräer- und Barnabasbrief aufgewiesen hat, eine Tabelle
dieser Motivsetzungen auch für die Synopse, Paulus, Johannes
und Apostelgeschichte21. Mit Beschämung stellen wir fest, wie die
Kirche im Laufe ihrer Geschichte sich von antisemitischen (anti-
judaistischen) Zeitströmungen hat fortreißen lassen. Aber Oepke
sagt abschließend mit Recht: «Der Antisemitismus ist nicht eine

Folge und Frucht antisynagogaler biblischer Theologie, sondern
gerade die Vernachlässigung und Verkümmerung der wahrhaft
biblischen Dialektik zwischen Kirche und Synagoge hat ihm
Auftrieb verschafft22.»

Um so mehr haben wir zu beherzigen, daß wir unseren Standpunkt

allein von der Offenbarung her einnehmen, wenn wir ein
rechtes Urteil über die theologische Position der modernen
jüdischen Theologie gewinnen wollen. Darum müssen wir stehen bleiben
bei dem Zeugnis des Neuen Testaments auf Grund von Jesu
Selbstbewußtsein : Nach dem Evangelium haben wir Jesus Christus
zu bezeugen als das Heil der Menschheit und vornehmlich als den
Messias Israels.

6. Die christliche Deutung der Galutleiden Israels angesichts seiner

Erwählungsgewißheit

Die Kirche kann nicht anders, sie muß Israel Jesus als seinen
Messias bezeugen. Dabei stehen wir in Ehrfurcht still vor dem
Geheimnis Israels, das, wie Buber sagt, «von innen her» von seiner

Erwählung weiß und sie trotz aller Galutleiden festzuhalten
vermag. Denn hier schaut uns das letzte Geheimnis Israels an, das

2» Oepke, S. 42 f.
21 Oepke, a. a. O., S. 471 f., 474.
22 Oepke, S. 477.

87



seit fast zweitausend Jahren vornehmlich inmitten der christlichen
Welt lebt. Gerade diese Tatsache sagt uns, daß Israel und Kirche
sich gegenseitig etwas zu sagen haben und sich gegenseitig in Frage
stellen.

Wir fragen darum ernsthaft: Wird nicht ob der ungebrochenen
Erwählungsgewißheit Israels angesichts seiner Galutleiden unser
Bewußtsein von der Einzigkeit der Offenbarung Gottes durch
Jesus Christus widerlegt? Wir fragen so, obwohl wir schon bei der

Auseinandersetzung mit der von Israel bezogenen theologischen
Position angesichts seines Zeugnisses über sein Galutleiden ernsthafte

Einwände ihm gegenüber zu erheben hatten. Was haben wir
also zu sagen zu Israels Galutleiden angesichts seiner ungebrochenen
Erlösungsgewißheit

Die einfache Gegenüberstellung: Israel gleich verworfenes
Gottesvolk und die Kirche, als Volk des neuen Bundes, die Erbin des

alten Gottesvolkes, hinterläßt bei Anerkennung dieses Tatbestandes,

der von Jesus Christus her gilt, dennoch für uns ein unbefriedigtes

Empfinden, als sei hiermit angesichts der Tatsache der
ungebrochenen Erwählungsgewißheit des heutigen Israels nicht alles
zureichend umschrieben.

Israel trägt nach Buber ein Wissen um die «vorbehaltene
Erlösung ».

Wir empfinden aber, daß die Erklärung der Tatsache der

Tempelzerstörung und die Zerstreuung unter die Völker in der
Schwebe bleiben. Auch wenn unter Verlust des Tempels als geistiger
Mitte die geistige Einheit im Gesetz vertieft wurde, wurde
folgerichtig Buber zur Annahme einer doppelten Offenbarungsgewißheit
innerlich weitergeführt. Wenn er dann die Galutleiden als Gericht
Gottes, als ein transzendentes Geschehen ansehen muß, das «in der
Wirklichkeit des Raumes zwischen Gott und Israel» vorgeht, aber
in allem Gericht doch ein merkwürdiges Gehaltensein durch Gott
wahrnimmt, dann wird man an Kierkegaards Wort erinnert, der
dem Nebeneinander von Gericht und Gehaltensein Israels durch
Gott mit den Worten Ausdruck verleiht: «Das jüdische Volk
bleibt stehen in der Situation des Untergangs, ausdrückend den

Untergang. Dieses ist göttliches Honneur für Christus und die
Geschichte. Das Wunderbare und Ergreifende darin ist, daß die Vor-

88



sehung darüber wachen muß, beständig ein Volk auf demselben
Punkt zu erhalten: des Untergangs. Und dieses Jahrhundert für
Jahrhundert, wie in einem ewigen Kehrreim den Respektsausdruck
für Christus wiederholend. »

Buber kann die Deutung Kierkegaards, daß diese «Situation
des Untergangs» und Israels Gehaltensein im Gericht einen
«Respektausdruck für Christus» darstelle, nicht zugeben. Andererseits
suchen wir bei ihm für Israels Schicksalführung vergeblich eine
zureichende Erklärung, worin sein «tausendmal von Gott Abge-
fallensein» besteht und seinen klaren Ausdruck findet. Dies bleibt
auch bei ihm in der Schwebe.

Wir meinen, das Wissen Israels, von Gott nicht verworfen zu
sein, ist die Widerspiegelung der Treue Gottes, der sein Wort
«nicht hinfallen läßt» und in allem Gericht und in aller Verwerfung
dennoch das Gericht nicht sein letztes Wort sein läßt. Dann würde
der «Schwebezustand» sich daraus erklären, daß das «seltsam hoch

Mysterium» Israel darin seine «Weisheit» hat, daß «Er kommt»,
eben daß am Ende der Tage der von Israel verworfene Messias
Jesus Christus kommt und ganz Israel rettet. Wir stehen dann
bei Rom. 11, 25f. Damit sind wir wieder bei Schoeps' Sätzen aus
der Zeitschrift «Unterwegs» gelandet, die die Möglichkeit aussprechen

zu sollen meinten, daß Israels erwarteter Messias und der

von der Kirche erwartete wiederkommende Herr die gleichen
Züge des Antlitzes tragen können. In seinem Buche über das

jüdisch-christliche Religionsgespräch finden wir diesen Gedanken,
wenn auch anders ausgedrückt, wieder. Er glaubt sagen zu dürfen,
daß die Verblendung und Verstocktheit der Juden im Ernst gar
«kein notwendiges Dogma der substantiellen Gruppe» sei, sondern
ein menschlicher Urteilsschluß, der berichtigt werden kann. Und
er fährt fort: «Bestehen bleibt dann immer noch der wesentliche
Streit des in der dogmatischen Aussage Gemeinten, nämlich daß
das Ende der Tage erst dann kommen wird, wenn ,alter Bund'
und ,neuer Bund' ein Bund geworden sind23.» Doch Schoeps bleibt
uns die Erklärung schuldig, inwiefern diese Möglichkeit besteht,
da er ja zuvor die beiden Bünde ohne Tangente gesehen und diese

23 Schoeps, S. 154.

89



sogar heftig bestritten hatte. Alle seine Sätze weisen eine klaffende
Lücke auf, wenn man die Berührung beider «Bünde», des Alten
Bundes mit Israel und des Neuen Bundes mit der Kirche, für
dieses Weltzeitalter bestreitet.

So werden wir zu der Frage zurückgeführt, ob Israel nicht doch
die Lösung für sein Geheimnis darin zu erkennen hat, daß «Er
kommt». Nur so kommt der Schwebecharakter seiner Existenz zur
inneren Lösung. Dann wird es seine Führung seit Christi Tod, die
Galut Romi, als «Respektausdruck für Christus» empfinden.

Wenn Buber sagt, daß er eine «Zäsur der Geschichte» nicht
wahrzunehmen vermöge und auch eine «Vorwegnahme» vollzogener

Welterlösung zu irgendeinem Teil, etwa ein «Schon-erlöst-Sein
der Seele» nicht fassen könne, so beschreibt er damit die für ihn
bestehende Uneinsichtigkeit christlichen Glaubenslebens, das von
einem Haben und Nichthaben des Glaubens zugleich weiß, aber,
«wiedergeboren zu einer lebendigen Hoffnung», zugleich dessen

gewiß ist, daß einst wir das Haben anders haben, eben dann, wenn
aus Glauben Schauen wird, «denn wir wissen, daß wir, wenn Er
sichtbar geworden sein wird, wir Ihm gleich sein werden; denn
wir werden Ihn sehen, wie Er ist» (1. Joh. 3, 2). Dies müssen wir
Israel immer wieder bezeugen. Wir müssen ihm daher die
«Unruhe» sein in seinem Fragen nach dem Verhältnis zwischen Israel
und Kirche, und das ist nichts anderes als die Frage nach dem
Jesus von Nazareth. Wir müssen ihm sagen, daß sein Aufbehaltensein

in allen Galutleiden und in seiner Erwählungsgewißheit seine

letzte Erklärung findet in der Treue Gottes, dessen Wort nicht
«hinfällt», und die ihren Sinn findet in dem Gekommensein Jesu
Christi und in seinem einstigen Kommen am Ende der Tage. So

ist sein Schwebezustand Gericht um Jesu Christi willen, «Honneur
für Christus», und zugleich Hinweis auf die kommende Erlösung,
wenn dieser wiederkommt in Herrlichkeit und dann «ganz Israel
gerettet wird». Wir müssen Israel sagen, daß dies tatsächlich sein

letztes Geheimnis ist. Solange ihm dafür der Sinn verschlossen

bleibt, kann es sich selbst nicht zureichend verstehen und die ihm
aufgewiesenen Fragen nicht beantworten. So müssen wir ihm auch

sagen, daß das ganze Alte Testament Christus meint, auch wenn
wir zugleich zugeben, daß um der Treue Gottes willen Israel im

90



Gehaltensein des Gerichtes der Galutleiden geheimnisvoll auf eine

uns nicht erklärbare Weise am Alten Testament teilhat.
Jesus spricht angesichts Jerusalem von einem «Nicht-Wollen»

(Matth. 23, 37-39). Bei Schalom Asch lesen wir in seinem
Jesusroman die Worte: «Seit den Tagen unseres Vaters Abraham hat
unser Volk mehr von Versprechungen als von Erfüllungen gelebt.
Ich zweifle, ob es überhaupt seine Träume zu verwirklichen
wünscht24.» Liegt hier ein Selbstbekenntnis im Hintergrunde?
Worin hat dieser Zweifel seinen Grund, der Israel vor der Verwirklichung

seiner Verheißung zurückschrecken oder ihr gegenüber
wenigstens eine innere Zurückhaltung empfinden läßt? Das
Stuttgarter Gespräch mit Karl Ludwig Schmidt von 1933 schloß Buber
mit den Worten ab: «Ich lebe nicht fern von der Stadt Worms,
an die mich auch eine Tradition meiner Ahnen bindet; und ich
fahre von Zeit zu Zeit hinüber. Wenn ich hinüberfahre, gehe ich
immer zuerst zum Dom. Das ist eine sichtbar gewordene Harmonie
der Glieder, eine Ganzheit, in der kein Teil aus der Vollkommenheit
wankt. Ich umwandle schauend den Dom mit einer vollkommenen
Freude. Dann gehe ich zum jüdischen Friedhof hinüber. Der
besteht aus schiefen, zerspellten, formlosen, richtungslosen Steinen.
Ich stelle mich darein, blicke von diesem Friedhofsgewirre zu der
herrlichen Harmonie empor. Mir ist, als sähe ich von Israel zur
Kirche auf. Da unten hat man nicht ein Quentchen Gestalt, man
hat nur die Steine und die Asche von den Steinen, man hat die
Asche, wie sie sich auch noch so verflüchtigt hat, man hat die
Leiblichkeit der Menschen, die dazu geworden sind. Man hat sie.

Ich habe sie. Ich habe sie nicht als Leiblichkeit im Räume dieses

Planeten, aber als Leiblichkeit in meiner eigenen Erinnerung bis
in die Tiefe der Geschichte, bis an den Sinai hin.

Ich habe dagestanden. Ich war verbunden mit der Asche und

quer durch sie mit den Urvätern. Das ist die Erinnerung an das
Geschehen mit Gott, die allen Juden gegeben ist. Davon kann mich
die Vollkommenheit des christlichen Gottesraumes nicht abbringen.
Nichts kann mich abbringen von der Gotteszeit Israels.

Ich habe dagestanden und habe alles selber erfahren, mir ist

24 Asch, S. 200.

91



aller Tod widerfahren: all die Asche, all die Zerspelltheit, all der
lautlose Jammer ist mein ; aber der Bund ist mir nicht aufgekündigt
worden. Ich liege am Boden, hingestürzt wie diese Steine. Aber
aufgekündigt ist mir nicht. Der Dom ist, wie er ist. Der Friedhof
ist, wie er ist. Aber aufgekündigt ist mir nicht. »

Wie sollen wir diese seine Worte, die wir nur mit Ergriffenheit
vernehmen, deuten? Hier umwandelt einer in Sehnsucht die sichtbar

gewordene Harmonie der Kirche, die «Ganzheit» mit vollkommener

Freude, um dann mit Aufbietung letzter innerer Energie
in der «Gotteszeit Israels» zu bleiben, «hingestürzt am Boden».
Es ist wie ein verhaltener Schrei, wenn es dann zum Schluß dreimal
heißt: «Aber aufgekündigt ist mir nicht.»

Nicht minder ergreifend sind die Worte von Bertha Lask. Sie

schreibt: «Jesus war eine Inkarnation der jüdischen Religiosität
Er strebte in Leben und Leime nach dem absolut Unmöglichen
und nach völliger Selbsthingabe und gleichzeitig nach
Selbstbewahrung. Die Selbsthingabe aber, die gefordert wird, ist eine so

vollkommene, daß sie Selbstbewahrung ausschließt. Das
moderne Europa existierte nicht, hätte Europa mit dem Christentum
Ernst gemacht. Aber kein europäisches Volk hat dies je getan.
Darum haben die Juden immer das Christentum von sich
ferngehalten, da sie es nicht ertragen konnten. Sie als einziges unter
allen Völkern hätten mit dem Christentum Ernst gemacht und
damit sich selbst vernichtet. » Empfindet hier Bertha Lask deutlich,
daß Jesus zwar von ihrem eigenen Fleisch und Blut ist und doch
etwas in ihm wohnt, das Israel zurückstößt, als sei er sein Feind?
Schoeps sagt einmal : «Auch das Judentum selbst trägt die Möglichkeit

baalischen Selbstverständnisses von der Sinai-Gesetzgebung
bis zum letzten Zionistenkongreß in sich. Dann immer wird der
Abfall zu Baal akut, wenn das Bekenntnis zum ewigen Gott, zur
Ewigkeit des eigenen Volkes und seine — welches Mißverständnis
— auserwählten Blutes sich Bahn bricht25.» Bertha Lask sowie
die Sätze von Schoeps führen uns nahe an das Wort des Kaiphas
heran: «Ihr wißt nichts, bedenkt auch nicht, daß es für Euch

25 Schoeps, «Der moderne Mensch und die Verkündigung der Religionen».

Atharva-Verlag, Berlin und Frankfurt a. M. 1948, S. 29.

92



besser ist, daß ein einziger Mensch für das Wohl des Volkes sterbe
und nicht das ganze Volk verderbe.» Liegt hier Israels Versuchung,
die es nicht zu Christus kommen läßt? Merkwürdigerweise finden
wir immer wieder auch in der modernen jüdischen Theologie den
Gedanken anklingen, daß Jesus das jüdische Volk zerstöre, wenn
Israel ihm Raum geben würde. Um so ernsthafter muß dann die
Kirche Jesus Christus als das Heil Israels bezeugen. Jesus selbst

sagt: «Ihr durchsucht die Bibelsprüche, weil ihr meint, in ihnen
das ewige Leben zu haben. Und sie sind es, die von mir zeugen.»
Aber er muß klagen: «Und ihr wollt nicht zu mir kommen, um
Leben zu haben» (Joh. 5, 39f.). Jesus nimmt Israel nicht das Leben,
sondern er verheißt es ihm. Dies ist zugleich jene Stelle im
Johannesevangelium, in der Jesus abschließend sagt: «Wenn ihr Moses

glaubtet, würdet ihr mir glauben; denn über mich schreibt er»
(Joh. 5, 46). Jesus sagt daher den Juden, daß sie vergeblich ihre
Hoffnung auf Moses setzen, wenn sie die Thora nicht als Hinweis
auf ihn verstehen.

7. Das Zeugnis der Kirche angesichts der Jesus Christus ablehnenden

Haltung Israels

Durch fast zweitausend Jahre verharrt Israel in seiner Jesus
Christus ablehnenden, somit a- und antichristologischen Haltung,
und durch all die Jahrhunderte hindurch kreist seit Jesu Kreuzestod

das Religionsgespräch zwischen Israel und Kirche um die

gleichen Fragen, oder, besser gesagt, um die einzige Frage: um
Jesus Christus. Schoeps' Buch über das jüdisch-christliche
Religionsgespräch gibt uns dafür den erschütternden Beleg. Er selbst
hebt für das Gespräch als wesentlich vier Punkte hervor, die
immer wieder die Kirche als Behauptung aufgestellt habe und die

von den Juden aller Zeiten und aller Jahrhunderte aufs bitterste
bestritten würden. Er formuliert diese vier Punkte so: «1. Der in
Gen. 49, 10 und Jes. 53 und an zahlreichen anderen Stellen der
Schrift geweissagte Messias sei Jesus von Nazareth gewesen, der
unter Pontius Pilatus ans Kreuz geschlagen ist. 2. Die Auserwäh-
lung Israels sei seit der Ablehnung und Kreuzigung des erschienenen
Messias Jesus aus Nazareth auf die christliche Kirche übergegan-

93



gen, die Kirche heiße nunmehr das wahre Israel. 3. Die Straffolge
für die Kreuzigung sei die Zerstörung des Tempels als Ausdruck
der von Gott her erfolgten Verwerfung des Volkes Israel, das ob
seiner Verstockung unerlöst durch die Welt irren müsse bis zur
Wiederkunft des Herrn. Alsdann wird die Fülle Israels sich
bekehren und eingehen in die Erkenntnis Jesu und durch ihn
Erlösung finden. 4. Das jüdische Gesetz sei laut dem Zeugnis des

Apostels Paulus durch den Glauben an die neue Offenbarung
aufgehoben26.»

Wir können einwenden, daß der zweite und vierte Punkt durch
Schoeps eine ungeschickte und nicht zureichende Formulierung
gefunden hat. Den zweiten Pimkt haben wir im vorangehenden
Teil erörtert. Die Formulierung des vierten Punktes enthält das

ganze Mißverstehen Israels über des Paulus Stellung zum Gesetz.
Wenn sich Israel beklagt, daß wir seine Stellung zum Gesetz falsch
beurteilen, so müssen wir hier Israel bitten, doch aus der Stellung
des Paulus zum Gesetz auch herauszuhören, wie alle seine

Ableitungen ein letztes absolutes Ernstnehmen des Gesetzes als
Offenbarung Gottes verraten. Er hat den schwebenden Charakter aller
Darlegungen Israels zum Gesetz wahrhaft überwunden, und er
darf für sich mit Recht in Anspruch nehmen: «Wir richten das
Gesetz auf» (Rom. 3, 20. 31). Das Gesetz ist durch den Glauben
nicht aufgehoben, sondern im Gehorsam des Glaubens

ernstgenommen. Darum gilt es wie einst um das innere Verständnis
zu ringen, daß auf der einen Seite zwar die religiöse Grundlage der

Frömmigkeit nicht mehr das Gesetz ist, sondern der Glaube an
Jesus Christus, auf der anderen Seite aber «der Glaube durch die
Liebe wirksam wird» («am Werken ist») (Gal. 5, 6), so daß mit
dem Glauben das Gesetz zur wahren Erfüllung kommt. So geht
es auch in der Frage um das Gesetz letzthin einzig um die Christusfrage,

um die Erkenntnis, daß Jesus als der Messias in diesem Sinne
«des Gesetzes Ziel» ist (Rom. 10, 4). So wird dieser vierte Punkt
der Aiiseinandersetzung zwischen Israel und Kirche mitentschieden
und mitbeantwortet mit dem ersten Punkt, daß Jesus von Nazareth

der Messias ist.

26 Schoeps, S. 26.

94



Dafür hat schon das Gespräch Israels mit Stephanus den Beweis

geliefert, in welchem erstmalig beiden Gesprächspartnern die

grundsätzlich andere religiöse Haltung voll zum Bewußtsein kam.
Es ging in dem Streitgespräch mit Stephanus um Tempel und
Gesetz. Das Gespräch um den Tempel mußte anheben, weil «viele
Priester dem Glauben gehorsam» wurden (Apg. 6, 7). Damit war
die Frage aufgerollt, wo die wahre Versöhnung gewonnen würde,
durch die Versöhnungsveranstaltung im Tempel oder durch Jesu

Opfertod am Kreuz. Stephanus macht in seiner Rede darauf
aufmerksam, daß Israel in der Gefahr stehe, einer falschen Verabsolutierung

seines Tempels zu erliegen. Der Hebräerbrief zeigt die
Entfaltung des Tempelgesprächs, daß die wahre Gottesgemeinschaft
verbürgt ist in dem, der als der wahre Hohepriester und als das
wahre Opferlamm von sich selber sagt: «Hier ist mehr denn der

Tempel. »

Stephanus' andere Ausführungen in seiner Rede besagen, wie
wir schon andeuteten, daß in der Stellung zu Moses und seinem
Gesetz offenbar wurde, daß das Ziel des Gesetzes, der Gehorsam

vor Gott, nicht erfaßt wurde und Israel daher nicht den Zugang
findet zu dem, auf den Moses hinwies und auf dessen Worte sie

hören sollten: Apg. 7, 37-39: «Dieser ist der Moses, der den Söhnen
Israels gesagt hat: Gott wird euch einen Propheten aus euren
Brüdern wie mich erwecken. Dieser ist der, der bei der Versammlung

in der Wüste bei dem Engel war, der zu ihm auf dem Berge
Sinai redete und bei unseren Vätern, der lebendige Worte empfing,
um sie uns zu geben. Ihm wollten unsere Väter nicht gehorsam
werden.» Wenn dann der ernste Schluß lautet: «Ihr widerstrebtet
dem Heiligen Geist immer, wie eure Väter so auch ihr.. Ihr habt
das Gesetz durch den Befehl der Engel erhalten und habt es nicht
gehalten», so liefert Stephanus damit einen einzigartigen Beweis,
daß der Glaube nicht «Abrogierung » des Gesetzes ist, sondern
wirklich und tatsächlich die «Aufrichtung des Gesetzes» darstellt.
Paulus steht auf den Schultern des Stephanus; sein Römer- und
Galaterbrief ist nur die Entfaltung dessen, was Stephanus
verfochten hatte. Dieses «Hören», das er fordert, wird «im Geist

gewonnen»; und nur wenn dieses «Hören im Geiste» da ist, hat Israel
wirklich mit dem Gesetz Verbindung im Geist und wird erfahren,

95



daß Jesus in Joh. 5 recht hat, daß Israel in ihm das Leben hat, auch
das wahre Leben im Gesetz.

Aber, wir müssen uns ernsthaft fragen, wie wir Israel unser
Zeugnis glaubhaft machen können. — Als Buber in seinem Schlußwort

des Stuttgarter Gespräches vom Wormser Dom und vom
jüdischen Friedhof sprach, fuhr er fort: «Wenn die christliche
Kirche christlicher wäre, wenn die Christen mehr erfüllten, wenn
sie nicht mit sich selber rechten müßten, dann würde, meint Karl
Ludwig Schmidt, eine schärfere Auseinandersetzung zwischen
ihnen und uns kommen. Wenn das Judentum wieder Israel würde,
wenn aus der Larve das heilige Antlitz hervorträte, dann gäbe es,
erwidere ich, wohl die Scheidung unabgeschwächt, aber keine
schärfere Auseinandersetzung zwischen uns und der Kirche,
vielmehr etwa ganz anderes, das heute noch unaussprechlich ist27.»

Karl Ludwig Schmidt hat recht, wenn er sagt, daß die Auseinandersetzung

mit Israel schärfer würde, wenn die Kirche ihre Bestimmung

mehr erfüllte. Man darf vielleicht so sagen : Wenn die Kirche
lebendig ist, wird in ihr auch das Gespräch über Israel lebendig,
und nicht nur über Israel, sondern notwendig dann auch mit Israel.
Dies ist deshalb der Fall, weil dann die Kirche nicht mehr das
Hindernis ist, daß es zu klarer Erkenntnis Gottes im Angesicht
Jesu Christi kommt, entsprechend dem Worte des Paulus aus
2. Kor. 4, 6: «Gott ist es, der gesagt hat: Aus der Finsternis wird
Licht aufleuchten, der Licht in unseren Herzen schuf zur Helle
der Erkenntnis der Herrlichkeit Gottes im Angesichte des
Christus.» Noch jüngst hat der Judenchrist Jakob Jocz durch sein
Buch «The Jewish People and Jesus Christ» darauf aufmerksam
gemacht, daß Jesus Christus darum für sein eigenes Volk ein
Fremder wurde, «just because of the Church», gerade um der
Kirche willen. Er selbst schränkt zwar die Tragweite seiner Sätze
dadurch ein, daß er zugleich zugesteht, daß in der Göttlichkeit
Jesu für den Juden das Haupthindernis beruhe, Christ zu werden,
da noch immer von den Juden ein Messias als Nationalheld
(national hero) angesehen werde28; dennoch haben wir uns immer zu

27 Schoeps, S. 146.
28 London. S. P. G. 1949; vgl. auch die Besprechung des Buches in der

Intern. Review of Mission, 1951, I., S. 106—108.

96



fragen, warum die Kirche und inwiefern die Kirche ein Hindernis
für Israel wird, zu Jesus als seinem Messias zu kommen.

Israels Galutleiden dauern fort. Sie werden auch nicht abgelöst
durch die Aufrichtung des Staates Israel, auch wenn es sieghaft
hieß: «Wir sind der Knechtschaft letztes Geschlecht, das erste
Geschlecht der Freiheit29.»

Wir können fragen, ob etwa durch den neuen Staat Israel
tatsächlich «das Judentum wieder Israel» wird und «aus seiner Larve
das heilige Antlitz hervortritt», ob also die Rückkehr Israels in
das Land seiner Väter die «Teschuba» bedeuten könnte, so daß
das wahre Gesicht Israels wieder auftaucht, das die Völker durch
ihre antisemitische Haltung verzerrt haben. Aber wir müssen doch
zur gleichen Zeit sagen, daß Israels Nationalismus ihm zu einer
großen Versuchung werden kann, zum «baalischen Mißverständnis»,
wie Schoeps es nannte, daß also das Bekenntnis zum ewigen Gott
abgleitet zum Bekenntnis zur Ewigkeit des eigenen Volkes und
seines auserwählten Blutes. Wir meinen, daß das wahre Antlitz
Israels erst dann wieder hervortritt —, ob im aufgerichteten Staate
Israel oder in der Zerstreuung — wenn der «Ruach» Gottes, der
«Geistbraus Gottes», über Israel kommt, wie Schalom ben Chorin
mit dem Blick auf Hesekiel 37 sagte.

Für die christliche Kirche aber sollte die Aufrichtung des Staates
Israel immer eine Erinnerung sein, daß sie die Verzweiflungstat
Israels darstellt, um der Verknechtung durch die Völker zu
entrinnen30. Der Staat Israel ist nicht zuletzt die Antwort auf die
furchtbare Katastrophe, die über Israel mit dem Dritten Reich
hereinbrach31. Die Kirche kommt nicht darum herum, dies Israel
zu bekennen und damit das verhängnisvolle dumpfe Schweigen

29 Flugblatt Nr. 5708 von 1948.
30 So sagt Bergson einmal: «Meine Meditationen haben mich näher und

näher an den Katholizismus geführt, in dem ich die volle Erfüllung des
Judentums sehe. Ich würde ein Konvertit geworden sein, hätte ich nicht
seit Jahren die erschreckende Woge des Antisemitismus ansteigen sehen,
die die Welt überschwemmen wird, großenteils leider durch Schuld einer
gewissen Zahl von Juden, die ganz ohne moralischen Sinn sind. Ich habe
den Wunsch, unter denen zu bleiben, die morgen die Verfolgten sein werden.»
Aus Guttmann, a. a. O., S. 23.

31 Man denke an den Eichmannprozeß.

97



zu durchbrechen, das auch das Verhältnis zwischen Kirche und
Israel belastet.

Israel meint: «Hat eine Mutter im achten Monat Schmerzen,
so müssen wir den Arzt rufen, denn es ist etwas nicht in Ordnung.
Im neunten Monat sind die Schmerzen ein Zeichen, daß Gott Großes

vorhat und auf unser Heil sinnt. So wollen wir unsere großen
Schmerzen als solche des neunten Monats nehmen32.» Sind die
Nöte Israels, die es in den letzten Jahrzehnten in der Galut auf
sich nehmen mußte und auch noch jetzt bei dem wachsenden
Antisemitismus aller Völker weiter zu ertragen hat, mitsamt den

Nöten, die das Aufbauwerk in Palästina mit sich bringt, «Schmerzen

des neunten Monats», Hinweis auf die letzte Erlösung? Die
Kirche muß ihm bekennen, daß die «Schmerzen des neunten
Monats» als Zeichen der endgültigen Erlösung erst dann kommen,
wenn Jesu Wort Matth. 23, 29 sich an ihm erfüllt: «Ihr werdet
mich von jetzt an nicht mehr sehen, bis ihr sprecht: Gesegnet
ist der, der im Namen des Herrn kommt!» Gerade heute müssen

wir ihm bekennen: «War in der Galut die Gefahr der Erstarrung
hinter hohen Mauern die eigentliche Gefahr, so ist nun die
entscheidende Frage, ob sie überwunden werden kann, nicht aus
einem falschen Idealismus, einer Empörung gegen Gottes Gebot,
sondern aus der Tiefe des biblischen Glaubens. Echter biblischer
Glaube ist auf den Gedanken an den ewigen Bund Gottes mit
seinem Volk gegründet33. Er findet allein seine Erfüllung in dem
Messias Jesus von Nazareth. Ein Gespräch zwischen Israel und
Kirche muß dieser entscheidenden Frage Raum geben, sonst bleiben

wir in einer humanen Begegnung hängen, die dann leicht der

Wahrheitsfrage ausweicht.
Wir aber bekennen zugleich, daß nur die christliche Lehre

wieder gutmachen kann, was die christliche Lehre an Schaden

angerichtet hat, wie es einmal ein Katholik ausgedrückt hat. Wir
müssen uns also immer wieder fragen, wenn wir einem Gliede
Israels begegnen, ob wir ihm gegenüberstehen im Bewußtsein
unserer christlichen Verantwortung, wie sie uns Paulus im 2. Kor. 4, 6

32 Maas, Skizzen einer Fahrt nach Israel, Karlsruhe, Ev. Presseverband,
1950, S. 64.

33 Maas, a. a. O., S. 67f.

98



vorhält. Nur wenn in unserrn Herzen die Liebe Christi lebendig ist
und den Sieg über uns gewonnen hat, können wir die Hoffnung
haben, daß unser Zeugnis glaubhaft erscheint. Dann wissen wir
auch, daß wir als Kirche Jesu Christi gegenüber Israel tatsächlich
zum Zeugnis verpflichtet sind und uns von ihm nicht befreien
dürfen. Wir sind geneigt, dies zu tun und damit zu rechtfertigen,
daß ein solcher Dienst an Israel, ihm Jesus Christus als seinen
Messias zu bezeugen, eine eigenwillige Vorwegnahme dessen sei,

was erst mit der Wiederkunft Christi wirksam geschehen könne.
Man handle somit dem Ratschluß Gottes zuwider, der Israels
Errettung erst der Endzeit vorbehalten habe. Eine solche Einstellung

heißt, den Stimmen aus der modernen jüdischen Theologie
recht geben, daß Jesus für diese Weltzeit wohl der Messias der
Völker, aber nicht Israels sei. Wir würden auch Franz Werfel
einräumen, daß er mit Recht für sich die Taufe abgelehnt habe,
weil ihre Übernahme «einer Verwerflichkeit des Desertierens aus
einem Gottesvolk» gleichkomme, als wolle er «in Willkür sein
historisches Leiden unterbrechen». Paulus zog aus seinem Satz
Rom. 11, 25f., daß erst die Wiederkunft Christi die Rettung für
ganz Israel herbeiführe, nicht diese Folgerung, sondern gerade
als Heidenmissionar war er der größte Missionar seines eigenen
Volkes. Darum preist er auch sein Heidenapostolat, daß es dazu
diene, «ob ich wohl, die mein Fleisch sind, zum Eifer reize und einige
von ihnen rette» (Rom. 11, 14).

Jeder Christ aus Israel ist tatsächlich ein von Gott aufgerichtetes
Zeichen für die Kirche und für Israel, daß über Israel unwiderruflich

die Verheißung Gottes steht, bis Gott es in seiner Gesamtheit
zu seinem Heil führt. Jeder Christ aus Israel bezeugt aber auch,
der Kirche und seinem Volk, daß sein jetziger Zustand zwar nicht
Aufhebung und Abschaffung des Gottesbundes mit seinem Volk
bedeutet, wohl aber Unterbrechung der Gnadenverbindung mit
dem Volksganzen um Jesu Christi willen. Gerade darum wird auch
der Judenchrist von Israel stets als «meschumid», als Verräter an
der Sache Israels, empfunden, eben weil der Judenchrist durch
seine Existenz für Israel ein Mahner wird, seine geistige Existenz
zu überprüfen. Der Judenchrist stellt am wirksamsten Israels
Position in Frage.

99



Die Schwierigkeit der Aufgabe der Judenmission, oder besser
die Schwierigkeit der Aufgabe des Zeugnisses der Kirche vor Israel
ist kein Beweis ihrer Unangemessenheit. Sie ist nur ein Hinweis
darauf, daß — wie bei jedem Zeugnis — allein entscheidend ist, daß
der lebendige Christus sich dazu bezeugt durch den Heiligen Geist.

Darum bleibt auch der Kirche die Gebetspflicht für Israel
aufgetragen. Ein altkirchlicher Abendsegen lautet: «Von Israel nimm
dein Gericht.» Unsere allgemeinen Kirchengebete sollten die Bitte
nicht unterschlagen: «Segne auch die Predigt des Evangeliums
unter Juden und Heiden, auf daß bald die Fülle der Heiden
eingeht und auch Israel sich bekehrt und selig wird!»

DIE RABBINISCHE EXEGESE
MESSIANISCHER SCHRIFTSTELLEN

Von Kubt Hkuby, Paris

Jesaja 53 im Lichte, der rabbinischen Exegese

Um die messianische Bedeutung von Jes. 53 ins rechte Licht
zu rücken, muß dieses Kapitel im Textzusammenhang gesehen
werden.

Das 52. Kapitel beginnt mit einem Freudenruf (V. 1). Dann
kündet der Prophet die künftige Befreiung (V. 2), mit Hinweis
auf die «erste Erlösung» aus Ägypten (V. 4). Der Herr wird sein
Volk aus der zweiten Knechtschaft befreien, wie er es aus der
ersten befreit hat (V. 6).

Hierauf folgt eine an Jerusalem gerichtete Botschaft, deren
Gegenstand die Befreiung und die Rückkehr aus der Gefangenschaft
ist (V. 7). Die Schildwachen Jerusalems, die diese Botschaft
vernehmen, geben ihrer Ereude darüber Ausdruck (V. 8) und laden
die ganze Stadt ein, daran teilzuhaben (V. 9). Die freudige
Stimmung greift um sich, und die ganze Erde preist Gott um der
Befreiung Israels willen (V. 10).

100


	Wie erklärt Israel seine leidvolle Führung

