Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 21 (1965)

Artikel: Wie erklart Israel seine leidvolle Fiihrung
Autor: Jasper, Gerhard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961094

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961094
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

JUDAICA

BEITRAGE ZUM VERSTANDNIS DES JUDISCHEN SCHICKSALS
IN VERGANGENHEIT UND GEGENWART

WIE ERKLART ISRAEL SEINE LEIDVOLLE
FUHRUNG

Von GErHARD JASPER, Bethel

Eanleitung

«Wir schwinden in der Welt wie Heuschrecken, unser Leben ist
wie ein Rauch», so klagt der Schriftsteller der Esraapokalypse 1V,
Esra. Der Mitherausgeber der siiddeutschen Kulturzeitschrift «Die
Gegenwart», Bernhard Guttmann, kniipft in seinem Buch «Das
Ende der Zeiten'» an dieses Wort Esras an und fragt, wie es sich
mit der Gerechtigkeit Gottes vertrage, dafl dieses Volk, das aus-
ersehen war, die Offenbarung Gottes zu pflegen, zerstampft werde.
Fiir ihn entstammt daher die Esra-Apokalypse «der Verzweiflung
iitber das Dasein», und sein Schriftsteller ist «der in seiner Seele
gebeugte jilidische Geistesmensch, der im Entsetzen vor der Wirk-
lichkeit nachts auf dem Lager vor Gott, dem einzigen Freund, sein
Leiden ausstohnt?». Er fiigt noch hinzu, da seit Abrahams Zeiten
Anfechtung und Bedriickung den Weg des jiidischen Volkes be-
gleiten und seitdem die Zerstreuung endgiiltig sein Los geworden
sel, hitten sie «zu zittern, ob man sie in anderen Landern dulden,
miBhandeln und wieder verjagen werde?».

1 Zahringer-Verlag, Freiburg 1. Br. 1948, S. 11.
2 Guttmann, a. a. O., S. 16.
3 Guttmann, a. a. O., S. 191,



Wenn aber Hiob von Gott die Aufklirung seines Leidens stiir-
misch fordere, so verweigere Gott, der sich im Wettersturm ver-
nehmen lasse, jede Erkldrung. Seine Worte forderten «vor dem
obersten Willen nicht unseren Beifall, sondern unsere Unterwer-
fung... Das ist die nochmalige Vertreibung aus dem Paradiese.
Der Mensch wandelt auf Erden nicht wie ein Kind des Hauses,
nur als Geduldeter, der mit Anspriichen nicht kommen darf —
das ewige Schicksal Israels*y. Darum trete auch den Rabbinen in
der Auflehnung Hiobs etwas Unheimliches entgegen; denn ein
Mensch, der zwischen sich und Gott nach einem unparteiischen
Schiedsrichter begehre, vor dem der Allmichtige sich zu verant-
worten hitte, zeige wenig Geduld und Ergebung, die das Leben
des Juden bestimmen sollen. Hiob in seinem Grimm sei gewaltig
wie der Titane Prometheus. Den schmalen Raum des Judaismus
sprenge er fast, meint Guttmann?.

Schoeps’ Buch «Jiidisch-christliches Religionsgesprich in 19.
Jahrhundert®» stellt auch eine Fundgrube fiir die Erkenntnis dar,
wie das jidische Volk sich immer wieder mit seiner leidvollen
Fiihrung auseinandersetzen mufite. Darum geht auch Schoeps von
der Tatsache aus, dall seit dem 5. Jahrhundert «bis heute — und
wohl bis zu der Zeiten Ende — die bestéindige jiidische Position
der geschichtlichen Ohnmacht, das heiit innerhalb der Weltge-
schichte ohne Macht zu sein, entschieden und offenkundig gewor-
den» sei?”. Darum fithrt er auch aus dem Religionsgesprich zwi-
schen Martin Buber und Karl Ludwig Schmidt, das seinerzeit aus-
fithrlich in den Theologischen Blittern 1933 zum Abdruck kam,
das Wort von Buber an: «Im Talmud (Jebamot 47a) wird gelehrt:
Der Proselyt, der in diesem Zeitalter kommt, um ins Judentum
aufgenommen zu werden, zu dem spricht man: Was hast Du bei
uns gesehen, dal Du dazu tibertreten willst? Weillt Du nicht, dal3
die von Israel in dieser Zeit gepeinigt, gestoflen, hingeschleudert,

4 Guttmann, a. a. O., S. 99.

5 Guttmann, a. a. O., S. 100.

6 Atharva-Verlag, 1950. Vgl. auch sein Buch: «Aus frithchristlicher Zeit.
Religionsgeschichtliche Untersuchungen.» Verlag J. C. B. Mohr (Paul Sie-
beck), Tiibingen.

7 Schoeps, a. a. O., S. 18.



umgetrieben werden, dall die Leiden tiiber sie gekommen sind?
Wenn er dann spricht: Ich weill und ich bin nicht wiirdig, dann
nimmt man ihn sogleich auf.» Buber selber fiigt diesen Satzen die
Bemerkung hinzu: «Es mdchte scheinen, das sei jiidischer Hoch-
mut. Es ist keiner. Es ist nichts anderes als die Kundgebung. deren
man sich nicht entschlagen kann. Die Not ist eine wirkliche Not,
und die Schande ist eine wirkliche Schande. Aber es ist ein Gottes-
sinn darin, dal Gott uns, wie Er verheiflen hat (Jes. 54, 10), aus
Seiner Hand nicht hat fallen lassen?8.»

In Ankniipfung an das Pauluswort «als die Sterbenden, und
siche, wir leben» (2. Kor. 6, 9), meint Guttmann, dal} ein solches
wie aus den Katakomben herauftonendes Wort weder ein Grieche
noch ein Romer sprechen konnte, sondern nur ein Jude. Denn
ein Sterbender im Leben sei der Jude geblieben?.

Tatsidchlich stehen wir vor dem Wunder, dall alle Volker, mit
denen in der vorchristlichen Zeit Israel zusammen lebte oder in
Beriihrung gekommen war, untergegangen sind. Aber das jiidische
Volk lebt bis heute wie eine Versteinerung aus uralter Zeit, und
das trotz aller Verfolgungen, die iiber es hinweggegangen sind,
und trotz aller Zerstreuung unter alle Voélker, und obwohl das
Schicksal Israels stets leidvolle Fiithrung gewesen ist. Darum ist
die Frage berechtigt, welchen Sinn der «in seiner Seele gebeugte
judische Geistesmensch» seinem Leiden abgewinnen kann, und wie
es moglich ist, dafl in allem Leiden dennoch seine GewiBheit unge-
brochen bleibt, «Gott zum einzigen Freunde» zu haben, der bei
allem Zerbrechen Israel doch nicht fallen 1a83t. —

Israel hat aber bei dieser Grundfrage seiner Existenz stets die
Kirche als sein Gegeniiber vor sich, mit der es sich auseinander-
setzen mufl. Denn von ihr wird ihm eine Deutung seines Leidens
entgegengehalten, die es bitter bestreitet. Um so dringender wird
aus innerer Notwendigkeit fiir Israel selbst die Frage, was es statt
dessen der Kirche zur Erkliarung seines Leidens zu sagen hat, um
seiner leidvollen Fiihrung einen inneren Sinn abzugewinnen.

Wir versuchen daher, diesen Erkldrungen nachzugehen. Dabei

8 Schoeps, a. a. O., S. 146.
% Guttmann, a. a. O., S. 18.



werden wir die Entdeckung machen, wie die jidischen Erklirungen
weithin apologetischen Charakter tragen. Dies ist schon damit
schicksalhaft bedingt, weil das Verbreitungsgebiet der jiidischen
Zerstreuung in erster Linie die christliche Volkerwelt umfalt, als
sei dies unter gottlicher Vorsehung ein Ausdruck dafiir, dafl Israel
und die Kirche sich gegenseitig in Frage setzen.

1. Israels Erkldrung seiner Galutleiden

1. Das Galutleiden (die Wegfihrung der Juden in die Zerstreuung)
st Folge der Versitndigung

a) Schoeps schreibt: «Galutgeschichte ist Leidensgeschichte. . .
(Hs ist), stets festgehaltenes Axiom des jiidischen Geschichtsbe-
wultseins, dal} die Galutleiden Stndenfolge und somit erhabener Aus-
druck der Strafgerechtigkert Gottes» seien1®. So hitten die Juden —
chen auch hierin anders als die Weltvolker — sogar Rechtferti-
gungslehren fiir ihre Verfolger geschaffen. So werde von R. Jose
bar Chalafta (Tanait der 4. Generation um 160) folgende Ausle-
gung von 1. Mose 27, 40 iiberliefert: «Wenn du (sc. Edom = Rom)
siehst, daf} dein Bruder (Israel) das Joch der Thora von sich ab-
schiittelt, so verhéinge tliber ihn Religionsverfolgung und beherrsche
ihny (Berischit rabba Par. 67). So wenig also die Vélker von sich
aus ein Recht hétten, Israel Gewalt anzutun, so gerechtfertigt
seien sie vor Gott; denn so grol auch das Unrecht sei, unter dem
Israel in der Zerstreuung leiden miisse, sei selbst noch das Unrecht
«Rechtsspruch Gottes». — Das sei wahre «jiidische Geschichts-
theologie 1».

Schoeps gesteht, dafl die Tempelzerstorung des Jahres 70 und
die endgiiltige Wegfithrung der Juden in die Zerstreuung «in die
Galut Romi, auch genannt das 4. Elend oder die edomitische Ge-
fangenschaft12», der kirchlichen Polemik der ersten Jahrhunderte

10 Schoeps, a. a. 0., S. 44 (die Sperrungen stammen von ihm).

11 Schoeps, a. a. 0., S. 44f.

12 Als die erste Wegfiihrung, Galut, gilt die Zeit der Knechtschaft in
Agypten, als 2. die Babels, als 3. die Verknechtung in persischer Zeit,

4



als besonders eindrucksvolles Argument fiir die gottliche Verwer-
fung der Juden gedient habe. Die ersten Jahrhunderte des jtidi-
schen Schrifttums geben nach ihm auf diese christliche Deutung
der Geschichtsfiihrung des jiidischen Volkes keine unmittelbare
Antwort. Er glaubt, das jiidische Schweigen damit begriinden zu
kénnen, dafl den Rabbinen der Zusammenhang zwischen der Kreu-
zigung Jesu und der Zerstorung des Tempels wahrscheinlich zu
ungereimt vorgekommen sei, «dafl sie dazu nur schweigen konn-
ten 13y,

Wir konnen es dahingestellt sein lassen, ob diese Begriindung
von Schoeps zureichend ist. Immerhin hat das Tempelgesprich
nach den Evangelien, zumal bei der Verurteilung Jesu, eine grofle
Rolle gespielt. Auch Schoeps selbst erkliart, dal3 die Tempelzer-
storung «die Achse des jiidischen Geschichtsschicksalsy» sei, «weil
sie das Zentrum der Religionsiibung, den Opferdienst, lahmgelegt»
habe. Darum seien auch «an sie ankniipfende Reflektionen der
Jahrhunderte kaum iibersehbar .

b) Tatsidchlich haben auch die ersten drei Generationen der
Folgezeit den Erkldrungen iiber die Griinde der Tempelzerstérung
und ihren Sinn endgiiltige Prigung gegeben. « Denn alles Bemiihen,
das jiidisch legitim (von Schoeps gesperrt gedruckt), mufite darauf
hinauslaufen, die Griinde der Katastrophe in der eigenen und der
Viter Schuld nachzuweisen, Gott von der Urheberschaft zu ent-
lasten, aber die Spuren seines Heilsplanes in dem Geschehen fest-
zustellen und die Wiederaufrichtung des Heiligtums und seines
Opferkultus als Ereignis der messianischen Zukunft aus den Pro-
pheten abzulesen.» So gibt der babylonische Talmud im Sabbat-
traktat 119b acht verschiedene Antworten, um Israels Schicksal
mit der Verschuldung der Viter zu begriinden. Thr homiletischer

Buch Esther. Manchmal wird mit ihr oder mit der 4. Knechtschaft dic unter
Hellas zusammengenommen, und als 4. dann die rémische oder edomitische
Gefangenschaft, vgl. dazu Schoeps, a. a. O., 5. 58.

18 Schoeps, a. a. O., S. 40f.

14 A a.0.,8S.42. Vgl. zum Folgenden auch Schoeps: «Aus frithchristlicher
Zeit» den Beitrag: «Die Tempelzerstérung des Jahres 70. Ursachen, Folgen,
Uberwindung», S. 1431f., dessen Ausfihrungen weithin mit seinem Buche
«Religionsgesprach» wortlich gleichlauten.

Tt



Zweck liegt offenbar darin, der Lehre der Kirche zu begegnen.
Die acht Griinde lauten: Entweihung des Sabbats, Abschaffung
des Schemagebets, Vernachlissigung des Unterrichts der Kinder,
mangelnde Scheu vor Biosem, Gleichstellung von Klein und GroB,
Vernachlassigung gegenseitiger Ermahnung, Verachtung der Schrift-
gelehrten und schlieBlich Dahinschwinden der Ménner des Glau-
bens. An anderen Stellen wird als Hauptursache fiir die Tempel-
zerstorung angegeben «die grundlose Feindschaft der damaligen
Juden untereinander», die die drei Kardinalsiinden Goétzendienst,
Unzucht und BlutvergieBen aufgewogen habe!s.

Man kann sich des Eindrucks nicht erwehren, als ob alle diese
Begriindungen #ngstlich eine Begriindung umgehen, die heimlich
im verborgenen sich hervordringt und mit der man sich fortwih-
rend im Herzen auseinandersetzen muf.

Tatsichlich hebt im Zusammenhang damit Schoeps immer wie-
der kriaftig hervor, dal} das Galutleiden und die Tempelzerstorung
nach jidischer Anschauung nichts mit der Kreuzigung Jesu zu
tun haben und kein ursidchlicher Zusammenhang zwischen beiden
bestehe. Wohl seien Strafern und Zerstreuung unter die Volker in
der Schrift angedroht, wenn Israel die Bundessatzung breche und
seine Siinden iiberhand nihmen. Eine solche Stelle sei 5. Mos. 28,
64: «Der Herr wird dich zerstreuen unter alle Voilker von einem
Ende der Erde bis zum andern.» Eine Besinnung dariiber, welche
besondere Versiindigung schlieBlich diese Strafe ausgeldst habe,
worin etwa der Bruch der Bundessatzung oder das Uberhandneh-
men der Siinde beruhe, wird von ihm nicht gegeben, wenn wir
von den oben angegebenen Punkten absehen, die wenig einleuch-
tend waren.

Besonders heftig wird von Schoeps auf alle Fille die Berechti-
gung der Christen abgelehnt, «mittels ihrer Allegorismen die Schrift
gegen den Wortsinn zu deuten, um Israels Verwerfung zu beweisen».
Bekriftigend fihrt er darum fort: «Aber was offenbart ist, 4st
offenbart — und Gott ist ja ein Goit der Wahrheit. In der Thora aber
steht: ,Und auch dann noch, wenn sie in der Feinde Land sind,
habe ich sie gleichwohl nicht verworfen und habe ich sie nicht ver-

15 Schoeps, a. a. O., S. 39.



stoBen, dafl es mit ihnen aus sein sollte und ich meinen Bund mit
ihnen briche. Denn ich, der Ewige, bin ihr Gott®» (3. Mos. 26, 44)16.
Schoeps meint darum sagen zu diirfen: «Das ist es: Bestrafung
wohl, aber nicht Verwerfung.»

2. Das Galutleiden 1st Siihnemattel

Israel erklart das Galutleiden als Folge seiner Versiindigung.
Die Frage ist alsdann, wie die Schuld gesiihnt werden kann, damit
das Galutleiden aufhore. Es war die Not Israels, dall mit der Zer-
storung des Tempels «das Zentrum der Religionsiibung, der Opfer-
dienst, lahmgelegt worden war». Denn das wurde zunéchst als
eine «glatte Heilskatastrophe» empfunden, weil die Frage nach
der rechten Verschnung offenblieb. So tragt R. Schimon b. Gama-
liel IT. die Mischna im Namen R. Jehoschuas vor: «Seit dem Tage,
an dem der Tempel zerstért worden ist, gibt es keinen Tag ohne
Fluch; der Tau fillt nicht zum Segen, und den Friichten ist der
Geschmack genommen. .. Selbst die Gabe der Prophetie ist seither
in Abgang gekommen!”.» In jedem jiidischen Religionsbuch steht
zu lesen: «Der Versthnungstag (Jom Kippur) ist der fiir unser
Heil wichtigste unter allen Tagen, deren Feier uns geboten ist;
denn er soll Sithnung aller unserer Siinden bringen und die ur-
spriingliche Reinheit unserer Seele wieder herstellen.» Wie kann
das aber der Verschnungstag leisten, wenn das Verschnungsopfer
nicht mehr im Tempel dargebracht werden kann? Man half sich
damit, dafl man die verschnende Kraft auf die blofe Einrichtung
des Versohnungstages ohne Tempel, ohne Priester und ohne Opfer
iibertrug. Schon 15 Jahre nach der Zerstérung des Tempels sagt
R. Elasar ben Asarja: «Die Vergehen des Menschen gegen Gott
sithnt der Versohnungstag, die Vergehen des Menschen gegen seine
Genossen sithnt der Verschnungstag erst, wenn er seine Genossen
begiitet» (m Joma 8, 9). Also nicht das Versshnungsopfer, sondern
eben die Einrichtung des Verséhnungstages ist das Entscheidende.

Es heif3t ferner, dafl einst R. Jehoschuah in tiefe Trauer verfiel,

16 Schoeps, a. a. O., S. 41.
17 Vgl. zu diesem Abschnitt Schoeps: «Aus frithchristlicher Zeit, S. 169ff.

7



als er das Trimmerfeld des Tempels sah. «(Wehe uns, dal der Ort
verwiistet ist, an welchem die Siinden Israels gesiihnt wurdeny,
rief er aus. Aber dann trostet ihn, wie es hei3t, R. Jochanan mit
den Worten: «Mein Sohn, lall es dich nicht bekiimmern; wir haben
eine Versohnung, die der des Tempels gleich ist. Welche namlich *
Die Vollbringung von Liebestaten; denn es heil3t im Buche des Pro-
pheten Hosea: ,An Liebe habe ich Wohlgefallen, nicht am Opfer‘»
(Abot des R. Nathan)!8.

Tatsdchlich wurden seit dltester Zeit die Erweisungen von Lie-
bestaten als ein vollgiiltiger Ersatz der Opfer angesehen. Ihre
hauptsichlichste Form war das Almosengeben. So lehrte R. Elasar
bar R. Jose: «Alle Wohltaten und Liebeswerke, die Israel auf dieser
Welt iibt, sind groBe Friedensmittler und bedeuten Fiirsprecher
zwischen Israel und dem Vater im Himmel.» Das hat schliefflich
seinen Ausdruck darin gefunden, dal der Versshnungstag der T'ag
des Almosengebens wurde.

Da mit dem Hoseawort die Liebestat als Substitution fiir das
Opfer gerechtfertigt erschien, war damit der Ansto zur Entwick-
lung einer weiteren spiritualisierenden Substitutionslehre gegeben,
die an Stelle der Opfer verschiedene Aquivalente als moglich an-
erkannte. Schoeps redet gar von einer « Entmagisierung des Heils-
gesetzes 1y, So lehrte R. Jischmael, dall auch Bufe, Zichtigung und
Tod versohnende Kraft habe, mindestens meinte man, daf3 sie die
Stihnekraft des Versohnungstages erhchten. Heute ist allgemein
anerkannt, dal} die Bufe zum Versbhnungstag gehore, damit er
Versshnung bringe. Immerhin sind auch jene Stimmen aus alter
Zeit nicht verstummt, die die Zugehorigkeit der Bulle zum Ver-
sohnungstag als Beeintrichtigung seiner Siihnekraft empfanden.

Ein anderer Ersatz fiir das Tempelopfer war dann auch das
Thorastudium. R. Schimon ben Laqisch (Mitte des 3. Jahrhunderts)
sagt: «Ks steht geschrieben: ,Dies ist die Lehre iiber Brandopfer,
Gabenopfer, Sithnopfer und Schuldopfer.® Das bedeutet, dal jeder,
der sich mit der Thora befal3t, anzusehen ist, als habe er Brandopfer,
Gabenopfer usw. dargebracht.» Rabba (um 300) setzt dazu den

18 Kosmala, Jom Kippur, Judaica 1950, I, S. 1 ff. — vgl. zu der Hosea-
stelle auch Matth. 9, 13 und 12, 7.
19 Aus friithchristlicher Zeit, S. 172.



SchluBstrich, wenn er sagt, dall derjenige, der die Thora lernt,
keines dieser Opfer mehr brauche, weil das Gesetzesstudium seine
Siinden siithnt.

Als weiterer Ersatz fir die Opfer wurde das Fasten angesehen.
Denn schon in der Thora heif3t es: «Dies soll fiir euch eine ewige
Satzung sein: Im 7. Monat am 10. Tage sollt ihr eure Leiber ka-
steien und kein Werk tun... Denn an diesem Tage geschieht eure
Versohnung.» Ende des ersten Jahrhunderts lehrte so R. Elieser,
dal3 das Fasten groBer als das Almosengeben sei, weil beim Fasten
der Korper leide, beim Almosengeben handle es sich aber nur um
eine Geldfrage.

Auch das Gebet wurde Ersatz fir das Opfer. Urspriinglich waren
ja auch die Opfer am Tempel von Ausrufen und Gebeten umrahmt
und begleitet. Das Gebet war tatsichlich die einzige Kulthandlung,
die nach der Tempelzerstorung iibrig blieb.

Zusammenfassend konnen wir sagen, dafl nach dem Verlust
des Tempels und des Versohnungsopfers immer neue Mittel aus-
findig gemacht wurden, die als Ersatz fiir das Opfer dienen konnten.
Dafl man nicht bei einem Ersatz stehen blieb, zeigt, dal} hier eine
offene Wunde ungeheilt blieb.

Wir verstehen daher auch, dafl schlieBlich darum die Ziichti-
gungen des Leidensverhdingnisses der Galut als Ausgleich fiir die Opfer
eintreten konnten. Tatséchlich wurde der Opfercharakter der Ga-
lutleiden immer stidrker betont. Schoeps bezeichnet sie als das
«hervorragendste und am meisten evidente Sithnemittel» und fiihrt
dafiir den Ausspruch R. Jochanans an: «Galut ist Sithne fiir alles»
(Sanh. 37b) und «Galut und Leiden gelten eben als das den Israeliten
gewihrte Sithnemittel.» Davon sprach aber auch schon ein Schiiler
R. Aqibas, nimlich R. Nehemja, wenn er sagt: «Beliebt sind die
Leiden, denn wie Opfer Wohlgefallen erwerben, so erwerben heute
die Leiden Wohlgefallen2°.»

Der Vollstiandigkeit wegen sei auch noch die Begriindung des
Galutleidens aus der judischen Mystik gebracht, die die Kabbali-
sten aus dem biblischen Bericht von Jakob und Esau herauslasen.
So nennt der Jalqut Chadrasch (1648) als Grund des Galutleidens:

20 Schoeps, a. a. O., S. 43 und 45, und Aus frithchristlicher Zeit, S. 174.

9



«Der Golus komme wegen Esaus Trénen.» Schoeps bemerkt dazu,
daB diese Begriindung sich offenbar auf eine miindliche Uberliefe-
rung beziehe, wie sie auch der Midrasch Tehilim 80, 8 wiedergibt:
«Herr der Welt! Fiir Esaus drei Trinen hast du ihm die Weltherr-
schaft erteilt und ihm Wohlstand gegeben. Um wieviel mehr soll-
test du bereits die Schmach deiner Kinder und die endlosen Trinen
Israels sehen?!.» Auch hier wird letzthin das Galutleiden als Siihne-
mittel angesehen. Ebenso fithrt Schoeps noch ein anderes Wort an:
«Ich ziichtige dich durch Leiden in dieser Welt, um dich von deinen
Stinden freizumachen fiir die zukiinftige Welt.»

Dieser Begriindung des Galutleidens als Siihnemittel und somit
als Substitution fiir das versthnende Opfer liegt meines Erachtens
bereits eine #ltere Gedankenreihe zugrunde; denn schon zu Jesu
Zeiten hatte zum Beispiel die Hinrichtung (Steinigung) eines Gott-
losen dann siihnende Kraft, wenn der Verurteilte vor seinem Tode
ein Sithnebekenntnis ablegte. So heillt es in Sanh. 6, 2: «Wenn der
Verurteilte vom Steinigungsplatz noch zehn Ellen entfernt ist, dann
sagt man ihm: Lege dein Stindenbekenntnis ab; denn so gehért es
sich, daf3 alle Hinzurichtenden vorher ihre Siinden bekennen, da
jeder, der seine Siinde bekennt, teilhat an der zukiinftigen Welt 22, »
Es liegt auf der gleichen Linie, wenn spiter das Galutleiden von
den Juden in derselben Weise gedeutet wurde, weil eine Versoh-
nung durch das Tempelopfer nicht mehr moglich war.

3. Galutleiden 1st Bezeugung der Liebe Gottes und darum Wohltat

Wenn Galutleiden Siihnemittel ist, liegt auch der Gedanke nicht
fern, daBl die weltliche Ohnmacht und das Leidensverhingnis der
Galut Gottes Liebe bezeugen. Die Galut wird fiir Israel damit zur
Wohltat.

Schoeps fiithrt dafiir in einer Anmerkung auch den Ausspruch
des R. Hoschaja (Paléstina um 200) an: «Der Heilige, gepriesen sei
Sein Name, erwies Israel eine Wohltat, indem Er es durch alle
Volker hin zerstreut hat» (Pesachim 87b). Ebenso beruft er sich

21 Schoeps, a. a. 0., S. 42,
22 Vgl. Bornhiduser, Studien zur Apostelgeschichte, S. 71ff., bes. S. 82f.

10



auf Jesaja 48, 10: «Ich will dich auserwihlt machen im Ofen des
Elends.» In gleicher Richtung liegt auch die Berufung auf das
Zitat aus Schemot rabba zu 2. Mos. 2, 32: «Wenn auch alle Volker
der Erde sich versammeln wiirden, die Liebe Gottes zu Israel auf-
zuheben, sie verméogen es nicht.» Dazu lesen wir bei Schoeps noch
die Bemerkung, die Hoschaja zu seinen Sitzen als Ergénzung hin-
zugefiigt habe: Wenn auch wirklich an einem Orte des Exils Ver-
folgung ausbreche, dann werde Israel zwar wegen seiner Zerstreuung
verstiimmelt, aber es konne nicht vernichtet werden. « Historisches
Erfahrungsmaterial deckt diese Uberzeugung zur Geniige2.»

Zusammenfassend kénnen wir sagen, dafl so fiir Israel auf die
Galut ein versohnender Schimmer fallt. Das Gericht, das sich in
ihr offenbart, wird verbiirgendes Zeichen dafiir, dal Gott sein
Volk nicht aufgegeben hat.

4. Dauer und Heftigkeit des Galutleidens stirkt dve Erlosungsgew:heit

Die Wohltat der Galut besteht darin, dal} sie gleichsam die
Ewigkeit des Volkes sichert. Und wenn nun die Spotter kommen
und fragen, wo denn die Macht Gottes sei, dall er die Verfolger
der Israeliten nicht bestraft, so erwidert R. Jehoschua ben Levi
(Amorider der ersten Generation um 320): «Gerade dies ist seine
Macht, daB er sich in seiner Erregung besénftig und langmiitig ist
gegen die Frevler. Gerade dieses sind seine Furchtbarkeiten; denn
wie konnte sonst ohne die Furchtbarkeit des Heiligen, gepriesen
sel sein Name, das eine Israel unter all den weltlichen Vélkern be-
stehen? (Joma 69b). Denn was die Leiden anlangt, die den Israe-
liten hier aufgebiirdet werden, so sind ihnen als Lohn fiir die Heim-
suchungen Gottes Verheifungen geworden: die géttliche Lehre, das
Heilige Land und die kommende Welt» (Mechilta zu 2. Mose 20, 3).
Und aus diesem BewulBtsein kann derselbe Jehoschua ben Levi
sogar den Satz wagen: «Selbst eine eiserne Scheidewand kann keine
Trennung erwirken zwischen Israel und seinem Vater im Himmel»
(Pesachim 85b) 2.

23 Schoeps, a. a. 0., S. 381f.
24 Schoeps, a. a. O., S. 39f.

11



So verbiirgt das Galutleiden die Ewigkeit des Volkes, und weit-
hin werden die Leiden aufgewogen durch die Verheillungen. Darum
ist auch Israel nicht in seiner GewiBBheit schwankend geworden,
wenn die Galutleiden andauerten. Die Fortdauer wird erklirt
durch das Anhalten der Siinden: «Wiirde Israel auch nur einen
Tag Bulle tun oder wiirde es auch nur einen Sabbat halten, wie
es sich gebiihrt, so wiirde der Messias gekommen sein», so lehrte
der Amorder R. Levi und Midr. zu Ps. 95, 7. Ebenso antwortete
Isaak Troki (1533—1594) einem christlichen Gelehrten gegentiber
auf dessen Frage, ob nicht die prophetischen Verheifungen bereits
zur Zeit des zweiten Tempels in Erfiilllung gegangen seien und war-
um die romische Galut im Vergleich zu fritheren Exilen schon so
lange dauere: «Erst diese vierte gegenwirtige, langdauernde,
driickende und schwere Galut kann unsere Siindhaftigkeit und
Unreinheit tilgen, so dal3 wir hernach keine fernere Galut mehr zu
erdulden haben werden, wie auch geschrieben steht Klagelieder 4,
22: ,Getilgt wird deine Siinde, Tochter Zion. Dann wird Er dich
nicht mehr austreiben!» Der Eintritt der Erlosung aber sei von
der Besserung abhingig, weswegen der Termin des KEndes von
Gott verborgen gehalten werde. Wenn die Juden jetzt schon iiber
1500 Jahre in der Galut schmachteten, so beweise das gar nichts;
denn von der Schopfung der Welt bis zum Auszug aus Agypten
seien 2448 Jahre vergangen?®.

Alle Worte verraten, dall fiir die Juden die Erklirung der
(Galutleiden als das Israel gewdhrte Siihnemittel «nicht Gottes
letztes Wort» ist. Denn nie verschwand die Erlosungszuversicht.
Im Gegenteil, je groBler die Leiden wurden, desto stirker wurde die
messianische Erwartung. Es wurde darum auch tief verankerte
Glaubensiiberzeugung, dafi der weltgeschichtliche Verlauf der Zu-
kunft «nicht im Zunehmen von Gliick und Frommigkeit, sondern
im Zunehmen von Leiden, Verhdngnissen und Gottfeindschaft be-
stehen» wird, bis dann wirklich die «Zeit erfiillet ist», das heil3t die
Tage des Messias hereinbrechen werden. Diese Uberzeugung fand
auch den Ausdruck in einer anonymen Deutung, wie Schoeps
schreibt: «Der Sohn Davids kommt nicht eher, bis dall die Israe-

25 Schoeps, a. a. 0., 8. 77.

12



liten an der Erlosung verzweifelt sind.» Dabei ist die Frage erhoben,
ob Bufle und Guttaten auf das Kommen des Messias Einflul haben
oder ob es allein auf Gottes Gnade beruhe. Die Meinungen waren
geteilt. R. Eliezer ben Hyrkanos setzt fiir die Erlosung die Um-
kehr voraus, withrend Jehoschua ben Chananja sie vom Menschen-
werk unabhéngig sein 1403t 26,

o. Das Galutlerden st Komplement der Erwihlung durch Golt

Schoeps sagt: « Die Zerstérung des Tempels wie die Zerstreuung
unter die Volker hat auch noch ihren Ursprung in der Erwihlung
und liegt im gottlichen Plan... und dauert, bis sich durch gott-
liches Erbarmen in zukiinftiger Zeit unser Geschick wendet27.»

In seinem Gesprich mit dem Judenchristen Kugen Rosenstock
erklart in gleicher Weise Franz Rosenzweig, dafl der Zorn Gottes
nicht erst mit dem Exil eingesetzt habe, sondern als Komplement
zur Erwihlung aus ihr folge. Immerhin bilde das Jahr 70 insofern
einen KEinschnitt, als seitdem die wiederherstellende Endzeit kon-
kret erwartet werde. «Von hier ab sind wir gezwungen, nicht mehr
nach einzelnem Abfall einzelne Versshnung zu hoffen, sondern nur
noch die eine grofle Verschnung des letzten Tages. Vorher kamen
zu einzelnen Zeiten einzelne Propheten, seitdem erwarten wir keine
Propheten mehr, sondern nur den am letzten Tag.» Warum diese
vierte Galut gegeniiber den vorhergehenden diesen endgeschicht-
lichen Charakter trégt, wird merkwiirdigerweise nicht weiter be-
griindet. Aber Rosenzweig fiahrt fort: «IEntscheidend aber bleibt
der innere Zusammenhang zwischen der jidischen Weltohnmacht
als durch die Geschehnisse erwiesener ,Geschichtstatsache® und der
Auserwihlung als der zweiten ,Geschichtstatsache’, in der Bibel
berichtet und vom jiidischen Selbstbewultsein der Jahrhunderte
glaubend bekannt 28, »

Dieses GlaubensbewuBtsein findet schon in fritheren Jahrhun-
derten sich in dhnlichen Gedankenbewegungen des Judentums.

26 Schoeps, a. a. 0., S. 45f.
27 Schoeps, a. a. O., S. 39.
28 Schoeps, a. a. O., S. 126.

13



Es fand seine ausgeprigte Gestalt in entscheidenden Erérterungen
des Kuzari, der um 1140 von dem Dichter und Denker Jehuda
Halevi (1080—1145) geschrieben wurde. Den historischen Hinter-
grund bildet die legenddre Erzdhlung von der Bekehrung des
Konigs von Kuzar und seines Volkes der Chasaren. Schoeps hebt
hervor, dal der Kernpunkt des Gespriches zwischen dem Konig
und dem jiidischen Gelehrten «die spezifische Begriindung der ji-
dischen Geschichtswahrheit in dem tibernatiirlichen Charakter des
Auserwihltseins» des jiidischen Volkes bilde, deren hohe historische
Funktion fiir das Galutschicksal auller Zweifel stehe?°.

So striubt sich der konigliche Gegner als Nichtjude, die Bevor-
zugung Israels durch seine Erwihlung vor der gesamten Mensch-
heit hinzunehmen. Die Vorsehung erstrecke sich doch auf alle
Menschen. Vor allen Dingen kénne er es darum nicht anerkennen,
«weil doch gerade die Juden das gedriickteste und am wenigsten
geachtetste Volk der Welt seien». Darauf rollt Halevi das Galut-
problem auf und bringt auf diese Weise das GlaubensbewuBtsein
des jiidischen Volkes jener Tage zum Ausdruck. Seine Antwort an
den Konig lautet ungefihr so: Einmal kénnen weltliches Elend
und Schande Glanz und Ruhm vor Gott bedeuten, eben «Wohltat»
sein. Wenn ferner die Juden aus der erzwungenen Unterdriickung
eine freiwillige machten und mit Demut ertriigen, «ja, ertragen
wir Verbannung und Druck im Namen Gottes, wie es uns gebiihrt,
dann wiren wir die Zierde des Zeitalters, das wir mit dem Messias
erwarten, und wiirden das Kommen der zukiinftigen Errettung
beschleunigen». Der gegenwiirtige Zustand Israels aber gleiche
einem «Korper ohne Kopf und Herz». Er denkt dabei an Hes. 37.
Das Herz stellt dabei den Tempel dar und der Kopf die Priester
und Propheten. « Der uns aber in diesem Zustand in der Zerstreuung
und Verbannung aufrecht erhilt, ist der lebendige Gott.» Der
Koénig von Kuzar stimmt dem zu, denn sonst konne er sich nicht
erkliren, dafl ein Volk diese Verbannung ertragen konne, ohne
in einem anderen Volk aufzugehen. Darauf wird von Jehuda Ha-
levi weiter erklirt, dal die Bemerkung, «ein Korper ohne Kopf
und Herz» zu sein, keineswegs das Zugestindnis bedeute, «dal3

29 Schoeps, a. a. O., S. 68.

14



wir eine tote Sache seien. Im Gegenteil, wir stehen noch in Ver-
bindung mit jenem gottlichen Geist durch die Gesetze, die er als
einen Bund zwischen uns und ihm eingesetzt hat». Dabei weist er
hin auf Beschneidung und Sabbat. «Also nicht einem Toten sind
wir zu vergleichen, sondern einem Kranken, an dessen Heilung
alle Arzte verzweifeln, wihrend er selbst von einem Wunder, von
einem aullergewOhnlichen Ereignis Heilung erhofft, wie es heil3t:
Konnen diese Gebeine wohl aufleben?» So sei «Israel unter den
Voélkern wie das Herz unter den Gliedern das krinkste von allen
und zugleich das gesiindeste. Das krénkste, weil es allen Anfillen
und Stiirmen der Weltgeschichte ausgesetzt ist, und das gesiindeste,
weil es kraft der Erwahlung auf Weltzeit schlagen wird.» So ist das
iiber die Juden hereinbrechende Straf- und Leidensverhdngnis ein
Anzeichen groBer Gnade. Wir sehen, wie Jehuda Halevi die Er-
niedrigung des jiidischen Volkes aus dem gottlichen Weltplan und
vor allen Dingen aus seiner Auserwahlung durch Gott zu begreifen
sucht30.

6. Das Galutleiden st in der Schrift vorgezeichnet als ivm gottlichen
Heilsplan verordnet (Jes. 53)

Die Gewillheit, dal das Galutleiden im gé&ttlichen Heilsplane
vorgezeichnet ist, schopft Israel aus der Schrift, insbesondere aus
Jesaja 53. Selbstverstdndlich wird die christliche Deutung dieser
Schriftstelle auf Jesus abgelehnt, dafl in ihm die Weissagung vom
leidenden Gottesknecht durch sein Leiden und Sterben in Erfiillung
gegangen sei. Die Rabbinen beziehen sie auf das ganze Volk Israel,
dessen historisches Leidensschicksal hier vorgezeichnet sei. Es sei
daher weder von Jesus noch iiberhaupt vom Messias an dieser Stelle
die Rede, so argumentiert auch Schoeps. Denn mit der christlichen
Deutung hitte das jiidische Volk seinem BewuBtsein nach «den
eigentlichen Sinn und Gehalt der monotheistischen Offenbarungs-
religion preisgegeben». Die Vorstellung, daB Gott Mensch wird,
freiwillig ein eigenes Leidensschicksal hat und vor der Schlechtig-
keit der Welt unterliegt, sei jlidisch eine Unmdoglichkeit. Dadurch

30 Schoeps, a. a. O., S. 69ff.

15



leide die Souverinitdt und schlechthin die Jenseitigkeit Gottes
Schaden und dadurch werde die Welt zerstort. Aus dem Pathos
dieser Glaubenshaltung heraus zerril der sadduziische Hoheprie-
ster im Entsetzen vor der Behauptung einer Menschwerdung des
ewigen Gottes seine Kleider. ...Und aus dem gleichen Glaubens-
pathos heraus heillt es in dem freilich spidteren homiletischen Mi-
drasch: «Menschenmund ist es nicht erlaubt, zu sagen: der Heilige,
gepriesen sei er, habe einen Sohn. Wenn Gott es vor Schmerz schon
nicht mit ansehen konnte, dafl Abraham seinen Sohn schlachtete —
hitte er seinen eigenen Sohn wohl toten lassen, ohne die ganze
Welt zu zerstoren?» (Agada Berischit ¢ 31)31.

Schoeps fithrt zur Deutung von Jes. 53 auf das Volk Israel auch
noch einen spéteren Midrasch an. Aber es ist zu fragen, wie denn
tatsidchlich das spétere palistinensische Judentum die Gottes-
knechtsaussagen, insbesondere Jes. 53, verstanden hat. Hier ist
nach Professor Jeremias, Gottingen, zwischen dem hellenistischen
und dem paldstinensischen Judentum streng zu unterscheiden. Fiir
das hellenistische Judentum bis 120 nach Christus ist die Septua-
ginta die Heilige Schrift. Mit ihren abweichenden Lesungen hat das
hellenistische Judentum auch abweichende exegetische Traditionen
herausgebildet. Zu Jes. 42, 1 hat die Septuaginta das Wort «Jakob»
hinzugefiigt. Daraus ergab sich eine Gabelung des Verstdndnisses
der Gottesknechtsstellen im palidstinensischen und hellenistischen
Judentum. Dieses kam auf die Deutung des leidenden Gottesknech-
tes auf Israel, wihrend das paldstinensische Judentum an der Deu-
tung auf den Messias festhielt. So ist in ihm im ersten Jahrtausend
die kollektivistische Deutung auf das ganze Volk nicht zu belegen.
Sie begegnet uns erstmalig erst bei Raschi. Vom hellenistischen
Judentum aber sagt bereits Origenes, dall nach Jes. 53 der lei-
dende Gottesknecht «als Person gefalites Volky» auf das gesamte
jidische Volk gedeutet werde. Die gleiche Deutung finden wir auch
in der Weisheit Salomo. Jeremias hebt auch hervor, daf die Anferti-
gung neuer Ubersetzungen des Alten Testaments ins Griechische
im 2. Jahrhundert auch darin ihren entscheidenden Grund habe,
weil die Septuaginta den Christen fiir ihren christologischen Schrift-

31 Schoeps, a. a. O., S. 31f., 33f.

16



beweis, zum Beispiel in der Deutung von Jes. 7, 14 zuviel Handhabe
geboten habe. SchlieBlich werde die ganze Geschichte der jidi-
schen Auslegung von Jes. 53 vom Gegensatz gegen das Christentum
charakterisiert. Man habe nach Moglichkeit Jes. 53 {iberhaupt nicht
benutzt, und die messianische Deutung dieser Stelle sei schlieBlich
ganz ausgemerzt worden. Die Spirlichkeit der Bezugnahme auf
Jes. 53 sei daher nicht darauf zuriickzufithren, dafl man die Vor-
stellung vom leidenden Gottesknecht nicht gekannt habe, son-
dern weil man sie in einer bewult antichristlichen Haltung ver-
mieden habe?32.

Heute ist es fiir das liberale und neureligiose Judentum Lieb-
lingsidee geworden, Jes. 53 auf das jiidische Volk zu deuten. Auch
hier verrat die Deutung stark antichristliche apologetische Ten-
denz. Dennoch bricht die messianische Deutung von Jes. 53 immer
wieder durch. So heilit es bei Nathan Birnbaum, daB einmal ein
«Ende der Tage» kommen miisse, das den Menschen ein neues Herz
verleihen werde. Und dann schreibt er: « s kann auch nicht anders
sein, ein Mensch wird es sein miissen, ein Mensch, der den Men-
schen das Heil bringt, ein Gipfelmensch, dem Gott die einzige
ewige Aufgabe der Weltgeschichte iibertrigt, die mit nie tiberbo-
tener seelischer Macht die Seelen von Millionen Menschen und aller
ihrer nachgeborenen Geschlechter bezwingt, jede in ihrer Sonder-
heit erlost und aus allen den Bund der erlésten Menschheit schafft.
Und es kann nicht anders sein: Dieses Werk des Einen, den der
Einzige schicken wird, mul} in Beziehung zu all den Jahrtausenden
des Menschheitskampfes mit der Sitinde stehen.» Man empfindet
stark, wie der Schriftsteller im Hintergrund Jes. 53 sieht. Er weil}
sich darum auch von den «Heidenjuden» getrennt, die «diese wun-
derbare Messiaslehre miBhandeln, wenn sie anstelle des von Gott
gesandten personlichen Messias. .. die blutlose Fiktion der ganzen
judischen Gemeinschaft als Messias setzen; wenn ihnen aus der
ersehnten sicheren Ewigkeitslehre und einer Israels Erhebung ver-
kniipften Messiastat der Erlosung eine Art liberal atheistisches
Kulturprogramm wurde». Er beklagt dann, dafl dem Bewultsein

32 Notizen nach einem Vortrag von Professor Jeremias auf der «Theolo-
gischen Woche» in Bethel 1950.

17



und Gefiihl Israels «die Verkniipfung des Messiasglaubens mit den
ibrigen Glaubensgehalten des Judentums nicht mehr gegenwirtig
ist, und zwar sowohl seine Beziehung zu der Lehre von der Aus-
erwahlung als, im Zusammenhang damit, diejenige zur Lehre von
Lohn und Strafe. Sie iiberblickt nicht mehr die ganze mit herrlicher
Deutlichkeit vorgezeichnete Bahn Israels: Von und mit dem Gesetz
durch Heiligkeit zum Messias. »

So sieht er Israel auserkoren, «den Weg der Messiasreife zu
bereiten», und glaubt einen Weg zu sehen, eine heille, fruchtbare
Messiassehnsucht zu wecken, in der freudigen Gewillheit, sich den
Messias selber verdienen zu kénnen. Er endet damit in zionistischen
Bahnen, im «Bunde der Aufsteigenden» (Olim)?33,

Immerhin ist die Stimme Birnbaums ein Beleg dafiir, dal die
Deutung der Gottesknechtsstelle auf Israel als Gesamtheit und
damit die Deutung von Jes. 53 als Schriftbeleg fiir das Galutleiden
auch heute noch sich kreuzt mit altjidischer messianischer Deu-
tung von Jes. 53.

7. Die Heilsgewifheit iber die Fortdauer der Auserwihlung zum Got-
tesbund, trotz aller Galutleiden, liegt begriindet vm Geselz als seiner
« Konstitutionsakte» und hat thre Biirgschaft in der Abrahamskindschaft

Wenn wir feststellten, da die Deutung von Jesaja 53 im Ju-
dentum als Weissagung nicht eindeutig auf das Galutleiden Israels
bezogen wird, und wenn wir ebenso feststellten, dafl3 die Vielheit
der Substitutionen fiir das Versshnungsopfer eine gewisse Un-
sicherheit in der Wertung der Galut als Vers6hnungsmittel verrit,
entsteht die Frage, ob die Verbindung von Galutleiden und Er-
wihlungsbewuBtsein zureichend ist. Was antwortet Israel auf die
Frage der Christen, ob nicht doch die Zerstérung des Tempels
und damit die Unterbrechung des Verséhnungsopfers ein Zeichen
dafiir sei, dall der Gottesbund mit Israel aufgehoben ist, gleich
aus welchen Griinden das auch geschehen sein moge? Schoeps
antwortet darauf: «Fir die Juden gibt es kein anderes Heil als

3 Nathan Birnbaum, Gottes Volk, Lowitt-Verlag, Wien und Berlin 1921,
S. 304f.

18



im Gesetz der Berith, des Bundes, den Gott mit den Vitern ge-
schlossen hat, und der nicht mehr rickgingig gemacht oder zu-
nichte gemacht werden kann, wenn Gott der Gott der Wahrheit
ist, was selbst Paulus wider seine Theorie gestehen mull (Rém. 11,
29: ,Gottes Gaben und Berufungen kénnen ihn nicht gereuen’).
Darum konnte dieser Bund weder durch die Erscheinung Christi
noch durch die Zerstorung des Tempels aufgehoben werden; denn
er ist ja ein Weltzeitbund, wie Gott selber am Sinai erklidrt (5. Mos.
29, 13£.).»

Das Zeichen dieses Bundes sei aber das Gesetz, das Paulus vollig
milverstandlich als Mittel, vor Gott Gerechtigkeit zu erlangen, dar-
stelle, «dies alles, weil Paulus nach seinem Erlebnis von Damaskus
nicht mehr verstehen konnte — christlich gesehen freilich mit
gottlicher Notwendigkeit —, was er als Lehrhausschiiler vordem
sicherlich gewullt hat, daf das Gesetz der Thora nicht dazu ge-
geben ist, um die Juden vor ihrem Vater im Himmel gerecht und
angenehm zu machen, sondern deshalb gegeben ist, weil es den
heiligen Willen eben dieses Vaters kundtut. Nur in dem Sinne des
gottlichen Willensvollzuges und niemals in dem irgend einer — wie

immer gearteten — Verdienstethik sind die Lobpreisungen des
Gesetzes zu verstehen. . ..Denn das Gesetz des Bundes soll ja nicht
mit Gott versohnen — Gott selber ist der Versohner —, sondern

mit Gott verbinden, indem es Israel heiligt; denn Gott steht kraft
seines freien Willens seiner Offenbarung und Verheifung mit Israel
im Bunde?34». 7
Schoeps sucht auch seine Beurteilung des Gesetzes durch andere
Stimmen zu erhiirten. So legt er Rosenzweigs Ansicht vom Gesetz
in folgender Weise aus: «Denn das Gesetz der Juden ist ja keine
Briicke zu Gott — unverstehbar schlechthin, wenn man es vom
christlichen Mittlerbegriff aus verstehen will —, sondern es ist
ein Institut der Heiligkeit, das weder mit Gerechtigkeit noch mit
Verdienstvorstellungen etwas zu tun hat, vielmehr den, der es be-
folgt, im Tun geheiligt (nicht heilig) werden lift. Das Sein am
Ziel ist die reinste Erfiillung des Gesetzes, seine Befolgung durch
die Juden vermittelt diesen eine Vorahnung der zukiinftigen Welt

34 Schoeps, a. a. O., S. 47 ff.

19



und schirft gleichzeitig ihr Auge fiir die Gefahr falscher Vermitt-
lungen und Uberbriickungen innerhalb der Geschichtszeit?35.»

Er hebt weiter hervor, dafl die Rabbinen in bewuliter Absicht
den «Zaun um die Thora» zogen, indem sie das Gesetz um und
um wandten. « Denn die Thora ausschliefllich und allein gibt dem
Juden das Heil und seine Bewihrung fir diese Welt und die Ver-
heifung fiir die zukiinftige Welt. ...Diese Schitzung der Thora
ist die jiidische Antwort an Paulus gewesen. Die Thora ist darum
der einzige Weg zu Gott.» Darum 146t er auch noch den Midrasch
Tehillim 17,7 sprechen, wo Gott dem Sinne nach selber sagt:
«Meine Thora ist in eurer Hand, eure Erlésung in meiner Hand.
Bewahrt ihr meine Thora. Ich fithre eure Erlosung herbei®s.»

Die Auseinandersetzung mit der Auffassung der Kirche vom
Gesetz verfiihrt tatsichlich die Juden zu einer Glorifizierung und
Verabsolutierung des Gesetzes schlechthin: «Das mosaische Gesetz
ist tiber jeden Mangel erhaben und aller moglichen Vollkommen-
heit teilhaftig», so schreibt Albo (gestorben 1644) in seinem Iqgarim
und begriindet die Allgenugsamkeit und Unabénderlichkeit des
Gesetzes als Folgesatz der Gffenbarung durch Gott®”. Ebenso war
es fiir den Begriinder der judischen mittelalterlichen Religions-
philosophie, Gaon Sa’ aija (882—942), im Blick auf christliche Ge-
dankenbewegungen ein abwegiger Gedanke, dall das Gesetz ab-
rogierbar sei. Er schreibt dazu: «Die Kinder Israels haben eine
allgemeine Tradition tiberliefert, dafl die Propheten ihnen von dem
Gesetz der Thora gesagt haben, sie wiirde nicht aufgehoben. Darauf
habe ich die Schrift deutlich verstanden und darin als Beweis-
grund gefunden: 1. dall bei vielen Gesetzen geschrieben steht
,ewiger Bund® und .fiir eure nachfolgenden Geschlechter®, 2. dal}
die Thora selber sagt: ,Das Gesetz hat uns gegeben Moses, einen
Krbbesitz fir die Sohne Jakobs® (5. Mose 33,4) usw.» Daran
schlieB3t er weitere Ausfithrungen, in denen er gegen die christliche
Auslegung bestimmter Schriftstellen streitet. Dabei schreibt er in
Auslegung von Jer. 31, 30 ff.: «Seht doch, was darnach folgt. Denn
er hat ja deutlich ausgesprochen, dal3 der neue Bund die Thora

35 Schoeps, a. a. O., 5. 131f.
3¢ Schoeps, a. a. O., S. 58.
37 Schoeps, a. a. O., S. 62.

20



selbst ist, wie es heil3t: ,Ich werde meine Thora in euer Inneres
senken und auf ihr Herz schreiben.” — Und der Unterschied vom
ersten Biindnis besteht nur in dem Punkt, dall es in diesem Zeit-
alter nicht mehr gebrochen werde, wie es mit dem Viterbund
beim Auszug aus Agypten geschehen ist.» Unter den Einwinden
und Zweifeln, die er noch erortert, ist die Besprechung des 11.
Zweifels interessant, den Schoeps anfiihrt. Hr fragt, wie denn das
gottliche Gesetz gut und wahr sein kénne, wenn das bekennende
Volk so gedemiitigt und verichtlich sei. Die Antwort darauf: «Der
Allméchtige hat die Volker erhdht, und sie glauben doch nicht an
ihn, so dal das Argument zuschanden wird. Und die Israeliten
hat er erniedrigt, und sie verleugnen doch nicht das Gesetz, so
daB die Wahrheit offenbar auf ihrer Seite ist... Dieses denen zur
Antwort, welche sagen, dall die Juden vom Gesetz Wohlstand und
Vorteil haben wollen und die Heiden es darum nicht halten. weil
sie bereits Wohlstand haben?38.»

AbschlieBend faBt einmal Schoeps den Sinn des Gesetzes so
zusammen, dall man in ihm die «Konstitutionsakte des Bundes»
besitze, und es erwirke dem Menschen, der es hilt, als Erweis der
Erwahlungsgnade, Gottes Heiligung39.

Demgegentiber meint er, dall die christlichen Einwdnde da-
gegen ein erschreckendes Unwissen von dem, was «Bund» und
was «Gesetz» ist, verraten. «Der Bund 1st einem Menschenstamm
aus freier Erwihlungsgnade Gottes widerfahren, der von nun ab,
nicht kraft seiner Leiblichkeit, sondern kraft gottlichen Willens,
ein unmittelbarer Konigsbereich (mamlakha) geworden ist, aus-
gesondert (qadosch) aus allen Volkern®0.» « Das Gesetz ist gegeben,
um dem einzelnen Individuum des Bundesvolkes das Joch des
Himmelreiches auf die Schultern zu legen, ithm die Herrschaft
Gottes vor Augen zu filhren alle Tage seines Lebens. .. Seit aber
Paulus Bund und Gesetz wider ihre Wirklichkeit verstand, also
milverstand, ist es christliche Meinung geworden, dall es fiir den
Menschen unerfiillbar sei. — Das ist judisch selbstverstandlich,
nimlich der Erweis seiner Gottlichkeit fiir den Menschen. — Und

38 Schoeps, a. a. O., S. 67f.
39 Schoeps, a. a. O., S. 150.
40 Vgl. Martin Buber, «Kénigtum Gottes», Berlin 1936, S. 125.

21



daf3 es darum auch den Juden nicht mehr mit Gott verbinden
konne — das ist die zentrale Verkennung. Denn der Bund steht
vor dem Gesetz, und schon die Intention des Juden auf die Erfiil-
lung #st Verbindung*!.»

Cohen erkliart daher das Gesetz kurz «als die notwendige Form
fiir den Vollzug der Korrelation zwischen Gott und Mensch.»

Erwahnt sei aber, dal orthodoxe Urteile iiber das Gesetz dahin
gehen, dal es selbstverstindlich erfiillbar sei; denn Gott gebe doch
kein Gesetz, das die Kriafte des Menschen iibersteige 42.

In der Auseinandersetzung mit dem Verschnungsopfer Christi
hei3t es einmal bei Schoeps: «Ganz anders ist das alles im Judentum,
das deshalb nicht durch eine sithnende Opfertat erlost zu werden
braucht, weil es bereits von Gott erwihlt worden ist, seit der
Annahme und Zurechnung des Opferwillens Abrahams im Bunde
steht, so dal} selbst der abtriinnig gewordene Jude — in der Te-
schuba — nur in die Kreatursituation Abrahams zuriickzukehren
braucht. Denn mit Isaak sind alle Juden als Same Abrahams
(des Vaters einer gro3en Menge) Kinder der Verheilung geworden,
deren Inhalt die stete Riickkehrmoglichkeit ist — in Abrahams
Schof3. Die Riickkehr zur Bestimmung der ersten Geburt verlangt
nicht, wie beim Christen, das Umgebrochenwerden zur zweiten
Geburt, der Neugeburt im Geist. Dem Volke Israel ist der Glau-
bensumweg erspart worden. Und dieses alles nur, weil Abraham
Gott gehorsam gewesen ist. Die Erwdhlung des Abrahamssamens
hat alle Wege schon ans Ziel gebracht, indem der, der als Israelit
geboren wurde, seiner Psychologie nach schon im Bunde ist. So
ist der Same Abrahams zera qodesch, heiliger Same (Esra 9, 2)
geworden. .. (Dies ist der) seinshafte Befund, den die Rede von
der Auserwiihlung letzthin meint43.»

Es ist merkwiirdig, wie das jidische Denken um Abraham
kreist, der, wie wir sehen, fast eine Mittlerstellung zugesprochen
erhilt, indem seinem «Opferwillen» solche Folgen fiir den «Sa-
men Abrahams» zuerkannt werden. Auch Rosenzweig antwortet

41 Schoeps, a. a. 0., S. 152.

42 S0 noch Studienrat Dr. Nothmann, Nirnberg-Fiirth, in dem Rund-
gesprich der Tagung «Kirche und Judentum» in Kassel 1950.

43 Schoeps, a. a. O., S. 150.

22



in seinem Gesprich mit Eugen Rosenstock auf dessen Hinweis,
dal3 Israel der Gefahr erliege, die Opfer Abrahams und Agamem-
nons in Parallele zu stellen, anstatt das Abrahamsopfer richtig
mit der Opfertat Christi zu vergleichen: «Sie haben Abraham und
Agamemnon verwechselt; der freilich opferte, was er hatte, um
eines anderen willen, was er wollte, oder meinetwegen, was zu
wollen seine Pflicht war; ja er opferte nicht einmal selber, er gab
nur her und stand mit verhiilltem Haupte dabei. Abraham aber
opferte nicht etwas, nicht ein Kind, sondern den ,einzigen‘ Sohn,
und was mehr ist, den Sohn der Verheillung, und dem Gotte dieser
VerheiBlung (die traditionelle jiidische Kommentierung liest dieses
Paradoxon sogar in den Text hinein), deren Inhalt nach menschli-
chen Begriffen unmoglich wird durch dieses Opfer. Nicht umsonst
gehort diese Perikope unseren hochsten Feiertagen und das proto-
typische Opfer nicht der eigenen Individualitit (Golgatha), son-
dern der volkischen Existenz ,des Sohnes® und aller zukiinftigen
Séhne. Denn wir berufen uns vor Gott auf dieses Opfer oder viel-
mehr auf diese Opferbereitschaft, und zwar die des Vaters, nicht
die in der Erzédhlung doch sehr betonte des Sohnes. Der Sohn wird
wiedergegeben: Er ist nun nur noch der Sohn der Verheillung.
Nichts aber geschieht. Kein Ilion fallt, nur die Verheilung bleibt
bestehen; um keines Ilion willen wére der Vater bereit gewesen,
sondern ,grundlos’. Agamemnon opferte etwas, ,was er hat‘; Abra-
ham alles, was er — sein konnte, Christus alles, was er ist. .. Dem
;naiv’ in Anspruch genommenen unverduBlerlichen Recht an Gott
entspricht, was Sie vergessen, das ebenso naiv‘’ aufgenommene
Joch der unveridulerlichen Leiden, von denen wir — naiv? —
wissen, dal} sie uns aufgelegt sind. . . Isaaks Opfer bekommt gerade
durch seine von der Tradition stark betonte Unnachahmlichkeit
seine fiir uns ewige Bedeutung. Kein Jude darf auf seinen Sohn,
den Sohn der VerheiBung, verzichten. Abrahams Verzicht geschah
eben .fiir' alle kommenden Generationen, damit hinfort keiner
mehr ihm nachtun miisse, so wie der Kreuzestod fiir alle folgenden
Christen geschah, damit sie leben konnen.»

Schoeps erklirt Rosenzweig recht, wenn er sagt: «So wird in
dem fiir Israel prototypischen Abrahamsopfer, das konkret-leiblich
die Sonderstellung der Juden vor Gott und Menschen begriindet,

23



ganz traditionsgemill der Ursprung der Erwihlung und Verhei-
Bung gesehen, die laut gnadiger Zusage des KEwigen physisch ver-
kniipft bleibt an dem Samen Abrahams. Und nicht wie durch das
Christusopfer des Kreuzesbundes wird den Heiden durch den
Glauben ein Weg gedffnet, sondern seit Gottes gnidigem Gefallen
am Opferwillen Abrahams ist Israel als Gottessohn ja immer schon
(durch das Gesetz) in realer Verbindung mit Gott oder hat viel-
mehr — als Erbbesitz — die latente Moglichkeit zu ihr...» So
hei3t es dann bei ihm abschliefend: « Der Blutzusammenhang wird
also nicht um seiner selbst willen sakralisiert, sondern er wird um
der Verheiffung willen mit wachem Bewultsein aufrechterhalten,
damit das judisch geborene Individuum die physische Berufung
in die Sphire der metaphysischen Verwurzelung (Joch des Him-
melreiches) erleben kann — um des messianischen Heils willen . . .44 »

8. Galutleiden st Wissen um die vorbehaltene Erlosung

In dem Religionsgesprich zwischen Karl Ludwig Schmidt und
Martin Buber sagt Buber: «Wir wissen um Israel anders. Wir wissen
(hier kann ich nicht einmal mehr ,sehen‘ sagen, denn wir wissen es
ja von innen her und auch nicht mit dem ,Auge des Geistes’,
sondern lebensméfig), dall wir, die wir gegen Gott tausendfach
gesiindigt haben, tausendfach von Gott abgefallen sind, die wir
diese Jahrtausende hindurch diese Schickung Gottes iiber uns er-
fahren haben — dies Strafe zu nennen zu leicht ist, es ist etwas
GroBeres als Strafe —, wir wissen, dall wir doch nicht verworfen
sind. Wir wissen, dafl das ein Geschehen nicht in der Bedingtheit
der Welt, sondern in der Wirklichkeit des Raumes zwischen Gott
und uns ist. Und wir wissen, dall wir eben darum in dieser Wirk-
lichkeit von Gott nicht verworfen sind, dall uns in dieser Zucht
und Ziichtigung Gottes Hand hélt und nicht loslat, in dieses
Feuer hineinstellt und doch nicht fallen 1aBt... Wenn wir die
Scheidung zwischen Juden und Christen, zwischen Israel und
Kirche auf eine Formel bringen wollen, kénnen wir sagen: Die

44 Schoeps, a. a. O., S. 129—131.

24



Kirche steht auf dem Glauben an das Gekommensein Christi als
an die der Menschheit durch Gott zuteil gewordene Erlosung. Wir,
Israel, vermdgen das nicht zu glauben. Die Kirche sieht unsere
Aussage entweder als ein Nicht-glauben-Wollen an, als eine Ver-
stocktheit in einem sehr bedenklichen Sinne, oder als einen Wahn,
als eine fundamentale Eingeschrinktheit des Erkennen-Koénnens
der Wirklichkeit gegeniiber, als die Verblendung Israels, die es
hindert, das Licht zu schauen. Wir, Israel, wissen um unser Nicht-
annehmen-Konnen jener Botschaft in anderer Weise. Wir verste-
hen die Christologie des Christentums durchaus als wesentliche
Begebenheit zwischen oben und unten. Wir sehen das Christentum
als etwas, dessen Kommen iber die Volkerwelt wir in seinem
Geheimnis zu durchdringen nicht imstande sind. Wir wissen aber
auch, wie wir wissen, dall Luft ist, die wir in unsere Lungen ein-
atmen, dafl Raum ist, in dem wir uns bewegen, tiefer, echter wissen
wir, dafl die Weltgeschichte nicht bis auf ihren Grund aufgebro-
chen, dafl die Welt noch nicht erlost ist. Wir spiiren die Unerlost-
heit der Welt. Eben dieses unser Spiiren kann oder muf3 die Kirche
als das Bewultsein unserer Unerldstheit verstehen. Wir wissen es
anders.

Erlosung der Welt ist uns unverbriichlich eins mit der Vollen-
dung der Schopfung, mit der Aufrichtung der durch nichts mehr
behinderten, keinen Widerspruch mehr erleidenden, in all der Viel-
faltigkeit der Welt verwirklichten Einheit, eins mit dem erfiillten
Konigtum Gottes. Ein Vorwegnehmen der vollzogenen Welterlo-
sung zu irgend einem Teil, etwa ein Schon-erlost-Sein der Seele,
vermogen wir nicht zu fassen, wiewohl sich auch uns in unserer
sterblichen Stunde Erlosen und Erlostwerden kundtut. Eine Zisur
nehmen wir in der Geschichte nicht wahr. Wir kennen in ihr
keine Mitte, sondern nur ein Ziel, das Ziel der Wege Gottes, der
nicht innehilt auf seinem Wege?.»

Dieses Wissen um die vorbehaltene Krlosung hat auch den
Schrei nach dem Kommen des Messias ausgelost, der das Ende
aller Galutleiden bringt. Es sei darum noch eine ergreifende Stimme
aus dem Ostjudentum dafiir angefiihrt:

45 Schoeps, a. a. 0., S. 1391f.

25



Horst du, eine Stimme schreit
von den stillen Sternen:
Wein’ nicht, ’s ist Messiaszeit,
bald wird HaB aufhoren.

Das ruft Gott zu dir herab.
Horch! Die Himmel summen:
Wein’ nicht, wisch die Tridnen ab,
bald wir Er ja kommen.

Fiihren wird Er bald ins Land
dich auf Adlers Flugeln,

wie einst deiner Mutter Hand
dich gelegt ins Wiegel.

Wein’ nicht, klag’ nicht, liebes Kind,
wenn die Volker streiten,
die letzte Triane flieBt dir jetzt,

’s sind Messiaszeiten.
Fortsetzung folgt

DER ALTJIDDISCHE MIDRASCH WOJOSCHAH

Von Hans NIEDERMEIER

Die altjiddische Literatur, zu der auch der Midrasch Wajoschah
zahlt, hat ihre Wurzeln in religiosem Boden. Die Biicher des Alten
Testaments waren zunéichst Gegenstand des ganzen Denkens und
Fiihlens der Juden. Es war daher natiirlich, daB sie in einer Zeit,
wo sie eine neue Sprache wie das Jiddische schrieben, zunichst auf
ihre heiligen Schriften zurtickgriffen.

Jiddisch ist eine Sprache, die die Juden des Mittelalters von
ihrem deutschen Wirtsvolk tibernommen und unter der Kinwir-
kung der verdinderten Lebensumstinde nach der Ubersiedlung

26



	Wie erklärt Israel seine leidvolle Führung

