
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 21 (1965)

Artikel: Wie erklärt Israel seine leidvolle Führung

Autor: Jasper, Gerhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961094

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961094
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


JUDAICA
BEITRÄGE ZUM VERSTÄNDNIS DES JÜDISCHEN SCHICKSALS

IN VERGANGENHEIT UND GEGENWART

WIE ERKLÄRT ISRAEL SEINE LEIDVOLLE
FÜHRUNG

Von Gebhard Jasper, Bethel

Einleitung

«Wir schwinden in der Welt wie Heuschrecken, unser Leben ist
wie ein Rauch», so klagt der Schriftsteller der Esraapokalypse IV,
Esra. Der Mitherausgeber der süddeutschen Kulturzeitschrift «Die
Gegenwart», Bernhard Guttmann, knüpft in seinem Buch «Das
Ende der Zeiten1» an dieses Wort Esras an und fragt, wie es sich
mit der Gerechtigkeit Gottes vertrage, daß dieses Volk, das
ausersehen war, die Offenbarung Gottes zu pflegen, zerstampft werde.
Für ihn entstammt daher die Esra-Apokalypse «der Verzweiflung
über das Dasein», und sein Schriftsteller ist «der in seiner Seele

gebeugte jüdische Geistesmensch, der im Entsetzen vor der
Wirklichkeit nachts auf dem Lager vor Gott, dem einzigen Freund, sein
Leiden ausstöhnt2». Er fügt noch hinzu, da seit Abrahams Zeiten
Anfechtung und Bedrückung den Weg des jüdischen Volkes
begleiten und seitdem die Zerstreuung endgültig sein Los geworden
sei, hätten sie «zu zittern, ob man sie in anderen Ländern dulden,
mißhandeln und wieder verjagen werde3».

1 Zähringer-Verlag, Freiburg i. Br. 1948, S. 11.
2 Guttmann, a. a. O., S. 16.
3 Guttmann, a. a. O., S. 19f.

1



Wenn aber Hiob von Gott die Aufklärung seines Leidens
stürmisch fordere, so verweigere Gott, der sich im Wettersturm
vernehmen lasse, jede Erklärung. Seine Worte forderten «vor dem
obersten Willen nicht unseren Beifall, sondern unsere Unterwerfung.

Das ist die nochmalige Vertreibung aus dem Paradiese.
Der Mensch wandelt auf Erden nicht wie ein Kind des Hauses,

nur als Geduldeter, der mit Ansprüchen nicht kommen darf —
das ewige Schicksal Israels4». Darum trete auch den Rabbinen in
der Auflehnung Hiobs etwas Unheimliches entgegen; denn ein
Mensch, der zwischen sich und Gott nach einem unparteiischen
Schiedsrichter begehre, vor dem der Allmächtige sich zu verantworten

hätte, zeige wenig Geduld und Ergebung, die das Leben
des Juden bestimmen sollen. Hiob in seinem Grimm sei gewaltig
wie der Titane Prometheus. Den schmalen Raum des Judaismus

sprenge er fast, meint Guttmann5.
Schoeps' Buch «Jüdisch-christliches Religionsgespräch in 19.

Jahrhundert6» stellt auch eine Fundgrube für die Erkenntnis dar,
wie das jüdische Volk sich immer wieder mit seiner leidvollen
Führung auseinandersetzen mußte. Darum geht auch Schoeps von
der Tatsache aus, daß seit dem 5. Jahrhundert «bis heute — und
wohl bis zu der Zeiten Ende — die beständige jüdische Position
der geschichtlichen Ohnmacht, das heißt innerhalb der
Weltgeschichte ohne Macht zu sein, entschieden und offenkundig geworden»

sei7. Darum führt er auch aus dem Religionsgespräch
zwischen Martin Buber und Karl Ludwig Schmidt, das seinerzeit
ausführlich in den Theologischen Blättern 1933 zum Abdruck kam,
das Wort von Buber an: «Im Talmud (Jebamot 47a) wird gelehrt:
Der Proselyt, der in diesem Zeitalter kommt, um ins Judentum
aufgenommen zu werden, zu dem spricht man: Was hast Du bei

uns gesehen, daß Du dazu übertreten willst? Weißt Du nicht, daß

die von Israel in dieser Zeit gepeinigt, gestoßen, hingeschleudert,

4 Guttmann, a. a. O., S. 99.
5 Guttmann, a. a. O., S. 100.
6 Atharva-Verlag, 1950. Vgl. auch sein Buch: «Aus frühchristlicher Zeit.

Religionsgeschichtliche Untersuchungen. » Verlag J. C. B. Mohr (Paul
Siebeck), Tübingen.

7 Schoeps, a. a. O., S. 18.

2



umgetrieben werden, daß die Leiden über sie gekommen sind?
Wenn er dann spricht: Ich weiß und ich bin nicht würdig, dann
nimmt man ihn sogleich auf.» Buber selber fügt diesen Sätzen die

Bemerkung hinzu: «Es möchte scheinen, das sei jüdischer Hochmut.

Es ist keiner. Es ist nichts anderes als die Kundgebung, deren

man sich nicht entschlagen kann. Die Not ist eine wirkliche Not,
und die Schande ist eine wirkliche Schande. Aber es ist ein Gottes-
sinn darin, daß Gott uns, wie Er verheißen hat (Jes. 54, 10), aus
Seiner Hand nicht hat fallen lassen8.»

In Anknüpfung an das Pauluswort «als die Sterbenden, und
siehe, wir leben» (2. Kor. 6, 9), meint Guttmann, daß ein solches

wie aus den Katakomben herauftönendes Wort weder ein Grieche
noch ein Römer sprechen konnte, sondern nur ein Jude. Demi
ein Sterbender im Leben sei der Jude geblieben9.

Tatsächlich stehen wir vor dem Wunder, daß alle Völker, mit
denen in der vorchristlichen Zeit Israel zusammen lebte oder in
Berührung gekommen war, untergegangen sind. Aber das jüdische
Volk lebt bis heute wie eine Versteinerung aus uralter Zeit, und
das trotz aller Verfolgungen, die über es hinweggegangen sind,
und trotz aller Zerstreuung unter alle Völker, und obwohl das
Schicksal Israels stets leidvolle Führung gewesen ist. Darum ist
die Frage berechtigt, welchen Sinn der «in seiner Seele gebeugte
jüdische Geistesmensch» seinem Leiden abgewinnen kann, und wie
es möglich ist, daß in allem Leiden dennoch seine Gewißheit
ungebrochen bleibt, «Gott zum einzigen Freunde» zu halben, der bei
allem Zerbrechen Israel doch nicht fallen läßt. —

Israel hat aber bei dieser Grundfrage seiner Existenz stets die
Kirche als sein Gegenüber vor sich, mit der es sich auseinandersetzen

muß. Denn von ihr wird ihm eine Deutung seines Leidens
entgegengehalten, die es bitter bestreitet. Um so dringender wird
aus innerer Notwendigkeit für Israel selbst die Frage, was es statt
dessen der Kirche zur Erklärung seines Leidens zu sagen hat, um
seiner leidvollen Führung einen inneren Sinn abzugewinnen.

Wir versuchen daher, diesen Erklärungen nachzugehen. Dabei

8 Schoeps, a. a. O., S. 146.
9 Guttmann, a. a. O., S. 18.

3



werden wir die Entdeckung machen, wie die jüdischen Erklärungen
weithin apologetischen Charakter tragen. Dies ist schon damit
schicksalhaft bedingt, weil das Verbreitungsgebiet der jüdischen
Zerstreuung in erster Linie die christliche Völkerwelt umfaßt, als
sei dies unter göttlicher Vorsehung ein Ausdruck dafür, daß Israel
und die Kirche sich gegenseitig in Frage setzen.

I. Israels Erklärung seiner Galutleiden

1. Das Galutleiden (die Wegführung der Juden in die Zerstreuung)
ist Folge der Versündigung

a) Schoeps schreibt: «Galutgeschichte ist Leidensgeschichte.
(Es ist), stets festgehaltenes Axiom des jüdischen Geschichtsbe-
wußtseins, daß die Galutleiden Sündenfolge und somit erhabener
Ausdruck der Strafgerechtigkeit Gottes» seien10. So hätten die Juden —
eben auch hierin anders als die Weltvölker — sogar Rechtferti-
gungslehren für ihre Verfolger geschaffen. So werde von R. Jose
bar Chalafta (Tanait der 4. Generation um 160) folgende Auslegung

von 1. Mose 27, 40 überliefert: «Wenn du (sc. Edom Rom)
siehst, daß dein Bruder (Israel) das Joch der Tliora von sich
abschüttelt, so verhänge über ihn Religionsverfolgung und beherrsche
ihn» (Berischit rabba Par. 67). So wenig also die Völker von sich

aus ein Recht hätten, Israel Gewalt anzutun, so gerechtfertigt
seien sie vor Gott; denn so groß auch das Unrecht sei, unter dem
Israel in der Zerstreuung leiden müsse, sei selbst noch das Unrecht
«Rechtsspruch Gottes». — Das sei wahre «jüdische
Geschichtstheologie11».

Schoeps gesteht, daß die Tempelzerstörung des Jahres 70 und
die endgültige Wegführung der Juden in die Zerstreuung «in die
Galut Romi, auch genannt das 4. Elend oder die edomitische
Gefangenschaft12», der kirchlichen Polemik der ersten Jahrhunderte

10 Schoeps, a. a. O., S. 44 (die Sperrungen stammen von ihm).
11 Schoeps, a. a. O., S. 44f.
12 Als die erste Wegführung, Galut, gilt die Zeit der Knechtschaft in

Ägypten, als 2. die Babels, als 3. die Verknechtung in persischer Zeit,

4



als besonders eindrucksvolles Argument für die göttliche Verwerfung

der Juden gedient habe. Die ersten Jahrhunderte des
jüdischen Schrifttums geben nach ihm auf diese christliche Deutung
der Geschichtsführung des jüdischen Volkes keine unmittelbare
Antwort. Er glaubt, das jüdische Schweigen damit begründen zu
können, daß den Rabbinen der Zusammenhang zwischen der
Kreuzigung Jesu und der Zerstörung des Tempels wahrscheinlich zu
ungereimt vorgekommen sei, «daß sie dazu nur schweigen
konnten13».

Wir können es dahingestellt sein lassen, ob diese Begründung
von Schoeps zureichend ist. Immerhin hat das Tempelgespräch
nach den Evangelien, zumal bei der Verurteilung Jesu, eine große
Rolle gespielt. Auch Schoeps selbst erklärt, daß die Tempelzerstörung

«die Achse des jüdischen Geschichtsschicksals» sei. «weil
sie das Zentrum der Religionsübung, den Opferdienst, lahmgelegt»
habe. Darum seien auch «an sie anknüpfende Reflektionen der
Jahrhunderte kaum übersehbar14».

b) Tatsächlich haben auch die ersten drei Generationen der

Folgezeit den Erklärungen über die Gründe der Tempelzerstörung
und ihren Sinn endgültige Prägung gegeben. «Denn alles Bemühen,
das jüdisch legitim (von Schoeps gesperrt gedruckt), mußte darauf
hinauslaufen, die Gründe der Katastrophe in der eigenen und der
Väter Schuld nachzuweisen, Gott von der Urheberschaft zu
entlasten, aber die Spuren seines Heilsplanes in dem Geschehen
festzustellen und die Wiederaufrichtung des Heiligtums und seines

Opferkultus als Ereignis der messianischen Zukunft aus den
Propheten abzulesen.» So gibt der babylonische Talmud im Sabbattraktat

119b acht verschiedene Antworten, um Israels Schicksal
mit der Verschuldung der Väter zu begründen. Ihr homiletischer

Buch Esther. Manchmal wird mit ihr oder mit der 4. Knechtschaft die unter
Hellas zusammengenommen, und als 4. dann die römische oder edomitische
Gefangenschaft, vgl. dazu Schoeps, a. a. O., S. 58.

13 Schoeps, a. a. O., S. 40f.
14 A. a. O., S. 42. Vgl. zum Folgenden auch Schoeps: «Aus frühchristlicher

Zeit» den Beitrag: «Die Tempelzerstörung des Jahres 70. Ursachen, Folgen,
Überwindung», S. 143ff., dessen Ausführungen weithin mit seinem Buche
«Religionsgespräch» wörtlich gleichlauten.

5



Zweck liegt offenbar darin, der Lehre der Kirche zu begegnen.
Die acht Gründe lauten: Entweihung des Sabbats, Abschaffung
des Schemagebets, Vernachlässigung des Unterrichts der Kinder,
mangelnde Scheu vor Bösem, Gleichstellung von Klein und Groß,
Vernachlässigung gegenseitiger Ermahnung, Verachtung der
Schriftgelehrten und schließlich Dahinschwinden der Männer des Glaubens.

An anderen Stellen wird als Hauptursache für die
Tempelzerstörung angegeben «die grundlose Feindschaft der damaligen
Juden untereinander», die die drei Kardinalsünden Götzendienst,
Unzucht und Blutvergießen aufgewogen habe15.

Man kann sich des Eindrucks nicht erwehren, als ob alle diese

Begründungen ängstlich eine Begründung umgehen, die heimlich
im verborgenen sich hervordrängt und mit der man sich fortwährend

im Herzen auseinandersetzen muß.
Tatsächlich hebt im Zusammenhang damit Schoeps immer wieder

kräftig hervor, daß das Galutleiden und die Tempelzerstörung
nach jüdischer Anschauung nichts mit der Kreuzigung Jesu zu
tun haben und kein ursächlicher Zusammenhang zwischen beiden
bestehe. Wohl seien Strafen und Zerstreuung unter die Völker in
der Schrift angedroht, wenn Israel die Bundessatzung breche und
seine Sünden überhand nähmen. Eine solche Stelle sei 5. Mos. 28,
64: «Der Herr wird dich zerstreuen unter alle Völker von einem
Ende der Erde bis zum andern.» Eine Besinnung darüber, welche
besondere Versündigung schließlich diese Strafe ausgelöst habe,
worin etwa der Bruch der Bundessatzung oder das Überhandnehmen

der Sünde beruhe, wird von ihm nicht gegeben, wenn wir
von den oben angegebenen Punkten absehen, die wenig einleuchtend

waren.
Besonders heftig wird von Schoeps auf alle Fälle die Berechtigung

der Christen abgelehnt, «mittels ihrer Allegorismen die Schrift
gegen den Wortsinn zu deuten, um Israels Verwerfung zu beweisen».

Bekräftigend fährt er darum fort: «Aber was offenbart ist, ist
offenbart — und Gott ist ja ein Gott der Wahrheit. In der Thora aber
steht: ,Und auch dann noch, wenn sie in der Feinde Land sind,
habe ich sie gleichwohl nicht verworfen und habe ich sie nicht ver-

15 Schoeps, a. a. O., S. 39.

6



stoßen, daß es mit ihnen aus sein sollte und ich meinen Bund mit
ihnen bräche. Denn ich, der Ewige, bin ihr Gott'» (3. Mos. 26, 44)16.

Schoeps meint darum sagen zu dürfen: «Das ist es: Bestrafung
wohl, aber nicht Verwerfung.»

2. Das Galutleiden ist Sühnemittel

Israel erklärt das Galutleiden als Eolge seiner Versündigung.
Die Frage ist alsdann, wie die Schuld gesühnt werden kann, damit
das Galutleiden aufhöre. Es war die Not Israels, daß mit der
Zerstörung des Tempels «das Zentrum der Religionsübung, der
Opferdienst, lahmgelegt worden war». Denn das wurde zunächst als
eine «glatte Heilskatastrophe» empfunden, weil die Frage nach
der rechten Versöhnung offenblieb. So trägt R. Schimon b. Gamaliel

II. die Mischna im Namen R. Jehoschuas vor: «Seit dem Tage,
an dem der Tempel zerstört worden ist, gibt es keinen Tag ohne
Fluch; der Tau fällt nicht zum Segen, und den Früchten ist der
Geschmack genommen. Selbst die Gabe der Prophétie ist seither
in Abgang gekommen17.» In jedem jüdischen Religionsbuch steht
zu lesen: «Der Versöhnungstag (Jörn Kippur) ist der für unser
Heil wichtigste unter allen Tagen, deren Feier uns geboten ist;
denn er soll Sühnung aller unserer Sünden bringen und die

ursprüngliche Reinheit unserer Seele wieder herstellen.» Wie kann
das aber der Versöhnungstag leisten, wenn das Versöhnungsopfer
nicht mehr im Tempel dargebracht werden kann? Man half sich

damit, daß man die versöhnende Kraft auf die bloße Einrichtung
des Versöhnungsfagres ohne Tempel, ohne Priester und ohne Opfer
übertrug. Schon 15 Jahre nach der Zerstörung des Tempels sagt
R. Elasar ben Asarja: «Die Vergehen des Menschen gegen Gott
sühnt der Versöhnungsto//, die Vergehen des Menschen gegen seine

Genossen sühnt der Versöhnungstag erst, wenn er seine Genossen

begütet» (m Joma 8, 9). Also nicht das Versöhnungsop/er, sondern
eben die Einrichtung des Versöhnungstages ist das Entscheidende.

Es heißt ferner, daß einst R. Jehoschuah in tiefe Trauer verfiel,

16 Schoeps, a. a. O., S. 41.
17 Vgl. zu diesem Abschnitt Schoeps: «Aus frühchristlicher Zeit, S. 169ff.

7



als er das Trümmerfeld des Tempels sah. «Wehe uns, daß der Ort
verwüstet ist, an welchem die Sünden Israels gesühnt wurden»,
rief er aus. Aber dann tröstet ihn, wie es heißt, R. Jochanan mit
den Worten: «Mein Sohn, laß es dich nicht bekümmern; wir haben
eine Versöhnung, die der des Tempels gleich ist. Welche nämlich?
Die Vollbringung von Liebestaten; denn es heißt im Buche des

Propheten Hosea: ,An Liebe habe ich Wohlgefallen, nicht am Opfer'»
(Abot des R. Nathan)18.

Tatsächlich wurden seit ältester Zeit die Erweisungen von
Liebestaten als ein vollgültiger Ersatz der Opfer angesehen. Ihre
hauptsächlichste Form war das Almosengeben. So lehrte R. Elasar
bar R. Jose: «Alle Wohltaten und Liebeswerke, die Israel auf dieser
Welt übt, sind große Friedensmittler und bedeuten Fürsprecher
zwischen Israel und dem Vater im Himmel.» Das hat schließlich
seinen Ausdruck darin gefunden, daß der Versöhnungstag der Tag
des Almosengebens wurde.

Da mit dem Hoseawort die Liebestat als Substitution für das

Opfer gerechtfertigt erschien, war damit der Anstoß zur Entwicklung

einer weiteren spiritualisierenden Substitutionslehre gegeben,
die an Stelle der Opfer verschiedene Äquivalente als möglich
anerkannte. Schoeps redet gar von einer «Entmagisierung des

Heilsgesetzes19». So lehrte R. Jischmael, daß auch Buße, Züchtigung und
Tod versöhnende Kraft habe, mindestens meinte man, daß sie die
Sühnekraft des Versöhnungstages erhöhten. Heute ist allgemein
anerkannt, daß die Buße zum Versöhnungstag gehöre, damit er
Versöhnung bringe. Immerhin sind auch jene Stimmen aus alter
Zeit nicht verstummt, die die Zugehörigkeit der Buße zum
Versöhnungstag als Beeinträchtigimg seiner Sühnekraft empfanden.

Ein anderer Ersatz für das Tempelopfer war dann auch das

Tliorastudium. R. Schimon ben Laqisch (Mitte des 3. Jahrhunderts)
sagt: «Es steht geschrieben: ,Dies ist die Lehre über Brandopfer,
Gabenopfer, Sühnopfer und Schuldopfer.' Das bedeutet, daß jeder,
der sich mit der Thora befaßt, anzusehen ist, als habe er Brandopfer,
Gabenopfer usw. dargebracht.» Rabba (um 300) setzt dazu den

18 Kosmala, .Jom Kippur, Judaica 1950, I, S. Iff. — vgl. zu der Hoseastelle

auch Matth. 9, 13 und 12, 7.
19 Aus frühchristlicher Zeit, S. 172.

8



Schlußstrich, wenn er sagt, daß derjenige, der die Thora lernt,
keines dieser Opfer mehr brauche, weil das Gesetzesstudium seine

Sünden sühnt.
Als weiterer Ersatz für die Opfer wurde das Fasten angesehen.

Denn schon in der Thora heißt es: «Dies soll für euch eine ewige
Satzung sein: Im 7. Monat am 10. Tage sollt ihr eure Leiber
kasteien und kein Werk tun. Denn an diesem Tage geschieht eure
Versöhnung.» Ende des ersten Jahrhunderts lehrte so R. Elieser,
daß das Fasten größer als das Almosengeben sei, weil beim Fasten
der Körper leide, beim Almosengeben handle es sich aber nur um
eine Geldfrage.

Auch das Gebet wurde Ersatz für das Opfer. Ursprünglich waren
ja auch die Opfer am Tempel von Ausrufen und Gebeten umrahmt
und begleitet. Das Gebet war tatsächlich die einzige Kulthandlung,
die nach der TempelzerStörung übrig blieb.

Zusammenfassend können wir sagen, daß nach dem Verlust
des Tempels und des Versöhnungsopfers immer neue Mittel
ausfindig gemacht wurden, die als Ersatz für das Opfer dienen konnten.
Daß man nicht bei einem Ersatz stehen blieb, zeigt, daß hier eine
offene Wunde ungeheilt blieb.

Wir verstehen daher auch, daß schließlich darum die Züchtigungen

des Leidensverhängnisses der Galut als Ausgleich für die Opfer
eintreten konnten. Tatsächlich wurde der Opfercharakter der Ga-
lutleiden immer stärker betont. Schoeps bezeichnet sie als das

«hervorragendste und am meisten evidente Sühnemittel» und führt
dafür den Ausspruch R. Jochanans an: «Galut ist Sühne für alles»

(Sanh. 37b) und «Galut und Leiden gelten eben als das den Israeliten
gewährte Sühnemittel. » Davon sprach aber auch schon ein Schüler
R. Aqibas, nämlich R. Nehemja, wenn er sagt: «Beliebt sind die
Leiden, denn wie Opfer Wohlgefallen erwerben, so erwerben heute
die Leiden Wohlgefallen20.»

Der Vollständigkeit wegen sei auch noch die Begründung des

Galutleidens aus der jüdischen Mystik gebracht, die die Kabbali -
sten aus dem biblischen Bericht von Jakob und Esau herauslasen.
So nennt der Jalqut Chadrasch (1648) als Grund des Galutleidens:

20 Schoeps, a. a. O., S. 43 und 45, und Aus frühchristlicher Zeit, S. 174.

9



«Der Golus komme wegen Esaus Tränen.» Schoeps bemerkt dazu,
daß diese Begründung sich offenbar auf eine mündliche Überlieferung

beziehe, wie sie auch der Midrasch Tehilim 80, 8 wiedergibt:
«Herr der Welt! Für Esaus drei Tränen hast du ihm die Weltherrschaft

erteilt und ihm Wohlstand gegeben. Um wieviel mehr solltest

du bereits die Schmach deiner Kinder und die endlosen Tränen
Israels sehen21.» Auch hier wird letzthin das Galutleiden als Sühnemittel

angesehen. Ebenso führt Schoeps noch ein anderes Wort an:
«Ich züchtige dich durch Leiden in dieser Welt, um dich von deinen
Sünden freizumachen für die zukünftige Welt.»

Dieser Begründung des Galutleidens als Sühnemittel und somit
als Substitution für das versöhnende Opfer liegt meines Erachtens
bereits eine ältere Gedankenreihe zugrunde; denn schon zu Jesu
Zeiten hatte zum Beispiel die Hinrichtung (Steinigung) eines Gottlosen

dann sühnende Kraft, wenn der Verurteilte vor seinem Tode
ein Sühnebekenntnis ablegte. So heißt es in Sanh. 6, 2: «Wenn der
Verurteilte vom Steinigungsplatz noch zehn Ellen entfernt ist, dann
sagt man ihm: Lege dein Sündenbekenntnis ab; denn so gehört es

sich, daß alle Hinzurichtenden vorher ihre Sünden bekennen, da
jeder, der seine Sünde bekennt, teilhat an der zukünftigen Welt22.»
Es liegt auf der gleichen Linie, wenn später das Galutleiden von
den Juden in derselben Weise gedeutet wurde, weil eine Versöhnung

durch das Tempelopfer nicht mehr möglich war.

3. Galutleiden ist Bezeugung der Liebe Gottes und darum Wohltat

Wenn Galutleiden Sühnemittel ist, liegt auch der Gedanke nicht
fern, daß die weltliche Ohnmacht und das Leidensverhängnis der
Galut Gottes Liebe bezeugen. Die Galut wird für Israel damit zur
Wohltat.

Schoeps führt dafür in einer Anmerkung auch den Ausspruch
des R. Hoschaja (Palästina um 200) an: «Der Heilige, gepriesen sei

Sein Name, erwies Israel eine Wohltat, indem Er es durch alle
Völker hin zerstreut hat» (Pesachim 87b). Ebenso beruft er sich

21 Schoeps, a. a. O., S. 42.
22 Vgl. Bornhäuser, Studien zur Apostelgeschichte, S. 71ff., bes. S. 82f.

10



auf Jesaja 48, 10: «Ich will dich auserwählt machen im Ofen des

Elends.» In gleicher Richtung liegt auch die Berufung auf das

Zitat aus Schemot rabba zu 2. Mos. 2, 32: «Wenn auch alle Völker
der Erde sich versammeln würden, die Liebe Gottes zu Israel
aufzuheben, sie vermögen es nicht.» Dazu lesen wir bei Schoeps noch
die Bemerkung, die Hoschaja zu seinen Sätzen als Ergänzung
hinzugefügt habe: Wenn auch wirklich an einem Orte des Exils
Verfolgung ausbreche, dann werde Israel zwar wegen seiner Zerstreuung
verstümmelt, aber es könne nicht vernichtet werden. «Historisches
Erfahrungsmaterial deckt diese Überzeugung zur Genüge23.»

Zusammenfassend können wir sagen, daß so für Israel auf die
Galut ein versöhnender Schimmer fällt. Das Gericht, das sich in
ihr offenbart, wird verbürgendes Zeichen dafür, daß Gott sein

Volk nicht aufgegeben hat.

4. Dauer und Heftigkeit des Galutleidens stärkt die Erlösungsgewißheit

Die Wohltat der Galut besteht darin, daß sie gleichsam die

Ewigkeit des Volkes sichert. Und wenn nun die Spötter kommen
und fragen, wo denn die Macht Gottes sei, daß er die Verfolger
der Israeliten nicht bestraft, so erwidert R. Jehoschua ben Levi
(Amoräer der ersten Generation um 320): «Gerade dies ist seine

Macht, daß er sich in seiner Erregung besänftig und langmütig ist
gegen die Frevler. Gerade dieses sind seine Furchtbarkeiten; denn
wie könnte sonst ohne die Furchtbarkeit des Heiligen, gepriesen
sei sein Name, das eine Israel unter all den weltlichen Völkern
bestehen? (Joma 69b). Denn was die Leiden anlangt, die den Israeliten

hier aufgebürdet werden, so sind ihnen als Lohn für die
Heimsuchungen Gottes Verheißungen geworden: die göttliche Lehre, das

Heilige Land und die kommende Welt» (Mechilta zu 2. Mose 20, 3).
Und aus diesem Bewußtsein kann derselbe Jehoschua ben Levi
sogar den Satz wagen: «Selbst eine eiserne Scheidewand kann keine

Trennung erwirken zwischen Israel und seinem Vater im Himmel»
(Pesachim 85b)24.

23 Schoeps, a. a. O., S. 38 ff.
34 Schoeps, a. a. O., S. 39f.

11



So verbürgt das Galutleiden die Ewigkeit des Volkes, und weithin

werden die Leiden aufgewogen durch die Verheißungen. Darum
ist auch Israel nicht in seiner Gewißheit schwankend geworden,
wenn die Galutleiden andauerten. Die Fortdauer wird erklärt
durch das Anhalten der Sünden: «Würde Israel auch nur einen
Tag Buße tun oder würde es auch nur einen Sabbat halten, wie
es sich gebührt, so würde der Messias gekommen sein», so lehrte
der Amoräer R. Levi und Midr. zu Ps. 95, 7. Ebenso antwortete
Isaak Troki (1533—1594) einem christlichen Gelehrten gegenüber
auf dessen Frage, ob nicht die prophetischen Verheißungen bereits
zur Zeit des zweiten Tempels in Erfüllung gegangen seien und Avar-

um die römische Galut im Vergleich zu früheren Exilen schon so

lange dauere: «Erst diese vierte gegenwärtige, langdauernde,
drückende und schwere Galut kann unsere Sündhaftigkeit und
Unreinheit tilgen, so daß wir hernach keine fernere Galut mehr zu
erdulden haben werden, wie auch geschrieben steht Klagelieder 4,

22: ,Getilgt wird deine Sünde, Tochter Zion. Dann wird Er dich
nicht mehr austreiben!'» Der Eintritt der Erlösung aber sei von
der Besserung abhängig, weswegen der Termin des Endes von
Gott verborgen gehalten werde. Wenn die Juden jetzt schon über
1500 Jahre in der Galut schmachteten, so beweise das gar nichts;
denn von der Schöpfung der Welt bis zum Auszug aus Ägypten
seien 2448 Jahre vergangen26.

Alle Worte verraten, daß für die Juden die Erklärung der
Galutleiden als das Israel gewährte Sühnemittel «nicht Gottes
letztes Wort» ist. Denn nie verschwand die Erlösungszuversicht.
Im Gegenteil, je größer die Leiden wurden, desto stärker wurde die
messianische Erwartung. Es wurde darum auch tief verankerte
Glaubensüberzeugung, daß der weltgeschichtliche Verlauf der
Zukunft «nicht im Zunehmen von Glück und Frömmigkeit, sondern
im Zunehmen von Leiden, Verhängnissen und Gottfeindschaft
bestehen» wird, bis dann wirklich die «Zeit erfüllet ist», das heißt die

Tage des Messias hereinbrechen werden. Diese Überzeugung fand
auch den Ausdruck in einer anonymen Deutung, wie Schoeps
schreibt: «Der Sohn Davids kommt nicht eher, bis daß die Israe-

25 Schoops, a. a. O., S. 77.

12



liten an der Erlösung verzweifelt sind. » Dabei ist die Frage erhoben,
ob Buße und Guttaten auf das Kommen des Messias Einfluß haben

1t

oder ob es allein auf Gottes Gnade beruhe. Die Meinungen waren
geteilt. R. Eliezer ben Hyrkanos setzt für die Erlösung die
Umkehr voraus, während Jehoschua ben Chananja sie vom Menschenwerk

unabhängig sein läßt26.

5. Das Galutleiden ist Komplement der Erwählung durch Gott

Schoeps sagt: «Die Zerstörung des Tempels wie die Zerstreuung
unter die Völker hat auch noch ihren Ursprung in der Erwählung
und liegt im göttlichen Plan. und dauert, bis sich durch
göttliches Erbarmen in zukünftiger Zeit unser Geschick wendet27.»

In seinem Gespräch mit dem Judenchristen Eugen Rosenstock
erklärt in gleicher Weise Franz Rosenzweig, daß der Zorn Gottes
nicht erst mit dem Exil eingesetzt habe, sondern als Komplement
zur Erwählung aus ihr folge. Immerhin bilde das Jahr 70 insofern
einen Einschnitt, als seitdem die wiederherstellende Endzeit konkret

erwartet werde. «Von hier ab sind wir gezwungen, nicht mehr
nach einzelnem Abfall einzelne Versöhnung zu hoffen, sondern nur
noch die eine große Versöhnung des letzten Tages. Vorher kamen
zu einzelnen Zeiten einzelne Propheten, seitdem erwarten wir keine
Propheten mehr, sondern nur den am letzten Tag.» Warum diese

vierte Galut gegenüber den vorhergehenden diesen endgeschichtlichen

Charakter trägt, wird merkwürdigerweise nicht weiter
begründet. Aber Rosenzweig fährt fort: «Entscheidend aber bleibt
der innere Zusammenhang zwischen der jüdischen Weltohnmacht
als durch die Geschehnisse erwiesener ,Geschichtstatsache' und der
Auserwählung als der zweiten ,Geschichtstatsache', in der Bibel
berichtet und vom jüdischen Selbstbewußtsein der Jahrhunderte
glaubend bekannt28.»

Dieses Glaubensbewußtsein findet schon in früheren Jahrhunderten

sich in ähnlichen Gedankenbewegungen des Judentums.

26 Schoeps, a. a. O., S. 45f.
27 Schoeps, a. a. O., S. 39.
28 Schoeps, a. a. O., S. 126.

13



Es fand seine ausgeprägte Gestalt in entscheidenden Erörterungen
des Kuzari, der um 1140 von dem Dichter und Denker Jehuda
Halevi (1080—1145) geschrieben wurde. Den historischen Hintergrund

bildet die legendäre Erzählung von der Bekehrung des

Königs von Kuzar und seines Volkes der Chasaren. Schoeps hebt
hervor, daß der Kernpunkt des Gespräches zwischen dem König
und dem jüdischen Gelehrten «die spezifische Begründung der
jüdischen Geschichtswahrheit in dem übernatürlichen Charakter des

Auserwähltseins » des jüdischen Volkes bilde, deren hohe historische
Funktion für das Galutschicksal außer Zweifel stehe29.

So sträubt sich der königliche Gegner als Nichtjude, die

Bevorzugung Israels durch seine Erwählung vor der gesamten Menschheit

hinzunehmen. Die Vorsehung erstrecke sich doch auf alle
Menschen. Vor allen Dingen könne er es darum nicht anerkennen,
«weil doch gerade die Juden das gedrückteste und am wenigsten
geachtetste Volk der Welt seien». Darauf rollt Halevi das Galut-
problem auf und bringt auf diese Weise das Glaubensbewußtsein
des jüdischen Volkes jener Tage zum Ausdruck. Seine Antwort an
den König lautet ungefähr so: Einmal können weltliches Elend
und Schande Glanz und Ruhm vor Gott bedeuten, eben «Wohltat»
sein. Wenn ferner die Juden aus der erzwungenen Unterdrückung
eine freiwillige machten und mit Demut ertrügen, «ja, ertragen
wir Verbannung und Druck im Kamen Gottes, wie es uns gebührt,
dann wären wir die Zierde des Zeitalters, das wir mit dem Messias

erwarten, und würden das Kommen der zukünftigen Errettung
beschleunigen». Der gegenwärtige Zustand Israels aber gleiche
einem «Körper ohne Kopf und Herz». Er denkt dabei an Hes. 37.

Das Herz stellt dabei den Tempel dar und der Kopf die Priester
und Propheten. «Der uns aber in diesem Zustand in der Zerstreuung
und Verbannung aufrecht erhält, ist der lebendige Gott.» Der

König von Kuzar stimmt dem zu, denn sonst könne er sich nicht
erklären, daß ein Volk diese Verbannung ertragen könne, ohne
in einem anderen Volk aufzugehen. Darauf wird von Jehuda Halevi

weiter erklärt, daß die Bemerkung, «ein Körper ohne Kopf
und Herz» zu sein, keineswegs das Zugeständnis bedeute, «daß

29 Schoeps, a. a. O., S. 68.

14



wir eine tote Sache seien. Im Gegenteil, wir stehen noch in
Verbindung mit jenem göttlichen Geist durch die Gesetze, die er als
einen Bund zwischen uns und ihm eingesetzt hat». Dabei weist er
hin auf Beschneidung und Sabbat. «Also nicht einem Toten sind
wir zu vergleichen, sondern einem Kranken, an dessen Heilung
alle Ärzte verzweifeln, während er selbst von einem Wunder, von
einem außergewöhnlichen Ereignis Heilung erhofft, wie es heißt:
Können diese Gebeine wohl aufleben?» So sei «Israel unter den
Völkern wie das Herz unter den Gliedern das kränkste von allen
und zugleich das gesündeste. Das kränkste, weil es allen Anfällen
und Stürmen der Weltgeschichte ausgesetzt ist, und das gesündeste,
weil es kraft der Erwählung auf Weltzeit schlagen wird. » So ist das
über die Juden hereinbrechende Straf- und Leidensverhängnis ein
Anzeichen großer Gnade. Wir sehen, wie Jehuda Halevi die
Erniedrigung des jüdischen Volkes aus dem göttlichen Weltplan und
vor allen Dingen aus seiner Auserwählung durch Gott zu begreifen
sucht30.

6. Das Galutleiden ist in der Schrift vorgezeichnet als im göttlichen
Heilsplan verordnet Jes. 53)

Die Gewißheit, daß das Galutleiden im göttlichen Heilsplane
vorgezeichnet ist, schöpft Israel aus der Schrift, insbesondere aus
Jesaja 53. Selbstverständlich wird die christliche Deutung dieser
Schriftstelle auf Jesus abgelehnt, daß in ihm die Weissagung vom
leidenden Gottesknecht durch sein Leiden und Sterben in Erfüllung
gegangen sei. Die Rabbinen beziehen sie auf das ganze Volk Israel,
dessen historisches Leidensschicksal hier vorgezeichnet sei. Es sei

daher weder von Jesus noch überhaupt vom Messias an dieser Stelle
die Rede, so argumentiert auch Schoeps. Denn mit der christlichen
Deutung hätte das jüdische Volk seinem Bewußtsein nach «den

eigentlichen Sinn und Gehalt der monotheistischen Offenbarungsreligion

preisgegeben». Die Vorstellung, daß Gott Mensch wird,
freiwillig ein eigenes Leidensschicksal hat und vor der Schlechtigkeit

der Welt unterliegt, sei jüdisch eine Unmöglichkeit. Dadurch

30 Schoeps, a. a. O., S. 69 ff.

15



leide die Souveränität und schlechthin die Jenseitigkeit Gottes
Schaden und dadurch werde die Welt zerstört. Aus dem Pathos
dieser Glaubenshaltung heraus zerriß der sadduzäische Hohepriester

im Entsetzen vor der Behauptung einer Menschwerdung des

ewigen Gottes seine Kleider. .Und aus dem gleichen Glaubenspathos

heraus heißt es in dem freilich späteren homiletischen Mi-
drasch: «Menschenmund ist es nicht erlaubt, zu sagen: der Heilige,
gepriesen sei er, habe einen Sohn. Wenn Gott es vor Schmerz schon
nicht mit ansehen konnte, daß Abraham seinen Sohn schlachtete —
hätte er seinen eigenen Sohn wohl töten lassen, ohne die ganze
Welt zu zerstören?» (Agada Berischit c 31)31.

Schoeps führt zur Deutung von Jes. 53 auf das Volk Israel auch
noch einen späteren Midrasch an. Aber es ist zu fragen, wie denn
tatsächlich das spätere palästinensische Judentum die
Gottesknechtsaussagen, insbesondere Jes. 53, verstanden hat. Hier ist
nach Professor Jeremias, Göttingen, zwischen dem hellenistischen
und dem palästinensischen Judentum streng zu unterscheiden. Für
das hellenistische Judentum bis 120 nach Christus ist die Septua-
ginta die Heilige Schrift. Mit ihren abweichenden Lesungen hat das

hellenistische Judentum auch abweichende exegetische Traditionen
herausgebildet. Zu Jes. 42, 1 hat die Septuaginta das Wort «Jakob»

hinzugefügt. Daraus ergab sich eine Gabelung des Verständnisses
der Gottesknechtsstellen im palästinensischen und hellenistischen
Judentum. Dieses kam auf die Deutung des leidenden Gottesknechtes

auf Israel, während das palästinensische Judentum an der Deutung

auf den Messias festhielt. So ist in ihm im ersten Jahrtausend
die kollektivistische Deutung auf das ganze Volk nicht zu belegen.
Sie begegnet uns erstmalig erst bei Raschi. Vom hellenistischen
Judentum aber sagt bereits Origenes, daß nach Jes. 53 der
leidende Gottesknecht «als Person gefaßtes Volk» auf das gesamte
jüdische Volk gedeutet werde. Die gleiche Deutung finden wir auch
in der Weisheit Salomo. Jeremias hebt auch hervor, daß die Anfertigung

neuer Übersetzungen des Alten Testaments ins Griechische
im 2. Jahrhundert auch darin ihren entscheidenden Grund habe,
weil die Septuaginta den Christen für ihren cliristologischen Schrift-

31 Schoeps, a. a. O., S. 31f., 33f.

16



beweis, zum Beispiel in der Deutung von Jes. 7,14 zuviel Handhabe
geboten habe. Schließlich werde die ganze Geschichte der
jüdischen Auslegung von Jes. 53 vom Gegensatz gegen das Christentum
charakterisiert. Man habe nach Möglichkeit Jes. 53 überhaupt nicht
benutzt, und die messianische Deutung dieser Stelle sei schließlich

ganz ausgemerzt worden. Die Spärlichkeit der Bezugnahme auf
Jes. 53 sei daher nicht darauf zurückzuführen, daß man die
Vorstellung vom leidenden Gottesknecht nicht gekannt habe,
sondern weil man sie in einer bewußt antichristlichen Haltung
vermieden habe32.

Heute ist es für das liberale und neureligiöse Judentum Lieb-
lingsidee geworden, Jes. 53 auf das jüdische Volk zu deuten. Auch
hier verrät die Deutung stark antichristliche apologetische
Tendenz. Dennoch bricht die messianische Deutung von Jes. 53 immer
wieder durch. So heißt es bei Nathan Birnbaum, daß einmal ein
«Ende der Tage» kommen müsse, das den Menschen ein neues Herz
verleihen werde. Und dann schreibt er: «Es kann auch nicht anders
sein, ein Mensch wird es sein müssen, ein Mensch, der den
Menschen das Heil bringt, ein Gipfelmensch, dem Gott die einzige
ewige Aufgabe der Weltgeschichte überträgt, die mit nie überbo-
tener seelischer Macht die Seelen von Millionen Menschen und aller
ihrer nachgeborenen Geschlechter bezwingt, jede in ihrer Sonderheit

erlöst und aus allen den Bund der erlösten Menschheit schafft.
Und es kann nicht anders sein: Dieses Werk des Einen, den der

Einzige schicken wird, muß in Beziehung zu all den Jahrtausenden
des Menschheitskampfes mit der Sünde stehen.» Man empßndet
stark, wie der Schriftsteller im Hintergrund Jes. 53 sieht. Er weiß
sich darum auch von den «Heidenjuden» getrennt, die «diese
wunderbare Messiaslehre mißhandeln, wenn sie anstelle des von Gott
gesandten persönlichen Messias. che blutlose Fiktion der ganzen
jüdischen Gemeinschaft als Messias setzen; wenn ihnen aus der
ersehnten sicheren Ewigkeitslehre und einer Israels Erhebung
verknüpften Messiastat der Erlösung eine Art liberal atheistisches

Kulturprogramm wurde». Er beklagt dann, daß dem Bewußtsein

32 Notizen nach einem Vortrag von Professor Jeremias auf der «Theologischen

Woche» in Bethel 1950.

17



und Gefühl Israels «die Verknüpfung des Messiasglaubens mit den

übrigen Glaubensgehalten des Judentums nicht mehr gegenwärtig
ist, und zwar sowohl seine Beziehung zu der Lehre von der Aus-
erwählung als, im Zusammenhang damit, diejenige zur Lehre von
Lohn und Strafe. Sie überblickt nicht mehr die ganze mit herrlicher
Deutlichkeit vorgezeichnete Bahn Israels: Von und mit dem Gesetz
durch Heiligkeit zum Messias. »

So sieht er Israel auserkoren, «den Weg der Messiasreife zu
bereiten», und glaubt einen Weg zu sehen, eine heiße, fruchtbare
Messiassehnsucht zu wecken, in der freudigen Gewißheit, sich den
Messias selber verdienen zu können. Er endet damit in zionistischen
Bahnen, im «Bunde der Aufsteigenden» (Olim)33.

Immerhin ist die Stimme Birnbaums ein Beleg dafür, daß die

Deutung der Gottesknechtsstelle auf Israel als Gesamtheit und
damit die Deutung von Jes. 53 als Schriftbeleg für das Galutleiden
auch heute noch sich kreuzt mit altjüdischer messianischer Deutung

von Jes. 53.

7. Die Heilsgeiuißheit über die Fortdauer der Auserwählung zum
Gottesbund, trotz aller Galutleiden, liegt begründet im Gesetz als seiner
«Konstitutionsakte» und hat ihre Bürgschaft in der Abrahamskindschaft

Wenn wir feststellten, daß die Deutung von Jesaja 53 im
Judentum als Weissagung nicht eindeutig auf das Galutleiden Israels
bezogen wird, und wenn wir ebenso feststellten, daß die Vielheit
der Substitutionen für das Versöhnungsopfer eine gewisse
Unsicherheit in der Wertung der Galut als Versöhnungsmittel verrät,
entsteht die Frage, ob die Verbindung von Galutleiden und Er-
wählungsbewußtsein zureichend ist. Was antwortet Israel auf die

Frage der Christen, ob nicht doch die Zerstörung des Tempels
und damit die Unterbrechung des Versöhnungsopfers ein Zeichen
dafür sei, daß der Gottesbund mit Israel aufgehoben ist, gleich
aus welchen Gründen das auch geschehen sein möge? Schoeps
antwortet darauf: «Für die Juden gibt es kein anderes Heil als

33 Nathan Birnbaum, Gottes Volk, Löwitt-Verlag, Wien und Berlin 1921,
S. 30ff.

18



im Gesetz der Berith, des Bundes, den Gott mit den Vätern
geschlossen hat, und der nicht mehr rückgängig gemacht oder
zunichte gemacht werden kann, wenn Gott der Gott der Wahrheit
ist, was selbst Paulus wider seine Theorie gestehen muß (Rom. 11,

29: ,Gottes Gaben und Berufungen können ihn nicht gereuen').
Darum konnte dieser Bund weder durch die Erscheinung Christi
noch durch die Zerstörung des Tempels aufgehoben werden: denn
er ist ja ein Weltzeitbund, wie Gott selber am Sinai erklärt (5. Mos.

29, 13 f. »

Das Zeichen dieses Bundes sei aber das Gesetz, das Paulus völlig-
mißverständlich als Mittel, vor Gott Gerechtigkeit zu erlangen,
darstelle, «dies alles, weil Paulus nach seinem Erlebnis von Damaskus
nicht mehr verstehen konnte —- christlich gesehen freilich mit
göttlicher Notwendigkeit —, was er als Lehrhausschüler vordem
sicherlich gewußt hat, daß das Gesetz der Thora nicht dazu
gegeben ist, um die Juden vor ihrem Vater im Himmel gerecht und
angenehm zu machen, sondern deshalb gegeben ist, weil es den

heiligen Willen eben dieses Vaters kundtut. Nur in dem Sinne des

göttlichen Willensvollzuges und niemals in dem irgend einer — wie
immer gearteten — Verdienstethik sind die Lobpreisungen des

Gesetzes zu verstehen. .Denn das Gesetz des Bundes soll ja nicht
mit Gott versöhnen — Gott selber ist der Versöhner —, sondern
mit Gott verbinden, indem es Israel heiligt; denn Gott steht kraft
seines freien Willens seiner Offenbarung und Verheißung mit Israel
im Bunde34».

Schoeps sucht auch seine Beurteilung des Gesetzes durch andere
Stimmen zu erhärten. So legt er Rosenzweigs Ansicht vom Gesetz
in folgender Weise aus: «Denn das Gesetz der Juden ist ja keine
Brücke zu Gott — unverstehbar schlechthin, wenn man es vom
christlichen Mittlerhegriff aus verstehen will —, sondern es ist
ein Institut der Heiligkeit, das weder mit Gerechtigkeit noch mit
Verdienstvorstellungen etwas zu tun hat, vielmehr den, der es

befolgt, im Tun geheiligt (nicht heilig) werden läßt. Das Sein am
Ziel ist die reinste Erfüllung des Gesetzes, seine Befolgung durch
die Juden vermittelt diesen eine Vorahnung der zukünftigen Welt

34 Schoeps, a. a. O., S. 47 ff.

19



und schärft gleichzeitig ihr Auge für die Gefahr falscher Vermittlungen

und Überbrückungen innerhalb der Geschichtszeit35. »

Er hebt weiter hervor, daß die Rabbineil in bewußter Absicht
den «Zaun um die Thora» zogen, indem sie das Gesetz um und
um wandten. «Denn die Thora ausschließlich und allein gibt dem
Juden das Heil und seine Bewährung für diese Welt und die
Verheißung für die zukünftige Welt. .Diese Schätzung der Thora
ist die jüdische Antwort an Paulus gewesen. Die Thora ist darum
der einzige Weg zu Gott.» Darum läßt er auch noch den Midrasch
Tehillim 17, 7 sprechen, wo Gott dem Sinne nach selber sagt:
«Meine Thora ist in eurer Hand, eure Erlösung in meiner Hand.
Bewahrt ihr meine Thora. Ich führe eure Erlösung herbei36.»

Die Auseinandersetzung mit der Auffassung der Kirche vom
Gesetz verführt tatsächlich die Juden zu einer Glorißzierung und
Verabsolutierung des Gesetzes schlechthin: «Das mosaische Gesetz

ist über jeden Mangel erhaben und aller möglichen Vollkommenheit

teilhaftig», so schreibt Albo (gestorben 1644) in seinem Iqqarim
und begründet die Allgenugsamkeit und Unabänderlichkeit des

Gesetzes als Folgesatz der Offenbarung durch Gott37. Ebenso war
es für den Begründer der jüdischen mittelalterlichen Religions-
philosophie, Gaon Sa' aija (882—942), im Blick auf christliche
Gedankenbewegungen ein abwegiger Gedanke, daß das Gesetz ab-

rogierbar sei. Er schreibt dazu: «Die Kinder Israels haben eine

allgemeine Tradition überliefert, daß die Propheten ihnen von dem
Gesetz der Thora gesagt haben, sie würde nicht aufgehoben. Darauf
habe ich che Schrift deutlich verstanden und darin als Beweisgrund

gefunden: 1. daß bei vielen Gesetzen geschrieben steht
,ewiger Bund' und ,für eure nachfolgenden Geschlechter', 2. daß
die Thora selber sagt: .Das Gesetz hat uns gegeben Moses, einen
Erbbesitz für die Söhne Jakobs' (5. Mose 33, 4) usw.» Daran
schließt er weitere Ausführungen, in denen er gegen die christliche
Auslegung bestimmter Schriftstellen streitet. Dabei schreibt er in
Auslegung von Jer. 31, 30ff.: «Seht doch, was darnach folgt. Denn
er hat ja deutlich ausgesprochen, daß der neue Bund die Thora

35 Schoeps, a. a. O., S. 131 f.
36 Schoeps, a. a. O., S. 58.
37 Schoeps, a. a. O., S. 62.

20



selbst ist, wie es heißt: .Ich werde meine Thora in euer Inneres
senken und auf ihr Herz schreiben.' — Und der Unterschied vom
ersten Bündnis besteht nur in dem Punkt, daß es in diesem Zeitalter

nicht mehr gebrochen werde, wie es mit dem Väterbund
beim Auszug aus Ägypten geschehen ist.» Unter den Einwänden
und Zweifeln, die er noch erörtert, ist die Besprechung des 11.

Zweifels interessant, den Schoeps anführt. Er fragt, wie denn das

göttliche Gesetz gut und wahr sein könne, wenn das bekennende
Volk so gedemütigt und verächtlich sei. Die Antwort darauf: «Der

Allmächtige hat die Völker erhöht, und sie glauben doch nicht an
ihn, so daß das Argument zuschanden wird. Und die Israeliten
hat er erniedrigt, und sie verleugnen doch nicht das Gesetz, so
daß die Wahrheit offenbar auf ihrer Seite ist. Dieses denen zur
Antwort, welche sagen, daß die Juden vom Gesetz Wohlstand und
Vorteil haben wollen und die Heiden es darum nicht halten, weil
sie bereits Wohlstand haben38.»

Abschließend faßt einmal Schoeps den Sinn des Gesetzes so

zusammen, daß man in ihm die «Konstitutionsakte des Bundes»
besitze, und es erwirke dem Menschen, der es hält, als Erweis der

Erwählungsgnade, Gottes Heiligung39.
Demgegenüber meint er, daß die christlichen Einwände

dagegen ein erschreckendes Unwissen von dem, was «Bund» und
was «Gesetz» ist, verraten. «Der Bund ist einem Menschenstamm
aus freier Erwählungsgnade Gottes widerfahren, der von nun ab,
nicht kraft seiner Leiblichkeit, sondern kraft göttlichen Willens,
ein unmittelbarer Königsbereich (mamlakha) geworden ist,
ausgesondert (qadosch) aus allen Völkern40.» «Das Gesetz ist gegeben,
um dem einzelnen Individuum des Bundesvolkes das Joch des

Himmelreiches auf die Schultern zu legen, ihm die Herrschaft
Gottes vor Augen zu führen alle Tage seines Lebens. Seit aber
Paulus Bund und Gesetz wider ihre Wirklichkeit verstand, also

mißverstand, ist es christliche Meinung geworden, daß es für den
Menschen unerfüllbar sei. — Das ist jüdisch selbstverständlich,
nämlich der Erweis seiner Göttlichkeit für den Menschen. — Und

38 Schoeps, a. a. O., S. 67 f.
39 Schoeps, a. a. O., S. 150.
40 Vgl. Martin Buber, «Königtum Gottes», Berlin 1936, S. 125.

21



daß es darum auch den Juden nicht mehr mit Gott verbinden
könne — das ist die zentrale Verkennung. Denn cler Bund steht
vor dem Gesetz, und schon die Intention des Juden auf die Erfüllung

ist Verbindung41.»
Cohen erklärt daher das Gesetz kurz «als die notwendige Form

für den Vollzug der Korrelation zwischen Gott und Mensch.»
Erwähnt sei aber, daß orthodoxe Urteile über das Gesetz dahin

gehen, daß es selbstverständlich erfüllbar sei; denn Gott gebe doch
kein Gesetz, das die Kräfte des Menschen übersteige42.

In der Auseinandersetzung mit clem Versöhnungsopfer Christi
heißt es einmal bei Schoeps: «Ganz anders ist das alles im Judentum,
das deshalb nicht durch eine sühnende Opfertat erlöst zu werden
braucht, weil es bereits von Gott erwählt worden ist, seit der
Annahme und Zurechnung des Opferwillens Abrahams im Bunde
steht, so daß selbst der abtrünnig gewordene Jude — in der Te-
schuba — nur in die Kreatursituation Abrahams zurückzukehren
braucht. Denn mit Isaak sind alle Juden als Same Abrahams
(des Vaters einer großen Menge) Kinder der Verheißung geworden,
deren Inhalt die stete 11ückke hrm ögl ichkei t ist — in Abrahams
Schoß. Die Rückkehr zur Bestimmung der ersten Geburt verlangt
nicht, wie beim Christen, das Umgebrochenwerden zur zweiten
Geburt, der Neugeburt im Geist. Dem Volke Israel ist der
Glaubensumweg erspart worden. Und dieses alles nur, weil Abraham
Gott gehorsam gewesen ist. Die Erwählung des Abrahamssamens
hat alle Wege schon ans Ziel gebracht, indem der, der als Israelit
geboren wurde, seiner Psychologie nach schon im Bunde ist. So

ist der Same Abrahams zera qodesch, heiliger Same (Esra 9, 2)

geworden. (Dies ist der) seinshafte Befund, den die Rede von
der Auserwählung letzthin meint43.»

Es ist merkwürdig, wie das jüdische Denken um Abraham
kreist, der, wie wir seilen, fast eine Mittlerstellung zugesprochen
erhält, indem seinem «Opferwillen» solche Folgen für den
«Samen Abrahams» zuerkannt werden. Auch Rosenzweig antwortet

41 Schoeps, a. a. O., S. 152.
42 So noch Studienrat Dr. Nothmann, Nürnberg-Fürth, in dem

Rundgespräch der Tagung «Kirche und Judentum» in Kassel 1950.
43 Schoeps, a. a. O., S. 150.

22



in seinem Gespräch mit Eugen Rosenstock auf dessen Hinweis,
daß Israel der Gefahr erliege, die Opfer Abrahams und Agamem-
nons in Parallele zu stellen, anstatt das Abrahamsopfer richtig
mit der Opfertat Christi zu vergleichen: «Sie haben Abraham und
Agamemnon verwechselt; der freilich opferte, was er hatte, um
eines anderen willen, was er wollte, oder meinetwegen, was zu
wollen seine Pflicht war; ja er opferte nicht einmal selber, er gab
nur her und stand mit verhülltem Haupte dabei. Abraham aber
opferte nicht etwas, nicht ein Kind, sondern den ,einzigen' Sohn,
und was mehr ist, den Sohn der Verheißung, und dem Gotte dieser

Verheißung (die traditionelle jüdische Kommentierung liest dieses

Paradoxon sogar in den Text hinein), deren Inhalt nach menschlichen

Begriffen unmöglich wird durch dieses Opfer. Nicht umsonst
gehört diese Perikope unseren höchsten Feiertagen und das
prototypische Opfer nicht der eigenen Individualität (Golgatha),
sondern der völkischen Existenz ,des Sohnes' und aller zukünftigen
Söhne. Denn wir berufen uns vor Gott auf dieses Opfer oder
vielmehr auf diese Opferbereitschaft, und zwar die des Vaters, nicht
die in der Erzählung doch sehr betonte des Sohnes. Der Sohn wird
wiedergegeben: Er ist nun nur noch der Sohn der Verheißung.
Nichts aber geschieht. Kein Ilion fällt, nur die Verheißung bleibt
bestehen; um keines Ilion willen wäre der Vater bereit gewesen,
sondern ,grundlos'. Agamemnon opferte etwas, ,was er hat'; Abraham

alles, was er — sein konnte, Christus alles, was er ist. Dem
,naiv' in Anspruch genommenen unveräußerlichen Recht an Gott
entspricht, was Sie vergessen, das ebenso ,naiv' aufgenommene
Joch der unveräußerlichen Leiden, von denen wir — naiv? —
wissen, daß sie uns aufgelegt sind. Isaaks Opfer bekommt gerade
durch seine von der Tradition stark betonte Unnachahmlichkeit
seine für uns ewige Bedeutung. Kein Jude darf auf seinen Sohn,
den Sohn der Verheißung, verzichten. Abrahams Verzicht geschah
eben ,für' alle kommenden Generationen, damit hinfort keiner
mehr ihm nachtun müsse, so wie der Kreuzestod für alle folgenden
Christen geschah, damit sie leben können.»

Schoeps erklärt Rosenzweig recht, wenn er sagt: «So wird in
dem für Israel prototypischen Abrahamsopfer, das konkret-leiblich
die Sonderstellung der Juden vor Gott und Menschen begründet,

23



ganz traditionsgemäß der Ursprung der Erwählung und Verheißung

gesehen, die laut gnädiger Zusage des Ewigen physisch
verknüpft bleibt an dem Samen Abrahams. Und nicht wie durch das

Christusopfer des Kreuzesbundes wird den Heiden durch den
Glauben ein Weg geöffnet, sondern seit Gottes gnädigem Gefallen
am Opferwillen Abrahams ist Israel als Gottessohn ja immer schon

(durch das Gesetz) in realer Verbindung mit Gott oder hat
vielmehr — als Erbbesitz — die latente Möglichkeit zu ihr. .» So

heißt es dann bei ihm abschließend: «Der Blutzusammenhang wird
also nicht um seiner selbst willen sakralisiert, sondern er wird um
der Verheißung willen mit wachem Bewußtsein aufrechterhalten,
damit das jüdisch geborene Individuum die physische Berufung
in die Sphäre der metaphysischen Verwurzelung (Joch des

Himmelreiches) erleben kann — um des messianiscken Heils willen. .44. »

8. Galutleiden ist Wissen um die vorbehaltene Erlösung

In dem Religionsgespräch zwischen Karl Ludwig Schmidt und
Martin Buber sagt Buber: «Wir wissen um Israel anders. Wir wissen

(hier kann ich nicht einmal mehr ,sehen' sagen, denn wir wissen es

ja von innen lier und auch nicht mit dem ,Auge des Geistes',
sondern lebensmäßig), daß wir, die wir gegen Gott tausendfach
gesündigt haben, tausendfach von Gott abgefallen sind, die wir
diese Jahrtausende hindurch diese Schickung Gottes über uns
erfahren haben — dies Strafe zu nennen zu leicht ist, es ist etwas
Größeres als Strafe —, wir wissen, daß wir doch nicht verworfen
sind. Wir wissen, daß das ein Geschehen nicht in der Bedingtheit
der Welt, sondern in der Wirklichkeit des Raumes zwischen Gott
und uns ist. Und wir wissen, daß wir eben darum in dieser
Wirklichkeit von Gott nicht verworfen sind, daß uns in dieser Zucht
und Züchtigung Gottes Hand hält und nicht losläßt, in dieses

Feuer hineinstellt und doch nicht fallen läßt. Wenn wir die

Scheidung zwischen Juden und Christen, zwischen Israel und
Kirche auf eine Formel bringen wollen, können wir sagen: Die

«4 Schoeps, a. a. O., S. 129—131.

24



Kirche steht auf dem Glauben an das Gekommensein Christi als

an die der Menschheit durch Gott zuteil gewordene Erlösung. Wir,
Israel, vermögen das nicht zu glauben. Die Kirche sieht unsere
Aussage entweder als ein Nicht-glauben-Wollen an, als eine
Verstocktheit in einem sehr bedenklichen Sinne, oder als einen Wahn,
als eine fundamentale Eingeschränktheit des Erkennen-Könnens
der Wirklichkeit gegenüber, als die Verblendung Israels, die es

hindert, das Licht zu schauen. Wir, Israel, wissen um unser
Nichtannehmen-Können jener Botschaft in anderer Weise. Wir verstehen

die Christologie des Christentums durchaus als wesentliche
Begebenheit zwischen oben und unten. Wir sehen das Christentum
als etwas, dessen Kommen über die Völkerwelt wir in seinem
Geheimnis zu durchdringen nicht imstande sind. Wir wissen aber
auch, wie wir wissen, daß Luft ist, die wir in unsere Lungen
einatmen, daß Raum ist, in dem wir uns bewegen, tiefer, echter wissen

wir, daß die Weltgeschichte nicht bis auf ihren Grund aufgebrochen,

daß die Welt noch nicht erlöst ist. Wir spüren die Unerlöst-
heit der Welt. Eben dieses unser Spüren kann oder muß die Kirche
als das Bewußtsein unserer Unerlöstheit verstehen. Wir wissen es

anders.

Erlösung der Welt ist uns unverbrüchlich eins mit der Vollendung

der Schöpfung, mit der Aufrichtung der durch nichts mehr
behinderten, keinen Widerspruch mehr erleidenden, in all der
Vielfältigkeit der Welt verwirklichten Einheit, eins mit dem erfüllten
Königtum Gottes. Ein Vorwegnehmen der vollzogenen Welterlösung

zu irgend einem Teil, etwa ein Schon-erlöst-Sein der Seele,

vermögen wir nicht zu fassen, wiewohl sich auch uns in unserer
sterblichen Stunde Erlösen und Erlöstwerden kundtut. Eine Zäsur
nehmen wir in der Geschichte nicht wahr. Wir kennen in ihr
keine Mitte, sondern nur ein Ziel, das Ziel der Wege Gottes, der
nicht innehält auf seinem Wege46.»

Dieses Wissen um die vorbehaltene Erlösung hat auch den
Schrei nach dem Kommen des Messias ausgelöst, der das Ende
aller Galutleiden bringt. Es sei darum noch eine ergreifende Stimme
aus dem Ostjudentum dafür angeführt:

45 Schoeps, a. a. O., S. 139 ff.

25



Hörst du, eine Stimme schreit
von den stillen Sternen:
Wein' nicht, 's ist Messiaszeit,
bald wird Haß aufhören.

Das ruft Gott zu dir herab.
Horch! Die Himmel summen:
Wein' nicht, wisch die Tränen ab,
bald wir Er ja kommen.

Führen wird Er bald ins Land
dich auf Adlers Flügeln,
wie einst deiner Mutter Hand
dich gelegt ins Wiegel.

Wein' nicht, klag' nicht, liebes Kind,
wenn die Völker streiten,
die letzte Träne fließt dir jetzt,
's sind Messiaszeiten.

Fortsetzung folgt

DER ALTJIDDISCHE MIDRASCH WOJOSCHAH

Von Hans Niedermeieb

Die altjiddische Literatur, zu der auch der Midrasch Wajoschah
zählt, hat ihre Wurzeln in religiösem Boden. Die Bücher des Alten
Testaments waren zunächst Gegenstand des ganzen Denkens und
Fühlens der Juden. Es war daher natürlich, daß sie in einer Zeit,
wo sie eine neue Sprache wie das Jiddische schrieben, zunächst auf
ihre heiligen Schriften zurückgriffen.

Jiddisch ist eine Sprache, die die Juden des Mittelalters von
ihrem deutschen Wirtsvolk übernommen und unter der Einwirkung

der veränderten Lebensumstände nach der Übersiedlung

26


	Wie erklärt Israel seine leidvolle Führung

