
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 20 (1964)

Artikel: Die messianische Erwartung im Judentum seit der talmudischen Zeit
[Schluss]

Autor: Maier, Johann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960636

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960636
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE MESSIANISCHE ERWARTUNG IM
JUDENTUM SEIT DER TALMUDISCHEN

ZEIT
(Schluß)

Von Johann Maier, Borlin

Von der sabbatianischen Bewegung bis zur Gegenwart

I. SabbHaj Srbî (1626—1677)

1. Sabbetaj Scbî, der mit seinem messianischen Anspruch das

Judentum seiner Zeit nach einer kurzen Periode der Begeisterung
in eine der schwersten Krisen stürzte, wurde 1626 in Smyrna
geboren und war keineswegs das, was man sich unter einer großen
Persönlichkeit vorstellt,. Wenn man von der schönen Stimme
absieht, wogen der der junge Mann in seiner näheren Umgebung als

Sänger gern gesehen war, zeichnete sich der spätere «Messias» durch
keinerlei besondere Gaben und Fähigkeiten aus. Im Gegenteil, er
wurde eher nicht ganz ernst genommen, da sich von früh an eine
starke Labilität des Gemüts bemerkbar machte. Perioden des

Überschwanges wechselten mit Zeiten tiefster Niedergeschlagenheit,

Symptome, die von der modernen Forschung auf eine

manisch-depressive Gemütsverfassung gedeutet wurden1. Die heimatliche

Umgebung schätzte den Zustand des J ünglings offenbar richtig
ein und sah ihm so manche Entgleisung, die er sich in Hochstimmung

leistete, nach, zumal er im Zustand der Depression ohnedies
alles wieder heftig bereute. Immerhin kam es bei solchen Anlässen

sogar dazu, daß Sabb°taj den Gottesnamcn (JHWH), den man zu
umschreiben pflegt, dem Wortlaut nach aussprach und daß er sich
als Messias ausgab. Doch kaum jemand nahm diese Vorfälle ernst,
ebensowenig wie die angeblichen «Visionen» und «Audit.ionen» des

1 G. Schalom (Scholem), Sabb'taj S'bi, 2 Bände, Tel Aviv 1957; durch
diosos Work sind dio meisten früheren Darstellungen überholt.

213



überspannten Jünglings2. Im Jahre 1648 meinte er, durch eine

«Erleuchtung» völlige Gewißheit über seine messianische Qualität
erhalten zu haben und proklamierte sich in Aleppo zum Messias.

Hier in der Fremde wirkte sein Auftreten natürlich viel stärker
als in seiner Heimatstadt, und die Kunde von dem neuen
Messiasprätendenten verbreitete sich mit Windeseile in der ganzen
Diaspora. Ein Mädchen, Sarah, deren Eltern und Verwandten in Polen
während der Chmielinski-Gemetzel ums Leben gekommen waren
und das durch die schrecklichen Erlebnisse aus dem geistigen
Gleichgewicht geworfen worden war, vernahm in Deutschland das
Gerücht. Da sie sich selbst für die vorbestimmte Braut des Messias

hielt, reiste sie quer durch Europa, um ihrem Bräutigam zu

begegnen. Dieser war inzwischen nach Ägypten gekommen, wo die
beiden einander kennenlernten — und heirateten. Der große
Zulauf vermochte aber nicht die Zweifel zu beseitigen, die den

Messiasprätendenten in seinen depressiven Anwandlungen plagten. In
solchen Situationen suchte Sabbetaj Scbî den Rat bekannter
Gelehrter, so auch während des Aufenthalts in Ägypten, wo er vom
berühmten Kabbalisten Natan in Gaza hörte. Zu diesem wollte
er nun seine Zuflucht nehmen, doch gerade dabei ereilte ihn sein
Schicksal.

2. Natan (ha"zätP) war durch und durch Kabbaiist der luria-
nischen Richtung und dem entsprach auch sein Wirklichkeitsvor-
ständnis. Durch ein visionäres Offenbarungserlebnis war sich Natan
von vornhinein gewiß, daß $abbctaj Sebî der Messias sei. Gerado
die Zweifel, die den Prätendenten selbst plagten, die für den
nüchternen Beobachter doch ziemlich klaren Symptome seines
Gemütszustandes, dies alles konnte Natan nicht irre machen, im Gegenteil,
es konnte seine Meinung nur bestärken. Er sah in diesen Erschei-

2 Die Neigung zu ekstatischen Zuständen war so groß, daß sie beim
Gesang sehr leicht ausgelöst wurden. Sabb°taj S''bî hegte für den Gesang
auch eino große Vorliebo. Zu seiner Porson vor dor «Erleuchtung» siehe auch
G. Schalom, ßabb'taj S'bi qödärn hitgallûtô, Môl&d 13, 79, 1955, S. 40—53.

3 Siehe G. Scholem a. a. O. (Anm. 1), ferner dors., Sabb'taj S'bî w'Nätän
hâ-'azatî, Qôbas hôçâ'at Sehockon ledibrê sifrùt 1951, S. 150—166; ders.,
Be'iqbôtmâëîah, Jerusalem 1954; H. Werschowski, Hat-tê'ôlôgjâh haë-kibb'laît
éâl Nâtan ha-'azâtî, Kenäsät 8, 1953/54, S. 210—246.

214



nungen nämlich nicht nur psychische Zustände eines Individuums,
er bewertete sie unter dem Gesichtspunkt des Schicksals der
Messiasseele, das ja in der Kabbala von Zcfat schon eng mit den kos-
misch-überweltlichen Vorgängen des universalen Heilsdramas
verknüpft worden war. So erschien für Natan der Wechsel zwischen
Manie und Depression als Wechsel zwischen «Erleuchtung» und
«Verlassenheit», als Zustände der Messiasseele im Rahmen ihrer
soteriologischen Funktion. Und da diese Funktion ja nicht nur
den menschlich-sinnlichen Bereich betrifft, sondern im wesentlichen
in kosmisch-universalen Zusammenhängen gesehen wurde, gelten
auch für die Sinngebung der einzelnen Handlungen des Messias

nicht die üblichen Maßstäbe. Die Übergriffe und Gesetzes

Verletzungen im Zustand des Überschwanges, die sogenannten «fremden
Werke» des Messias, sind daher Handlungen, deren eigentliche
Bedeutung nur im heilsgeschichtlichon Gesamtvorgang des Tiqqun
verständlich werden, wo die Messiasseelo als «heilige Schlange» im
Kampf mit den Mächten der qHippôt, mit den bösen «Schlangen4»,
eben ein sehr wechselvolles Schicksal erleidet. Das Seelenleben des

Menschen, in dem die Messiasseele inkorporiert wurde, wird so

zum Spiegel des universalen Erlösungsvorganges. Damit ist das

Befremdliche an seinem Verhalten nicht nur gerechtfertigt und
begründet, es gewinnt den Charakter des entscheidenden
Glaubensärgernisses, an dessen Verständnis oder Mißdeutung sich die
Geister scheiden, funktional insofern zu vergleichen mit dem skan-
dalon der christlichen Theologie. Die dadurch gestellte Anforderung

nach einer Überwindung des Ärgernisses durch die Einsicht
seiner heilsgeschichtlichen Bedeutung ist jedoch etwas völlig Neues

in der jüdischen Religionsgeschichte. Ganz folgerichtig führt diese

Art «Christologie» dann auch weiter zum Gedanken der Nachfolge,
die sich ja notwendig aus der soteriologischen Funktion der
Messiasseelo bei der Einsammlung der in den qclipp6t gefangenen
Einzelseelen ergibt. Die so durch diese Art der universalen Soteriologie
begründete individuell-soteriologische Bedeutung des Messias stellt
ebenfalls ein Novum dar, das zudem der gnostischen und christlichen

Erlöservorstellung äußerst nahe kommt. Gehen bereits diese

4 Dazu siehe oben S. 181.

215



theologischen Gedanken weit über die Grenzen der traditionellen
jüdischen Messiaserwartung hinaus, so gilt für deren praktische
Konsequenzen, daß sie das Fundament des Judentums ernstlich
untergraben. Die Anwendung des Nachfolgeprinzips auf die
praktische Verhaltensweise birgt wegen der bereits erwähnten Begründung

der «fremden Werke» den Keim zum Antinomismus in sich.
Indem dabei die Geltung des Gesetzes im Rahmen des
heilsgeschichtlichen Dramas verankert und damit relativiert worden ist,
war es naheliegend, die Geltung der Tora auch allgemein, für alle
Frommen, vom jeweiligen heilsgeschichtlichen Stadium und vom
jeweiligen Stand des gilgûl abhängig zu machen. Dies bot einzelnen
und ganzen Gruppen gegebenenfalls Anlaß zur Annahme, daß derzeit

die traditionelle Gesetzesbeobachtung heilsgcschichtlich nicht
am Platze sei.

3. Nur auf der Grundlage des lurianischen Weltbildes und nur
dank ihrer scharfsinnigen theologischen Anwendung auf das
Phänomen Sabbetaj Scbi durch Natan von Gaza und durch dessen

unermüdliche propagandistische Tätigkeit ist der unerhörte Erfolg
der sabbatianischen Bewegung möglich gewesen. Die Zahl der
Zweifler wurde immer kleiner, nur wenige erkannten die
ungeheuren Gefahren, denen das gesamte Judentum in kürzester Zeit
ausgesetzt wurde. Im Jahre 1665 zog der «Messias» unter dem
Jubel der jüdischen Bevölkerung in seiner Heimatstadt Smyrna
ein und verkündete 1666 als Jahr der Erlösung. Die ganze Diaspora
wurde vom messianischen Taumel erfaßt, und an vielen Orten
feierte man öffentlich den Anbruch der Heilszeit5. Aber das Jahr
1666 brachte nicht das Heil, sondern die Verhaftung des «Messias»

durch die türkischen Behörden in Konstantinopel. Die Gefangenschaft

war jedoch nicht sehr streng, und Sabb°taj S°bî «residierte»
weiterhin als Messias, entsandte Botschaften in alle Welt und

empfing Delegationen. Theologisch bereitete die Erklärung der
Situation keine Schwierigkeiten; es handelte sich eben um eine
nach üblichen irdischen Maßstäben nicht bewertbare Phase im

5 Vgl. don Bericht dor Gliickol von Hnmoln. D. Kaufmann, Die Mo-
moiron der Glückel von Hameln, Frankfurt a. M. 1890, S. 81 ff; deutsch:
A. Foilchonfeld, Donkwürdigkeiten der Glückel von Hameln, Borlin 1914,
S. 60 ff.

216



Schicksal der Messiasseele. Schließlich entschloß sich die türkische
Regierung aber zu energischen Maßnahmen gegen die messiani-
schen Umtriebe und verurteilte den «Messias» zum Tode. Um der
Exekution zu entgehen, trat der «Messias» — im messianischen
-Jahr 1666! — zum Islam über. Auf manche wirkte dies ernüchternd,

doch für die meisten war auch dies als Einzelakt im soterio-
logischen Handeln des Messias durchaus verständlich: Um die in
den (flippot gefangenen Lichtfunken zu erlösen, muß sich die
Messiasseole eben selbst in die untersten Bereiche der Unreinheit
begeben. Die theoretische Rechtfertigung dieses unter normalen
(das heißt traditionellen) geistesgeschichtlichen Bedingungen
schlicht als Verrat und Abfall zu bewertenden Verhaltens war
bereits vorgegeben"!

4. Schwieriger wurde die Lage erst, nachdem der «Messias» 1676

in Albanien, wohin man ihn wegen fortgesetzter messianischer
Umtriebe verbannt hatte, gestorben war7. Doch auch jetzt gab es

noch viele, die selbst diese Enttäuschung ideologisch überwanden.
Unter der Voraussetzung der gilgûl-Vorstellung widerlegt der Tod
des Messias ja nicht die Tatsache, daß die Messias-Seele in ihm
inkorporiert war. Zur endgültigen Erlösung wird sie eben in einer

neuen Erlösergestalt sich manifestieren8. Manche gingen so weit,
daß sie die Rückkehr der Messiasseele in den Himmel bereits vor
Sabbetajs Tod ansetzten und damit der doketischen Christologie
im Christentum nahekamen11. Unter den eingetretenen Umständen

0 Siehe darüber bes. H. Werschowsky, Ha-'îde'ôlôgjah hai-kibb'taît Säl

hamärat ham-mäilah, Zion 3, 1938, 215—245.
' G. Scbalom, Hvkan met Sabb'taj S'bîf, Zion 17. 1952/53, S. 79—83.
8 G. Scholem, Pârâéijjôt b'heqär hat-t'nû'ah haS-iabb'tâ'ît, Zion 6, 1941/42,

S. 85—100; dors., Le mouvement sabbat,aisto en Pologne, Revue d'Histoiro
dos Religions 143. 1953, S. 30—90, 209—232; 144, 1953, S. 42—77; dors.,
Die Theologie des Sabbatianismns im Liebte Abraham Cardosos, «Judaiea»,
Frankfurt a. M. 1963, S. 119ff.; dors., B'rûkjah, rô'Shaä-Sabbetä'imbeSaloniki,
Zion 6, 1941/42, S. 119—147, 181—202; zur späteren Entwicklung: dors.,
Die Metamorphose des häretischen Messianismus der Sabbatianor in
religiösen Nihilismus im 18. Jahrhundert, «Zeugnisse» (Theodor W. Adorno
zum 60. Geburtstag), Frankfurt a. M. 1963, S. 20—32.

11 Krasse Beispiele für eine derartige «Christologie» enthält der Sejär
iîrôt w'tièbahâl iäl haà-Sabb'lâ'îm, Tel Aviv 1948 (od. .1. Bon-Scbi).

217



wirkte sich der Nachfolgegedankc natürlich verheerend aus, da

ganze Gruppen den Übertritt zum Islam vollzogen, um ihre sote-

riologische Aufgabe zu erfüllen. Zahlenmäßig war diese Richtung,
die sogenannte Doenme-Sekte, allerdings nicht mehr so stark1".

II. Jakob Frank11

Die Lehre vom gilgul der Messiasseele und ihrer Beziehung zu
den jeweiligen heilsgeschichtlichen Perioden ermöglichte
grundsätzlich jederzeit eine neue Inkorporation. Jakob Frank, 1726 in
Podolien geboren, interessierte sich von jung an in sehr einseitiger
Weise für die Kabbala und lernte auf seinen Reisen im Orient
auch die Doenme-Sekte kennen. Er schloß sich dieser Richtung an
und konvertierte daher zum Islam. Schließlich erklärte er sich
selbst als letzte Inkorporation der Messiasseele. In Lehre und
Gehaben dieses Messiasprätendenten traten die in der sabbatiani-
schen Ideologie angelegten Strukturelemente in der Lehre vom
gilgul und dessen Beziehung zur Periodenlehre besonders kraß
hervor. Die «fremden Werke», bei Sabbetaj S°bi immerhin
pathologisch begründbar, wurden nun zur Manier und entarteten bis zur
Orgiastik, während andrerseits eine Art von messianischer Tora
promulgiert wurde, deren Beobachtung minutiös und mit
asketischmystischer Glut betrieben wurde. Bei all dem Absonderlichen, das
die sabbatianische und besonders die frankistische Bewegung
aufweist, darf man nicht übersehen, daß es sich gleichzeitig um eine

Frömmigkeit handelte, deren Gefühlsintensität geradezu beispiellos

ist.

10 G. Scholem, The Sprouting of tho Horn of tho Son of David. A now
Source from tho beginnings of tho Doonmo Sect in Salonica (hobr.), Tarbi$
32/1, 1962, S. 67—79. Hier wird es als heilsgeschichtliche Notwendigkeit
hingestellt, den «Engel Ismaols» für den Kampf gogen Edom zu gewinnen,
indem die Juden 120 Jahre lang das «Lager Ismaols» teilen. Über den Nachhall

der sabbatianischen Bewegung in der Gegenwart, siehe J. Ben-S°bi,
Haà-iabb'tâ'îm bizmannenû, Me§ûdâh 7, 1954, S. 331—335.

11 M. Balben, L'tôl'dôt hat-tenû'âh ha-Frankît, Tel Aviv I. Bd. 1934,

II. Bd. 1935; A. Ja'ari, Milhamtäm éâl hakmê Pôlîn bitnû'at Frank, Sinai
35, 1953/54, S. 170—182.

218



Wie alle Elemente des Sabbatianismus bei Frank krassere Formen

annahmen, so auch die Spekulation über die Messiasseele,
deren Verhältnis zur Gottheit nun noch mehr in den Mittelpunkt
des Interesses rückte. Schon die Sabbatianer hatten darüber
Aussagen gemacht, die nach traditionellem Empfinden gotteslästerlich
waren, da sie einem binitarischen Vater-Sohn-Verhältnis nahekamen.
Nun wurde dies weiter ausgestaltet und ähnelte schließlich der
christlichen Trinitätslehre. Solche Erscheinungen erregten
selbstverständlich bei den Rabbinern heftigsten Widerspruch und
diskreditierten die akut-messianische Hoffnung weitgehend. Tatsächlich

geriet Jakob Frank in seiner Auseinandersetzung mit dem
Rabbinismus immer mehr in die Nähe des Katholizismus, dessen

national-mystische Leidenstheologie und Gefühlsintensität im
polnischen Raum offenbar eine gewisse Affinität aufwies12. 1759 trat
Jakob Frank mit etwa 15 000 Anhängern zur römisch-katholischen
Kirche über, doch im Sinne der Ideologie der Doenme-Sekte, ge-
bärdete sich also insgeheim weiterhin als Messias. 1760 wurde er
daher verhaftet, erlangte aber 1773 dank eines russischen Einmarsches

die Freiheit wieder. Nach ruhelosen Wanderjahren verstarb
er 1791 in Offenbach.

III. Die Bewältigung der sabbatianischen Krise im, Rabbinismus und
Chasidismus

1. Die Zahl derer, die sich gegenüber $abbetaj Spbi in den Jahren

1665/66 skeptisch verhalten hatten, war nicht sehr groß gewesen,

doch gab es allerorts vereinzelte, die sich der tiefen Kluft
zwischen dem neuen Messianismus und der jüdischen Tradition
bewußt waren. Als in manchen Richtungen der sabbatianischen
Bewegung der antinomistische Ansatz auch in die Praxis umgesetzt

und somit offenbar wurde, wie sehr die Substanz des Judentums

gefährdet war, kehrte man umso entschiedener zur Tradition
zurück. Der überlieferte Gesetzesgehorsam wurde nun verständ-

12 Vgl. A. 0. Dukor, Polish Frankism'a duration; from Cabbalistic
Judaism to Roman Catholicism and from JowishnosB to Polishnoss, Jewish
Social Studies 25/4, 1963, S. 287—333.

219



licherwcise ganz entschieden als alleiniges Mittel zum Heil
herausgestellt, und die messianische Hoffnung wurde wieder auf ihren
traditionellen Bestand und Platz reduziert. Das heißt, man hielt
wohl an der durch Bibel und Tradition bezeugten konservativ-
restaurativen messianischcn Erwartung fest, wie etwa einst Mai-
monides, hütete sich aber, der Sache wirklich aktuellen Wert
beizumessen. Dies traf natürlich besonders auf die Erwartungen
bezüglich der Person des Messias zu, während man die kollektiv-
messianischen Aspekte aufnehmen, wieder auf die Gesctzcserfül-

lung begrenzen und somit sogar als «Gegengift» verwerten konnte.
Die damit skizzierte Haltung blieb für das konservative Judentum
im wesentlichen bis heute charakteristisch. Erst durch den religiösen

Zionismus ist es in neuerer Zeit bis zu einem gewissen Grad zu
einer Neubelebung, beziehungsweise Neubewertung der messiani-
schen Hoffnung gekommen13, doch überwiegt auch hier der
kollektiv-messianische Aspekt, wie es jüdischer Tradition entspricht.

Unter diesen Umständen konnte es kaum mehr zu «messiani-
schen Bewegungen» kommen. Nur in dem durch Armut und
weitgehend auch Bildungsarmut heimgesuchten osteuropäischen
Judentum regten sich ab und zu akut-messianische Hoffnungen14,
ebenso an den Rändern der Diaspora, wie etwa im Jemen15. Der
Sabbatianismus war eben doch eine Lektion gewesen, die man

13 Vgl. das für das heutige religiöse Judentum sehr maßgebende Boispiol
des ehemaligen Jerusalemer Oberrabbiners Rah Kuk, der traditionelle,
kabbalistische und zionistische Elemento in einer eindrucksvollen Weise
zu vorbinden wußte. Siehe darüber Ben Ja'"qob, H"z6n hng-g''idläh b'miinat
ha-Rab Qûq, Sinai 35, 1953/54, S. 357—369.

14 Besonders 1860 (5620, wobei 620 ktr, Icätär, das heißt Krone), abor
auch 1866; Jehudah Alqalaj (1788 —1878), Minhat J'hüdäh, Wion 1843,
bestimmte zum Beispiel (mit anderen) das Jahr 1840 als messianischcn
Termin.

15 1861 wurde im Jemen ein gewisser Jehudah bar Schalom wegen tnes-
sianischer Umtriebe enthauptet. Ab 1864 trat ein Mann auf, der sich als
der auferstandene Jehudah ausgab und für 1867 die Eroborung der jemo-
nitischen Hauptstadt Sana ankündigte. Die Bewogung st.rahlto bis nach
Syrien aus, die Anhangerschaft im Jemen war so zahlreich, daß Gegner und
Zweifler sogar verfolgt wurden. Nur um ein Haar kam es nicht zu einor
Katastrophe durch ein Eingreifen dor jemenitischen Behörden. Vgl. Jakob
Saphir, 'Äbän Säfir, Mainz 1874, II, 149ff.

220



nicht mehr vergaß, was sich auch gesellschaftlich in der Boykottierung

von Familien ausdrückte, deren Vorfahren einmal sabba-
tianisch gewesen waren. Das Thema Sabb°taj S°bi war bis in
unsere Tage im orthodoxen Judentum nicht minder verpönt als das

Thema Jesus von Nazarethlö.
2. Die rabbinische Reaktion auf den Sabbatianismus, die sich

gegenüber der Bewegung Jakob Franks noch mehr traditionalistisch
verhärtete, vermochte es aber nicht, für alle eine echte und
befriedigende religiöse Alternative zu bieten. Trotz aller Entgleisungen
und trotz der deutlichen Tendenz zur Selbstvernichtung des
Judentums in seiner traditionellen Gestalt waren im Sabhatianismus
und Frankismus doch Kräfte freigeworden, deren gefühlsmäßige
Tiefe und deren Ernst nicht zu verkennen sind. Die bloße Rückkehr

zum Traditionalismus verursachte daher nicht selten ein
ausgesprochenes Gefühl der Leere, die rabbinische Gesetzlichkeit
erschien formalistisch und oberflächlich. Und schließlich lag es ganz
allgemein im Wesen jener Jahrzehnte, auch im christlichen Bereich,
daß dem religiösen Bewußtsein und Erleben des Individuums mehr
Bedeutung zugemessen wurde. Kein Wunder also, daß nach der
so intensiven Gefühlsfrömmigkeit der Sabbatianer das Bedürfnis
nach Möglichkeit und Neuwertung einer unmittelbaren,
individuellen Gotteserfahrung eher zunahm als nachließ.

Der osteuropäische Chasidismus1' hat in dieser Hinsicht das

Erbe des Sabbatianismus angetreten und hat es gegenüber dessen

radikalen Auswüchsen (wie den Frankismus) zu bewahren
verstanden. Man nennt den Chasidismus gern eine Erweckungsbewe-
gung, doch ist das Neue an ihm relativ gering. Insbesondere in
spekulativer Hinsicht blieb die Bewegung unfruchtbar. Man über-

1(1 Dios war auch dio Ursache für die schwierige Erforschung der
Geschichte dos Sabbatianismus.

17 G. Scholern, Die jiidischo Mystik in ihren Hauptströmungon, Zürich-
Frankfurt a. M. 1959, S. 950ff.; S. A. Horodotzky, fla-hasî,dût weh<i-haaîdîm,

1—IV, Tel Aviv 19534; zur Person des Begründers der Bewegung siehe
G. Schalom, D'mûtô hd-hîapôrU iäl lt. Jiéra'el lia'al Sem Tôb, Môlâd 144—145,
1900, S. 335—350. Siehe ferner E. Stointnann, The Garden of Hassidism,
Jerusalem 1901; immer noch nützlich auch S. Dubnow, Geschichte dos

Ohassidismus, Berlin 1930.

221



nahm wohl das Studium der lurianisch-sabbatianischen Kabbala,
doch wurde daraus je länger je mehr eine zwar ehrwürdige, aber
doch nur mehr selten verstandene Disziplin. Die messianische

Hoffnung wurde wie im Rabbinismus auf die traditionelle restau-
rative Basis reduziert, ihre soteriologischen Aspekte hinsichtlich
des Individuums aber in äußerst wirksamer Weise weitergeführt
und neugeformt. Die praktische Frömmigkeit der lurianisch-
sabbatianischen Kabbala wurde nämlich nicht preisgegeben,
sondern auf die soteriologisch bedeutsame Selbstvervollkommnung des

einzelnen hin zugespitzt. Der universale Erlösungsprozeß, das
Einsammeln der Lichtfunken, geschieht somit mittels der Perfektion
des Frommen selbst. Auch die heilsgeschichtliche Periodenlehre
erfährt in diesem Rahmen ihre Anwendung auf das Individuum,
indem der Perfektionsprozeß schließlich in der Idealgestalt des

Frommen, im saddîq, gipfelt. Dieser nimmt kraft seiner
religiösethischen Qualität, die ihm den Kontakt mit der Gottheit gewährleistet,

eine Mittlerstellung zwischen Gott und Mensch ein. Damit
wurde die soteriologische Funktion des sabbatianischen Messias

teils auf die religiös-ethische Praxis des einzelnen überhaupt, teils
auf die Aufgabe der saddîqîm als der geistlichen Elite des Volkes
übertragen. Mit dieser neuen Konzeption gelang es, die akut-
messianische Problematik und den offenkundig häretischen Zug
im Sabbatianismus zu eliminieren, die Elemente der individuellen
Frömmigkeit aber zu erhalten und sie neu zu beleben. Freilich
blieb es in der Geschichte des Chasidismus nicht bei dieser subli-
mierten Gestalt der Frömmigkeit. Dies muß betont werden, weil
durch die Veröffentlichungen Martin Bubers ein ziemlich
idealisiertes Bild des Chasidismus geläufig geworden ist18. Tatsächlich
handelte es sich von Anfang an um Volksfrömmigkeit, und zwar
in Gegenden, die weder wirtschaftlich noch bildungsmäßig besonders

gesegnet waren19. Daher verbanden sich mit dem ohnedies
schon bedenklichen Substrat des lurianisch-sabbatianischen Welt-

18 Siehe dazu G. Scholem, Martin Bubers Deutung dos Chassidisinus,
«Judaiea», Frankfurt a. M. 1963, S. 165—206.

19 B. Dinaburg, lidUtah iäl hä- h"sîdûl wîsôdôtàhâ has-sôçî'alîjîm w'hum-

m'Sîhijjim, Zion 8, 1942/43, S. 107—115, 117—134, 179—200; 9, 1943/44,
S. 39—45, 89—108, 186—197.

222



bildes eine Fülle von volkstümlichen, abergläubischen Vorstellungen

und führten da und dort auch zu krassen Entgleisungen.
Außerdem kam es auf Grund der sabbatianischen Relikte und der
teilweise überbetonten Wertung des individuellen Erlebens
gelegentlich wieder zu einer Infragestellung der Geltung der Tora, vor
allem, wenn die kawwanah, die rechte Intention, verabsolutiert
und im Gegenüber zum «formalistischen» Rabbinismus von der
tatsächlichen Gesetzesbeobachtung losgelöst wurde. In diesem

Punkt war die scharfe Kritik der Rabbinen, der mitnagçfdîm,
keineswegs unberechtigt. Aber das messianisehe Problem hat der
Chasidismus zweifellos zu neutralisieren verstanden, indem er mit
seiner Frömmigkeit der individuellen Perfektion und mit dem
Mittler- und Leitbild des saddîq20 dem Dasein des Juden in dieser
Welt und Zeit eine entschieden positivere Bedeutung vermittelte,
als es der Rabbinismus jener Zeit imstande war. Ein gewisser
Unterton der Resignation blieb freilich als Nachhall der sabbatianischen

Enttäuschung erhalten.

IV. Aufklärung und religiöser Liberalismus

Für jene jüdischen Kreise, die einen Ausgleich zwischen ihrer
eigenen Überlieferung und dem Zeitgeist der Umwelt anstrebten,
war die Bejahung der konservativen Messiashoffnung seit der
Aufklärung nicht mehr in vollem Ausmaß möglich. Die Erdverbundenheit

dieser Hoffnung mußte von den neuen Idealen her als

«primitiv», «massiv» und «partikularistisch» erscheinen. Wie im Bereich
der zeitgenössischen christlichen Theologie suchte man daher auch
im liberalen Judentum die Tradition als zeitbedingte und daher
sachlich unzulängliche Ausprägung einer im Wesen aufklärerischen
Idee darzustellen, nämlich eines ethischen (und später auch
technischen) Fortschrittsglaubens. Man vergleiche etwa folgende Zeilen
aus Kaufmann-Kohler, «Grundriß einer systematischen Theologie
des Judentums auf geschichtlicher Grundlage21»:

20 Vgl. auch H. Sahlin, Dor Chassidismus und das Christusbild dos Neuen
Testaments, Svensk Exegetisk Ârsboek 17, 1952, S. 119—143.

21 Leipzig 1910, S. 283.

223



Die messianische Hoffnung Israels ist zum Triebrad dor gesamten
zivilisierten Menschheit geworden. Wie sie in den Propheten in Zeiten tiefster
politischer Erniedrigung die höchste Schwungkraft entfaltete und dem
jüdischen Volke unter schwerstem Druck dio mächtigste Spannkraft
vorliehen, um den Geist über alio Trostlosigkeit des Geschickes hinwog in
hochragende Fernen kühner, zuversichtsvoller Erwartungen emporzutragon,
so hat sie mit ihrem Zauberglanz auch die nichtjüdische Menschheit gefangen

genommen und zu gewaltigem Schaffen angeregt, ja, tatsächlich die
Welt erobert. Und sie weiset mit jedem Fortschritt der Kultur auf höhere,
unerreichte Ziele hin; sie will die eine in Gott, dorn Einen, vorointo Menschheit

zu den höchsten Ätherhöhen der Wahrheit, der Tugend und der Liebe
emporführen. Ja als Banner Israels, des Völkermessias, muß sie zum
Leitstern aller Völker und Religionen werden — das ist der Kern der jüdischen
Messiaslehre.

Man berief sich in diesen Kreisen für diese Form einer kollektiven

messianischen Aufgabe Israels gern auf Jehuda liai-Levi22,
doch in Wirklichkeit war die alte messianische Hoffnung ihres

eigentlichen Inhalts beraubt worden. Die Probe aufs Exempel läßt
sich an der Messiasgestalt durchführen, für die in diesem
messianischen Kulturoptimismus selbstverständlich kein rechter Platz
mehr war. Höchstens als Sinnbild für die «messianische Idee» im
beschriebenen Sinne war der persönliche Messias noch tragbar. Man

vergleiche Hermann Cohen23: «Die Idealität des Messias, seine

Bedeutung als Idee, bezeugt sich in der Überwindung der Person
des Messias. .»; die messianische Zielsetzung besteht daher nur
mehr in der kollektiven Aufgabe der jüdischen Religion, in der
«messianischen Durchführung des Monotheismus».

Ohne sich dessen bewußt zu werden, geriet die jüdische
Aufklärung und Emanzipationsbestrebung weithin selbst in die Nähe
der von ihr meist sehr abfällig beurteilten messianischen

Bewegungen. Der Optimismus, dem man huldigte, trübte nämlich letzten
Endes ebenfalls den Blick für die Realität, an der die hochgespannten

Erwartungen der« Bürger mosaischer Konfession» scheiterten.
Der Verzicht auf den als «national-partikularistisch» verschrieenen
Israel-Charakter, das heißt Volkscharakter des Judentums, hat sich

22 S. oben S. 98.
23 Die Religion der Vernunft aus den Quollen dos Judentums, Kap. XI II,

Leipzig 1919.

224



nicht gelohnt; der Antisemitismus erwies den Weg der Flucht des

Judentums vor sich selbst als Sackgasse. Die Vervollkommnung
des Menschengeschlechts im Sinne der aufklärerischen Ideale als

jüdisch-messianische Idee war ein pseudomessianischer Versuch,
von Anfang an eine kryptomessianische Bewegung.

V. Der Zionismus

Aus dem Scheitern der Emanzipationsbestrebungen und aus der
Erkenntnis, dad auch die Assimilation angesichts des modernen
Antisemitismus nur eine sehr begrenzte Sicherheit gewährleistet,
erwuchs die zionistische Bewegung. Die Elemente, die sich in ihr
zusammenfanden, sind recht komplexer Natur. In Osteuropa, vor
allem in Rußland, wurde die Lage der Juden in der zweiten Hälfte
dos 19. Jahrhunderts immer drückender. Die Hilf- und Rechtlosigkeit

des Fremdlingsdaseins trat immer deutlicher zutage, und
nachdem sich auch die Assimilation als unwirksames Mittel erwiesen
hatte, blieb nur der Weg der «Autoemanzipation», der bewußten
Bejahung des eigenen Volkscharaktcrs, das volle Selbstverständnis
als «Israel». In diesen Kreisen erwachte wiederum die alte Zions-
sehnsucht; es kam zu einer Einwanderungsbewegung nach Palästina

und nicht zuletzt zur bewußten Pflege des Hebräischen auch
als einer modernen Literatur- und Umgangssprache. Diese teils
religiösen, teils national-romantischen Impulse haben die spätere
zionistische Organisation wesentlich mitbestimmt, die durch
Theodor Herzl aus zunächst recht realpolitischen Beweggründen ins
Dasein gerufen wurde. Sollte sie doch vor allem nach Mitteln und
Wegen suchen, um den schwerbedrängten Juden Osteuropas zu
helfen, zu deren Sicherheit es eine Heimstatt zu finden galt. Es

war nicht zuletzt der Einfluß der osteuropäischen Zionisten selbst,
der jede Lösung außer der palästinensischen verhinderte, weil sie

allein der religiösen Überlieferung entsprach. Inwiefern entsprach?
Hier wird die Berührungsfläche zwischen Zionismus und Messia-

nismus deutlich. Für eine realpolitisehe, säkulare Lösung wäre

jeder andere Flecken auf Erden ebenso in Frage gekommen. Das
entschiedene Festhalten am Land der Väter entsprang nicht nur

225



der religiösen Überlieferung, sie prägte die zionistische Bewegung
so weit, daß man gelegentlich versucht ist, von einer messiani-
schen Bewegung zu sprechen. Seit der Gründung des Staates Israel
ist das Hauptziel des Zionismus äußerlich betrachtet in Erfüllung
gegangen; die wirkliche Sicherung der jüdischen Existenz konnte
damit freilich nicht erreicht werden. Immerhin entbrannte
unmittelbar darnach die Diskussion um den weiteren Sinn der
zionistischen Organisation und um das Verhältnis zwischen dem neuen
Staat «Israel24» und der Diaspora, nicht zuletzt der nichtzionistischen

Diaspora. Der Zionismus hat es sehr häufig nicht
verschmäht, sich wenigstens teilweise den Anschein messianischer

Erfüllung zu geben. In manchen Publikationen aus Israel wird dies

sogar bewußt forciert, indem man sich alttestamentliche «messia-
nische Weissagungen» als Begleittexte für Bildreportagen über den
zionistischen Aufbau aussucht. Dies mag zum Teil durch die Rücksicht

auf jene christlichen Kreise bestimmt sein, die der
Staatsgründung eine heilsgeschichtlich-eschatologische Bedeutung
zuschreiben und deren politischer Einfluß im Weltgeschehen mitunter
recht erheblich sein kann. Bis zu einem gewissen Grad läßt sich
aber selbst nach innerjüdischen Gesichtspunkten der Trend zur
Verabsolutierung des zionistischen Staates zum «Israel» schlechthin

nicht übersehen. Dagegen wehrt sich nun der keineswegs kleine
Teil des nichtzionistischen Judentums, der darin eine messianische

Anmaßung erblickt und daher nicht davor zurückscheut, eine
neuerliche Katastrophe vorauszusagen. Man kann diese warnenden
Stimmen nicht einfach abtun, denn sie berufen sich auf die Tradition.

Und sollten ihre Befürchtungen eintreffen, was nicht zu hoffen
ist, dann wären auch diesmal wie schon so oft die Skeptiker jener
Teil des Volkes, der es über alle Enttäuschungen hinwegträgt.

Die Tendenz zur Verabsolutierung bringt dem Zionismus also
den Charakter einer messianischen Bewegung ein. Damit ergibt
sich aber die nach einer so langen Geschichte pseudomessianischer

24 Die Wahl des in der jüdischen Überlieferung seit dem Untergang des

Nordreiches 722 v. Chr. religiösen Begriffes «Israel» zur Bezeichnung des

neuen »Staates (statt etwa «Jehudah») liegt auf der gekennzeichneten Linie
der religiösen Unterwanderung des politischen Zionismus.

226



Bewegungen bange Frage, welchen Preis man mit einem derartigen
Anspruch riskiert. Dazu abschließend ein Wort G. Scholems2b:

Es ist kein Wunder, daß die Bereitschaft zum unwiderruflichen Einsatz
aufs Konkrete, das sich nicht mehr vertrösten lassen will, eine aus Grauen
und Untergang geborene Bereitschaft, die die jüdische Geschichte erst in
unserer Generation gefunden hat, als sie den utopischen Rückzug auf Zion
antrat, von Obertönen des Messianismus begleitet ist, ohne doch — der
Geschichte selber und nicht einer Metageschichte verschworen — sich ihm
verschreiben zu können. Ob sie diesen Einsatz aushält, ohne in der Krise
des messianischen Anspruchs, den sie damit mindestens virtuell
heraufbeschwört, unterzugehen — das ist die Frage, die aus der großen und
gefährlichen Vergangenheit heraus der Jude dieser Zeit an seine Gegenwart
und seine Zukunft hat.

VI. Schlußbemerkungen

1. Die gebotene Übersieht über die Geschichte der messianischen

Hoffnungen des Judentums, die übrigens nicht den Anspruch auf
Vollständigkeit erhebt, mag zu mancherlei Fragen Anlaß geben.
Etwa nach der grundsätzlichen Bewertung dieser Hoffnungen
überhaupt. Ihr Doppelcharakter als zerstörende und bewahrende
Kraft in der Geschichte des Judentums wurde ja bereits in den

Vorbemerkungen festgestellt und ist im Verlauf der Darstellung
immer wieder zutage getreten. Dabei sind die beiden Komponenten,
die negative und die positive, nicht voneinander zu trennen. Die
Hoffnung ist mit der Verpflichtung zur Verwirklichung verknüpft
und fordert den vollen Einsatz; mit dem Versuch der Verwirklichung

ist aber bereits der Fehlschlag mitgegeben, solange es sich
nicht tatsächlich um die endgültige, eschatologische Verwirklichung
handelt. Und in dieser Kette unausweichlicher Fehlschläge führt
die Hoffnung immer wieder aus der Katastrophe heraus — und zur
nächsten hin. Ist es daher eher ein «Verführen» als ein «Führen»?
Die augenscheinliche Gesetzmäßigkeit darf den Historiker nicht
dazu verleiten, verbindliche Schlüsse für die Zukunft und allge-

25 Zum Verständnis der messianischen Idee im Judentum, Eranos-
Jahrbuch 28, 1960, S. 193—239 (S. 239), «Judaica» (Frankfurt a. M.
1963), S. 7—73 (S. 73).

227



mein gültige Werturteile erheben zu wollen. Er hat zu respektieren,
daß Geschichte durch mehr bestimmt wird als durch statistisch
erfaßbare Ursachen und Wirkungen und daraus sich ergebende
«Gesetzmäßigkeiten». Wir können daher höchstens feststellen, daß
das Judentum aller Zeiten der messianischen Hoffnung möglicherweise

zu einem guten Teil seinen Bestand verdankt, daß es dafür
aber zugleich stets einen unfaßbar hohen Zoll zu entrichten hatte.
Aus dieser Aporie der messianischen Erwartung hat das Judentum
auch in unserer Zeit keinen Ausweg gefunden ; es kann ihn auch
nicht finden, da es keinen gibt. Die Aporie ist mit der Sache selbst

gegeben, solange «dieser Äon» währt. Somit beschränkt sich das

gläubige Judentum von heute zumeist auf die Kompromißhaltung,
die sich seit dem Vorbild der alten Pharisäer letzten Endes am
besten bewährt hat. Man hält grundsätzlich an der Hoffnung und
an der Überzeugung, zur Verwirklichung berufen zu sein, fest, sieht
jedoch das Mittel der Verwirklichung vorwiegend in Bußgesinnung
und Gesetzesgehorsam und verzichtet auf den aktivistisch-revolutionären

Aspekt, auf die akute Endzeiterwartung. Das Risiko dabei
ist freilich, durch Zögern unter Umständen den richtigen kairos

zu versäumen26. Gewisse Modifizierungen dieser konservativen
Haltung hat in manchen Kreisen, wie schon bemerkt27, der Zionismus

bewirkt.
2. Nun gilt aber das Gesagte zum größten Teil mutatis mutandis

auch für die eschatologische Hoffnung des Christentums, die dort,
wo sie ernst genommen wird, ja von derselben Aporie belastet ist.
Noch viel mehr geraten aber jene christlichen Kreise in diese

Problematik, die eine jüdische messianische oder kryptomessiani-
sche Bewegung als heilsgeschichtlich relevantes Ereignis anerkennen

oder gar zur eigenen Sache machen. Es geschieht ja nicht selten,
daß in christlichen Veröffentlichungen die Gründung des Staates

26 Eben solches Zögern und damit das entscheidende Versäumnis machte
das Urchristentum dem Pharisäismus zum Vorwurf, für den die Worte
Gamliels Apg. 5, 34 ff. recht zutreffend den Standpunkt umreißen.

27 S. o. Anm. 13. Eher im außerjüdischen Bereich fanden die Ausführungen

M. Bubers Beachtung. Darüber siehe F. v. Hammerstein, Martin Bubers
messianische Hoffnung und ihr Verhältnis zu seiner Philosophie, Judaica 10,

1954, S. 65—104.

228



Israel als heilsgeschichtlich bedeutsames Datum, wenn nicht
überhaupt als messianisches Anzeichen hingestellt wird. Wer dies tut,
der übernimmt mit der messianisch-zionistischen Hoffnung aber
auch das mit ihr verbundene Risiko. Auf solche Vorhaltungen und
Einwände pflegt man in jenen Kreisen meist recht unfreundlich
zu reagieren. Doch worauf beruft man sich dabei? Auf eine
Konzeption der Heilsgeschichte, die auf bestimmten Ausdeutungen
biblischer Stellen beruht, deren Einsichtigkeit keineswegs groß ist.
Jede heilsgeschichtliche Spekulation ist daher, auch wenn sie mit
Schriftbeweisen gespickt wird, vorwiegend das Produkt der
subjektiven Phantasie und ermangelt der sachlichen Überzeugungskraft

für den Nächsten. Wird eine derartige «Lehre» nun so in
den Vordergrund gestellt, so gewinnt sie innerhalb der Struktur
der christlichen Verkündigung ein Gewicht, das nur zu leicht in
Konkurrenz zum eigentlichen, entscheidenden Inhalt des Keryg-
mas tritt. Wie schon im Bereich des Judentums pseudomessiani-
sche Bewegungen aus innerer Notwendigkeit zu Keimzellen
häretischer Bewegungen wurden, so auch im Christentum. Im übrigen
wird der Frage, ob der Staat Israel messianisch oder säkular zu
deuten sei, viel zu viel Bedeutung zugemessen, da sich daraus für
das konkrete Verhalten des Christen nichts Neues ergeben kann.
Für ihn lautet das Gebot der Stunde in jedem Fall, dem zu helfen,
der wirklich Hilfe braucht. Hinsichtlich des politischen Problems
bedeutet dies, nach einer Lösung zu suchen, die möglichst allen

berechtigten Interessen und Anliegen gerecht wird. Man muß leider
bezweifeln, daß es in naher Zukunft zu einer solchen Lösung kommen

wird. Um so mehr sollten die Christen bereit sein, ob sie nun
zionistisch oder nichtzionistisch orientiert sind, den betroffenen
konkreten Menschen zu helfen, wobei es «heilsgeschichtlich» wohl
kaum eine legitime «christliehe» Möglichkeit gibt, einen der «Nächsten»

deshalb beiseitezuschieben, weil er Jude oder weil er Araber
ist28. Der Christ sollte doch stets so handeln, als wäre der kairos

28 Indem einer gesetzlichen oder dogmatischen Konzoption zuliebe der
zweite Teil dos «größten Gebots» (Mt 22, 37 ff.) aufgohoben wird.

29 «Schriftbeweise» sind subjektive Doutungssacho und insofern nicht
einsichtig zu machen.

30 II Kor. 5, 17.

220



da; ein besonderes heilsgeschichtliches Schema als Begründung
christlichen Verhaltens ist daher überflüssig, ja sogar gefährlich,
weil es zu leicht die Funktion eines (neuen!) Heilsweges annimmt.

3. Aus der Betrachtung der Geschichte der messianischen

Bewegungen im Judentum ergeben sich auch Fragen nach dem
Verhältnis zwischen Christentum und Judentum. Religionsgeschichtlich

gesehen war das Urchristentum eine messianische Bewegung
des frühen Judentums. Nach jüdischem Urteil eine pseudomessia-
nische Bewegung, nach christlicher Behauptung die legitime
messianische Erfüllung schlechthin, wenngleich die Vollendung noch
aussteht. Dies ist eine Behauptung; sie kann verkündet werden,
aber sie kann nicht mit objektiv gültigen Gründen bewiesen
werden29. Es gibt nur ein Kriterium, das der subjektiven Erfahrung
der Wirklichkeit der Erlösung, beziehungsweise des Erlösers, woraus
das Bekenntnis seiner Wirksamkeit und der damit verbundene
Erweis seiner Wirksamkeit folgt. So sprach die älteste Christenheit
durchaus von einer «neuen Kreatur30» und vom Wirken des Christus

im (durch den) Gläubigen. Diese neue Verhaltensweise ist auch
für den Mitmenschen objektiv erfahrbar, wenngleich nicht motivierbar,

solange nicht das Kerygma hinzutritt. Beides im Verein
konfrontiert den Nichtchristen aber mit der Wirklichkeit Christi als
des Erlösers. Und gerade diese Konfrontation ist im Verlauf der
Geschichte der Kirche immer sehr erschwert worden. Das
Überhandnehmen heilsgeschichtlicher Schematismen klammerte zum
Beispiel den Juden als «Feind Christi» usw. aus der Kategorie des

«Nächsten» aus. Ihm gegenüber wurde der Durchschnittschrist von
dem Vollzug jener Konfrontation suspendiert, noch mehr, sein
Gewissen wurde in bezug auf alles, was den Juden traf, von
vornhinein entlastet, da es sich ja um heilsgeschichtlich bedingte
Vorgänge handelte! Auf diese Weise begegnete dem Judentum bereits
im 1. Jahrhundert das Christentum nur mehr in dieser
«heilsgeschichtlich» verstümmelten Gestalt. Die christliche Wirklichkeit
wurde seit Konstantin dem Großen, durch die vordergründige
Erscheinung des Volks- und Staatskirchentums, noch mehr verdeckt.
All dies bedingte unter anderm nicht bloß den kirchlichen
Antisemitismus, sondern auch eine nach dem objektiven Sachverhalt
durchaus berechtigte Ablehnung des Christentums als «messiani-

230



scher» Erfüllung durch das Judentum. Bevor ein Christ also dem
Juden gegenüber auf die traurige Kette der messianischen
Enttäuschungen hinweist, soll er bedenken, daß es nicht zuletzt die
christliche Praxis war, die den Juden immer aufs neue einer
verzweifelten Hoffnung in die Arme trieb. Wer dies beachtet, wird
sich hüten, leichtfertig von der «Verstocktheit» des jüdischen Volkes
zu reden, er wird auch verstehen, warum die christliche Mission

jüdischerseits so oft als infame Anmaßung betrachtet wird. Die
Predigt der Liebe hat durch die Praxis der Verachtung und des

Hasses ihre Glaubwürdigkeit verloren! Aber wie gesagt, dies ist in
erster Linie durch die vordergründige Erscheinung des «Christentums»

begründet. Wo daher einzelne Juden mit tatsächlichen Christen

in Berührung kamen, ergab sich doch immer wieder einmal
die Überzeugung, daß Jesus der «Messias» sei, weil man ihn als

wirksam empfand. Solche religiösen Erfahrungen und ihr Bekenntnis

sind genau so ernst zu nehmen und genau so zu respektieren wie
jede andere religiöse Erscheinung. Die Tatsache, daß es
Judenchristen gibt, sollte daher von allen Beteiligten in würdiger Weise

anerkannt werden.
Die Frage nach der Berechtigung der judenchristlichen Existenz

wird heute nicht selten von der Voraussetzung aus gestellt, daß

der Messianität Jesu im jüdisch-christlichen Gespräch keine
entscheidende Bedeutung zukommen könne. Neben heilsgeschichtlichen

Spekulationen wird als Begründung dafür angeführt, daß der
Glaube an einen Messias für den Juden ja keine «Häresie» sei

und daß somit das Christentum zum Judentum eher im Verhältnis
eines Schismas stehe. Daraus ergebe sich — im Zeitalter der
Ökumene — der selbstverständliche Schluß, daß man sich nicht gegenseitig

in Frage stellt. Für den jüdischen Standpunkt liegt dieser
Gedanke nahe, weil das Judentum im allgemeinen keine missionarischen

Bestrebungen hegt, weil die Verpflichtung auf die Tora

nur für Israel als dem erwählten Volk gilt. Für die christlichen
Kirchen ist dieser Verzicht aber schwerlich möglich. Das
Urchristentum hat sich in erster Linie als Verkünderin einer Botschaft
gewußt, die sich an Israel richtet und die eine Antwort auf die

religiöse Frage des Frühjudentums geben will. Selbst der Heidenapostel

Paulus ließ an dem Prioritätsrecht Israels auf das Evan-

231



gelium keinen Zweifel aufkommen. Religionsgeschichtlich,
beziehungsweise theologiegeschichtlich gesehen hat daher der Verzicht
auf den christlichen Anspruch gegenüber Israel kaum eine Chance,
weil der Widerspruch zur neutestamentlichen und kirchlichen
Überlieferung zu kraß ist. Es sollte auch zu denken geben, daß

gerade die seinerzeitige (antijüdisch bestimmte) Preisgabe Israels
durch die Kirche zu bedauernswerten dogmengeschichtlichen
Einseitigkeiten geführt hat. Durch eine neuerliche (angeblich philo-
semitisch bestimmte) Preisgabe Israels wird diese Fehlentwicklung
sicher nicht korrigiert! In beiden Fällen bedeutet der Verzicht auf
den An-spruch ja auch den Verzicht auf die Antwort. Man begnügte
sich bisher kirchlicherseits in Anbetracht der zumeist negativen
Antwort des Juden mit dem selbstzufriedenen Hinweis auf die

heilsgeschichtlich-zwangsläufige Verstocktheit des alten Bundesvolkes.

Der moderne kirchliche Verzicht auf den Anspruch an Israel
erwächst entweder aus einer in ihrer systematischen Konsequenz
selten durchdachten Resignation, indem man die Erfolglosigkeit
von vornhinein anerkennt, oder ebenfalls aus selbstsicherer
Haltung, die sich von einem jüdischen Echo nichts Positives erwartet.
Dieser moderne christliche Philosemitismus ist sich nicht einmal
mehr gewiß, ob das Ja eines Juden zum Christentum positiv zu
werten ist. Selten, ganz selten nur wurde im christlichen Bereich
auch dem Nein Israels zum Evangelium eine positive Funktion
zuerkannt. Gerade hier aber liegt vielleicht die Möglichkeit zu
einer auch katechetisch verwertbaren Bestimmung des Verhältnisses

zwischen Kirche und Judentum. Es wurde bereits festgestellt,

daß die angebliche «Verstocktheit» Israels zu einem guten
Teil durch die fragwürdige Christlichkeit der Christen bedingt
wird. Das Nein Israels hat daher objektive Gründe und bedeutet
eine ernste Infragestellung der Kirche. Zeigt dieses Nein doch an,
daß Israel am Christen kein Zeichen der Erlösung wahrnimmt.
Dieses Nein ist also ein Alarmzeichen und könnte, falls es als
solches ernstgenommen wird, eine kritische, wirklich heilsgeschichtliche

Funktion für die Kirche erfüllen. Wo auf dieses Signal
(verächtlich oder großzügig) verzichtet wird, entsteht Gefahr, die
Gefahr falscher Sicherheit. Der daraus entstehende Mangel an Selbstkritik

hat weitreichende ethische Konsequenzen und führt zu

232



Schäden, die schließlich auch dem Judentum selbst zum Nachteil
gereichen. Man sollte sich daher jüdischerseits an einer so
orientierten Mission nicht stoßen31, sofern sie nicht in entwürdigender
Weise betrieben wird. Schließlich hat auch dem Judentum eine

Infragestellung von außen nie geschadet, und sie wurde gerade in
den besten Zeiten der jüdischen Geschichte auch nie gescheut. Es
kann auf die Dauer auch kaum nützlich sein, die Tatsachen zu
verwischen. Für jüdisches Empfinden bleibt das Christentum im
Grunde doch eine Häresie, denn der Glaube an einen Lebenden
als den Messias ist etwas wesentlich anderes als der Glaube an
einen Verstorbenen! In allen Fällen, in denen nach dem Tod eines

Messiasprätendenten am Glauben an seine Messianität festgehalten
wurde, kam es zur Häresie, weil die neue messianische Behauptung
zum überlieferten alleinigen Heilsweg des Gesetzes in Konkurrenz
trat. Auch das Christentum verkündet einen neuen Heilsweg, und
die Existenz von Proselyten einerseits und Judenchristen andrerseits

ist doch wohl Beweis genug für das tatsächliche Vorhandensein

einer Alternative. Wenn Christen und Juden nicht imstande
sind, sich unter Respektierung dieser Tatsachen menschenwürdig
zueinander zu verhalten, dann stellen sie ihre eigene Religion in
Frage. Nicht zuletzt der Christ, der doch sogar die Feindesliebe

predigt.
Zum Abschluß sei noch eine auf den ersten Blick bestechende

«Lösung» der behandelten Problematik erwähnt32. Sie setzt voraus,
daß alles Geschehen um Jesus zwar «heilsgeschichtlich» bedeutsam
sei, doch unmittelbar nur für die Völkerwelt. Das Nein Israels
hatte die heilsgeschichtliche Aufgabe, das Evangelium zu den
Völkern hinzulenken. Jesus ist der Messias der Völker, nicht aber
Israels ; Israel erwartet seinen Messias für die Zukunft. Vielleicht

31 Die christlichen Beweggründe zur Mission an Israol lagen in allen
ernsthaften Fällen in der Achtung und Wertschätzung des alten Bundes -

Volkes begründet und war von der Begründung der Heidenmission theologisch

unterschieden.
32 So v. a. H.-J. Schoops, Möglichkeiten und Grenzen jüdisch-christlicher

Verkündigung, Theologische Literaturzeitung 79, 1954, Sp. 73—82
Studien zur unbekannten Religions- und Geistesgeschichte, Göttingen 1963,
8. 184—196).

233



werden aber der wiederkommende Heiland der Völker und der
kommende Messias der Juden ein und derselbe sein! Die Folge
dieser Konzeption ist, daß Christen und Juden zwar einem gemeinsamen

Ziel entgegengehen, doch auf getrennten Wegen, beziehungsweise

auf parallelen Wegen, die sich im Unendlichen schneiden.
Eine gegenseitige Infragestellung wäre daher sinnwidrig. Aber auch
dieser Lösungsvorschlag hat das Neue Testament und die kirchliche
Überlieferung gegen sich, und somit kaum eine Aussicht auf weite
Anerkennung. Er beruht ferner auf theologischen Voraussetzungen,
die gerade in der modernen Theologie als fragwürdig erkannt worden

sind. Die Auffassung, daß Eschatologie etwas sei, das sich
auf eine mehr oder minder ferne Zukunft bezieht und für die
Gegenwart des Glaubens nichts bedeutet, wird heute kaum mehr
vertreten werden können. Auf dieser «Enteschatologisierung» der

Gegenwart beruht doch außerdem zu einem guten Teil jene
verhängnisvolle Mißdeutung (der paulinischenKonzeption inRö 9—11),
die dem Judentum bis zum fernen Eschaton keine Entscheidungsmöglichkeit

mehr zuerkennen wollte, weil es auf Grund der Ver-
stockungstheorie ja keinen sinnvollen Anspruch und auch keine
mögliche Antwort mehr gibt. An die Stelle des durch die eschato-

logische Verkündigung geschärften Verantwortungsbewußtseins
trat infolge dieser mechanistischen Heilsgeschichtskonzeption ein
Vakuum im Gewissen der Christen. Auch der oben genannte
Lösungsvorschlag entbindet vom Entscheidungscharakter im hic et
nunc und enthält letztlich wiederum ein heilsgeschichtliches
Prokrustesbett.

Nachträge und Berichtigungen

Zu den Heften 1 und 2

S. 25, Anm. 3: Siehe auch A. Chouraqui, Le Messie d'Israël, Lumière et Vie
7, 37, 1958, S. 49—70; R. J. Z. Werblowsky, Crises of Messianism,
Judaism 7, 2, 1958, p. 106—120.

S. 31, Anm. 22: A. M. Habermann, Si'bûd ûge'ûllâh bap-pijjût haq-qadûm,
Mah"nîm 80, Nisan 1963, S. 38f.

234



S. 33: Fortsetzung auf S. 35!
S. 34: Fortsetzung von S. 35, Fortsetzung auf S. 36!
S. 41, ZI. 13, von oben lies: .Zitat (Jes. 11, 13)56.
S. 44, Anm. 65, lies: Was vielleicht auf die.
S. 45, Anm. 70, lies: .(Anm. 31), S. 172ff.

Zu Anm. 71 erg.: E. Mainz, Comments on the Messiah in Karaite
literature, Proceedings of the American Academy for Jewish Research 25,
1956, S. 115—118.

S. 90, lies: Von der gaonäischen Periode.
S. 95, zu Anm. 22: S. B. Urbach, Maimonides and the messianic age; in:

A. Newman, Six talks on Maimonides, Jerusalem 1955. E. Hailbitz,
Jemôtham-maSîahbemiànatôëâlhâ-Rambam, Sinai 41,1,1956/57, S. 11—17;
J. Ben-Saéôn, Oalut ûge'ûllah beMôreh n'bûkîm, Ma'jânôt 7, 1959/60,
S. 83—103.

S. 96, zu Anm. 31: ed. J. Aharonson, Tel Aviv (Sifrijjati) 1958; vgl. D. Rpl,
Ha-Ramban 'al hag-galût w"'al hag-ge'ûllcih, Ma'jânôt 7, 1959/60, S. 104

bis 129.
S. 97, zu Anm. 32: s. auch J. Nadah, Ha-'escliatôlôgijjah säl R. Mosäh de

Lê'ôn b'Sefär miskän Kâ-'edût, 'Ô§ar J'hûdê S'färäd 2, 1958/59, S. 69—76.
Zu Anm. 34: A. Berger, The messianic self-conscioness of Abraham
Abulafia; a tentative evaluation, in: Essays on Jewish Life and Thought
in honor of S. W. Baron, New York (Columbia Univ. Pr.) 1959.

S. 98, ZI. 6 von unten, lies: Spekulation (s. o.).
S. 103, zu Anm. 58: Zum Ganzen s. G. Scholem, Jewish Mossianism and the

idea of progress. Exile and redemption in the Cabbala, Commentary 25,
1958, 298—305.

S. 107, Anm. 71, lies: (1173.
S. 108, Anm. 75, letzte Zeile, lies: (Anm. 71).
S. 109, Zl. 7, und S. 110, ZI. 12 und 18, soll es heißen: «Stolz Jakobs.»

Zu Heft 3

S. 168, zu Anm. 63: E. Birnbaum, David Roubeni's Indian Origin, Historia
Judaica 20/1, 1958, S. 3—30; S. Simonson, 8elîhûtô haè-frnijjâh säl David,
hâ-Re'ûbenî be'Italijah, Zion 26, 1960/61, S. 198—207. 1960 erschien im
Verlag «'Am 'ôbed» in Tel Aviv auch eine Ivrit-Übersotzung des Romans
von Max Brod (Re'ûbenî, êar haj-j'hûdîrh).

S. 168, unten: Vgl. auch C. Roth, Le martyr de David Iieubeni, Rev. Et.
J. 116, 1957, S. 93—95; I. S. Révah, David Reubeni exécuté en Espagne
en 1538, Rev. Et. J. 17, 1958, S. 128—135.

S. 178, zu Anm. 93: Ferner D. Tamar, Has-sippijjdh be'Italijah liénat hag-
ge'ûllâh 335, Sefunot 2, 1957/58, S. 61—88; für Jemen s. J. Raçhabi,
Has-sippijjdh lag-ge'ûllah beTêmân biênôt 5320—5408, Mah»nîm 38, 1959,
S. 75—78.

235



Zu Heft 4

Zu Anm. 1: S. Hurwitz, Sabbatai Zwi; zur Psychologie der hörotischen Kab-
bala, Studien zur analytischen Psychologie C. G. Jungs II, Zürich
(Rascher) 1955, S. 239—263; F. Secret, L'histoire de Sabbatai Zevi par un
capucin de ses contemporains, Rev. Et. J. 120, 1961, S. 363—367; A.
Weinschel, Medînijjût ha-hûs b'qâbînet êal Sabb'taj Sebî, Mo'znajim 9/6,
1958/59, S. 424—431.

Zu Anm. 6: C. Roth, New Light on the Apostasy of Sabbatai Zevi, Jew.
Quart. Rev. 53/3, 1963, S. 219—225.

Zu Anm. 7: S. D. Goitein, Be'êzahfômniftar Sabb'taf Sebî?, Tarbiz 27, 1957/58,
S. 104.

Zu Anm. 8: Für den Beginn der Bewegung s. auch G. Scholem, Te'ûdah
MdäSäh mere'sît hat-tenû'âh has-SabbHa'ît, Qirjat Sefär 33, 1957/58,
S. 532—540; M. Benijahu, Jedî'6t me-' Italijah ûme-Holland 'al re'&îtâh
säl has-sabb'tU'ût, 'Ariis Jiérâ'el 4, 1955/56, S. 194—205; J. Tisbî, Ham-
«Maggîd)> has-sabbHâ'î hâ-ri'sôn bebêt midrasô sol R. 'Abraham Ravîgô,
Zion 22, 1956/57, S. 21—55; Ja'oqob Saspôrtas, Sefär sîsît nôbel sebî, ed.
J. Tisbî, Jerusalem 1954; G. Scholem, Derus 'al hag-ge'ûllah leRabbî
Ë'iomoh lebêt Tûrî'el, Sefunot 1, 1956/57, S. 62—79; A. Ja'ari, Mî hajdh
han-riabî' haë-sabbetâ'î R. Mattitjahû Blôk? Qirjat Sefär 36, 1960/61,
S. 525—534 (Ein Polenflüchtling).

Zu Anm. 10: G. Scholem, Die krypto-jiidische Sekte der Dönme (Sabbatia-
ner) in der Türkei, Numen 7, 1960, S. 93—122.

Zu Anm. 14: Eine stärkere Rolle spielt die messianische Erwartung auch bei
Mose Chajjim Luzzatto (1707—1747), der kurz vor seinem Tod von Italien

nach Israel auswanderte. Vgl. J. Tisbî, Hat-l'stsäh ham-m'àîhît b'hûgô
säl RMH"L, Sefär haj-jôbel leJ. Baer, Jerusalem 1961, S. 374—397, und
dazu J. David, Sîr mesîhî'ô sônêtâh ligbûrâh? Tarbiz 31, 1961/2, S. 102

bis 104.

Zu Anm. 13: B. Efrati, Hazôn hag-ge'iillah b'miènat hä-Räb Qûq, Tel Aviv
(Sinai) 1955/56; S. Sperber, Hâblê ham,-mâëî"h b'kitbê ha-Rab Qûq, Ma'ja-
nôt 7, 1959/60, S. 130—147.

Zu Anm. 27: Ders., Das Messiasproblem bei Martin Buber, Stuttgart (Kohl¬
hammer) 1958.

236


	Die messianische Erwartung im Judentum seit der talmudischen Zeit [Schluss]

