
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 20 (1964)

Artikel: Das Leiden des Messias

Autor: Hruby, Kurt

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960635

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960635
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DAS LEIDEN DES MESSIAS
Von Kurt Hruby, Paris

Wie und wann hat die Idee vom leidenden Messias im rabbini-
schen Schrifttum Form angenommen? Diese Frage a priori
beantworten zu wollen, ist eine Unmöglichkeit. Sicher ist, daß die
Vorstellung von den Messiasleiden einem ganz bestimmten
Schriftverständnis entspricht, wie es uns in den rabbinischen
Quellenschriften immer wieder entgegentritt und dem sicherlich eine alte
Tradition zugrunde liegt. Nur ist auch diese Tradition nicht
einheitlich und war, wie wir an Hand von Beispielen feststellen
werden, verschiedenen Interpretationen unterworfen. Im Interesse
der Klarheit werden wir zuerst die rabbinischen Texte anführen,
welche das Problem des leidenden Messias aufwerfen und dabei,
soweit nur irgendwie möglich, chronologisch vorgehen, das heißt
die Texte in der Reihenfolge ihrer Abfassungszeit geben, um so

gleichzeitig ein Bild von der Weiterentwicklung der Grundidee zu
gewinnen. Als Abschluß dieser Untersuchung werden wir dann auf
die in Hinblick auf den leidenden Messias gedeuteten Schriftstellen
als solche und ihr Verständnis in der rabbinischen Exegese
zurückkommen.

Der sterbende Messias im Talmud

Die talmudische und im Anschluß daran die spätere rabbinische
Überlieferung beschäftigt sich nicht nur eingehend mit den
Messiasleiden, sondern entwickelt auch eine Theorie vom Sterben des

Messias. Gewiß handelt es sich dabei um eine mehr oder weniger
isoliert dastehende Schulmeinung, aber sie verdient schon deshalb

aus dem Gesamtzusammenhang herausgehoben zu werden, weil
auch sie die logische Folge einer ganz bestimmten Exegese ist, mit
der die Rabbinen, wie wir sehen werden, nicht ganz so leicht
fertiggeworden sind.

Die Frage vom Tod des Messias wird vom jerusalemischen
Talmud [Sukkah, V, 2 (55a)] aufgeworfen, und zwar in einem
Zusammenhang, wo man es an sich nicht erwarten würde. Der Text

193



spricht von dem Platz, den Männer und Frauen beim Festgottesdienst

im Tempel einnehmen sollen:

Worin bestand die (besondere) Einrichtung für Fosttago (im Tempel)?
In der Trennung der Plätze für die Männer von dor Galerie der Frauen. So

wurde auch andernorts gelehrt (Middot II, 5). Ursprünglich befand sich
dort (im Frauenvorhof) nur eine Mauer; später errichteto man einen Balkon,
so daß die Frauen die Zoremonien von oben vorfolgen konnten, während
die Männer unten standon. Auf diese Weise gab es koino Vormongung der
Geschlechter. Diese empfehlenswerte Maßnahme stützt sich auf das Schriftwort

(Sach. 12, 12): «Da wird klagen das Land, jodes Geschlecht für sich;
das Geschlecht des Hausos David für sich und ihre Frauen für sich. »

Nach der Ansicht der Rabbinen läßt diese Schriftstelle zweierlei
Erklärungen zu. Nach der einen beklagt der Prophet den zukünftigen

Tod des Messias, nach der andern handelt es sich um den

Untergang des bösen Triebes. Für uns ist die Feststellung wichtig,
daß der Sacharjatext nicht von allen Gesetzeslehrern in derselben
Weise verstanden und interpretiert wurde. Bei der messianischen

Exegese kommt allerdings nur ein gewaltsamer Tod des Messias

in Frage, denn im Vers 10 heißt es ausdrücklich: «Sie werden
aufblicken zu mir, den sie durchbohrt haben, und werden klagen um
ihn, wie man um den einzigen klagt.» So wird diese Stelle übrigens
auch vom babylonischen Talmud verstanden.

Diese Jeruschalmistelle ist der erste rabbinische Text, der
Sach. 12, 12 in Hinblick auf den Tod des Messias interpretiert.
Nun kann man sich allerdings fragen, ob diese Stelle von sich
selbst aus den gewaltsamen Tod des Messias nahelegt, oder ob der
palästinensische Amora, der sie im 3. Jahrhundert auf diese Weise

erklärt hat, vielleicht das Johannesevangelium kannte (19,37) oder
doch irgendwie von der christlichen Umgebung beeinflußt wurde.

Was nun die Herstellung des Zusammenhanges zwischen dieser
Schriftstelle und dem bösen Trieb anbetrifft, so muß noch gesagt
werden, daß nach der rabbinischen Überlieferung die messianische
Zeit auch den endgültigen Sieg über den bösen Trieb bringen wird.
Jedenfalls befriedigt die messianische Exegese mehr, und sie ist es

auch, der dann vom babylonischen Talmud der Vorzug gegeben
wird. Übrigens spricht ja auch die Sacharjastelle vom Hause
Davids und spielt auf die Trauer um König Josia an. Es ist leicht
möglich, daß dieser Umstand die messianische Interpretation an-

194



geregt hat. Dazu wäre noch zu bemerken, daß auch die
vorangehenden Verse (7, 8 u. 9) von der Erlösung sprechen: «Zuerst
aber wird der Herr Heil verleihen den Zelten J udas. Der Schwächste

von ihnen wird sein an jenen Tagen wie David, und das Haus
Davids wie Gott, wie der Engel des Herrn an ihrer Spitze... An
jenem Tag will ich trachten, jed' Volk zu vernichten, das gegen
Jerusalem anrückt...»

Da die Stelle, die von der Trauer spricht, unmittelbar auf diese
Verse folgt, konnten die Rabbinen schließen, daß die Befreiung
wohl das Werk des Messias sein, dieser selbst aber im Kriege gegen
die Angreifer Jerusalems den Tod finden würde. Damit taucht
wieder ein neues Problem auf: Wie kann der Messias sterben, ohne
daß dadurch das ganze Erlösungswerk in Frage gestellt wird? Die
Idee vom Tod des Messias ist an sich nicht neu, aber es handelt
sich dabei, wie zum Beispiel in IV Esra 7,28-29, um einen
natürlichen Tod am Ende der messianischen Zeit. Die Lösung des

Problems findet sich im babylonischen Talmud, der denselben
Text neuerdings aufgreift und nun auf eine andere Weise
interpretiert. Während nämlich der Jeruschalmi vom Messias im
allgemeinen spricht, stoßen wir im Babli auf den Messias Sohn Josefs,
der mit dem Messias Sohn Davids nicht identisch ist. Ersterer
stirbt, letzterer hingegen bleibt am Leben, und er ist es, dem die

eigentliche messianische Wirksamkeit zukommt. Wir zitieren Suk-
kah 51b:

Zu Anbeginn, tun Festtag usw. Um was für eine wichtige Vorordnung
handelt es sich denn? R. Ele'osar antwortete: Ks wurde uns golehrt (vgl.
j. Suk. 55a), daß der Vorsammlungsort (im Tempel, hier dor Frauonvorhof
anfangs glatte (Wände) hatte. Später errichtoto man dann einon Balkon
und ordnete an, daß die Frauen obon Platz zu nehmen hätten, dio Männer
abor unten. Unsere Lehrer haben gelehrt (in einer Baraïta, also einer tannai-
tischen Überlieferung): Zuerst nahmen die Frauen im Innern Platz, die
Männor aber draußen. Da sich jedoch Mißbräuche orgaben, ordnete man an,
daß die Männor drinnon, die Frauen abor draußen zu sitzen kämen. Als
dennoch weiter Mißbrauch getrieben wurde, bestimmte man, daß die
Frauen obon (auf dem Balkon) zu sitzen hätten, die Männer aber unten
(im eigentlichen Vorhof). Wie konnte man dergostalt handeln? Es steht
doch geschrieben (1 Chron. 28, 19: der Plan dos Tempels): «Über dies alles»,

sagte David, «über alio Arbeiten zur Ausführung des Bauplanes hat mich
dor Herr durch eino Schrift aus seiner Hand unterwiesen» (Folio 52a). Rab

195



entgegnete: Sio fanden einen Schriftvers, den sio auslegten (Sach. 12, 12):
«Da wird klagen das Land, jedes Geschlecht für sich. und ihro Frauen
für sich.» Daraus läßt sich (folgendes) schlioßon1: Wenn das Gesetz in
Hinblick auf die kommende Wolt, wo man sich der Trauer hingoben wird,
wo aber der böse Trieb keine Macht mehr haben wird, sagt: «Die Männor
von einer Seite, die Frauen von der anderen», um wioviel mehr muß man es

jetzt so halten, wo man sich in Festosstimmung befindot2 und der böse
Trieb seine Macht ausübt! Wie vorhält es sich denn mit dioser Trauer?
Darüber disputierten R. Dosa3 und die Rabbanan. Dio einen sagen, es handelt

sich um den Messias Sohn Josofs, der getötet werden wird, die anderen

sagen, es handelt sich um den bösen Trieb. Die Meinung derer, dio sagon,
es handele sich um den Messias Sohn Josefs, ist befriedigender, denn es

steht doch geschrieben (Sach. 12, 10): «Sie worden aufblicken zu mir, don
sie durchbohrt haben, und werdon klagen um ihn. wie man um den Einzigen
klagt.» Um was für eine Trauer kann es sich denn für denjenigen handoln,
der da sagt, es ginge dabei um den bösen Trieb, der unschädlich gomacht
wird? Aus diesem Anlaß müßte man doch ohor ein Fest foiorn und nicht
wehklagen.

Die Rabbanan haben überliefert (in einer Barai'ta): Hinsichtlich des

Messias Sohn Davids, möge er bald und in unsoron Tagen erscheinen! steht
geschrieben (Ps. 2, 7): «Ich künde oin Machtwort dos Herrn. Er sprach zu
mir: Mein Sohn bist du...» Der Allheilige wird zu ihm sagon: Verlange
etwas von mir, und ich werde es dir geben, denn es steht geschrieben (ob. 8) :

«Tu nur den Wunsch an mich, und ich will dir die Völker zum Erbo gobon.»
Als (der Messias Sohn Davids) sah, daß der Messias Sohn Josofs gotötot
wordon war, sprach er in der Gegenwart (Gottes): Horr der Wolt, ich erbitte
von dir bloß das Loben! (Gott) erwiderte ihm: Das Loben? Bevor du noch
den Mund auftatst, hat (loin Ahn David schon diesbezüglich von dir goweis-
sagt (Ps. 25, 5): «Er bat dich um Loben; du hast's ihm gewährt.»

Im babylonischen Talmud wird die Sacharjastelle, auf die sich
die ganze Exegese stützt, klar und eindeutig messianisch verstanden,

doch ist der Messias, der dem Tode überantwortet wird, der

1 Durch eine Schlußfolgerung a fortiori Hülm bp), eino der rabbini-
schon Regeln dor Schriftexegese.

2 Die ganzo Einrichtung behufs der Trennung der Goschlechtor wurde
für die Feier dos Wasserschöpfons am Laubhüttenfest getroffen (H3HWn
1V3 nnntt!), wo der Andrang so groß war, daß dio Männor regelmäßig don
Frauenvorhof für sich in Anspruch nahmen, was dann zu don angogobenen
Mißverhältnissen führte. Die Mischna (Suk. V, 1) sagt von dieser Feier,
daß derjenigo, der die Freude dos Wasserschöpfons nicht mitorlobt hat, nie
in seinem Leben eine Freudo sah.

3 Wahrscheinlich R. Dosa b. Hyrkanos, oin Tannaito dor 2. Generation.

196



Messias Sohn Josefs. Um dies zu beweisen, stützen sich die Rabbi-
nen auf Sach. 12, 10, das heißt also auf denselben Vers, den
Johannes auf Jesus bezieht. Der talmudische Text gibt eindeutig der
mcssianischen Interpretation den Vorzug, wenn es auch an
Gegenstimmen nicht fehlt. Aber es handelt sich ja doch keineswegs um
einen Glaubenssatz, sondern um eine bloße Schuldiskussion.

Jetzt steht noch die Erklärung dafür aus, wieso plötzlich zwei
Messiasgestalten auf den Plan treten. Die Rabbinen sagen, daß
der Messias Sohn Josefs getötet werden wird und leiten ihre Ansicht
von Sach. 12, 10 ab, während sie sich beim Messias Sohn Davids
auf Ps. 21,5 berufen und ihm, im Gegensatz zur schon erwähnten
Stelle in der Esra-Apokalypsc (IV Esra) ewiges Leben verheißen.
Es ist sehr gut möglich, daß die Annahme von zwei Messiasgestalten
auf eine exegetische Notwendigkeit zurückgeht. Die Rabbinen
haben festgestellt, daß ein traditionell messianisch gedeuterer
Schrifttext den Messias sterben läßt, während ihm ein anderer
ewiges Leben verheißt. Um den Widerspruch aufzuheben, haben
sie zwei Messiasgestalten angenommen. Die Psalmen 2 und 21

werden in der rabbinischen Literatur ganz allgemein messianisch

gedeutet. Sach. 12, 10-12 wurde wahrscheinlich deshalb in diesem
Sinn aufgefaßt, weil der ganze Tex tzusam menhang auf den Tod
des Königs Josia hinweist, den man als Vorbild für den Tod des

Messias ansah (vgl. 2 Kön. 23, 30 und 2 Chron. 35, 25).

Der mit Leiden geschlagene Messias

Der Messias Sohn Josefs ist nicht der einzige, den der babylonische

Talmud als mit Leiden gesehlagen hinstellt. Wir finden
dort mehrere Texte, die sich ausdrücklich mit dem leidenden Messias

beschäftigen. Als ersten dieser Texte wollen wir Sanh. 93a/b
anführen :

R. Tanchuma4 sagte: Bar Qappara gab folgende Interpretation in

Sepphoris : Es steht geschrieben (Ruth 3, 17): «Er hat mir sechs Maß Gerste
goschonkt.» Wie ist das zu verstehen: «Sechs Maß Gerste»? Will man wörtlich
sagen : sechs Gerstenähren, oder tatsächlich soclis Maß Kann donn oine Frau
sechs Maß tragen? Er gab ihr violmohr einen Hinweis, daß von ihr sechs

Kinder abstammen würden, auf denen sechs Segnungen ruhen worden :

4 R. Tanchuma b. Hijja, ein palästinensischer Anioräer der 3. Generation.

197



David, der Messias, Daniel, Anania, Misael und Asarja. Dor Mossias,
steht doch geschrieben (Jes. 11,2): «Auf ihm wird ruhen dor Geist des

Herrn: Der Geist der Woisheit und des Verstandos. » Und es steht (ebenfalls)

geschrieben (eb. 3): «Und or hat sein Wohlgefallen Omni) an der
Furcht des Herrn.» R. Alexandrai5 sagte: Das lehrt uns, daß Gott (don
Messias) mit Geboten und Leiden belastet wie mit Mühlsteinen (D^mD).
Rabba6 sagte: Er wird (das Rocht) wittern (miS) und darnach urteilen,
wie (ebenda) geschrieben steht: «Nicht nach dem, was soino Augen sohen,
wird er richten, und nicht nach dem, was soino Ohren hören, Recht sprechen.
Er richtet mit Gerechtigkeit die Geringen und entscheidet in Geradhoit
über die Elenden des Landes.» Bar Kosiba, der dreieinhalb Jahre herrschte,
sagto zu unseren Lehrern: Ich bin der Mossias! Sie wandton ein: Es steht
vom Mossias geschrieben, daß er «(das Rocht) wittern und darnach urtoilon
wird». Sohen wir doch, ob er (Bar Kosiba) «(das Rocht) wittert und darnach
urteilt»! Als sie sahon, daß dem nicht so war, töteten sie ihn7.

In unserem Talmudtext ist die messianische Exegese der
angeführten Jesajastellen auf einem Wortspiel aufgebaut, aber das
ist absolut kein ungewöhnlicher Vorgang. Im Schlußparagraphen
ist die Rede vom Tod des Pseudomessias Bar Kosiba, des
«Lügensohnes», wie ihn der Talmud nennt8, als Verballhornung von Bar
Kochba, «Sternensohn», wie er sich im Anschluß an die Weissagung

Bileams (4 Mos. 24, 17) selbst nannte. Es ist bekannt, daß

ihn R. 'Aqiba tatsächlich für den Messias hielt. Bar Kochba kam
im Krieg gegen die Römer ums Leben, wiewohl der Talmud
behauptet, sein Tod sei das Werk der Rabbinen gewesen. R. 'Aqiba
erlitt ebenfalls den Märtyrertod unter Kaiser Hadrian. Es ist nicht
ausgeschlossen, daß das Martyrium R. 'Aqibas und der Tod des

Pseudomessias die Rabbinen dahin beeinflußt haben, über die
Leiden des Messias zu dissertieren, wenn auch schon aus dem
Schrifttext selbst hervorgeht, daß Gott dem Messias Prüfungen
auferlegt, um ihn auf seine Mission vorzubereiten.

5 Palästinensischer Amoräer der 2. Generation.
6 Babylonischer Amoräer der 4. Generation.
7 Derselbe Toxt findet sich wortwörtlich im Jalqut Schim'oiti zu 1 Sam.

16, 18, § 125, und zu Jes. 11, 3, 4, § 415. Der erste Teil dos Toxtes steht auch
in Ruth Rabba, Parascha 7 zu Ruth 3, 15.

8 Aus den in don Höhlen von Qûmran gefundenen Briefen geht horvor,
daß der Name dos Führers im Aufstand gegen Hadrian tatsächlich Bar
Kosiba war. Es handelt sich demnach bei der talmudischen Namonsorklä-

rung oinfach um eine andere Sinngebung.

198



Der Messias im Elend vor den Toren Roms. — Der Talmud kennt
weiters auch einen verborgenen Messias, der im Elend vor dem
Tore Roms darauf wartet, daß der Ruf des Herrn an ihn ergeht.
Die einschlägige Stelle lautet folgendermaßen (Sanh. 98 a):

R. Alexandrai sagte: R. Johoschu'a b. Lewi führte folgende Schwierigkeit
ins Troffen: Es steht geschrieben (Dan., 7, 13): «Und siehe, os kam

plötzlich einer, der aussah wie ein Menschensohn, auf den Wolken des

Himmols»; und os stoht (ebenfalls) geschrieben (Sach. 9, 9): «Voll Demut,
er reitet auf einem Esel.» Wenn (die Israeliten) sich dessen würdig erweisen,
(wird dor Messias) «auf den Wolken des Himmels» kommen; wenn nicht,
(so kommt er) «voll Demut. reitend auf einem Esel. ».

R. Johoschu'a h. Lewi traf eines Tages (den Propheten) Elia am Eingang
der Höhle dos R. Scliim'on b. Jochai. Er fragte ihn: Werde ich Anteil haben
an dor kommenden Welt? Dor andero erwiderte: Wenn es dem Herrn da
gefällt. — R. Johoschu'a b. Lowi erzählte, er habo dort zwei Personen ge-
sohon und die Stimmo oiner dritten gehört. — Er fragte dann (den Propheten)

Elia: Wann wird der Messias kommen? Elia antwortete ihm: Komm,
frag' ihn doch selbst! — Wo befindet er sich? — Am Tore Roms. — Woran
erkennt man ihn? — Er sitzt dort mitten unter den Elenden, mit Krankheit
geschlagen. Sie nehmen alio (ihre Vorbände) ab und legen sie dann gleich
wiedor an. Nur er nimmt immer nur oinen Teilvorband ab und legt ihn
wieder an, denn er sagt sich: Wenn man mich holen kommt, so will ich
nicht bohindort sein und sogleich dem folgen können, der mich ruft.

Daraufhin ging (R. Jehoschu'a b. Lewi) zu ihm (zum Messias) und sagte
zu ihm: Sei gegrüßt. Herr und Moistor! Jener antwortete: Gruß dir, Ben
Lewi! — Er (R. Johoschu'a) fragte ihn: Wann kommt der Meister? Joner
orwiderto: Heute! Daraufhin kehrte (R. Johoschu'a) zu Elia zurück. Dieser
fragto ihn: Was hat er gesagt? Jener antwortete: Gruß dir, Ben Lowi!
(Elia) fragto: Hat er dir die zukünftige Welt vorsprochon, dir und deinem
Vater? (R. Johoschu'a) erwiderte: Er hat dich getäuscht, denn er hat mir
gesagt, daß er heute käme, und or kommt doch nicht! Da antwortete (Elia):
Er hat es folgendermaßen gemeint (Ps. 95,7): «Heute, wenn ihr meine
Stimme hört. .»".

Wenn wir nun versuchen, uns über den Sinn dieser Talmudstelle

klar zu werden, so stellen wir zunächst fest, daß darin von
einem dem.ütigen Messias die Rede ist, der da kommt «arm, auf
einem Esel reitend». Gewiß, Sach. 9, 9 wird von zahlreichen rabbi-
nischen Texten messianisch verstanden, aber hier liegt der Akzent

9 Die einschlägige Talmudstello stoht auch im Jalqut Schim'oni zu Ps.
95, 7, S 852.

199



zweifelsohne auf der Demut und Armut des Messias. Doch stellt
diese Form seines Auftretens nur eine von mehreren Möglichkeiten
dar und hängt letzten Endes von den Dispositionen Israels ah.
Diese Mehrgestaltigkeit im Auftreten des Messias ist ihrerseits
ebenfalls wieder eine exegetische Notwendigkeit, eben um Sach. 9, 9

mit Dan. 7, 13 in Einklang zu bringen.
Im zweiten Teil des Textes zeigt uns der Talmud den Messias

am Tore Roms, mitten unter den Elenden und bedeckt mit Wunden.

Es handelt sich demnach eindeutig um einen leidenden Messias,
ohne daß allerdings auch nur mit einem Wort vom Erlösungswert
der Messiasleiden die Rede ist. Dieser Gedanke wird dann erst
von der späteren Midraschliteratur aufgegriffen.

Der Leidensname des Messias. — Der von uns angeführte
Talmudtext zeigt uns einen leidenden, mit Krankheit geschlagenen
Messias, doch stützt er sich dafür nicht ausdrücklich auf eine

Schriftstelle, wenn auch der ganze Zusammenhang an Jes. 53 denken

läßt. Der folgende Passus hingegen stützt sich ausdrücklich
auf die Jesajastelle. Es handelt sich jetzt um das Thema der
Messiasnamen (Sanh. 98b):

Rab sagte: Die Welt ist bloß um Davids willen erschaffen worden.
Schemuel hingegen meinte: um Moses willen, lt. Jochanan sagto: um des
Messias willen.

Wie lautet denn sein Name? Die Jüngor aus der Sehlde des R. Schela

sagten: Schilo ist sein Name, denn es heißt (1 Mos. 49, 10): «...bis daß
Schilo (nVw) kommt.» Die Jünger aus der Schule des R. Janna'i sagton:
Jinnon (113'') ist sein Name, denn es heißt (Ps. 72, 17): «Sein Name soi bis
in Ewigkeit, angesichts der Sonne entfalte sich (p3,> sein Name.» Die Jüngor
aus der Schule des R. Chanina sagton: Chanina (mit) ist sein Name, denn
es heißt (Jer. 16, 13): «. .daß ich euch nicht Begnadigung (iTOn) gewähren
werde10.» Andere sagten: Menachom, Sohn Chisqijjas ist sein Namo, wie es
heißt (Klaget 1, 16): «. .denn fern bleibt mir ein Tröster (DH3Ü), der meine
Seelo aufrichtet.» Dio Rabbinen meinton, sein Name sei Chiwwara (der
Weiße, das heißt der Aussätzige). Die Jünger aus der Schulo Rabbis" aber

10 Tn verschiedenen rabbinischen Schriften spütoror Zoit findet sich der
Hinweis darauf, daß dio vier Anfangsbuchstaben der Mossiasnamen : Me-
nachem, Schilo, Jinnon und Chanina das Wort Maschiach (Messias) ergeben.
Auch ist der Zahlenwert der boidon Wörter nVtt1 X31' (1 Mos. 49, 10) gleich
dem des Wortes rPItfft 10 + 2 + 1 + 300 + 10 + 30 + 5 358).

11 R. Jehuda ha-nassis, dos Autors der Mischna.

200



sagten : Cholaja (dor Siecho), donn os heißt (Jos. 53, 4): «Fürwahr, unsero
Leiden (irbn, was auch «unser Cholaya» bedeuten kann), er trug sie, unsere
Schmerzen hat or auf sich genommen, wir aber hielten ihn für gestraft (SJU],

was auch «aussätzig» bedeuten kann), für von Gott geschlagen und gemartert

».

lt. Nachman sagte: Wenn er unter don Lebendon ist, so wird er also
mir gleichon, denn es heißt (Jer. 30,21): «Aus ihnen wird stammen ihr
Fürst; ihr Herrscher wird kommen aus ihrer Mitte.» Rab sagte: Wonn er
unter den Lobonden ist, wird er unserem heiligen Lehrer gleichen (R. Jehuda
ha-nassi); ist er aber unter don Toten, dann gleicht er Daniel, dem «lieb-
worton Manne» (Dan. 9, 23 u. 10, 11).

Die Parallolstelle im Joruschalmi [Bor. II, 4 (5a)] lautet:
R. Jehoschu'a b. Lewi sagto : Soin Name ist Zomach12. R. Judan, der

Sohn des lt. Aïbo13 sagte: Menachom (Trustor) ist sein Name. Hiozu
bemerkte Chanina, der Sohn des It. Abbahu14: Sie (dio boidon vorgebrachten
Meinungen) widersprechen oinandor nicht, denn der Zahlenwert dos einen
Namens (H?32J: 90 + 40+8 138) entspricht dem des andern (DfUM: 40 +
50 + 8 + 40 138).

Auch im Jeruschalmi stützen sich die verschiedenen Messiasnamen

auf Wortspiele, doch wurden die als Beweis herangezogenen
Schriftstellen allgemein messianisch verstanden, was übrigens von
keiner der verschiedenen Schulen, die in die Diskussion eingreifen,
in Abrede gestellt wird. So wird auch der Jesajatext vom leidenden
Messias (53,4) nicht nur in der Schule R. Jehuda ha-nassis als
messianisch angesehen, denn R. Jehoschu'a b. Lewi scheint
dieselbe Stelle im Auge zu haben, wenn er sie auch nicht wörtlich
anführt. Immerhin war das Messiasbild der Schule R. Jehudas
gewiß von der Person des Meisters beeinflußt, dessen heiliger Le-

12 «Schößling», nach Jor. 23, 5: «Sioho, Tage kommen, da lasso ich David
einon gorochten Sproß — !"1Ü5£ — orstehon, der regiert königlich und
einsichtsvoll und übt Rocht und Gerechtigkeit im Lande.» Vgl. auch Jer. 33, 15

und Saoh. 3, 8 und 6, 12 sowie Jes. 4, 2.
13 Palästinensischer Amora gegen Beginn des 4. Jahrhunderts. Statt

«der Sohn dos R. Aïbo» muß os, wie in der Parallolstello, Reha Rnbba zu
Klagel. 1, 10, heißen: «im Namen dos R. Aïbo». Letzterer ist oin palästinensischer

Amoräor aus der 2. Hälfte des 3. Jahrhunderts; or gilt als Schüler
von R. Jannaï.

14 Palästinensischer Amoräor zu Beginn dos 4. Jahrhunderts, Sohn des

bereits erwähnton R. Abbahu aus Cäsaroa, eines berühmten Aggadisten.

201



benswandel und dessen Kränklichkeit allgemein bekannt waren.
Der ausdrückliche Hinweis auf den Jesajatext ruft einen Messias

auf den Plan, der «unsere Krankheit trägt und mit unseren Leiden
beladen ist», dessen Leiden also ein Sühnecharakter innewohnt.

Wenn wir nun die Aussagen der beiden Talmude über den
leidenden Messias zusammenzufassen suchen, so können wir feststellen,

daß in beiden Dokumenten von einem Messias gesprochen wird,
den Israel betrauert. Im Jeruschalmi handelt es sich um «den
Messias» schlechtweg, von dem gesagt wird, er wäre tot, was also
den Schluß nahelegt, daß er getötet wurde. Im Babli wird dann
übrigens ausdrücklich festgestellt, daß es sich um den Messias
Sohn Josefs handelt, den man vom Messias Sohn Davids
unterscheidet. Beide Talmude beziehen sich dabei auf Sach. 12, 12.

Im Babli ist noch dazu an drei weiteren Stellen vom leidenden
Messias die Rede, wobei keine neuerliche Unterscheidung zwischen
mehreren Personen gemacht wird. Es handelt sich demnach um
den Messias par excellence, also um den Sohn Davids. Der Talmud
sagt von ihm aus, daß ihm Gott die Erfüllung verschiedener Gebote

aufgetragen hat und daß er leidbeladen ist. Es wird auch bemerkt,
daß er von Ruth abstammt, womit ein neuerlicher Hinweis auf
die davidische Herkunft gegeben ist.

In einem anderen Text wird uns der von Schwären bedeckte
Messias an dem Tore Roms vor Augen geführt. Er wartet dort,
daß der Ruf an ihn ergeht, seine messianische Aufgabe zu beginnen.
In einem dritten Text wird der Messias endlich «der Aussätzige»
genannt, der Kranke, nach dem Vorbild von Rabbenu ha-qadosch,
R. Jehuda ha-nassi. Als Schriftstelle zum Beweis dieser Ansicht
dient Jes. 53, 4.

In allen diesen Texten wird ausgesagt, daß der Messias — oder
zumindest der Messias Sohn Josefs — den Tod finden oder doch
Leiden erdulden wird, aber keine Stelle spricht ausdrücklich davon,
daß dem Leiden des Messias ein Sühnecharakter zukommt. Gewiß

sagt der Babli, daß in der zukünftigen Welt der böse Trieb
unschädlich gemacht werden wird, und diese «zukünftige Welt» —
wir haben bereits darauf hingewiesen — wird oft, zumindest
terminologisch, mit der messianischen Zeit gleichgesetzt, doch wird
nirgends behauptet, daß der Messias den bösen Trieb vernichten

202



wird. Ist nun die Ausschaltung des bösen Triebes dem Verdienst
zuzuschreiben, das der Messias durch seine Leiden erwirbt? Man

sagt nichts Positives darüber aus, aber auch das Gegenteil wird
nicht behauptet. Die Idee als solche wird dann erst später in den
Midraschim weiterentwickelt.

Nun wäre jedoch unsere Untersuchung über den leidenden
Messias im talmudischen Schrifttum unvollständig, wenn wir uns
tatsächlich auf die beiden Talmude beschränkten. Wie wir bereits
betont haben, ist auf dem Gebiete der Entwicklung der Ideen
keine strenge Trennungslinie möglich zwischen talmudischem und
midraschischem Schrifttum, überhaupt auf dem Gebiete der
Aggada. Daß dabei große chronologische Schwierigkeiten auftauchen,
die durch die reichlich späte Abfassung mancher Midraschwerke
bedingt sind, soll nicht geleugnet werden, wie es ja auch unmöglich
ist, innerhalb dieser Midraschim in exakter Weise zwischen altem
und verhältnismäßig jüngerem Gedankengut zu unterscheiden. Es
soll dabei ja auch nur die kontinuierliche Entwicklung von schon
im Talmud zumindest im Keim vorhandenen Ideen aufgezeigt
werden.

Wir greifen als besonders charakteristisch zwei Midraschvorstel-
lungen vom leidenden Messias heraus, und zwar die von Ruth
Rabba und Pesiqta Rabbati.

Der leidende. Messias im M id,rasch Ruth Rabba

Wenn auch das Werk, das wir heute gemeinhin als Midrasch
Rabba bezeichnen, als solches erst im Mittelalter aus verschiedenen
Elementen kompiliert wurde, so sind seine einzelnen Teile doch
oft bedeutend älter. So nimmt man an, daß Ruth Rabba in der
zweiten Hälfte des 9. Jahrhunderts verfaßt wurde. Was diesen
Midrasch ganz besonders mit der Geisteshaltung und der
Vorstellungswelt der talmudischen Periode verbindet, ist der Umstand,
daß er großteils aus Talmudzitaten besteht, die dann wieder durch
Stellen aus Bereschit Rabba, einem — mit Ausnahme der fünf

203



letzten Kapitel — aus dem 6. Jahrhundert stammenden Midrasch-
werk, und aus Echa Rabbati, das auf die zweite Hälfte des V.Jahr¬
hunderts zurückgeht, ergänzt werden. Wir reichen so also nahe

an den Redaktionsschluß des Babli heran.
Zunächst der Text (Ruth R., Parascha 5, zu Ruth 2, 14):

«Zur Essenszoit sagte Boas zu ihr: Komm hör und iß von dorn Brot«
mit und tunko doinon Bissen in den Sauerwein!» R. Jochanan legte dieso
Worto auf sechs verschiedene Arten aus.

Dioser Vers bozieht sich möglicherweise auf David: «Komm her»
bedeutet: Nahe dich der Herrschaft. Das Wort Otbn : «hieher», bedeutet in der
Tat rVD1?»: «Herrschaft...» «Und sio aß und wurde satt und ließ davon
noch übrig. »: Das will heißen: David aß in dieser Welt, er ißt in don Tagen
des Königs Messias, und er wird auch noch in Zukunft essen.

Oder abor die Worte: «Komm her...» beziehen sich auf Salomo. «Sie
aß und wurde satt...» bedeutete dann... (wie oben). — R. Jochanan
wendet dann dieselbe Schriftstolle auf Hiskija und Manasso an und fährt
fort: —

Oder aber die Worte: «Komm her...» beziehen sieh auf den König
Messias. «Komm her!» bedeutet: Nahe dich der Herrschaft. «Und iß vom
Brote» heißt: vom Brote der Herrschaft; «und tunke doinen Bissen in den
Sauerwein»: Das sind die Leiden (des Messias), wie es heißt (Jos. 53,5):
«Er wurde verwundet um unserer Sünden willen.» — «Und sio setzte sich
zu den Schnittern»: Das bedeutet, daß man ihm (dem Messias) dio
Herrschaft während kurzer Zeit entreißen wird, wie es heißt (Saoh. 14, 2): «Alle
Heidenvölker werd' ich zum Kampfe versammeln gegen Jerusalem; eroborn
wird man die Stadt. » «Und er legte ihr Röstkorn vor»: Das heißt, daß
ihm die Herrschaft zurückgogeben worden wird, wie geschrieben steht
(Jes. 11,4): «Er schlägt die Gewaltherrn mit dem Stab seines Mundes.»

R. Berachja sagte im Namen R. Lowis: Es wird mit dem letzten Erlöser
(dem Mossias) so sein wie mit dem ersten (Moses) : wie sich der erste Erlöser
zuerst den Israeliten offenbarte und sich dann zurückzog — wio lang zog
er sich zurück? Droi Monate, wio es heißt (2 Mos. 5, 20): «Und sio trafen
Mose und Aron» — so wird sich auch der lotzte Erlöser den Israeliten
offenbaren und sich dann (wieder) zurückziehen. Wie lang wird er sich
zurückziehen? R. Tanchuma sagte im Namen der Rabbanan: 45 Tage, wie es

heißt (Dan. 12, 11): «Von der Zeit an, wo das tägliche Opfer abgeschafft
wird. sind es 1290 Tage. Wohl dem, der ausharrt 1335 Tage !» 1335 — 1290

45). Wio worden die restlichen Tage beschaffen sein? R. Jizchaq b. Qozarta
sagte im Namen von R. Jona: In diesen 45 Tagon worden die Israeliten
Früchte ernten und sie essen, wie es heißt (Job 30, 4): «Sie pflücken
Salzkraut beim Hoidogestriipp und Ginsterwurzeln als Speise.» Wohin wird er
(der Messias) sie führen? Vom (Innern des) Landes gegon dio Wüste Juda
zu, wie es hoißt (Hosea 2, 16): «Drum sioho, ich will sio loekon, in dio Wüsto

204



sio führen. » Einige sagen: In die Wüste von Sichon und Og, wie es heißt
(ob. 12, 10): «Ich. lasse dich wieder in Zelton wohnen wie in der Zeit
der Bogognung. » Wor an ihn glaubt, bleibt am Loben, wer aber nicht an
ihn glaubt, schließt sich den Völkern der Welt an, die ihn töten. Am Ende
aber wird Gott sich ihnen offenbaren, sagt R. Jizchaq bar Marion, und wird
ihnen Manna regnen lassen, wie es heißt (Pred. 1, 9): «Nichts Neues gibt's
unter der Sonno15.»

Zuerst ein Wort über die Gesetzeslehrer, auf deren Erklärungen
sich unsere Midraschstelle hauptsächlich stützt. R. Jochanan, der
Ruth 2, 14 auf sechs verschiedene Arten interpretiert, ist R.
Jochanan h. Nappacha, ein Amoräer der 2. Generation, dem eine

wichtige Funktion bei der Zusammenstellung des Materials
zukommt, das später der Abfassung des Jeruschalmi zugrunde gelegt
wurde. R. Lewi, der von den beiden Erlösern spricht und zwischen
ihnen eine Parallele herstellt, gehört der 3. Amoräergeneration an.

In Ruth Rabba handelt es sich hauptsächlich um moralische
Leiden des Messias, wie zum Beispiel die Notwendigkeit, sich vor
seinen Feinden zu verbergen — nach dem Vorbild Moses — und
den Verlust der Herrschaft infolge einer Niederlage, bei der die
Stadt Jerusalem den Feinden in die Hände fallen wird.

Es ist allerdings nicht die Rede vom Tod des Messias, auch
nicht des Messias Sohn Josefs, von dem in den Texten, die von
ihm sprechen, stets ausgesagt wird, daß er im Krieg gegen die
Feinde umkommt. Der Messias des Midrasch Ruth Rabba ist ein
für eine Zeit seiner Herrschaft beraubter König, der aber dann
wieder die Oberhand über seine Widersacher gewinnen wird. Seine

Erlöserrolle gleicht der des Mose, der die Israeliten an die Schwelle
des Gelobten Landes führte16.

15 Dor Text von Ruth Rabbu wird wiederholt im Jalqut Schim'oni zu
Ruth 2. 14, § 003. Der zweite Toil dos Textes über dio boidon für einigo
Zeit verborgen bleibenden Erlöser steht auch in Sahir Rabba, Parascha 11

zu 4 Mos. 0, 22, in Qohelet Rabba, Parascha 1 zu Pred. 1, 19, in der Pesiqta
de-Rab Kakana, Pisqa 15, im Jalqut Schim'oni zu Hohol. 2,2, § 968, und
zu Hos. 2, 10, § 518.

10 Der von uns zitiorto Talmudtoxt (Sanh. 93a/b) kehrt nochmals wieder
im Midrasch Ruth Rabba, Parascha 7 zu Ruth 3, 15, bricht aber dort ab, wo
dio Rode auf den Messias kommt.

205



Die Leiden des Messias in der Pesiqta Rabbati

Gewiß sind die Midraschim, ganz allgemein gesehen, von der
synagogalen Predigt beeinflußt und gehen teilweise direkt auf sie

zurück. Dieser Charakter tritt ganz besonders zutage bei den

eigentlichen homiletischen Midraschim, die nicht, wie die Rabbot,
einen fortlaufenden Kommentar eines biblischen Buches bieten,
sondern auf den sabbatlichen und festtäglichen Predigtzyklen
aufgebaut sind, die wieder ihrerseits die jeweils an diesen Tagen zur
Verlesung kommenden Schriftperikopen zur Grundlage haben.

Die bekanntesten homiletischen Midraschim sind die aus dem
5. Jahrhundert stammende Pesiqta de-Rab Kahana und die Pesiqta
Rabbati, die erst gegen die Mitte des 9. Jahrhunderts in ihre
gegenwärtige Form gebracht wurde. Der Verfasser gibt an, daß er sein
Werk 777 Jahre nach der Zerstörung Jerusalems geschrieben hat.

Infolge ihrer späten Abfassungszeit kann die Pesiqta Rabbati
natürlich nicht als repräsentativ für die Messiasvorstellungen zur
talmudischen Zeit angesehen werden. Sie bietet uns aber ein gutes
Beispiel für die organische Weiterentwicklung eines Vorstellungskomplexes,

der in seinen Grundzügen sicherlich auf alte Elemente
zurückgeht. Wir geben wiederum zuerst den Text (Pisqa 34,
S. 159a, der Friedmannschen Ausgabe, zu Sach. 9, 9):

«Laut juble, Tochter Zion Aufjauchze, Tochtor Jorusalem » Eine andere
Auslegung: Der Sinn der Worte von Zephanja 3, 8: «Darum wartet auf
mich — Spruch des Herrn — bis auf den Tag, da ich mich erhebe als Zeuge»
ist folgender: Bis auf den Tag, wo ich über don Messias Zeugnis ablego —
sein Verdienst möge für mich denselben Wort habon wie meine Familie! —-

Und trotz all dem hört ihr nicht auf mich — Herr dor Welt, antworteten
(die Israeliten), (der Grund dafür ist), daß du uns ein Horz von Stoin
gegeben hast, das uns irre werden ließ. Wonn solbst Asa und Asael, deron
Leiber reinos Feuor sind17, sündigten, als sie zur Erde herabstiegen, um
wieviel mehr dann wir selbst! Gott erwiderte ihnen: Die da um Sion
getrauert haben und nicht ihrem Vergniigon nachgelaufen sind, worden durch
den König Messias orfrout werden. — Hast du denn nur an dieso gedacht,
o Herr der Welt, und nicht an uns? antworteten sie. — Weinet nicht, sagt

17 Zwei Engelwesen aus der Zoit vor der Sintflut, als die «Söhno Gottos
sahen, daß die Töchter der Menschen schön waron» (l Mos. 6, 1, 2).

206



Gott zu don Gorechten, ihr meine Heiligen, ihr meine Gotreuon, ich habe

ja euro Bitte schon erhört. Werde ich ouch denn euron Lohn vorenthalten
für euron Eifer im Dienste dos Gesetzes? Heißt es doch (Jes. 30, 18, 19):
«Darum zögert der Herr, euch gnädig zu sein, und darum läßt er sich Zeit,
sich eurer zu orbarinon; denn der Herr ist ein Gott des Rechts; heil allen,
dio auf ihn harren! Ja, du Volk in Zion, das in Jerusalem wohnt, du wirst
nicht immerfort weinen. Er wird sich gewißlich deiner orbarmon ob doinos
Flehrufs. Er wird dich erhören, sobald er ihn vornimmt.» Gott wird ihnen
Gnade erweisen und ihnen den berauschenden Trank des Gesetzes geben.
«Er wird sich gewißlich deiner erbarmen:» durch die Speisen der messia-
nischon Zeit. Er wird ihnen Gnade erweison in der kommenden Wolt.
R. Jannaï sagte im Namon Rabs: Wer auf das Heil hofft, den wird Gott
im Paradios rufen lassen, wio es heißt (Hes. 34. 15): «Ich selbst will meino
Horde weiden und ich solbst sie lagern lassen — Spruch dos Herrn.»

«Er ist gorecht und siegroich» (Sach. 9, 9): Das ist der Mossias (der so

genannt wird), weil er das Urteil über die Frevler in Israel außer Kraft setzt,
(übor die), dio seiner spottoten als er im Gefängnis war. Er heißt «der
Gerechte»; warum heißt er aber (auch) «der Siegreicho»? Weil der ihren
Urteilsspruch aufhobt, indem er ihnen sagt: Seid ihr nicht meino Kinder?
Euch allen wird durch Gottes Barmhorzigkoit goholfen worden!

«Voll Demut, auf oinom Esel reitend» (eb.): Das ist der Mossias. Warum
wird or demütig genannt? Weil er alio dio Jahre hindurch im Gefängnis
gequält und verspottet wurde von den Frevlern Israels.

«Auf oinom Esel reitend»: wegen der Übeltäter, die um des Messias
willen verschont und auf den rechten Weg geleitet werden, wio es heißt (Jer.
31,9): «Sie kommen weinend. Tröstend geleite ich sie. Zu Wasserbächen
führ ich sie hin, auf ebonom Wogo, wo sie nicht straucheln. Denn ich bin
Israels Vator; Ephraim ist moin orstgeborener Sohn.» Auf wen bezieht sich
(das Wort) NUI, «er» (im letzten Toil diesos Satzos)? Auf dio Tage dos Messias,

auf die zukünftigo Wolt, und auf keinen andern wie auf ihn, wie es

heißt (Ps. 132, 18): «Seine Feinde will ich mit Schande bodockon, über ihm
aber strahlt seine Krone.»

Eine wichtige Jdee, die in der Pesiqta zum erstenmal aufscheint,
ist die vom «Verdienst» des Messias. Andererseits wird von Israel
gesagt, es habe «ein Herz von Stein, das es irregeführt hat». Dann
zeigt die Pesiqta den Messias mißhandelt, verspottet und ins
Gefängnis geworfen von den «Übeltätern in Israel». Der Messias ist
es dann auch, der diese Übeltäter freispricht und ihnen vergibt.
Dieses Vergeben wiederum ist die Frucht der Verdienste des Messias,
dessen Leiden somit ein Sühnecharakter für die Schuldigen
zukommt.

207



Auch die Sacharjastelle: «In Demut, auf einem Esel reitend»
wird auf den Messias hin gedeutet, der mehrere Jahre hindurch
von den Frevlern Israels im Gefängnis gequält und verspottet
wird. Auch das ist gegenüber dem Talmud ein neues Element.

Die Pesiqta Rabbati begnügt sich jedoch nicht mit diesen

Aussagen. Sie sieht darüber hinaus im Messias den Erlöser Israels
auch im geistigen Sinn, und diese Erlösung ist die Frucht seiner
Leiden. Der diesbezügliche Text zeigt uns einen leidenden Messias,
der den Satan in die Hölle stürzt und durch seine Leiden die
Seelen der Israeliten erlöst, der ihnen die Sünden vergibt und der
ihretwillen ins Gefängnis geworfen und mit Ketten beladen wird.
In der Pesiqta Rabbati wird auch zum erstenmal der Ps. 22, der

Leidenspsalm, fast zur Gänze in Hinblick auf die Leiden des Messias

interpretiert. Nachstehend der Text (Pisqa 36, S. 16, der
Friedmannschen Ausgabe, zu Jes. 60, 1, 218):

Auch die Völker erschraken und sprachen vor Gott: Horr der Welt! Wer
ist es, durch den wir zu Fall kommen? Wio heißt or? Was ist seino Absicht?
Es ist der Messias, antwortete der Allhoiligo. Sein Name ist Ephraim, mein
gerochter Gesalbtor. Er wird sich erheben, er und soin Goschlocht, wird die
Augen Israels erleuchten und soin Volk erlöson, und koino Nation wird ihm
widerstehen können, wie es heißt (Ps. 89, 23) : « Die Feindo sollen ihn nicht
überwältigen, und die Ungerechten sollen ihn nicht dämpfen.» Alle soino
Feinde und Widersacher werden die Flucht ergreifen, wie es hoißt (ob. 24) :

«Sodann will ich seino Widersacher schlagen vor ihm her. Und dio Flüsse
werdon stille stehen, wie es heißt (ob. 26): «Ich will seine Hand iibor das
Meer stellen, und seino Rechte über die Wasser.»

Gott schloß dann eine Vereinbarung mit (dem Messias) und sprach zu
ihm: Diejenigen, denen um, deinetwillen die Sünden vergeben werden, werden
dich in ein eisernes Joch spannen und mit dir verfahren wio mit oinom Ochsen,

den man blendet: Sie worden deinem Atom unters Joch prosson, und
um ihrer Sünden willen wird dir dio Zungo unterm Gaumen kleben, wio os

hoißt (Ps. 22, 16): «Meine Kräfte sind vertrocknet wie oino Scherbe, und
meine Zungo klebt an moinem Gaumen, und du logst mich in dos Todes
Staub.» Nimmst du das auf dich? Der Messias antwortoto vor dorn
Allheiligen: Violleicht wird diese Pein lango Jahre währen? Gott antwortoto
ihm: Bei deinem Leben und beim Leben meines Hauptes: ich habo ein
Jahrsiobent für dich festgelegt! Wonn deine Seele betrübt ist, so will ich

18 Vgl. Jalqut Schim'oni zu Jes. 60, 1, 2, § 499. Für don orsten Teil des

Toxtes siehe Judaica, 20. Jg., Heft 2, Juni 1964, S. 85/85.

208



sie schon jetzt stärken. Dor Messias erwiderte: Herr der Wolt! Mit dem
Jubel moinor Seele und der Freude moines Herzens nehme ich's auf mich,
untor der Bedingung, daß koin Israelit zugrunde geht und daß, wenn meine
Zeit gekommon ist, nicht nur dio Lobonden gerottet worden, sondern auch
dio im Staube Verborgenen, und zwar nicht nur die Toten meiner Zeit,
sondern alio Toton, vom ersten Menschen an bis heute, auch die Ungebore-
non und dio, deren Erschaffung erst in deinem Ratschluß vorgesehen ist.
So will ich es, und unter dieser Bodingung nehme ich es auf mich!.

Dio Rabbnnan haben gelehrt: Im Jahrsiebent, in dem der Messias

kommt, wird man Eisenklötzo herbeischaffen und sie auf seinen Nacken
logen, bis or sich beugt. Er schreit und weint, und soine Stimme dringt
bis zum Himmel, und er wird in Gottes Gegenwart sprechen: Herr der Welt!
Bis wohin geht moino Kraft, bis wohin mein Odem, meine Socio und meine
Cliedorï Bin ich denn nicht (ein Wosen) von Fleisch und Blut? In Hinblick
auf diese Stunde hat David aufgestöhnt (Ps. 22, 1(3): «Meine Kraft ist
vertrocknet wie oino Scherbe. » Dann spricht der Allheiligo zu ihm: Ephraim,
mein gerochter Gesalbter, du hast das alles schon in den soehs Schöpfungstagen

auf dich genommen. Deshalb möge dein Leid jetzt gleich meinem
Leido sein: Bei meinem Leben und beim Leben meines Hauptes! Seit dem
Tage, an dem der Bösowicht Nebukadnezar mein Haus zerstört, meinen
Tempel verbrannt und meine Kinder unter die Völker der Welt zerstreut
hat, habe ich nicht mehr auf meinem Thron Platz genommen, wio es heißt
(Hohel. 5, 2): «Ich schlafe, abor mein Horz wacht. Da ist die Stimme meines
Freundes, der anklopft...» Dann wird der Messias in Gegenwart des

Allheiligen antworten: Herr der Welt! Nun bin ich beruhigt. Es genügt fin-
don Diener, dorn Herrn gleichgoachtot zu sein.

Die Leiden des Messias sind noch ausführlicher behandelt in
Pisqa 37 zu Jes. 61, 10:

«Ich frouo mich hoch am Herrn, und meine Seele frohlockt über meinen
Gott; denn er hat mir Kleider des Heils angezogen, mit. dem Rock der
Gerechtigkeit mich bekleidet, wio oin Bräutigam sich mit priesterlichem
Kopfputz schmückt, und wio eine Braut ihren Schmuck anlegt.» Das ist es,

was Joromia im Hl. Geiste gesagt hat (31, 13): «Alsdann wird die Jungfrau
sich mit Reigentanz erfreuen, auch Jünglinge und Greise miteinander; und
ich will ihre Traurigkeit in Freude verwandeln...» Dioso Weissagung
bezieht sich auf die Tage des Messias, wo Gott den Israeliten große Wohltaten
orweison wird, wie es heißt (Ps. 31, 20): «Wie groß ist deino Güte, welche
du donon bewahrst, die dich fürchten, und die du an donen erzeigst, dio auf
dich hoffen, angesichts dor Menschenkinder.» (Eb. 21): «Du vorbirgst sie

im Schirm deines Angesichts vor ganzen Rotton von Männern; du schützest
sie in deiner Hut vor zänkischen Zungen.» Daraus goht hervor, daß sich
dio Weltväter (die Erzväter) oinos Tages im Monat Nissan erheben und

209



(zum Messias) sprechen werden: Ephraim, unser gorechter Gesalbter,
obwohl wir deine Voreltern sind, bist du doch größer als wir, denn du hast
die Sünden unserer Kinder getragen, wie es hoißt (Jes. 53, 4, 5): «Doch wahrlieh,

unsere Krankheit trug er, und unsero Schmerzen lud er auf sich. Wir
aber hielten ihn für bestraft, von Gott geschlagen und geplagt. Aber er
wurde durchbohrt um unserer Übertretungen willen, zerschlagen wegon
unserer Missetat; die Strafe, uns zum Frieden, lag auf ihm, und durch seine
Wunden sind wir geheilt.» Große Bedrückungen sind dir auferlegt worden,
wie es heißt (eb. 53, 8) : «Infolge von Drangsal und Goricht wurde er
weggenommen; wer bodachto aber zu seiner Zeit, daß or aus dem Lande der
Lebendigen weggerissen, wegen der Übertretung moinos Volkes geschlagen
wurde?» .Du wurdest den Völkern der Welt zum Golächter, und doinet-
halbon spotteten sie über Israel, wie es heißt (Ps. 22, 7-9): «Ich aber bin
ein Wurm und kein Mensch, ein Spott der Leute und vorachtet vom Volk. »

Du saßest in Finsternis und Dunkel, deino Augen sahen das Licht nicht,
deine Haut ist oingeschrumpft und dein Loib ausgedörrt wie Holz. Deino
Augen wurden hohl vom Fasten, und deino Kraft war vertrocknet wie eine
Scherbe, wie es hoißt (Ps. 22, 16): «Meine Kraft ist vertrocknot wie eine
Scherbo...» AU das ist geschehen ob dor Sünden unserer Kinder, wie es

heißt (Jes. 53. 6): «Aber der Herr warf unser aller Schuld auf ihn.» Willst
du, daß sich unsero Kinder an den Wohltaten erfreuen, die Gott Israel
erweist? Oder aber empfindest du wegen der großen Leiden, die du durch
sie im Gefängnis erduldot hast, keine Genugtuung mehr darüber? —-
Weltväter, antwortete er ihnen, alles'was ich getan habe, ist zu eurem Frommen
geschehen und zum Besten ourer Kinder, für oure und ihre Ehro, damit sio

sich der Wohltaten erfreuen, die der Allheilige Israel erweist. — Ephraim,
unser gerechter Gesalbter, sagen ihm darauf die Woltviiter, du hast dich
besänftigt, wie du auch don Schöpfer und uns solbst bosänftigt hast.

In dioser Stunde, sagt K. Schim'on b. Pasi, orhobt der Allhoiligo den
Messias bis in den höchsten Himmel, broitot übor ihn angesichts der Völker
der Welt. die Herrlichkeit seines Majostät aus und sagt zu ihm: Ephraim,
mein gerechtor Gesalbter, herrsche übor sie und behandle sie nach
Gutdünken, denn ohne meino große Barmherzigkeit für dich hätton sio dich
in einem einzigen Augenblick ausgetilgt, wie es heißt (Jer. 31,20): «Ist
Ephraim mir ein teurer Sohn? Ist er mein Lieblingskind? Denn so viol ich
auch wider ihn geredet habe, muß ich seiner doch immer wieder godonkon!
Darum ist mein Herz entbrannt für ihn; ich muß mich soinor erbarmon,
spricht der Herr. »

Warum ist das Wort «Erbarmon» (IfflmS Dm in diesem Vors) zweimal
gebraucht? Das erstemal, weil zur Zeit als (der Messias) gefesselt im Gefängnis

war, die Völker «1er Erde täglich mit don Zähnon knirschton, die Augon
rollten, den Kopf schüttelten und sich in die Lippon bisson, wio es hoißt
(Ps. 22, 8): «Alle dio mich sehen spotton meiner; sio sporron das Maul auf
und schütteln den Kopf», und weiters (eb. 16): «Meine Kraft ist vortrocknet

210



wie eino Scherbe. » Sio brüllen wie Löwen, wio es heißt (ob. 14. 15): «Sio

sporren ihr Maul gegen mich auf, wio ein reißender und brüllender Löwe. »

Sio brüllen gogon ihn wie Löwen, wio wenn sie ihn vorschlingon möchten,
wie es heißt (Klagel. 3, 4ti, 47): «Alle unsere Feindo haben ihr Maul gegen
uns aufgesperrt. Grauen und Grube wurden uns beschieden, Verwüstung
und Untergang.» Dio Wiederholung des Wortes «Erbarmen» will sagen,
daß, als er aus dem Gefängnis kam, nicht nur ein, zwei oder drei, sondern
140 Königreiche zu ihm kamen und ihn umgaben. Fürchte nichts, Ephraim,
mein gorechter Gesalbter, sagte ihm der Allhoiligo, denn sie alle worden
zugrunde gehen durch den Hauch deiner Lippen, wie es heißt (Jes. 11,4):
«Er wird dio Welt, mit dem Hauch seines Mundes schlagen und den Gottlosen

mit dem Odem seiner Lippen töten. »

Die angeführten Stellen aus der Pesiqta Rabbati tragen in ihrer
Formulierung und auch in ihrem sprachlichen Gewand die
typischen Kennzeichen einer späten Abfassungszeit an sich, die übrigens

auch in der zur Anwendung kommenden exegetischen
Methode ihren Niederschlag findet. Ideenmäßig ist das messianische

Gedankengut der talmudischen Zeit jedoch in seinen Grundzügen
erhalten geblieben. In diesem Sinne ist die Pesiqta Rabbati eine
interessante Zwischenstufe zwischen der talmudischen Literatur
und den späteren Midraschim.

Wenn wir nun eine ideenmäßige Analyse der angeführten Texte
versuchen, so sehen wir, daß eine der Hauptaufgaben im
Erlösungswerk des Messias, das er durch die auf sich genommenen
Leiden vollbringt, darin besteht, «Satan und die Fürsten der
Völker der Welt» — das heißt die Dämonen, unter deren unheilvollem

Einfluß sie stehen — in die Hölle hinabzustürzen. Der
Messias erscheint mit Ketten beladen; er leidet Durst in einem
finsteren Verließ, was gewiß einen Hinweis auf Ps. 22 darstellt.

Ein wichtiges Element ist, daß der Messias seine Leiden freiwillig
auf sich nimmt, unter der Bedingung, daß «alle Israeliten gerettet
werden, die seit Adam gestorben sind». Der Messias, den uns die
Pesiqta Rabbati vor Augen führt, existiert «seit den sechs

Schöpfungstagen», und schon damals hat er seine künftigen Leiden auf
sich genommen. Die Erzväter erweisen dem Messias Ehre und
anerkennen, daß er «größer ist als sie, weil er die Sünden ihrer Kinder
trägt». Diese Stelle enthält einen klaren Hinweis auf Jes. 53. Die
Erzväter erinnern den Messias an alle Leiden, die er von seiten

211



Israels erdulden mußte, als er im Gefängnis war. Auch die Völker
der Welt sind gegen ihn (vgl. Ps. 22), und als er aus dem Kerker
kommt, wollen sie ihn vernichten. Doch Gott errettet ihn aus ihrer
Hand. Wohl hieß es an einer Stelle, daß auch die Völker der Welt
im Lichte des Messias wandeln werden, aber sie werden Israel
Untertan sein.

Die Leiden des Messias sind echte physische und moralische
Leiden, wenn sie auch nicht zu seinem Tod führen. Er nimmt sie

freiwillig auf sich und wird so zum Erlöser Israels. Die Erlösung
wird auch den Verstorbenen zugutekommen, denn kraft des
Sühneleidens des Messias werden sie zum ewigen Leben auferstehen. Die

spirituelle Erlösung kommt dadurch zum Ausdruck, daß — wie
am Ende unseres Textes, das wir nicht angeführt haben, heißt —
zur messianischen Zeit der böse Trieb unschädlich gemacht wird.
Auch erfolgt eine allgemeine Sündenvergebung, der Tod wird
aufhören, und die Israeliten werden aus der Hölle befreit werden.

Im Gegensatz zum Talmud tritt uns in der Persiqta Rabbati
nur eine einzige Messiasgestalt entgegen. Der Name des Messias ist
Ephraim, was aber rein symbolisch aufzufassen ist und keineswegs
etwa andeuten soll, daß er aus dem Stamm dieses Namens hervorgehen

wird, denn er heißt ja ausdrücklich der «Sohn Davids».
Der Leidenspsalm (Ps. 22), wo auch die bekannte Stelle

vorkommt (V. 17): «Sie haben meine Hände und Füße durchbohrt»,
wird zur Gänze auf den leidenden Messias bezogen, und mehrere
Stellen daraus, wie zum Beispiel Vers 18, werden zu wiederholten
Malen exegetisch verwertet.

Natürlich drängt sich der Vergleich mit den Evangelien auf, wo
Jesus den 22. Psalm auf seine Person bezieht und am Kreuz den
ersten Vers zitiert: «Mein Gott, mein Gott, warum hast du mich
verlassen?» Johannes bezieht auch den 19. Vers auf Jesus: «Sie

teilen meine Kleider unter sich und werfen das Los um mein
Gewand (Joh. 19, 24). Wie Ephraim, der gerechte Messias, wird auch
Jesus ins Gefängnis geworfen. Auch er bittet den Vater, die Leiden
von ihm fernzuhalten, um sie dann letzten Endes doch freiwillig
auf sich zu nehmen. Diese Analogien verdienen festgehalten zu
werden, weil sie sich aufdrängen, dürfen aber keinen Aidaß zu
voreiligen Schlußfolgerungen abgeben.

212


	Das Leiden des Messias

