
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 20 (1964)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REZENSIONEN

Johann Maier : Vom Kultus zur Gnosis. Studien zur Vor- und Frühgeschichte
der «jüdischen Gnosis» (Bundeslade, Gottesthron und Märkäbüh). Kairos,
Religionswissenschaftliche Studien 1 (1964), hg. von Josef Haokol und
Kurt Schubert, Verlag Otto Müller, Salzburg, 152 S.

Diese weitgehend alttestamentlichcn Studien — es handelt sich ja um
die Vor- und Frühgeschichte der «jüdischen Gnosis» — stellen den größten
Teil der Wiener Habilitationsschrift des den Losern der Judaica bokannten
Verfassers dar. Ein weiterer Teil soll als «Beiheft zur Zeitschrift für
die alttestamentlicho Wissenschaft» im Herbst 1964 (Borlin) untor dem
Titel «Das altisraelitische Ladeheiligtum» erscheinen. Eine Zusammenfassung

dieser Untersuchung bietet der Verfasser in der vorliegenden
Monographie S. 55ff. (wohl bis S. 61?). Da die Lade in der kulttheolo-
gischon Spekulation und in der «mystischen» Überlieferung des Judentums

keine große Rolle spielt (sie fand ihre Fortsetzung im
Toraschrein), soll hier die Besprechung von Teil II «Bundeslado und
Gottesthron» (S. 55—93) vorweggenommen werden. J. Maier weist darauf
hin, daß die Lade, von der Priesterschrift abgesehen, nur an zwei
interpolierten Stellen (Num. 10, 33-36 und 14, 44) in den alten Penta-
teuchquellen erwähnt wird und die Bundeslado in Jos. 3 f. und 6 der
deuteronomistisehen Schicht angehört. Sicher bozeugt ist die «Gotteslade»

für die Richterzeit in Silo (1 Sam. 3k, 3; die Ladeüberlioforung
1 Sam. 4-6 und 2 Sam. 6 stammt aus der salomonischon Zoit, worauf dio
auf den Tempel zurückgehende Bezeichnung «Kerubonthroner» hinweist).
Die Hypothese, daß die Lade als Symbol odor Behälter einos Symbols,
eines Schatzes (meines Erachtens unwahrscheinlich, da die Lade in don

Kampf mitgenommen wurde, 1 Sam. 4, 3ff.) oder eines Bundesdokuments
im Zusammenhang eines antiphilistäischen, mittelpalästinensischen
Stämmebundes angefertigt wurde, kann erst nach Erscheinen des angekündigten
BZAW besprochen worden. Dort wird wohl auch näher dargelegt wordon,
daß die Lade nach ihrem zeitweiligen Verlust an die Philister beim
Aufkommen der Monarchie Sauls ein «Winkeldasein» in Kirjat Jearim führte
und infolgedessen keine übermäßige Bedeutung als amphiktyonischos
Zentralheiligtum oder dergleichen haben konnte (siehe auch S. 49—52), bis
sie David unter Aufnahmo nordisraelitischer Traditionen zum «Palladium
der vereinigten Heerbanne Israels und Judas» und damit zur «Lade Jahwes,
des Gottes der Zebaoth der vereinton Heorbanne)» in Jerusalem
machte (vgl. 2 Sam. 11, 11 und 15, 24ff.). Die Lade war hinfort «Sinnbild
der Verbundenheit beziehungsweise Gebundenheit dieses Gottes an Jerusalem

und an die Person beziehungsweise Dynastie Davids» und «Zougnis
der Doppelerwählung Jerusalems und Davids» (S. 59—61). Vielleicht
enthielt sie sogar ein Dynastiezeugnis (S. 62 und 85). Im Debir Allerheilig-

184



ston) des salomonischen Tempols stand sie in der Ost-West-Oriontierung des

Tempels unter den gewaltigen Keruben, die in dem reichhaltigen Exkurs:
«Dio Keruben» (S. 64—73) als geflügelte Sphingen und Träger der Gottheit
erkannt werden. Die Lade, «dio im Vergleich zu den kolossalen Thronträgern
geradezu Zigarronkistonformat hatte» (S. 78), war weder Thronsitz (S. 78

bis 83; auch nicht Prozessionsheiligtum, Ps. 24, 7-10!) noch Fußschemel
Gottes (S. 83—85). Das Deutoronomium, das das Königtum dem Horebbund
untorwirft und die Lade an die levitischen Landpriestor bindet, und davon
abhängig die Priesterschrift, nehmen dio Vorstellung vom Behälter auf,
der nun (nicht ein Dynastieorakel), sondern die Gesetzestafeln enthält
(P: «Lade dos Zeugnisses»; allerdings kennt P. keinen Sinaiöwnd). Als
derartiger Behälter ist die Lade bei P. Sockel der Kapporät, einer goldenen
Platte als Epiphaniestätte (nicht Thron; Ex. 25, 10ff.; 37, Iff.), an deren
Schmalseiten zwei sich anblickonde Keruben angebracht waren (S. 88).
In der zwischentestamontlichon Literatur spielt die wohl 587 verloren
gegangene Lade, die so wenig wie die davidische Dynastie erneuert wurde, eine
sehr goringo Rolle (2 Makk. 2, 1-8; im NT: Hobr. 9, 4; Apk. 11, 19). Erst
die rabbinische Midraschoxegoso nimmt sich ihror wieder an, wobei Thronend

Märkäbäh-Vorstellungen mit ihr verbunden werden (S. 90—92). «Nicht
von ihr, sondern von dem Kerubenthron im Tempel hat die esoterische
Überlieferung ihren Ausgang genommen» (S. 93).

Von größerer Bedeutung hinsichtlich der Märkäbäh- und Kabod-Mystik
(1.—3. Jh.) und Hekalot-Mystik (3.-6. Jh.) sind Teil I und 11 (S. 27ff.
und 95ff.). Ob man von «jiid. Gnosis» sprechen kann (J. Maier setzt immer
Anführungszeichen!) ist weitgehend Definitionsfrage (S. 15). Wesentlich ist,
daß «auf Grund der Anschauung vom Schöpfergott und seinem primär
geschichtlichen Wirken» die «jiid. Gnosis» im ganzen keinen Dualismus von
Matorio und Geist usw. kennt und somit über die gnostische Versuchung
triumphierte, dio in einer pessimistischen Welt- und Lebensauffassung
entstand (S. 15—23).

I. Teil: «Zu den historischen und religionsgeschichtlichen Voraussetzungen

der israolitisch-jüdischon Kultsymbolik» behandelt der Verfasser in
knappor Form unter Vorwertung auch neuester einschlägiger Literatur
zunächst den salomonischen, ezochielischen (Ez. 40ff.), nachexilischen und
herodianisehen Tompel (S. 27—33), um dann (S. 34—54) die Jerusalemer
Kulturtraditionen horauszuarbeiton, die, abgesehen von den israelitischen
Traditionen, eine starke Komponente in den vorisraclitischen Traditionen
haben, die mit der Gottheit El Eljon und der Melchisedoküberlieferung
(Gon. 14, 18ff.; Ps. 110; im Gogonsatz zu K. H. Barnhardt, Das Problem
der altorientalischen Königsideologie im AT, Suppl. VT VIII, 1961, S. 92ff.)
verbunden sind. Zadok, unter David Priester neben Abjatliar, wäre einst
jebusitischor Priestor gowesen. Der Rezensent neigt zu der Ansicht, daß
Zadok (vgl. den Jorusalomer Königsnamon Adonizedek, Jos. 10!) der letzte
Priesterkönig der Dynastie dos Ahnherrn Melchizedefc war, dessen Funktion

185



als Stadtkönig David übernahm, den Zadok als solchen in Ps. 110, 1—3. 5f.
bestätigte, während David in V. 4 den Zadok als «Priester für immer nach
der Weise Melchisedeks» anerkannte (vgl. H. H. Rowley, Melchisodek and
Zadok, Festschrift A. Bertholet, 1950, S. 469ff., der in Zadok allerdings
nicht den einstigen Priesterkönig sieht). Mag man auch in bezug auf Zadok
nicht über Hypothesen hinauskommen, sicher ist jedenfalls, daß Nathan,
dessen jebusitische Herkunft J. Maier für «erwägenswert» hält (S. 46,
Anm. 149), vorisraelitische Jerusalemer Traditionen auf David übertragen
hat (2 Sam. 7).

III. Teil: «Gottesthron und Märkäbäh». Die Vorstellungen vom Gottesthron

und dem thronenden Gott (der auf Grund der El-Tradition in
Jerusalem als König bezeichnet wurde) sind im AT nicht allzu häufig bezeugt
(S. 96). Der Ort des Thronens ist einerseits der mythische Oottesberg bzw.
der kosmisch verstandene Tempel, andererseits der Himmel. Die Gottos-
bergvorstellung, mit der Thron, Gottesgarton und Gotteswohnung verbunden

sind, wird unter Heranziehimg der Texte von Ugarit ausführlich
S. 97—106 entfaltet. Anschließend kommt der Verfasser auf die wichtigsten
alttestamentlichen Thronvisionen zu sprechen. Jes. 6 wahrt noch die
mythische Einheit von irdischem und himmlischen Thron (S. 106—112; S. 107

müßte es 1 Kön. 22, 19 statt 1 Kön. 19, 22 heißen), während die
Thronwagenvisionen Ezechiels (Kap. 9f.; Iff.; 43; in 43, 3 lios märkäbäh Wagen,
Gefährt) von der Tempelsituation losgelöst ist (8. 112—125). Die Visions-
borichte, ursprünglich Veranschaulichungsmittel geglaubter Sachverhalte
zum Zweck der prophetischen Botschaft, waren für die folgenden, oschato-
logisch orientierten Generationen objektive Schilderungen einer höheren
kosmischen und geschichtlich-eschatologischen Wirklichkeit. Der Kabod
nimmt immer mehr menschliche Gestalt an (Ez. 1, 26; vgl. Dan. 7, 9).
«In der tannaitischen Zeit hat die esoterische Disziplin den Namen ,maKeh
märkäbäh' getragen, wobei es sich in erster Linie um die exogetisch-spekula-
tive Betrachtung von Ez. 1, Iff. handelte» (S. 120). «Die Thronvorstellung
in der Apokalyptik» (S. 125—128) läßt erkennen, daß in Dan. 7, 9ff. und
in den sich daran anschließenden Bilderreden des Henoch (äth. Henoch
37—71) und in anderen Texten exegetisch-spekulative Auswertung alt-
testamentlicher Visionen vorliegt; in der rabbinischon Überlieferung wurde
nach Midrasch Genesis rabba I, 5, der «Thron der Herrlichkeit» neben der
Tora vor der Weltschöpfung geschaffen. In dem Abschnitt «Die Märkäbäh»
(S. 131—146), an den sich die prägnanten «Schlußfolgerungen» (S. 147f.)
anschließen, wird gezeigt, daß sich die Märkäbäh-Vorstollung zu einer Art
gnostischem Pleroma entwickelte. Nebon den literarischen Quellen machon
sich nach 70 n. Chr. die Kulttraditionen aus dem der Öffentlichkeit
verborgenen Inneren (Hekal-Kult) des Tempels bemerkbar, die in die rabbi-
nische Überlieferung aufging. Die Gemeinschaft von Qumran will durch
ihre Lebensweise den Tempel funktional ersetzen und damit — gemäß der
mythischen Einheit von Unten und Oben — in Verbindung mit den Himm-

186



lischen treten. In der rabbinischen Spekulation über Ez. 1 kam es besonders
bei der Betrachtung des Kabod zu Häresien (Dualismus, Determinismus
und Antinomismus des Akibaschülers Elischa ben Abuja), weswegen ab
Ende 2. Jh. n. Chr. immer stärker vor den Gefahron des esoterischen
Studiums gewarnt wird. Meines Erachtens stehen diese Warnungen in einer
gewissen Beziehung zu den Verboten magischer Praktiken im AT. In der
Hekalot-Mystik (3.—6. Jh.) geht die exegetisch-spekulative Betrachtung zu
einer (behaupteten) magisch-meditativen Praxis der Himmelsreise über.
«Das letzte Ziel all dieser Praktiken war schließlich nicht das individuelle
Heil, sondern die Schau des thronenden Königs und der Empfang von
Offenbarung vor seinem Thron, von Offenbarung, die der Daseinsbewältigung

in dieser Welt dienen, beziehungsweise das Rätsel des Geschichtsverlaufs
lösen sollte, von dem man ja glaubte, daß er nach dem Schöpfungs- und
Hoilsplan des Thronenden einem endgültigen Ziel zustrebt» (S. 147f.).

Der besondere Wert dieser Monographie liegt darin, daß umfassende
Linien (wie sie zum Beispiel auch in der Einleitung S. 9—25 enthalten sind)
nicht auf Grund zurechtgebogener Einzelheiten aufgezeigt werden, sondern
exakte Einzeluntersuchungen, die ihren Wert für sich haben (zum Beispiel
die Untersuchung zu Jor. 3, 16 und 23, 3-8, S. 80ff.), die großen Linien
erkennen lassen. Diese anregenden Studien dürfton gerade für den Theologen

von Gewinn sein, da Bemühungen um eine biblische Theologie letzten
Endes mit religionsgeschichtlichen Studien zusammenfallen.

Herbert Schneid,

Ernst Jenni: Die alllestamentliche Prophétie, in: Theologische Studien 67

(1962), hg. von K. Barth und M. Geiger, EVZ-Verlag, Zürich, 28 S.

Bei dieser Veröffentlichung handelt es sich um einen Vortrag, der 1961

vor den Ortsgruppen Basel und Bern der Christlich-Jüdischen
Arbeitsgemeinschaft gehalten wurde. Der Verfasser möchte weitere Kreise auf
gewisse Thosen der neueren Prophotonforschung aufmerksam machen.

Dabei weist er am Beispiel Nathans (2 Sam. 12), Ahias (1 Kön. 14)

und Elias (1 Kön. 21 und 2 Kön. 1) darauf hin, daß dieso Propheten des

10. und 9. Jahrhunderts von Gott angetriebene Männor sind, die dem König
ein Vorgehen gogenüber dem Gottosrecht vorhalten und ihm in Anklage
und Gerichtsankündigung (z. B. 2 Sam. 12, 9; 1 Kön. 21, 19; 2 Kön. 1, 4, 6)
die Strafbotschaft Gottes ins Gesicht sagen (S. 3—5). Die Propheten selbst
werden auf Grund der Botenformol («so spricht der Herr», vgl. im weltlichen
Bereich Gen. 45, 9ff.) und des Botenspruchs als Boten Gottes definiert
(S. 5—7). War man bis zur Auffindung und Entzifferung der einschlägigen
Keilschrifttafeln dos 18. Jh. v. Chr. aus Mari am mittleren Euphrat der
Ansicht, daß Gottesboten in anderen Religionen göttliche Wesen seien, so
lassen diese Texte erkennen, daß es in diesem (protoaramäischon) Bereich

187



Menschen als Boten des Gottes Dagan gab, die dem König entgegentraten.
Allerdings handelt es sich in ihren Botensprüchen um alltäglicho
Angelegenheiten (Darbringung von Opfern, Bau eines Stadttores, Berichterstattung

über die militärische Lage), während es in der prophetischen
Botschaft in Israel um Leben oder Tod, Goricht oder Heil in Gegonwart und
Zukunft geht (S. 7—9). Bei den sogcnannton Schriftpropheten dos 8.

Jahrhunderts, Arnos, Jesaja, Micha, Hosea usw., richten sich dio differenzierteren
Anklagen und Gerichtsankündigungen nicht nur an einzelno, sondern an das

ganze im Bundosverhältnis zu Gott stehende Volk, wobei sich die
Zeitspanne zwischen Gerichtsankündigung und Vollzug ausdehnte. Die
Prophetenworte selbst wurden meist losgelöst von der historischem Situation
gesammelt (S. 9f.). Die Prophoton dos 8. Jahrhunderts waren koino
Bußprediger (wie etwa Asarja in 2 Chron. 15, lf. und Jona in spätcror Zoit),
denn der Ruf zur Umkehr wird nicht im Zusammenhang mit dor
Gerichtsverkündigung, sondern in der Anklage und dann in der Hoilsverheißung
erhoben. Die Buße ist also keine Bedingung (S. 11—14). Wenn die
Propheten auf das Gottesrecht zurückgreifen, so aktualisieren sie nicht nur das
«Gesetz»; sie setzen vielmehr das Bundesverhältnis, das durch das Bundesrecht

geschützt werden soll, voraus. Auch wenn sie dio Aufhebung der
früheren Erwählung proklamieren, so bleibt doch Gott seinem einstigen
Erwählungswillen treu. So werden ein neuer Auszug und ein neuor Bund
verheißen. Auf die Anklage und Gerichtsankündigung gegen fremde Völker
in Am. lf. folgt ein Unheilswort gegen Israel (Am. 2, 6f.), in dessen Hintergrund

das Gottesrecht steht. Verschärft wird die Anklage durch den Riick-
verweis auf die Erwählungsgeschichte (2, 9-11). In dem auf die Anklago
folgenden Gerichtswort wird in bezug auf den Tag des Herrn die Tradition
des (hl.) Krieges aktualisiert (2, 14-16). Dieser Tag des Herrn ist nach dem
Volksglauben «Licht», nach Arnos hingegen «Finsternis» (5, 18; ähnlich Jos.
und Zeph.). In der nachexilischen Zeit ist er wieder ein Tag des Heils für
den Rest Israels.

Die Propheten dos 8. Jahrhundorts waren nicht nur Unhoilsvorkünder.
Hosea verkündigt zwar eine neue Gefangenschaft in Ägypten (und Assur),
aber auch einen neuen Exodus aus diesen Ländern (Hos. 11). Josaja, der
die Zionstradition aufgreift, kündigt der Stadt das Unheil an (1,21-23);
das richtonde Handeln Gottes läuft aber auf eino Wiederherstellung der
ursprünglichen gerechten Zuständo hinaus (1, 24-26). Boi Micha wird (auch
bei Jes.) die Davidstradition (2 Sam. 7) eschatologisiert zur Messiaserwar-

tung (Mi. 5, 1). Boi den Propheten des 7. und 6. Jahrhunderts tritt die
Heilsverkündigung (besonders bei Douterojesaja Jes. 40—55) immor mohr
in den Vordergrund. Des weiteron fällt auf, daß diese Prophoten mit ihrem
ganzen Leben in den prophetischen Dienst hineingenommen sind (vgl. Jor.),
über ihren Dienst reflektieren, dio Auswirkung der göttlichen Heilstaten
beim Menschen betonen (vgl. Jer. 31, 31-34) und schließlich cino Neuschaffung

des Volkes verhoißen (Ez. 37).

188



Es wäro ganz und gar ungerechtfertigt, darauf hinzuweisen, was in
diesem Vortrag sonst noch alios hätte gesagt werden können. Ein Mohr
könnte hier ein Weniger für Hörer und Leser bedeuten, die oft ein falsches
oder unzureichendes Bild dor Propheten haben und in ihnen oft nur
religiöse Abwandlungen dos «Wetterpropheten» sehen. Dieser Vortrag trägt
in seiner gut gewählten exemplarischen Woiso zu einem bosseren Bild der
Propheten bei, wenn auch meines Erachtons das Bundosverhältnis etwas
überbotont ist. Herbert Schmid

Bernhard Bridling, Geschichte der Juden in Breslau von 1454 bis 1702.
W. Kohlhammer Verlag, Stuttgart 1960. 110 S., brosch. DM. 9.—.

Dieser Beitrag zur Geschichte des deutschon Judentums ist in Israel
fertiggestellt worden. Der Verf. hat ihn im Jahre 1933 im Entwurf geschrieben

und arbeitete bis 1938 daran weiter, worauf er nach Palästina auswanderte.

20 Jahre später ist seine Studie durch die Universität Münster (Westf.)
als Dissertation angenommen worden. Das Bundesministerium für
Gesamtdeutsche Fragen hat durch eine Druckbeihilfe die Publikation gefördert.
Unter den Gesetzen des freien Marktes hätte eine Schrift mit einem derart
begrenzten Thema wahrscheinlich kaum erscheinen können. Der Verfasser
schildert die Bedeutung der Juden für die, im Schnittpunkt wichtiger Straßen

aus Orient und Mitteleuropa gelegene Stadt im ausgehenden Mittelalter.
Er stellt die Schwierigkeiten und Nöte dieser dem Handel sich hingebende
Einwohner dar, die man wohl brauchte, aber trotzdom nicht gerne sah,
und zeigt, wie es dann schließlich dennoch um 1700 zur Gründung einer
jüdischen Gemeinde in Breslau kam. Br.

Kurt Blumenfeld: Erlebte Judenfrage, Ein Vierteljahrhundert deutscher
Zionismus. Deutscho Verlagsanstalt, Stuttgart 1963. 222 S.

«Es war ein Sieg des Geistes, als Blumenfeld an die Spitze der zionistischen

Vereinigung in Deutschland berufen wurde. » Kein Geringerer als der
unlängst verstorbene Führor dos progressiven Judentums, Leo Bäck, hat
dieses lobende Wort ausgesprochen. Man nimmt daher das vorliegende
Erinnerungsbuch des heute bald 80 Jahre alten Kämpfers mit großen
Erwartungen in die Hände und ist wahrlich nicht enttäuscht. Bereits ein
flüchtiges Durchblättern der rund 200 Seiten bestätigt die geistige Welt, in
welcher der Verfasser lebte. Lauter große Namon aus verschiedenen Sparten
der zeitgenössischen Kultur und Wissenschaft scheinen auf: Es sind jüdische

Namen, wie Buber, Weizmann, Herzl, Bäck, Ben Gurion, Rathenau
usw. Das versteht sich. Das Buch ist ja wohl auch vor allem für jüdische
Leser gedacht. Aber auch der Freund des jüdischen Volkes, der vom
Zionismus schon ein wenig weiß, wird darin viel Wertvolles finden. Br.

189



Jacob Picard: Die alte Lehre. Geschichten und Anekdoten. Deutsche Verlags¬
anstalt, Suttgart 1903.

Ein reizendes Büchlein! Wir möchten diese Geschichten aus dorn ober-
elsässischen und süddeutschen Landjudentum zur Loktüre jodermann sehr
empfehlen. Das Leben dieser Menschen ist mit so viel Wärme, Einfühlung
und Liebe und in einer so schlichten und trotzdem echt poetischon Spracho
geschrieben, daß jeder, der daraus liest, nur reichen Gewinn nehmen kann.
Rein sachlich erfährt man über den poetischen Genuß hinaus manches
Wissenswerte über diese, nun leider weitgehend zerstörte jüdische Wolt. LS

Jahrbuch Evangelischer Mission 1963. Verlag der deutschen evangelischen
Missionshilfe, Hamburg 13, Mittelweg 143, 142 S. kart. DM 3.—.

Dieser Band bietet eine wertvolle Übersicht über die Aktivität deutscher
Missionsgesellschaften, enthält neben interessantem statistischen Material
auch gewichtige Beiträge zu grundsätzlichen Fragen evangelischer Mission,
wie über: «Begegnung und Bekehrung», «Offenbarung und Roligion», «Wer
ist der Träger der Mission?» usw. In all diesen Beiträgen ist das Ringen um
die Erhaltung der christlichen Substanz in der Begognung mit andorn
Religionen unverkennbar. Der christliche Glaube steht heute — das ist
einer der wesentlichen Eindrücke beim Lesen dieses Buches — auf der

ganzen Linie in der Defensive. Am deutlichsten wird das vielleicht in dem
Aufsatz von Martin Wittenberg über «Begegnung mit dem Judentum», einer
Arbeit, die sich übrigens auszeichnet durch eino realistische Betrachtungsweise,

welche im gegenwärtigen Modephilosemitismus eine Rarität zu nennen
ist. Br.

Johann Jakob Stamm, Der Dekalog im Lichte der neueren Forschung, 2. Auf¬
lage, Verlag Paul Haupt, Bern und Stuttgart 1902, 64 S., Fr. 6.80.

Diese Studie, die nach dem Vorwort der 1. Auflage auf 2 Vorträge
zurückgeht, dio der Bernor Alttestamentier J. J. Stamm auf einem Studientag
für Pfarrer gehalten hat und die vom Synodalrat der Evang.-ref. Landeskirche

des Kantons Bern 1958 herausgegeben wurden, berücksichtigt in
der «zweiten, durchgesehenen und erweiterten Auflage» unter andorm auch
die einschlägigen Arbeiten von G. E. Mendenhall, K. Baltzer und H. Graf
Reventlow. Nach einer knappen Einleitung (S. 5f.) geht der Verfasser im
1. Hauptteil (S. 7—36) auf allgemeine Fragen ein, wie die doppelto Überlieferung

des Dekalogs in Ex. 20 (jüngerer Text, abor ältere Traditionsform)
und Dtn. 5 und das Problem der ursprünglichen (apodiktischen) Gestalt
des Dekalogs; einen exemplarischen Einblick in die Geschichte der alt-
testamentlichen Wissenschaft seit 1880 gewährt dor Abschnitt über «Alter
und Ursprung des Dokalogs» (S. 14—27). Im Anschluß an S. Mowinckol,
A. Alt und G. von Rad sieht der Verfasser den «Sitz im Leben» dos Doka-

190



logs im Bundeskult Altisraels. Besonders interessant ist der «Ausblick»,
S. 28—36: hier erwägt der Autor neben dem Einfluß der hethitischen Sou-

zoränitätsvorträgo unter anderm die Krage nach dem Recht der Ahnen
Israels, dessen Spuren vielleicht aus der Funktion der «Richter» in Mari
zu ormitteln soien und ob der Urdekalog als apodiktische Gesamtreihe
«der überragonden Persönlichkeit des Mose selber» zuzuschreiben sei. Im
2. Hauptteil (S. 37—62) folgt eine prägnante Exegese der Einleitung des

Dekalogs und der einzelnen Gebote, die hier nicht skizziert zu werden
braucht. In dem «zusammenfassenden Rückblick» (S. 63f.) wird die inhaltliche

Sonderstellung dos Dekalogs im Bereich der Religionen dargelogt, die
vor allem in der Ausschlioßlichkeit der Gottesverehrung beruht.

Die Abhandlung ist in einem angenehm lesbaren, aber keineswegs
(unangenehmen) popularisierenden Stil geschrieben. Sie ist — gemäß der
ursprünglichen Absicht der zugrunde liegenden Vorträge — Pfarrern und
Katecheten dringend zu empfehlen. Die Studie hilft demjenigen, der durch
generalisierende Erklärungen und infolge homiletischer und kateehotischer
Praxis vom Wortsinn des Dekalogs abzukommen droht, wieder zu dessen

ursprünglichen Aussagen zurückzufindon. Herbert Schmid

Hans Wildberger, Jahwes Eigen tumsvollc (Abhandlungen zur Theologie
des Alton und Neuen Testaments, herausgegeben von W. Eichrodt
und O. Cullmann, 37, Zwingli-Verlag, Zürich/Stuttgart 1960.) 128 S.,
Fr. 19.50.

Der Zürcher Alttestamentier H. Wildberger geht in dieser «Studie zur
Traditionsgoschichte und Theologie dos Erwiihlungsgedankens» («Eine
Studie zur. .» lautot der Untertitel) von der «Proklamation der Erwählung
Israels» in Ex. 19, 3b/J-8 aus, wobei in Vers 5f. übersetzt wird: «. .so sollt
ihr mir ein Sonderoigontum aus allen Völkern sein, denn mir gehört das

ganze Land. Und ihr sollt mir oin königlicher Herrschaftsbereich über
Priester sein und ein hoiliges Volk. .» (S. 7; vgl. S. 74ff. und 80ff.). Diese
Proklamation, die «im jetzigen Zusammenhang wie ein Fremdkörper
wirkt» (S. 14), «macht... durchaus don Eindruck, Beschreibung einer
kultischen Begehung zu sein» (S. 15; vgl. S. 17, Anm. 1). Von dieser
«Vermutung» aus (S. 18) findet der Verfasser mannigfache Spuren der Erwäh-
lungsproklamation im AT (S. 17—39), die «üborlieferungsgeschichtlich
jünger sein müssen» (S. 30). So ist zum Beispiel die Aussage «und er ward
König in Jeschurun» in Dtn. 33, 5a eine «Entsprechung» zu dem «königlichen

Herrschaftsbereich über Priester» in Ex. 19, 6 (S. 23f.); Jes. 61,6
wird absichtlich beiseite gelassen (S. 25f. ; vgl. S. 75, Anm. 2). «Der Ge-
danko der Königsherrschaft Jahwes» sei «im genuin israelitischen Gedankengut

vorwurzelt» (S. 29; vgl. auch S. 80—95). Die Erwähnung des Bundes
in Ex. 19, 5a («und meinen Bund haltet») sei erst sekundär vom Jahwisten
oder seiner Vorlage (literarisch) in die Erwühlungsproklamation eingoscho-

191



ben worden (S. 36; vgl. auch den theologisch wichtigen Schlußabschnitt
S. 113—117). «Der Sitz im Leben» der Erwählungsproklamation ist das

(nomadische) Mazzenfest — das Bundesfest ist Bestandteil dos Herbst-
festes —, das in Dtn. 16 zum ersten Mal mit dem Passafest verbunden wird
(S. 40—55). Der «lokalo Haftpunkt» der von oinem Kultpropheten (siehe
S. 100 und 106) gesprochenen Proklamation wird in Anlehnung an H. J.
Kraus (VT 1, 1951, S. 181—199) in Gilgal gosehen, wohin «Israel zum
Mazzenfest. kam», um durch oine Prozession mit Jordaniiborquorung
(Durchquerung!) den Durchzug durch das Moor und die Landnahme zu aktualisieren

(S. 55—62). Diese Darstellung der Hoilsgeschichto mündet in die
Erwählungszusage aus (S. 99). Die Heilsgeschichte ist überhaupt dio
«Erkenntnisgrundlage der Erwählung» (S. 99—107). Von dem gewonnenen
kultischen Hintergrund aus werden erst S. 74—99 dio Vorstellungen von
Jahwes «Sondereigentum», von soinem «priestorlichen Königreich» («weil
Jahwe als König über ihm waltet» (S. 82) und von seinem «heiligen Volk»,
dessen Heiligkeit in seiner Unantastbarkeit besteht (S. 98), ausführlich
erklärt.

Der Vorzug dieser zum Nachdenken anregenden Studie, dio auch durch
Untersuchungen über «die Termini für Jahwes Erwählungshandeln» (S.

107—110) oder über den «Grund der göttlichen Erwählung Israels» (S. 110

bis 113) und dergleichen sehr lohrreich ist, liegt darin, daß die
Erwählungsproklamation Ex. 19, 3b/) -8 auf dem anschaulichen kultischen Hintergrund
plastisch hervortritt. Problematisch ist allerdings, daß dorselbo weitgehond
hypothetisch gewonnen und dann der Text kultgeschichtlich erklärt wird.
Der Rezensent hält es für erwägenswert, ob folgende Hypothese, die H.
Wildborger auf Grund seiner Voraussetzungen ablehnen müßte, akzoptabel
ist: Nach Jerusalemer Tradition belohnto Eljon dio Völker und setzte ihre
Gebiete fest nach der Zahl der Söhno Els (text, cm.; in Ugarit sind es 70
Söhne. Kommt daher die Vorstellung der 70 Völker?), wobei Jakob das
Los von Jahwes Lehen wurde (Dtn. 32, 8f.). Infolge der Verschmelzung
von El Eljon mit Jahwe, die im Südreich vor der Zeit dos Jahwiston
vollzogen wurde, ist Jahwe Besitzer der ganzen Erdo (Ex. 19, 5 hß ; vgl. Gen.
14, 18ff.). Sein «Sondereigentum aus allen Völkern» ist Jakob-Israol, das

— als dem himmlischon «König» (vgl. H. Schmid, ZAW 67, 1955, S. 171 ff.)
und dem «Heiligen» (vgl. W. Schmidt, ZAW 74, 1962, S. 62ff.) angohörend
— ein «Königreich von Priestern» und ein «heiliges Volk» ist und einen
Auftrag gegenüber den anderen Völkorn hat (vgl. den Priestorkönig Mel-
chisedek gegenüber Abraham in Gen. 14, 18 ff.), dio dorn El Eljon
unterstehen (Dtn. 32, 8). Der Jahwist hätte domnach — was hier nicht näher
ausgeführt werden kann —• eine Jorusalemor Kulttradition aufgenommen
und mit der (israelitischen) Erwählungstradition vorbundon. Über mehr
oder weniger gewagte Hypothesen ist aber anscheinend nicht hinauszukommen,

wenn auch vielleicht die «Flügel» in Ex. 19, 4 auf Eljon (vgl.
Ps. 91, 1-4) schließen lassen. Herbert Schmid

192


	Rezensionen

