Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 20 (1964)

Artikel: Die messianische Erwartung im Judentum seit der talmudischen Zeit
[Fortsetzung]

Autor: Maier, Johann

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-960634

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-960634
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DIE MESSIANISCHE ERWARTUNG IM
JUDENTUM SEIT DER TALMUDISCHEN
ZEIT

(Fortsetzung)

Von JosaNN MAIgR, Berlin
Von der Vertreibung aus Spanien bis zu Sabbctaj Sebi

1. Die Generdtion der Katastrophe

1. Wiahrend des letzten Jahrhunderts vor der Vertreibung aus
Spanien (1492)!, der dann die Vertreibungen aus Portugal (1497)
und aus der Provence (1501) folgten, erwies sich die christliche
Politik der Zwangsbekehrungen® immer mehr als Fehlschlag. Ge-
will war ein Teil der Juden dem Druck erlegen und schliellich
auch willens geworden, sich voll und ganz der herrschenden Reli-
gion zu unterwerfen. Nicht selten bezeugten sie diese Bereitschaft
durch iibergroflen Eifer und erreichten dadurch einflulreiche Stel-
lungen in Kirche und Staat®. Nur fiihrte dies nicht zur erstrebten
Anerkennung und Assimilation, im Gegenteil, der Hal}, das Mif3-
trauen und der Neid, die sich einst gegen die Juden richteten,

1 F. Baer, Téled6t haj-jehiidim bisfarad han-nogrit, Tel Aviv 19592;
A. Marx, The expulsion of the Jews from Spain, Jew. Quart. Rev. 20, 1908,
240—271; V. Marcu, Die Vertreibung der Juden aus Spanien, Amsterdam
1934; A. Semiveli, Gerdd Sefarad, Miarhabjah 1948.

2 B.(C.) Roth, Téledét ha-*niisim, Tel Aviv 1952; auch H. J. Zimmels,
Die Marranen in der rabbinischen Literatur, Berlin 1932.

3 Vgl. A. Z. *Askoli, The Correspondence between the Jews of Spain
and Provence and the Jews of Constantinople, and the history of the Ma-
ranos of Provence (hebr.), Zion 10, 1944/45, 102—139, wo Beispiele fur
den rapiden Aufstieg der Neuchristen angefiihrt sind.

156



galten nun den «Neuchristen»*. Die Ursache dessen war gewil
komplexer Natur, einen Beweggrund mull man aber in der Tat-
sache sehen, dal} viele unter den Marannen, diesen Neubekehrten,
die christliche Religion nur dullerlich praktizierten und insgeheim
am jidischen Glauben festhielten. Zur Unterdriickung dieser Kr-
scheinung entschlossen sich die christlichen Staaten nach und
nach zu einer noch verhingnisvolleren Maflnahme, zur Einfiihrung
der Inquisition, um durch sie und ein weitverzweigtes Spitzel-
wesen das Geheimjudentum und zugleich eventuelle andere Hére-
sien auszurotten.

Die seelische Belastung der Marannen, die unter dem Schein
dulerlicher Christlichkeit dem Glauben ihrer Viter die Treue
hielten, ist kaum zu ermessen. Es galt ja nicht nur, seine wirkliche
Uberzeugung geheim zu halten, viele rituelle Verrichtungen, zu
denen man sich als Jude verpflichtet fiihlte, wirkten allzuleicht
verriiterisch, zumal es ja nie an Verritern und Spitzeln aus den
eigenen Reihen mangelte. Viele hatten diese Doppelexistenz nur
auf sich genommen, um ihre Familie nicht zu gefihrden. Nun
muBten sie ihre Kinder streng katholisch erziehen — um sie spéter
iiber ihre wahre Religion aufzukliren, ein Vorgang, der nicht
immer gliickte. Nicht selten widerstrebten die Jungen der Forde-
rung dieser Stunde, wehrten sich gegen den Anspruch der Religion
der Viter und lernten sie hassen, weil sie ihr Leben gefahrdete.
Andrerseits haben Ungezihlte schlieflich doch den Weg des Be-
kenntnisses gewihlt, um der bedriickenden Doppelexistenz zu ent-
rinnen, und besiegelten ihren Glauben mit dem Mértyrertod, nicht
selten voll Hall und Verachtung gegen die aufgezwungene christ-
liche Religion, die Liebe predigte und Gewalt iibte. Zwischen diesen
Extremen, zwischen entschiedenem Abfall und freimiitigem Be-

4 Es blieb nicht bei der argwohnischen Beobachtung der Neuchristen
allein, sie wurden durch Gesetze mit geradezu rassenbiologischer Begriin-
dung soziologisch isoliert und somit doch nicht in die christliche Gesell-
schaft aufgenommen. Ein Beispiel gehiissigster Polemik gegen die Neuchri-
sten ist der Brief, den man den Juden von Konstantinopel (s. o. Anm. 3)
in die Schuhe schob. Er enthilt den Ratschlag, die Juden Spaniens und
der Provence sollten eben zwecks Erlangung hoher Amter zum Christentum
ubertreten.

157



kenntnis, die sich streng genommen als Alternativen gegeniiber-
stehen, gab es nun jenen Mittelweg der Doppelexistenz. Er bedurfte
aber einer Rechtfertigung, einer Selbstrechtfertigung. Man darf
nicht iibersehen, daf} viele dieser Marannen von dem Schuldgefiihl
gepeinigt waren, im entscheidenden Augenblick versagt zu haben.
Bis zu einem gewissen Grad war es natiirlich moglich, heilsge-
schichtlich-eschatologische Griinde anzufiithren: Die Gegenwart sei
eben eine bose Zeit, die es zu iiberstehen und zu iiberleben gelte,
nur ein Ubergangsstadium, ein Teil der «messianischen Wehen».
Die Folge dessen war eine um so stirkere Sehnsucht nach der
endzeitlichen Erlosung, eine geradezu hysterische Bereitschaft, in
allem und jedem Vorzeichen oder gar schon Anzeichen des kom-
menden Heils zu erblicken. Diese akute Endzeiterwartung und
diese Bereitschaft zur Leichtgliaubigkeit verbreitete sich mit der
Vertreibung aus Spanien in der ganzen Diasporab.

Vielleicht darf man aber noch weitergehen. Die Existenz des
Geheimjuden, der sein wahres Sein gegeniiber der feindlichen Um-
gebung verbergen und diese somit tberlisten mufl, um bis zur
Moglichkeit seiner Selbstverwirklichung durchzuhalten, ist mit der
heilsgeschichtlichen Zielsetzung (Wahrung der Kontinuitit) kaum
geniigend gekennzeichnet. Fiir das damalige Empfinden ist es zu-
gleich ein Dasein mitten in der Auseinandersetzung zwischen gott-
lichen und widergottlichen Méchten, nicht blofl in der Dimension
von Zeit und Geschichte, sondern auch des Raumes im sinnlichen
und tibersinnlichen Bereich. Hier gab es nun eine Mdoglichkeit, die
Problematik der eigenen Existenz einzuordnen in iibergreifende
Zusammenhinge und aus deren kosmisch-heilsgeschichtlicher
Zwangsldaufigkeit Deutung und Trost auch fiir das eigene Versagen
zu schopfen. Die Unklarheit, der Widerspruch in der eigenen
Existenz wird als Teilaspekt des umfassenden kosmischen Heils-
mysteriums gesehen, in dessen Gesamtsinngebung die Einzelwerte
des irdischen Daseins relativiert sind. Der Zug zur spekulativ-
mystischen Daseinsbewiiltigung ist denn auch ein hervorstechendes

5 Mit Recht hervorgehoben durch A. Z. Askoli, Hat-tent.* 6t ham-me§ihijj ot
bejidra’el, Jerusalem 1956, S. 233 ff. Das Verhalten der Marannen gegeniiber
David ha-Re’ubeni bewies dann ihre messianische Erregbarkeit ja deutlich
genug (8. u.).

158



Merkmal jener Generationen®. Manches, was spiter in der Kabbala
von Zefat und im Sabbatianismus in Theorie und Praxis zutage
trat, hat seine Wurzeln in der Existenzbewiltigung des Geheim-
judentums.

SchlieBlich war es unvermeidlich, dafl die streng katholische
Erziehung der Kinder ihre Spuren hinterlie3, auch wenn die Heran-
gewachsenen ihre eigentliche Religion kennen und ihre Scheinreli-
gion verachten gelernt hatten. Fragmentarisch, rudimentdr — und
daher unterbewuft vorhanden, wirkten solche Vorstellungen und
Denkformen weiter und fithrten zu Ergebnissen, die bei einer unge-
brochen jiidischen Erziehung nicht zustandegekommen wiren. So
aber empfand man sie gar nicht als etwas Fremdes, und das er-
moglichte die Anerkennung von Gedanken und Erscheinungen, die
im Grunde bereits in haretische Bereiche fithrten, nicht zuletzt
im Zusammenhang mit der Messiasvorstellung.

2. Im grolen und ganzen war die Messiasvorstellung seit der
talmudischen Zeit gleich geblieben, gewisse Verinderungen lassen
sich als zeit- und situationsbedingt erkliren. So wurde jiidischer-
seits nach den Erfahrungen in den (christlicherseits recht unfair
gefithrten) Religionsdisputationen auf einen GroBteil der iiblichen
«messianischen Weissagungen» verzichtet, wenn sich ihrer auch die
Christen bedienten, und jene Weissagungen betont, die offensicht-
lich noch nicht erfiillt waren. Aber auch &ltere jiidische Vorstel-
lungen vom Messias wurden von den christlichen Gespréchspart-
nern in polemischer Weise verwertet, wie die gelegentiich bezeugte
Ansicht?, dal der Messias schon zur Welt gekommen sei. Dieses
Motiv, dem jiidischerseits keinerlei lehrméflige Bedeutung zukam,
wurde von den Christen als Beleg fiir die Préiexistenz Christi oder
als Beweis fiir Jesu Messianitit verwertet und den Juden vorge-
worfen, sie glaubten ihrer eigenen Uberlieferung nicht. Die Vor-
stellung vom Messias, der zur Zeit der Zerstérung des Tempels
geboren, unerkannt und arm in Rom auf den Tag seiner Offenba-

6 Diese Existenzerfahrung entspricht bis zu einem gewissen Grad jener

der antiken Gnosis — und hat folgerichtig in der lurianischen Kabbalah
auch zu einer weithin entsprechenden geistesgeschichtlichen Erscheinung
gefiihrt.

7 Siehe dariiber im Beitrag K. Hrubys.

159



rung wartet8, wagten die jiidischen Disputationsteilnehmer nur in
entschirfter Form als ihre Ansicht zu bekennen. In einem Dispu-
tationsbericht? heillt es daher, der Messias bleibe bis zu seinem
Erscheinen im Paradies verborgen. Als der Papst dies fiir allzu
absonderlich erklirte, erwiderte ein aufgebrachter Jude: «Unser
Herr, der Papst, solange ihr von eurem Messias so viele merkwiirdige
Dinge glaubt, gestattet uns, von unserem Messias eine merkwiirdige
Sache zu glauben!» Und die jiidische Definition des Messias lautet
hier1%: Wenn einer kommt und die Zerstreuten Israels versammelt,
den Tempel wieder aufbaut und alle Vilker um sich schart, dall
sie alle den Namen Gottes anrufen, dann sagen wir, dal} er der
Messias ist.» Dabei lieBen sich die jidischen Gesprichspartner nur
zu leicht auf die ihnen im Grunde inadéquate Ebene dogmatischer
Aussagen verfithren. So sagte das alte Motiv von dem schon
lingst geborenen Messias eigentlich gar nichts iiber die Person des
Messias aus, es war vielmehr ein Ausdruck und Widerhall der
eigenen Existenzbedingungen: Der Messias wire schon lingst ge-
kommen, und er ist auch noch immer bereit, zu kommen, doch
Israels Siinden halten ihn auf. Darum mul} er warten — und leidet
darunter. Er leidet, wie die Gerechten seines Volkes leiden, ja wie
Gott selbst mit-leidet!l, wie es einmal heillt, Gott habe seit der
Zerstorung des Tempels den Thron seiner Herrlichkeit zum Zei-
chen seiner Trauer nicht mehr bestiegen!?. Selbst eine Art von
stellvertretendem Leiden klingt gelegentlich an. Der Messias
nimmt einen Teil der Leiden des Volkes auf sich, weil sie die ganze
Last allein nicht tragen konnten!®, und wie einst der Tempel fiir

8 bSanh 98a u. 6. S. 0. zum «Buche Serubbabel» in Teil I.

% Bei Salomo ibn Verga, Sdbi¢ Jehidah, Kap. 40; ed. E. Séhet, Jeru-
salem 1947, S. 104f.

10 A, a. O, S. 105 unten.

1 Jalgit Sim éni 11, 499 (zu Jes. 60).

12 A. a. O.

18 Jalgtt Re’abeni f. 30 (zu Gen. 9, 5) antwortet ein Frommer auf die
Frage, warum er sich so viel kasteie: «Ich habe keine schweren Verfehlungen
begangen, sondern nur leichte und miifite mich deretwegen nicht kasteien.
Aber der Messias triigt die Siinden Israels, und die Gerechten erleiden Plagen
firr Israel, und ich will nicht, daB} ein anderer meine Stunde trigt, auller
ich selbst.» Auch hier wird der Messias in der Kategorie der iibrigen Ge-
rechten gesehen.

160



Siihne sorgte, so nun der Messias!t. Das alles hebt die Verpflich-
tung des Volkes zur messianischen Verwirklichung nicht auf. Der
alte Grundsatz, dall nur echte Umkehr das Heil herbeibringt, ge-
winnt sogar neue Bedeutung und fiihrt schlieflich zur Bildung
von Gemeinschaften, die als ernsthafte Bullgemeinden der kollek-
tiv-messianischen Aufgabe gerecht zu werden versuchten!s. Die
Kabbalistengemeinde von Zefat gehort in diese Stromung. Und
doch liegt in der Verbindung des Welt- und Geschichtslaufes mit
dem Schicksal des noch nicht offenbaren Messias etwas Neues, das
sehr leicht weiter ausgedeutet werden konnte, wie es in Verbindung
mit dem Gedanken des g¢ilg@il und der Messiaslehre!® ja dann in
Zefat und im Sabbatianismus auch geschah.

3. Durch die Vertreibung aus Spanien, Portugal und aus der
Provence wurde die gesamte Struktur der jiidischen Diaspora neu
geprigt. Die Exulanten fanden meist erst nach langen und bitteren
Wanderjahren eine neue Heimstatt auf lingere Sicht und zogen
jahrzehntelang von Ort zu Ort. Vor allem die islamischen Lénder
waren ein begehrtes Ziel, so dal} die jiidische Bevilkerung Nord-
afrikas, Palistinas und im besonderen der 7'iirke:r in jenen Jahren
sprunghaft anstieg. In Europa kristallisierte sich neben den rdum-
lich ja begrenzten Niederlanden Polen als neues Zentrum des Ju-
dentums heraus, nicht nur in zahlenmiaBliger, sondern auch in
geistig-kultureller Hinsicht. Die Folge dieser riesigen Wanderbe-
wegungen war die Verbreitung des spanisch-jiidischen. Erbes in
allen Teilen der Diaspora und somit ein Mall von Gemeinsamkeit,
das zum ersten Mal eine gemeinjiidische «Theologie» hervorbrachte,
die sich aus der geschichtstheologischen Bewiltigung der Kata-
strophe ergab. Wollte man nicht an Gott und am Bund verzwei-
feln, so blieb ja nur die Moglichkeit, die Priifungen der Gegenwart
als unvergleichlichen Hohepunkt der «messianischen Wehen» zu
deuten — und daraus zu folgern, daf} die Heilszeit endlich bevor-
stehe. So duBerte sich etwa Josef Se’alti’el bar Mogih hak-Kohen17:

14 Jalgtt hadas f. 154, Kol. 4, Nr. 29.

15 Zohar hadas 23d.

16 Fiir gewisse dltere Voraussetzungen s. o. 8. 157.

17 Sefir hap-peli’ah, Ms. Vat. 187 Ende, zit. bei G. Scholem, Sabbetaj
Sebi I, Tel Aviv 1957, 8. 15, Anm. 1.

161



Ich meine, dafl die Bedringnisse, welche die Juden in allen Liéndern
«Edoms18» vom Jahre 2501% des 6. Jahrtausends bis zum Jahre 25520 ge-
troffen haben, die «Zeit der Bedringnis fiir Jakob?2!» ist und daf3 er daraus
errettet wird, denn es sind die «messianischen Wehen».

So konnte das Erlebte die messianische Hoffnung nur bestir-
ken, wie auch die folgenden Worte des Mose Albalda zeigen 22:

Siehe, wir, die wir in dieser langen, bitteren Verbannung leben, sind
aus drei Grinden zur Hoffnung auf unsere Erlésung berechtigt: Einmal
wegen Gottes Erbarmen, «denn die Gnade Gottes wihret ewiglich»; sodann
wegen der Ahndung des Namens Gottes, der durch die Volker entweiht
worden ist23; und drittens wegen Gottes VerheiBung, denn er hilt sein
Wort gewif3.

Die Zeitereignisse gaben Anlall genug, solche Ansichten noch
konkreter zu fassen. Seit der Eroberung Konstantinopels (1453)
durch die Tiirken schien es manchmal so, als sei das «Heilige
Romische Reich» am Ende. Die Entdeckung Amerikas gab wenig-
stens unter den weniger Gebildeten Veranlassung, den alten Traum
vom Auftauchen der verlorenen zehn Stimme aufzugreifen. Und
schlielich konnte die heftige innerkirchliche Auseinandersetzung
wihrend der Reformation jidischerseits nur zu leicht als Anzeichen
des Verfalls der alten Ordnung gewertet werden. Welche Hoff-
nungen gerade auf die Reformation gesetzt wurden, zeigt ein Brief
aus Jerusalem, wo sich zu der Zeit ein apokalyptisches Zentrum
befand?%. Der Verfasser des Briefes?® ist der eschatologisch enga-
gierte Kabbalist R. Abraham b. Eliezer hal-Levi?. Hier heillt es
unter anderm 7

18 D. i. das Christentum.

19 1490.

20 1495.

21 Jer. 30, 7.

22 Sq eré dim ah, Venedig 1586, fol. 138b.

23 Durech das, was sie seinem erwithlten Volk angetan haben.

24 G. Scholem, Ham-mequbbal R.’ Abraham ben ’ Eli‘dzdr hal-Levi, Qirjat
Sefar II, 1925, 101—140, 269—273; ders., Heqirét hedasét “al R.’Abraham
ben ’ Eli“dzdr hal- Levi, ibid. VII, 1931, 149—165, 440—456.

25 Veroffentlicht durch G. Scholem a. a. O. (Anm. 24), S. 440 ff.

26 S. Anm. 24 und Enc. Jud. I, 461—463.

27 A, a. 0., S. 444.

162



... Und siehe, da kamen vor kurzem verlaBliche Juden aus den Lindern
Aschkenasien und Bohmen nach Jerusalem, auch Briefe von da und dort
bezeugen es, und berichteten von dem Mann, der in jenen Liindern“aufge-
treten und dessen Name Martin Luther ist. Das ist der Mann, dessen Kunde
alle Linder durchliuft, der im Jahre 28428 begann, sich mit der Religion
der Unbeschnittenen [kritisch] auseinanderzusetzen und ihnen zu zeigen,
dafl ihre Viter Liige ererbt haben, Nichtigkeiten, in denen kein Nutzen
liegt. Und es geht aus ihren Worten hervor, da3 er im vergangenen Jahr,
das ist das Jahr 28429, die Dinge, die er [bislang] in sich verborgen gehalten,
offenbar machte und é6ffentlich die Verfilschung ihres Glaubens und [die
Tatsache], dafl ihr Glauben[sgut] Trug sei, nachwies. Er wandte sich selbst
gegen den Gekreuzigten?3? und behauptete sich gegeniiber allen, die an die-
sen glauben, hatte gar groflen Erfolg, und der Arm des Herrn half ihm
vor allen seinen Gegnern... und er fuhr fort und hatte weiterhin Erfolg,
und viele Volker schlossen sich ihm mit starker Hand an, indem sie die
Standbilder ihrer Gotter vernichten und mit Feuer verbrennen und die
Gotzen ausrotten... Eine groBle Menge hat sich mit ihm verbunden. ..
und er ndihert sie nach und nach der Religion des Mose3!. .. die Zwangsgetauf-
ten erheben ihr Haupt, und den Juden wurde Licht und Freude...

Es ist kein Wunder, dafl die von beiden Seiten mit eschatologi-
schen Hoffnungen verkniipften Religionsgespréiche zwischen Luther
und den Juden alsbald zu herben Enttéuschungen fiihrten 32,

R. Abraham hal-Levi war aber auch Kabbalist, wie es nun
immer héufiger zur Verbindung von apokalyptischer und kabba-
listischer Spekulation kommt und eine Popularisierung der Kabbala
eintritt, die den Vertretern der «alten Schule» groBen Arger be-
reitete. Aber die breite Masse suchte nun einmal nach einer tieferen
Begriindung der (heils)geschichtlichen Riitsel, als sie die herkomm-
liche Geschichtstheologie oder gar Religionsphilosophie zu bieten

28 Das ist 1524/25!

29 S. vor. Anm.

30 Wortlich hat-taléij, «der Gehingte».

31 Diese Verkennung der doch so christozentrischen Theologie Luthers
beruht wohl auf der Abschaffung der Heiligenverehrung, die fiir judisches
Empfinden ja doch dem Gdtzendienst gleichkam. Auch an die betonte Be-
deutung der Schrift als Offenbarungsgrundlage und das neue Interesse fiir
das Alte Testament konnte man denken. Doch darf man auf judischer Seite
nicht zuviel theologische Informationen voraussetzen, maflgebend waren
fiir derartige Geriichte sicher in erster Linie @uBerliche Sachverhalte.

82 8, zuletzt C. Cohen, Luther and his Jewish contemporaries, Jew. Soc.
Stud. 25/3, 1963, 1956—204.

163



imstande war. Die Kabbala wullite doch um die geheimnisvollen
Zusammenhinge zwischen immanentem und transzendentem Ge-
schehen, und so reifte langsam der Gedanke, diese Erkenntnisse
fiir eine aktive Beeinflussung des inner- und tiberweltlichen Erlo-
sungsprozesses auszuwerten. So wird nun die Kabbala zur ideolo-
gischen Begriindung der Ethik, deren Ziel in der vollkommenen
BuBe und damit in der Erfiillung des messianischen Auftrags
Israels liegt. Diese Tendenz bildet die Hauptvoraussetzung fiir die
Grindung und Ausprigung der Kabbala von Zefat.

4. Mit dieser hochgespannten Endzeithoffnung héuften sich auch
wieder die Versuche von Terminbestimmungen®?, von denen hier
nur die wichtigsten erwihnt werden konnen. Weit verbreitet und
von groBBem Einflul waren die Schriften [saak Abrabanels (1447
bis 1508), des groflen Finanzmannes®!, der sein religises Interesse
gegen Ende seines Lebens ganz auf die Eschatologie konzentrierte *,
ohne sich allerdings der kabbalistischen Richtung zu verschreiben.
Er suchte vielmehr in verhdltnisméiBig niichterner Weise das tra-
ditionelle Material zu erfassen, zu sichten und seine Entscheidungen
moglichst durch einen Schriftbeweis zu begriinden. Die Grundlage
bot nach wie vor das Buch Daniel und die iibrigen «messianischen
Weissagungen» des AT, sodann das talmudische Material. Damit
wurden bestimmte Zeitereignisse® verkniipft und als messiani-
scher Termin das Jahr 1521 errechnet, doch daneben 1501, 1503
und als letzte Moglichkeit 1591 erwogen.

Der schon erwihnte Kabbalist R. Abraham hal-Levi gelangte

33 8. dazu A. H. Silver, A History of Messianic Speculation in Israel,
Boston 19572, S. 116 ff.

34 Jakob Guttmann, Die religionsphilosophischen Lehren des Isaak Ab-
ravanel, Breslau 1866; 1. Heinemann, Abravanels Lehre vom Niedergang
der Menschheit, MGWJ 82, 1938, 381—400; E. Semd’eli, Dén Jishaq *Abra-
banel, Kenisiit 1938, 295—312; A. Melinek, Don Isaak Abrabanel. His life
and times, London 1952; B.-Z. Netanyahu, Don Isaac Abravanel, states-
man and philosopher, Philadelphia 1953.

35 Vor allen: Ma‘jané haj-jesti‘ah (1496), Amsterdam 1647 (12 Abhand-
lungen uber das Buch Daniel); Jesi 6t mesihé (1497), Konigsberg 1861
(Polemisch-apologetisch, v. a. gegen die Judenchristen); Madmis‘ jesa ‘ah
(1498), Offenbach 1767 (innerjiidisch-polemisch).

36 Besonders die Moglichkeit eines Sieges der Tiirken tber «Edomy.

164



zu einem dhnlichen Ergebnis, das Jahr 153037, Auch bei ihm spielten
zeitgeschichtliche Kreignisse eine bestimmende Rolle, noch viel
mehr aber war es die Astrologie, die er im Vergleich zu Abrabanel
in starkem Malfle heranzog. Dies beruht zum Teil auf dem Einflul}
seines Schwagers, Abraham Zakut®. Von diesem ist folgende kleine
Apokalypse auf astrologischer Basis erhalten3?:

Im Jahre 27810, am 29. des Siwan, wird eine Sonnenfinsternis eintreten.
Sie weist auf grofle Veriinderungen hin, dafl Friede und Vertrige zwischen
Konigen und Voélkern keinen Bestand haben werden. .. und eine Bedréngnis
fiir die Christen, insbesondere in Spanien.

Im Jahre 28041, in der Nacht zum 14. Kislev, wird eine Mondfinsternis
eintreten. Sie weist auf ein groBles Gemetzel im Osten, da diese mit jenen
kimpfen werden. Ferner auf Plagen fiir die Guten, auf Ehescheidungen,
Lug und Trug, da jeder seinen Niichsten betriigen wird, und auf Bedring-
nisse in den Liindern Ismaels. Die Kriege und Note werden andauern, bis
das Jahr 28242 voriiber ist, so dal}, wer dies liberstanden hat, sagen kann:
heute bin ich geboren! Israel aber mufl vollkommene Bufle tun und zu
Gott, gepriesen sei er, beten, daf3 er sie aus diesen Bedriingnissen und Krie-
gen errette, «denn ein jeder, der den Herrn anruft, wird gerettet» (Joel
3, 5). Und dies — dies sind die messianischen Wehen! Dann werden 927
Jahre, 6 Monate und 2 Tage voll werden nach der Rechnung der Ismaeliten 43,
doch sind dies Mondjahre, und tatsichlich sind es 900 Sonnenjahre?4.

Im Jahre 28445 gibt es eine bis dahin noch nicht dagewesene Gestirns-
konstellation, und sie deutet auf sehr grofle Bedriingnisse in den westlichen
Lindern «Edoms», daB nidmlich das Meer hereinbrechen und einen Teil
ihrer Liander tiberschwemmen wird. Selig, wer ausharrt und dieses Jahr in
Bufle, Rechtschaffenheit des Herzens und in guten Werken erreicht! Im
selben Jahr kommt néamlich die Erlosung fiir Israel, wenn auch noch Wirren
und Kriege sein werden bis zum Jahre 28946, Dann aber wird die Konjunk-

38 8. dariiber A. Sohet, R. *Abraham Zakit bisibat R. Jishaqg Sala’l
birdsalajim, Zion 13/14, 1948/49, 43—46; C. Roth, The last years of Abra-
ham Zacut, Sefarad 9, 1949, 445—454,

39 Ediert von C. Roth, a.a. O.; Text auch bei A.Z.’ Ask6li, a.a. O.
(Anm. 5), S. 312f.

40 1518/19.

41 1520/21.

42 1522/23.

43 D. h. nach der Hedschra (622 n. Chr.).

44 Also 622 und 900 = 1522/23.

15 1524/25.

46 1529/30.



tion zwischen Wassermann und Fischen eintreten, die war, als sie ins Land
einzogen in den Tagen Josuas und Esras, und zwei Finsternisse werden
stattfinden. Der Mars, mit Saturn und Jupiter in dieser Konjunktion, weist
auf groBe Kriege, wie die Kriege Gogs und Magogs, da der Messias b. Josef
getotet4? wird. Weil aber die Venus ihnen nahe ist, wird an jenem Tag das
Heil Israels aufsprieen und der Messias b. David kommt. Der Herr, ge-
priesen sei er, moge uns helfen, uns stiitzen und halten mit der Rechten
seiner Gerechtigkeit, und er mége uns einschreiben zum guten Leben mit
all jenen, die zum Leben eingeschrieben sind, um das Gut des Herrn im
Lande der Lebendigen zu schauen. Wahrlich, so sei sein Wille. ..

5. Ader Lemlein, ein frommer und gelehrter Mann aschkenasischer
Herkunft, entfachte zu Anfang des 16. Jahrhunderts in Oberitalien
eine eschatologische BuBlbewegung, die schlieBlich so weite Kreise
zog, dal} selbst Nichtjuden stark beeindruckt waren?S. Vielleicht
spielten dabei die messianischen Terminbestimmungen Abrabanels
(1501, 1503) eine gewisse Rolle, doch lafit sich auch schon der
Einflul der neuen eschatologisch orientierten Kabbala feststellen.
AsSer Lemlein vertrat die Lehre vom g¢ilg#l, auch hinsichtlich der
Messiasseele, und bereicherte diesen Gedanken um einen bestimm-
ten Aspekt: Die Seele Adams sei in David wiederinkorporiert
worden und werde auch im Messias wiederinkorporiert werden*?.
Doch Lemleins «messianisches» Jahr wverstrich, ohne dal} die
grofle Bullbewegung das Ziel erreichte, weshalb es auch in der
Literatur der folgenden Jahre nicht an bitteren Urteilen mangelt.
Abraham Farissol (gest. ca. 1525), ein jiidischer Vertreter der Re-
naissance, berichtet im Kapitel XXIV seines «Magen Abraham 50»:

47 Andere Lesart: «sein wird» statt «getotet wird».

48 Vgl. die Worte des Hebraisten und Theologen Sebastian Miunster
(1496—1575) in T'érat ham-madich, Basel 1537, 16 und 27: «Was niitzte euch
die grofle Bulle, die ihr im Jahre 262 der kleinen Zdhlung (1502) getan, die ihr
Juden allesamt begangen in all euren Niederlassungen und Liéindern in der
ganzen Diaspora, damit der Messias komme, fast ein ganzes Jahr, Knabe wie
Greis, Kinder wie Weiber! Eine solche BuBle ist noch nie geschehen, wie ihr
sie getan in jenen Tagen — und selbst da offenbarte er sich euch nicht!»

4 So #uBerte sich Lemlein in einer T¢§dbah an R. Josef ibn Seraga Sefa-
radi ham-Mequbbal, s. A. Marx, Le faux Messie Ascher Lemlein, Rev. d’Et.
J. 61, 1911, 135—138; der Text ist auch abgedruckt bei *ASkéli, a.a. O.
(Anm. 5), S. 310.

50 §, Lowinger, Recherches sur I’ceuvre apologétique d’Abraham Farissol,
Rev. d’Et. J. 105, S. 35; Text auch bei ’Adkoli, a. a. O. (Anm. 5), S. 307f.

166



...in diesen Gebieten, den Gebieten Italiens im Lande Venezien, erhob
sich ein Mann mittleren Alters von aschkenasischer Herkunft namens
Aser Lemlein, und unterfing sich zu sagen: Ich werde [als Konig] herrschen5!!
Durch etwas Klugheit und gewisse Machenschaften5? sowie durch seine
Schiiler® verfithrte er das ganze Gebiet beziglich der Ankunft des Erls-
sers und predigte den Glauben, daf3 dieser schon gekommen sei und sich
nur noch verborgen halte. Er veranlafite die ganze Diaspora «Edoms» zu
groBer BuBle und zum Glauben an ihn und seine Ausfithrungen, zu Fasten
und Kasteiungen, weil man meinte, dafl der Erloser komme. Schliefllich
war es aber Nichts und Windhascherei. Dies ereignete sich in meiner Gegen-
wart im Jahre 262 des 6. Jahrtausends34 hier in Ferrara, meinem Wohnort.

Ahnlich #uBert sich etwas spiter der Historiograph Josef hak-
Kohen (1496—1575) 58:

In jenen Tagen erhob sich in Istrien’t, das bei Venezien liegt, ein asch-
kenasischer Jude, Lemlein war sein Name — «tdricht ist der Prophet,
verriickt der Mann des Geistes5”»! — und die Juden stromten ihm zu und
sagten: Furwahr, er ist ein Prophet, denn der Herr hat ihn gesandt als
Fiihrer58 fiir sein Volk Israel, und er wird die Zerstreuten Judas sammeln
von allen vier Enden der Erde. Sogar Gelehrte neigten ihm zu und verfiigten
Fasttage, kleideten sich in Sicke und kehrten um ein jeder von seinem
bosen Wege in jener Zeit, denn sie sagten: Unser Heil ist nahe daran, zu
kommen, «zu seiner Zeit wird er es beschleunigen®®».

David Gans (1541—1613) berichtet®, dafl} sein GroBvater im
festen Vertrauen auf Lemleins Predigt seinen Mazzot-Ofen zer-
triimmerte, in der Meinung, das néichste Passah bereits im Lande
Israel zu feiern. Einzelne zweifelten selbst nach verstrichener Frist
nicht an der Integritit Lemleins. So berichtet ebenfalls David
Gans iiber seinen Lehrer, R. Eliezer Tarwis von Frankfurt, daB

51.°nj *milwk; hat Lemlein also messianische Anspriiche erhoben (vgl.
auch «nagid» bei Josef hak-Kohen!)?

52 Damit sind wohl «Zeichen» gemeint.

53 Dies wiirde die weite Verbreitung der Bewegung erkliren.

54 D, 1. 1502, withrend die spiteren Quellen es um 1500 ansetzen.

55 < Bmdq hab-bakah, ed. M. Letteris, Emek habaca, Wien 1852, S. 93.

5 So statt des unpassenden « Austrijahy.

57 Das Hoseazitat (9, 7) dient dem Autor zum Ausdruck seiner eigenen
Meinung, die nicht freundlich ist.

58 lenagid, s. 0., Anm. 51.

5 Jes. 60, 27.

60 Sdmah David, Prag 1592, I, f. 61a.

167



dieser die Episode Lemlein fiir «keine leere Sache» gehalten habe,
«denn er hat Zeichen und Wunder getan». Er meinte, «dal viel-
leicht unsere Siinden schuld waren und daf sie ihn hindertenn».

Die weite Verbreitung und die Intensitit der Bullbewegung be-
zeugt auch der noch spitere Gedalja ibn Jahja®', der aullerdem
hinzufiigt: «Aber der Mann starb, und der Messias kam nicht. Er
verursachte jedoch viel Abtriinnige, denn als die Einfiltigen sahen,
dafl der Messias nicht gekommen ist, wechselten sie den Glauben.
Noch heute hei3t jenes Jahr ,das Jahr der Umkehr52.»

11. David ha- Re’uben: und Salomo Molko

1. Zu den ritselhaftesten Erscheinungen des frithen 16. Jahr-
hunderts gehort die Gestalt Davids, des Rubeniten®. Das Ge-
heimnis seiner wahren Herkunft und seiner tatséichlichen Beweg-
griinde blieb unlosbar, da uns fiir seine erste Zeit nur seine eigenen
Angaben® zur Verfiigung stehen und diese bereits von seinen
spateren offiziellen Aussagen her bestimmt sind.

Im Jahre 1523 erschien in Kairo ein dunkelhdutiger, kleiner
Moslem, der sich gegeniiber einem jiidischen Goldschmied als Jude
bekannte und um seine Hilfe bat, um mit dem offiziellen Ober-
haupt der dgyptischen Juden, dem Finanzmann Abraham de

61 Salsilit hag-qabbalah, Warschau 1890, f. 34b.

62 Ahnlich Josef Sambari, Dibré Jésef, ed. E. Neubauer, Sedir Hekamim
I, S. 144, und Askdli, a. a. O. (Anm. 5), S. 312.

63 A, S. Rimalt, David ha- Re’dbeni; Selomoh Mélké, Tel Aviv 1961;
C. Roth, A Zionist experiment in the XVIth century (David Reubeni),
Midstream 9/3, 1963, 76—81; M. D. Cassuto, Mi kajah David ha- Re dbent?
Tarb. 32/4, 1962/63, 339—358; Ch. Schwarzbaum, Hat-tentt 6t ham-mesihijjot
dal > Alré’i, M6lké weha- Re’dbeni, Mahsnajim 8. “Ijjar 1963, 12—19; ferner
A. H. Silver, a.a. 0. (Anm. 33), S. 133ff., 145ff.; A.Z. A8kéli, a.a.O.
(Anm. 5), S. 2511f., 334 ff.

64 A, Z. A8koli, Sipplr David ha-Re’dbeni, Jerusalem 1940. Eine Art
Tagebuch, das allerdings vor der Riickkehr nach Italien abbricht. Daneben
stehen fiir die Zeit seines europiischen Aufenthalts italienische und portu-
giesische Quellen offiziellen Charakters zur Verfiigung. Von den jiidischen
Geschichtsschreibern des folgenden Jahrhunderts s. Josef hak-Kohen,
a.a. 0. (Anm. 55), S. 97—100; David Gans, a.a. 0. (Anm. 60), I, f. 61b.

168



Castro, in Verbindung zu kommen. Dieser aber verweigerte dem
Fremdling bereits nach einer kurzen Information die Gastfreund-
schaft und war offenbar ernstlich besorgt, dall die Ideen des
Fremden den Behorden Anlaf3 zu judenfeindlichen Aktionen geben
konnten. David zog nach Palistina, «offenbarte» sich in Gaza
einigen Leuten und fand einen wegkundigen Mann, der ihn nach
Hebron und Jerusalem brachte. Wieder verkleidete sich David als
Moslem, was ihm Zutritt zu den heiligen Stitten dieser Orte ver-
schaffte, und verbrachte lingere Zeit mit Fasten und Gebeten, in
Jerusalem angeblich ganze fiinf Wochen. Hier vollzog er auch
einige magisch-symbolische Riten und behauptete spiter, es habe
sich ihm schliefilich auch ein «Zeichen» dargeboten: Der Halbmond
auf der Kuppel des Felsendomes habe sich nach Osten gedreht, was
bei den Moslems als boses Omen galt. Aber dieses Motiv lag ihm wohl
schon vor, denn eine derartige Geschichte wurde bereits kurze
Zeit vor David berichtet. Er besuchte darnach noch den Norden
Palistinas, auch Zefat, und gelangte anscheinend bis Damaskus,
kehrte dann wieder iiber Gaza nach Agypten zuriick, nicht ohne
immer wieder einzelnen sein «Geheimnis» anzuvertrauen. Sein
Ziel war ltalien, doch erst nach monatelangem Warten bot sich
ihm die Moglichkeit, ein venezianisches Schiff zu besteigen. Als
er 1524 in Venedig an Land ging, war die Kunde von ihm bereits
nach Italien gelangt. Er gab sich in seinem Gehaben als orientali-
scher Fiirst und kiimmerte sich zuniichst gar nicht besonders um
die Juden der Stadt, wohnte sogar im Hause des Kapitins. Anders
in Rom, wo er in der jiidischen Gemeinde rege Anteilnahme und
bis auf wenige Gegenstimmen bereitwillige Unterstiitzung fand.
EinfluBreiche Gemeindeglieder fiihrten ihn in vatikanische Kreise
ein, wo er im Kardinal Egidio Viterbo einen groflen Forderer fand,
so dal} er schliefllich auch sein Ziel erreichte und von Papst Cle-
mens VII. mit allen Ehren, die einem auslindischen Gesandten
gebiihrten, in Audienz empfangen wurde. David wies eine davidi-
sche Genealogie vor, die ihn als Sohn eines Konigs Salomo aus-
wies. Dessen Nachfolger, sein Bruder Josef, herrsche iiber Teile
der verlorenen 10 Stimme Israels, und zwar in der Wiiste
«Chabur» irgendwo in «Arabien», und stehe in heftigem Kampf
mit den islamischen Nachbarn des Reiches, die bereits iiber Feuer-

169



waffen verfiigten. Sein Bruder, der Konig Josef, habe ihn daher
beauftragt, bei den christlichen Herrschern des Westens Hilfe
und vor allem die Entsendung von Feuerwaffen und Feuerwerkern
zu erbitten. In diesem Fall konnten sich die Stimme ihrer Gegner
leicht erwehren, ja, es wire iiberhaupt ratsam, dafl der Kaiser
(Karl V.) und Franz I. von Frankreich Frieden schléssen und daf3
die christlichen Staaten einen Kreuzzug unternihmen®. Mit Hilfe
der Truppen Josefs und anderer Teile der 10 Stimme, die sich in
Ostafrika befinden, konnte das Heilige Land leicht den Moslems
entrissen werden®. Was er vom Papst wiinschte, waren Empfeh-
lungsschreiben an jene christlichen Herrscher, die fiir eine sofortige
Hilfeleistung in Betracht kidmen®’. Nach lingerer Zeit erhielt
David tatséichlich zwei Empfehlungsschreiben, eines an den portu-
giesischen Konig® und ein zweites an den abessinischen Konig.

65 Fi{ir Clemens, der sich zwischen Frankreich und dem Kaiser wie zwi-
schen zwei Miihlsteinen fiihlte und dem das Gesetz des politischen Handelns
gebot, beide Michte mdoglichst von Italien abzulenken, war dies Musik in
seinen Ohren. David diirfte aber — was judischerseits ja nicht verwunder-
lich wiire — den Einflu des Papstes tiberschiitzt haben. In Wirklichkeit
bedeutete das Empfehlungsschreiben des Papstes fiir ihn eher eine Be-
grenzung seiner Méglichkeiten, vor allem im kaiserlichen Bereich.

66 Auch David multe wissen, dafl ein Kreuzzug mit jiidischer Beteili-
gung doch niemals das «Heilige Land» in den Besitz der Juden gebracht
hiitte. Selbst Clemens VII. in seinen beiden Empfehlungsschreiben laBt
keinen Zweifel dariiber aufkommen, daB3 die Juden trotz einer zeitweise
opportunen Zusammenarbeit gegen den Islam als «Feinde Christi» zu be-
trachten wiren. Vielleicht sollte der Kreuzzugsplan David nur die Mog-
lichkeit zur Rekrutierung von Juden tiberhaupt verschaffen, ohne dal3 er
damit etwas iiber ihre von ihm geplante Verwendung aussagte?

67 David scheint den Papst selbst in kluger Weise auf Portugal hinge-
lenkt zu haben, was bei der damaligen Situation ohnedies das Sinnvollste
war.

% Einmal hatte Clemens keine andere Méglichkeit, sodann hatte Portu-
gal damals fiir Verbindungen mit dem Fernen Osten geradezu das Monopol.
Zur selben Zeit war eine portugiesische Gesandtschaft nach Abessinien
unterwegs, freilich vergebens und auf Grund eines falschen «Gesandtenn,
wie sich spiter herausstellte. Der Gedanke eines gemeinsamen Vorgehens
zwischen den westlichen christlichen Michten und Abessiniens gegen den
vordringenden Islam war damals jedenfalls aktuell, wenigstens so lange,
als man iiber die tatsidchlichen Zustiénde in Athiopien nicht Bescheid wuBte.

170



Der Gesandte Portugals in Rom, Don Miguel, verweigerte aber das
Einreisevisum, da er mit Recht fiirchtete, das Erscheinen des
Fiirsten von den «zehn Stimmen®®» wiirde die Marannen in Er-
regung versetzen, eine Rejudaisierungswelle auslosen und in der
weiteren Folge die Inquisition auch nach Portugal bringen, was
bisher von den besonnenen Kreisen verhindert werden konnte.
Erst nach vielen Monaten, als Don Miguel abgelost wurde, er-
reichte David seine offizielle Kinladung nach Portugal, das fiir
die Juden verbotenes Gebiet war! In der Zwischenzeit war es in
Italien zu einer heftigen innerjiidischen Kontroverse iiber David
gekommen. Der GrofBteil hielt Davids Angaben fiir bare Miinze??
— waren doch die Erzihlungen des Eldad had-Dani noch iiberall
bekannt und anerkannt. Andere zogerten nicht, David als Betriiger
zu beurteilen, und manche fiirchteten, dafl der messianische Enthu-
siasmus, den er mit seinem Unternehmen unter den breiten Massen
erregte, den Juden lediglich Ungliick bringen wiirde. So wurde er
nicht selten heftig angefeindet und dauernd argwohnisch beob-
achtet”™. Weder seine jiidischen noch seine kirchlichen Gegner
brachten es aber zustande, Clemens VII. zu einer kritischen Be-
trachtung des «Firsten» David zu bewegen.

2. In Portugal empfing man David mit einer gewissen Reser-
viertheit, wofiir wohl in erster Linie Don Miguel verantwortlich
war. David wurde zuerst in einer kurzen Audienz vom Konig
empfangen, eine Woche spiiter folgte ein lingeres Gesprich, und

69 Deren Auftauchen doch in der Tradition als messianisches Vorzeichen
galt.

70 Sein treuester und vertrautester Parteiginger war der einflufireiche
Daniel von Pisa. In Neapel interessierte sich die Familie Abrabanel ernst-
haft fiir den «Fiirsten» und unterstitzte ihn finanziell. Viele, die gegeniiber
seinen Angaben sich skeptisch verhielten, wurden nichtsdestoweniger vom
religiosen Ernst Davids beeindruckt. Er war ein groBer Beter und pflegte
hiiufig zu fasten, angeblich selbst sechs Tage nacheinander; vgl. Abraham
Farissol, ’ Iggarét *orhét “6lam, Venedig 1587, X1V, 15f. '

1 In der Wahl seines Personals war David selten geschickt, hiufig be-
fanden sich darunter Spitzel seiner Gegner. Am heftigsten wurde er durch
Jakob Mantino, dem erbarmungslosen Feind Salomo Molkos, angegriffen,
der als aufgekliirter Renaissancegelehrter im Unternehmen der beiden nur
gefiihrlichen Unfug sah.

171



dann wurde die ganze Angelegenheit bewullt auf die lange Bank
geschoben. Wahrscheinlich wollte man Erkundigungen einziehen
und auf das Ergebnis einer Delegation warten, die gerade mit dem
abessinischen Konig verhandeln sollte. Ganz im Gegensatz zur
korrekten, doch reservierten Haltung des Hofes stand die unver-
hohlene Begeisterung der Marannen iiber den Gesandten eines selb-
stindigen jiidischen Reiches. Davids Quartier war stindig von
Marannen iiberlaufen. Den kirchlichen und staatlichen Behorden
blieb zunichst nichts iibrig, als das Gastrecht zu wahren, doch
die Stimmung bei Hof wurde immer frostiger. Einen Hohepunkt
erreichte diese Entwicklung, als ein hoher koniglicher Beamter,
der Sohn zwangsgetaufter Eltern, ein gewisser Diego Pirez, sich
beschnitt und somit zum Judentum zuriickkehrte. Diego Pirez war
von der Person Davids duflerst beeindruckt und neigte an und
fiir sich zu ekstatisch-visioniren Zustinden. David, der sich be-
miihte, die Behorden nicht unnétig zu provozieren, hatte es ab-
gelehnt, den jungen Marannen zu beschneiden, was von jenem als
MiBtrauenserweis empfunden wurde, den er durch die Selbstbe-
schneidung - als unberechtigt erweisen wollte. David blieb nichts
iibrig, als dem Mann, der sich nun Selomoh M6lké nannte, zur
Flucht zu raten, und sich selbst beim Konig vom Verdacht der
Proselytenmacherei zu befreien. Inzwischen kamen aber bereits aus
Spanien Beschwerden iiber die aufriihrerische Wirkung des «Fiir-
sten» David unter den Marannen, und schliellich erwies sich jene
Gesandtschaft nach Athiopien als volliger Fehlschlag 2. Damit wa-
ren die praktischen Voraussetzungen fiir die Entsendung einer
Hilfsexpedition ohnedies kaum mehr gegeben, und das Interesse
des Konigs an David erlosch. Der Arger iiber die Unruhe unter
den Marannen kam nun unverhiillt zum Ausdruck, und David
wurde angewiesen, das Land innerhalb einer Woche zu verlassen.
David wollte wieder nach Italien zuriick. In Spanien, wo sein

2 8. 0. Anm. 68. Ein armenischer Christ hatte sich als bevollmichtigter
Gesandter des abessinischen Konigs ausgegeben. Die portugiesische Ge-
sandtschaft, die daraufhin auszog, wurde in Athiopien gefangengesetzt,
nach lingerer Zeit — entgegen den iiblichen Gepflogenheiten gegeniiber
Fremden — aber wieder entlassen. Der Bericht der Uberlebenden zerstorte
alle Illusionen iiber ein portugiesisch-abessinisches Zusammenwirken.

172



Schiff einen Hafen anlief, geriet er in Schwierigkeiten?, erhielt
aber dann doch eine kaiserliche Durchreiseerlaubnis, an der siid-
franzosischen Kiiste scheiterte sein Schiff, er wurde wiederum an-
gehalten und biilte dabei sein gesamtes Geld ein. Bis hierher reicht
sein «Tagebuch», fiir die folgenden Jahre stehen nur sporadische
Nachrichten zur Verfiigung. Er gelangte dann doch nach Ober-
italien und suchte dort Kontakt mit einzelnen Fiirstenhofen, wo-
bei er gewohnlich mit Achtung und Interesse aufgenommen wurde.
Sein Ziel diirfte dabei dasselbe gewesen sein, das er 1530 in Venedig
zu erreichen versuchte, nimlich die Rekrutierung jiidischer Trup-
pen zwecks Teilnahme an den Kriegen gegen die Tiirken, wenn nicht
an einem Kreuzzug. In Venedig wurde er einem scharfen Verhor
unterzogen, in dem er im wesentlichen die Angaben in seinem
Tagebuch wiederholte, seinen seinerzeitigen Aufenthalt in Palastina-
Syrien aber (aus Opportunititsgriinden?) verschwieg.

3. Salomo Molko hatte sich schon in Portugal intensiv mit dem
Studium der jiidischen Uberlieferungen beschiftigt, vor allem mit
der Kabbalah. Nach seiner Flucht wandte er sich nach Osten
und hielt sich einige Zeit in der Tiirkei? und in Palidstina? auf,
wo er enge Beziehungen zu den Vertretern der neuen eschatologisch-
praktischen Kabbalah pflegte. Sein literarisches Werk, Sefir ham-
mef@’ar™, und sein Gehaben weisen ihn als extremen Vertreter
dieser Richtung aus. Von einem hohen Sendungsbewul3tsein erfiillt,
schrieb er sich im Rahmen des heilsgeschichtlichen Verlaufes eine
wichtige Funktion zu, wobei er fiir 1540 mit der Ankunft des
Messias rechnete. Fiir 1533 erwartete er das Ende der Diaspora
und das Auftreten des Messias b. Efraim, der bei ihm eine eigen-
tiimliche Firbung gewinnt. Aus dem scheiternden politischen Er-
loser wird eine religios und mysterienhaft motivierte Gestalt.

3 Auf dem Wege nach Rom, erschien er den kaiserlichen Behorden ver-
diichtig. Uberdies entging David darnach nur mit Miihe der Inquisition.

7 In Saloniki pflegte er Umgang mit Josef Karo, dem Verfasser des
Sdlhan arik, der selber Kabbalist war und behauptete, mit der personi-
fizierten himmlischen Mischna Verbindung zu haben. In ihnlicher Weise
hatte auch Molko einen himmlischen Deute-Rabbi. S. auch Anm. 97.

% Wo in Jerusalem und Zefat kabbalistische Apokalyptikerzirkel be-
standen. S. o. Anm. 24f., 38.

76 Kd.: Warschau 1884; Neudruck Jerusalem (Lewin-Epstein) 1962.

173



Molkos spiiteres Verhalten zeigt, dal} er sich diese Funktion schlief3-
lich selbst zugeschrieben hat?’. Ende 1529 tauchte er als kabbali-
stischer Lehrer und Prediger in Italien auf, fand aber neben be-
geisterter Zustimmung und Bewunderung auch entschiedene Geg-
nerschaft 8. Manche fiirchteten, daf3 die so stark messianisch be-
stimmte Predigt des Schwirmers die christliche Obrigkeit zu ju-
denfeindlichen MafBnahmen bewegen koénnte, zumal es sich bei
Salomo ja um einen Renegaten handelte ™. Molko machte aus sei-
nem Abfall von der Kirche auch gar kein Hehl — und blieb trotz
aller Anfeindung ungeschoren. In Rom verweilte er dreiflig Tage
als Bettler unter Bettlern vor dem Tor des Vatikans, an der Tiber-
briicke — offensichtlich eine messianisch-symbolische Handlung?®?,
sprach auch gern von sich als dem «Knecht» und wullte immer
wieder von Traumoffenbarungen und Visionen zu berichten. Selbst
in christlichen Kreisen erregte er Interesse und erlangte schlie8lich
eine Audienz bei Clemens VII., der eine eigentiimliche Zuneigung
zu ihm faffite und ihn mit einem Schutzbrief ausstattetes!. Der
Eindruck seiner Personlichkeit wurde durch seine Weissagungen
verstirkt. So kiindigte er in Rom eine Uberschwemmung durch
den Tiber an, die dann am 8. Oktober 1530 auch tatsiachlich statt-
fand. Spiter sagte er fiir Lissabon ein Erdbeben voraus, das sich
1531 tatsichlich ereignete.

In Oberitalien traf Salomo 1530 wieder mit David zusammen,
doch die Begegnung blieb fiir ihn unbefriedigend, da der «Fiirst»
sich &ullerst reserviert verhielt82. So kehrte er wieder nach Rom

77 8.,

78 Vgl. auch Jakob Mantino, s. 0. Anm. 71.

" Zwangsbekehrte durften unter Clemens VII. straffrei zu ihrer alten
Religion zuriickkehren, doch war Molko ja nicht zwangsgetauft, sondern
bereits das Kind christlicher Eltern. Der Schutzbrief, den der Papst ihm
ausstellte, setzt daher auch voraus, Molko sei selber erst zwangsgetauft
worden.

80 Vgl. bSanh. 97b: der Messias als aussitziger Bettler vor den Toren
Roms. Molko hat also auch Leidensmotive des davidischen Messiasbildes
auf sich angewendet.

81 S. 0. Anm. 79.

82 Molko erwartete, daf3 David ihn in sein «Geheimnis» einweihen wiirde,

David wiederum schien die Religiositidt Molkos nicht voéllig zu behagen.
Vgl. den Bericht bei Josef hak-Kohen, a. a. O. (Anm. 64).

174



zuriick, wo sein Einfluf} stark genug war, die Einfilhrung der In-
quisition in Portugal hinauszuziégern®. Aber auch seine Gegner
mehrten sich und brachten Salomo vor ein Inquisitionsgericht, das
ihn zum Feuertod verurteilte. Wie er den Fiangen der Inquisition
entkam, ist unbekannt, vielleicht durch die heimliche Hilfe des
Papstes’d.

4. Wieder in Oberitalien, schlo3 sich Salomo neuerlich dem
«Firsten» David an, und 1532 begaben sich die beiden nach Re-
gensburg zu Kaiser Karl V. Was sie dazu bewogen hatte und was
sich in Regensburg tatsichlich ereignete, ist uns nicht bekannt.
Jedenfalls verfolgten sie ein bestimmtes Ziel und lieBen sich selbst
durch die eindringlichen Warnungen des bekannten Joselmann von
Rosheim 8 nicht von ihrem Vorhaben abbringen. Bei David wiirde
man vermuten, dafl er weiterhin eine jiidisch-christliche Allianz
im Kampf gegen die Tiirken vorschlagen wollte, doch diirfte zu
dieser Zeit Salomo Molko den Ton angegeben haben. Die spéteren
jidischen Berichte sprechen davon, Molko hitte den Kaiser zum
Judentum bekehren wollen®. Karl V. lie} die beiden festnehmen.
Salomo Molko wurde in Mantua vor ein Inquisitionsgericht gestellt
und zum Feuertod verurteilt®?, lehnte der Uberlieferung nach
noch am Scheiterhaufen die Riickkehr zum Christentum entschie-
den ab und besiegelte seinen Glauben mit dem Martyrium, was ihm
in der jiidischen Literatur ein ehrendes Andenken sicherte®. David
aber wurde vom Kaiser nach Spanien mitgefiihrt, wo er in einem
Gefiéngnis verstorben sein soll.

83 In diesem Zusammenhang war die Vorhersage des Erdbebens dullerst
wirksam.

84 S, Anm. 87

85 Finanzmann des Kaisers und Vertreter der Juden Deutschlands.

88 David Gans, a. a. O. (Anm, 64).

87 Und zwar durch die Inquisition, weil er ihr ja einmal bereits entgangen
war. Fur einen juristischen Anhaltspunkt s. o. Anm. 79.

88 Sehr eindrucksvoll geschildert bei Josef hak-Kohen, a. a. O. (Anm. 64),
der auch erwiithnt, wie rasch die Legendenbildung einsetzte: «Viele in Italien
glaubten zu der Zeit, dal R. Salomo Molko aus der Gewalt derer, die sein
Leben zu vernichten suchten, entrann, und daBl das Feuer keine Macht
iiber seinen Koérper hatte. Es gibt jemanden, der schwur vor versammelter
Gemeinde, da3 Salomo nach der Verbrennung acht Tage in seinem Hause
war und von da seines Weges ging, worauf er ihn nicht wieder gesehen habe. »

175



5. Wer war nun der geheimnisvolle « Rubenite», und was wollte
er erreichen? Das Urteil der Historiker ist alles andere als einhellig.
War er ein raffinierter Abenteurer oder ein ehrlich engagierter und
hochbegabter Politiker? Jedenfalls hat er die eschatologische
Stimmung und die Leichtgliubigkeit seiner Zeit geschickt auszu-
werten verstanden, doch kaum aus listiger Berechnung, sondern weil
er selbst vollig dem Geist der Zeit huldigte und ihn voll ernst
nahm?®. Vieles deutet darauf hin, dal er ganz bestimmte real-
politische Pline verfolgte, wenn sie sich auch in den Rahmen
eines heilsgeschichtlichen Schemas fiigen mufBten. Einmal diirfte
ihm die Stirkung des jiidischen Bewulltseins unter den Marannen
am Herzen gelegen sein. Doch reichten seine Pline sicher weiter,
das Ziel war offenbar, mit Unterstiitzung der christlichen Méchte
eine judische Truppe zu rekrutieren — wie immer er sich deren
weiteren Einsatz dachte. Die politischen Verhiltnisse in Europa
waren fiir ihn alles andere als giinstig, vor allem der Konflikt
zwischen Kaiser und Papst machte seine Hoffnungen zuschanden.

Im Unterschied zu David war Salomo Molko ganz und gar
homo religiosus. Das Kcho, das die beiden gefunden haben, ist
aber bezeichnend. Es bezeugt eine Geisteshaltung und ein Welt-
verstindnis, das dann spiter die erstaunlichen Erfolge der sabba-
tianischen Bewegung gewihrleistete.

I11. Das Experiment in Tiberias

Bei David ha-Re’ubeni verhiillte die phantastische Aufmachung
den realen Wert seines Unternehmens. In der zweiten Hiilfte des
16. Jahrhunderts hingegen finden wir einen kolonisatorischen Ver-
such, dessen ideologische Motivierung man nur vermuten kann.

80 Davids ritualistisch-kabbalistische Praktiken waren durchaus zeit-
gemalB. Vgl. Josef del Riena von Zefat, der mit seinen Schiilern 1522 am
Grabe Simon b. Jochajs in Meron magische Riten zur Beschleunigung des
Endes durchfiihrte. Der Milerfolg soll ihn dann zur Apostasie getrieben
haben; vgl. A. H. Silver, a. a. O. (Anm. 33), S. 148f.

% (., Roth, The House of Nasi: Donna Gracia, Philadelphia 1947; ders.
The House of Nasi: The Duke of Naxos, Philadelphia 1948; J. Harozen,

176



Don Josef Nasi’ aus der begiiterten Marannenfamilie der Mendez *
hatte es am tiirkischen Hof zu groflem Ansehen gebracht und
dem Sultan als Berater in den europiiischen Angelegenheiten grolie
Dienste geleistet, sowohl unter Suleiman dem Prichtigen wie unter
Selim II. (1566—1574). In Anerkennung seiner Verdienste wurde
er unter anderm zum Fiirsten von Naxos bestellt, und Tiberias,
das zu der Zeit unbewohnt war, wurde ihm mit der niheren Um-
gebung zur Ansiedlung von spanischen Fliichtlingen (Marannen)
und zur Griindung eines jiidischen Gemeinwesens zur Verfiigung
gestellt. Don Josef nahm das Werk alsbald in Angriff und lie3
die Stadt aufbauen?®, obwohl sich die Christen und Moslems der
Umgebung gegeniiber dem Plan duflerst feindselig verhielten. Der
Grund dafiir diirfte weniger in politisch-wirtschaftlichen Bedenken
gelegen sein, als in der Ansicht, dall es aus heilsgeschichtlichen
Griinden in Paldstina nicht mehr zu einem selbstindigen jiidischen
Gemeinwesen kommen diirfe, wihrend man jiidischerseits ebenfalls
aus heilsgeschichtlichen Griinden dem Aufbau grofle Bedeutung
beimafB3?2. Don Josefs Plan war die Schaffung einer soliden wirt-
schaftlichen Grundlage, vor allem die Seidenraupenzucht sollte
betrieben werden, doch die politische und wirtschaftliche Entwick-
lung nach dem Tod Sultan Selims (1574) fithrte zu einer Depression,
in der die neue Griindung verkiimmerte, zumal Don Josef an
Einflu} verlor und infolge seines hohen Alters auch nicht mehr
imstande war, sich der Sache noch weiterhin anzunehmen.

1V. Die Kabbalah von Zefat

1. Das realpolitische Experiment von Tiberias pa3te im Grunde
nicht zum Geist jener Zeit. Wie schon in den letzten Jahrzehnten

Dén Josef Nadi’, béoneh Tiberijjah, Sinai 30, 1952, 195—317; ders., Dén
Josef Nadi’, Tel Aviv 1960; A. Arce, Espionaje y ultima aventure de José
Nasi (1569—1574), Sefarad 13, 1953, 257—286.

91 Vgl. den Bericht bei Josef hak-Kohen (Anm. 64), iibersetzt von M.
Wiener, Emek habacha, Leipzig 1858, S. 109f.

92 Belege fiir die messianische Deutung des Aufbaus durch die Zeitge-
nossen siehe bei Harozen, a. a. O. (Anm. 90), S. 94f.

177



wird nun noch mehr nach der metaphysischen Bedeutsamkeit der
Zeitereignisse und -umstinde gefragt und der unmittelbare Wert
der Realitdt gering geschitzt, der Wirklichkeitssinn zugunsten
einer tiefsinnigen, doch selbstversponnenen Spekulation zuliebe
aufgeopfert. Auch die Berechnungen mehren sich wieder, wobei
die Endzeit hiufig fiir 1575, 1595, 1640 oder 1648 angesetzt wird 3.
Grundsitzlich handelt es sich dabei um nichts Neues, neu ist aber,
dal} die ganze jiidische Diaspora von dieser Stromung erfal3t wurde
und in geistiger Hinsicht somit ein stark einheitliches Geprige er-
hielt. Nach der Vertreibung aus Spanien hatten sich in Jerusalem
und Zefat eschatologisch engagierte Kabbalisten zusammengefun-
den, die verschiedenster Herkunft waren und somit auch ihre
Schiiler aus allen Teilen der Diaspora bezogen. Diese trugen dann
das Erlernte wieder hinaus und schufen so nach und nach eine
Art von allgemein anerkannter jiidischer Theologie. Sie galt zu-
niachst der geistigen, beziehungsweise heilsgeschichtlichen Bewiil-
tigung der Katastrophe von 1492, brachte aber durch die Verbin-
dung mit der Kabbalah nicht blof3 eine Geschichtstheologie, son-
dern iiberhaupt ein neues Weltbild hervor, das die Voraussetzung
fir die Ereignisse des 17. Jahrhunderts bildete®. Die besondere
Uberzeugungskraft der neuen Lehre lag zum grofien Teil in ihrem
«konservativen» Charakter?®, das heifit in der betonten Wertung
des Gesetzesgehorsams und die feindliche Einstellung gegeniiber
der Religionsphilosophie, in der sich rabbinische und kabbalistische
Autorititen auch frither schon oft fanden. In der Kabbalah von
Zefat wurde die heilsgeschichtlich-zeitliche Dimension durch die
kosmisch-metaphysisch-riumliche Dimension erginzt, das irdische
Geschehen als Pendant eines metaphysischen Vorganges verstanden,
doch noch so, dal} ersteres kausal relevant bleibt. Dennoch bedeu-
tete diese Verlagerung des religiosen Interesses einen verhidngnis- -

9 Siehe A. H. Silver, a. a. O. (Anm. 33), S. 134 ff., 183 ff.

9 Diese Zusammenhinge sind erst in den letzten Jahrzehnten aufge-
deckt worden, s. zuletzt (. Schalom, Sabb‘ta;’ Sebi I, Tel Aviv, 1957, S. 6ff.;
S. A. Horodetzky, Ham-mistorin bejisra’el 111, Tel Aviv 1960,

9 So G. Scholem, a. a. O. (Anm. 94), S. 15f,

% Vgl. R.J. Z. Werblowsky, Mystical and magical contemplation: The
Kabbalists in sixteenth century Safed, History of Religion 1/1, 1961, 9—386.

178



vollen Schritt in die Richtung einer Isolierung der Tatsachen aus
ihren natiirlichen und geschichtlichen Zusammenhédngen und ei-
ner spekulativen Neuwertung und Einordnung dieser isolierten
Fakten®. Die Ideologie gewinnt den absoluten Vorrang vor der
Realitit — eine Grundvoraussetzung fiir die Bewegung Sabbetaj
S¢bi’s. Die gesetzliche Praxis hat nun nicht mehr bloB heilsge-
schichtliche Bedeutung, sie gewinnt den Charakter ritueller Ver-
richtungen von theurgisch-magischer Wirksamkeit, verbunden mit
dem Gedanken der Verwirklichung wahrer Umkehr. Zunéchst be-
standen, von den genannten gemeinsamen Ziigen abgesehen, ziem-
liche Unterschiede zwischen den einzelnen Kabbalisten von Zefat,
wie etwa Josef Karo?, Salomo Alqabes®, Mose Cordovero® und
andere, das BewuBitsein, im entscheidenden Stadium der messiani-
schen Verwirklichung zu stehen, war aber allen gemeinsam 100,

2. Unter den jiingeren Vertretern der Kabbala von Zefat ge-
wann Isaak Luria Aschkenasi (Ha-"ARI)1, der von 1534 bis 1572
lebte, die grofite Bedeutung. Er pflegte selber nichts schriftlich
niederzulegen, nur in den Nachschriften und Werken der Schiiler
sind uns seine Lehren erhalten. Selbst nach seinem Tod hielten
die Schiiler, deren bedeutendster Chajjim Vital war, die Lehre des
Meisters geheim, da ihnen die Zeit zu ihrer Verbreitung noch nicht
wiirdig erschien. Doch schon gegen Ende des Jahrhunderts began-
nen einzelne Aufzeichnungen durchzusickern1®?, ab 1630 erschie-

97 H. L. Gordon, The Maggid of Caro, New York 1949; R. J. Werblowsky,
Joseph Karo, Lawyer and Mystic, London 1962.

%8 S. A. Horodetzky, a. a. O. (Anm. 94), S. 25ff.

9 S. A. Horodetzky, T'érat haq-qabbalah &il Rabbi Moéih Qdrdovérd, Je-
rusalem 19512; ders., a. a. O. (Anm. 94), S. 58 {f.

100 Tm Zuge dieser Bestrebungen wurde von Zefat aus auch versucht,
die Semihah (Ordination) wieder einzufithren, um die Voraussetzungen fiir
das Sanhedrin der messianischen Zeit (vgl. bEr. 43b) zu schaffen. Der Plan
scheiterte aber an Zwistigkeiten mit den Jerusalemern.

101 S, A, Horodetzky, T'érat haggabbalah il Rabbi Jishaq > Askenazi-"R"1
weRabbi Hajjim Vital — RH"W, Tel Aviv 1946; ders., a. a. O. (Anm. 64),
S. 114ff.; G. Scholem, Die jidische Mystik in thren Hauptstrémungen,
Zurich-Frankfurt 1956.

102 Wiithrend einer Krankheit Vitals hat man eine Niederschrift ent-
wendet und nach Jerusalem gebracht, wo sie vervielfiltigt wurde. In Europa

179



nen die ersten Drucke, und alsbald war die Kabbalah von Zefat
gleichbedeutend mit der lurianischen Kabbalah, mit der «Theo-
logie» des damaligen Judentums.

Isaak Luria fiihrte das Leben eines Heiligen, fastete viel und
hatte héufig ekstatisch-visionire Zustinde. Seinen Schiilerkreis
versammelte er gern im benachbarten Meron, wo der Uberlieferung
nach der angebliche Verfasser des Buches Zohar, Rabbi Simon b.
Jochaj, begraben ist. An Sabbaten und Festtagen trug Luria ein
vierfaches (Tetragramm!) weiles Gewand; wahrscheinlich hielt er
sich selbst fiir den Messias b. Josef1%. Chajjim Vital, sein vertrau-
tester Schiiler'®, hat spiter diesen Anspruch {ibernommen 5.

3. Die vorlurianische Kabbalah von Zefat war ein begrifflich-
abstraktes System, Isaak Luria hingegen schuf einen Kunstmythus,
dessen von mythologischen Bildern bestimmte Anschaulichkeit
dem Fassungsvermogen der breiteren Schichten weitgehend ent-
gegenkam und zugleich an die Stelle des Systems ein Drama setzte,
das zum ersten Male eine universale Sinndeutung fiir die Existenz
des Gottesvolkes in der Diaspora bot1%. Die Wirkung der neuen
Lehre war derart, dal man sich nicht scheute, die Vertreter der
dlteren Richtung der «Welt des 7T'ohii» zuzuordnen, wihrend Isaak
Lurias Lehre auf die «Welt des 7'igqidin» bezogen wurde, durch die
allein das Bose in Gutes verwandelt werden konnte.

Der Inhalt der lurianischen Weltdeutung kann hier nur in gro-
ben Ziigen umrissen werden. Der Vorgang der Schopfung wird in
iiblicher Weise als Emanation verstanden, doch nicht so, als er-
gieBe sich das Licht nur in einer Richtung aus seinem Ursprung,
es erfolgt vielmehr auch eine gegenliufige Bewegung, in hitpassétit
und hestallekdt, wobei Restbestinde (resimil) auswirts haften

wurde auf diese Weise Jisrd’el ben Sarég mit der lurianischen Kabbala
vertraut, deren Apostel er dann wurde, indem er sie auf zahlreichen Mis-
sionsreisen verbreitete; s. G. Scholem, Jisra’el Sarég, talmid ha->R"1? Zion 5,
1940, 214—243.

103 D. Tamar, Ha-’R"I weha-RH"W kemasich b. Josef, Sepunot 7, 5724,
169—177; S. A. Horodetzky, a. a. O. (Anm. 94), S. 128.

104 §, A. Horodetzky, a. a. O. (Anm. 101).

105 S, 0. Anm. 103 und A. H. Silver, a. a. O. (Anm. 33), S. 183f.

108 S, die Darstellung bei G. Scholem, a. a. O. (Anm. 94).

180



bleiben. Aus der Emanation in den Ur-Raum entsteht der >Adam
haq-qadmdn, aus welchem die S¢firdt hervorgehen, die gesamtheit-
lichen Lichter. Aus den Augen des ’Adam haq-qadmon strahlen aber
isolierte Einzellichter aus, zu deren Zusammenfassung Gefdife
(kelim) notig sind. Das Bose, das nach der Meinung der meisten
vorgegeben ist 197, wird aber erst als solches ausgegrenzt und wirk-
sam, nachdem die Gefifie zerbrochen sind ($birat hak-kelim) und
das Licht unter die Scherben (qlippdt) zerstreut wurde. Dieser
Vorgang, dem ersten Anschein nach mit der tragischen Urkata-
strophe der Gnosis verwandt, wird jedoch teleologisch positiv be-
stimmt, da durch ihn der Prozell des Tgqin, der Wiederherstel-
lung des Urzustandes, eingeleitet wird; die Zerstreuung der Licht-
funken im Bereich der Unreinheit und des Bosen ist also Mittel
zu diesem Zweck. Im einzelnen wird all dies mit Hilfe mythischer
und manchmal ziemlich kraf3 anschaulicher Bilder dargestellt. Auf
den ersten Blick ist bereits klar, dafl es sich hier um eine kosmo-
logisch-mythologische Deutung des jiidischen Diasporaschicksals
handelt, dessen empirisch erfahrene Einzelaspekte als vordergriin-
dige Erscheinungen eines universalen, den Kosmos wie die Ge-
schichte umfassenden Geschehens ausgewiesen werden. Der kausale
Zusammenhang zwischen Einzelhandlung und universalem Heil

107 G. Scholem, Gut und Bdse in der Kabbala, Eranos-Jh. 30, 1962,
S. 29—67; J. Tisbi, T'orat ha-ra” wethaq-qelippdt begabbalat ha-" R” 1, Jerusalem
1942,

Vgl. die Auffassung des Aaron Samuel, Nismat ’Adam, Hanau 1617,
V, 18a: Das Vergehen Adams hatte zur Folge, daf3 der bose Trieb, der bis-
lang ein heiliger Engel zur Seite Gottes war, sich mit Unreinem verband,
indem er den Schmutz der «Schlange» auf sich zog und so den Scherben
(qelippit) Kraft und Macht verlich. Da wurde der bose Trieb so stark, daf3
er den Menschen zu uberwiltigen vermochte. Der «Bose Trieb» — zugleich
der Engel des Todes — wird erst bei der Ankunft des Messias gereinigt
— der Tod wird verschlungen und zuriick bleibt wieder der Engel in seiner
Reinheit. Zu beachten ist die Gegeniiberstellung Verderbnis durch Adam:
Wiederherstellung durch Messias und das Motiv der «Schlange». «Schlange»
(nahas) hat den selben Zahlenwert wie madich (358), «denn der Messias
wird von dem Schmutz der Schlange reinigen». Im Sabbatianismus taucht
dann das Motiv vom Messias als der «heiligen Schlange» auf, die mit den
bosen Schlangen, den Michten der ¢¢lippdt, im Kampfe steht.

181



war ja schon vor Luria gelehrt worden!%®, gewann nun aber noch
mehr praktische Bedeutung als vorher, und so wird neben der
strikten Erfiillung der Einzelvorschriften auch die kawwanah, die
rechte Intention, um so mehr hervorgehoben, da sie allein die
debekiit, die richtige Verbindung zur gottlichen Welt und somit die
Wirksamkeit der Handlung verbiirgt. Soweit gesehen liegt hier die
konsequenteste und weitreichendste Ideologisierung des Gesetzes-
gehorsams vor. Und doch birgt diese Konzeption in nuce bereits
eine andere Moglichkeit in sich. Da die empirischen MafBstibe ja
grundsitzlich der kosmologisch-metaphysischen Sinngebung zu-
liebe preisgegeben werden, kann eine sinnliche Einzelerscheinung
negativen Charakters ja durch die Einordnung in jenen iibergrei-
fenden Zusammenhang unter Umstinden auch umgewertet wer-
den, im Rahmen des Weltprozesses eine notwendige, teleologisch
positiv bestimmte Funktion erfiillen. So zeichnet sich mit dem
Verlust des Realititsbewulltseins auch eine Relativierung der
iitberkommenen MafBstibe fiir Gut und Bose ab, eine Erscheinung,
die dann im Sabbatianismus auch praktische Folgen zeitigte.

4. Von groBBer Tragweite war die Verflechtung des Motivs der
Messiasseele und ihres gilgil, ihrer Wiederverkorperung, mit diesem
universalen Heilsgeschehen. Indem ihr dabei im Rahmen des
Tiqqin eine entscheidende Funktion zugeschrieben wird, erhilt
der Messiasbegriff eine Firbung, die sehr an die gnostische Kon-
zeption des «erlosten Erlosers» gemahnt. Und mit der Gegentiber-
stellung von erstem Adam und Messias, wie sie sich aus der gilgil-
Lehre ergab® gewann die Messiasgestalt eine soteriologische
Funktion, die mit der gnostischen und christlichen Krloserkon-
zeption grundlegende Strukturelemente gemein hat. Im folgenden
Jahrhundert zogen viele, die an der herkommlichen messianischen
Hoffnung verzweifelten, die praktischen Konsequenzen daraus und
traten in hellen Scharen zum Christentum iiber.

108 Die Kabbala vor Zefat hatte kein so betont ethisches Anliegen und
wurde auch ziemlich abschétzig beurteilt, nur in der alten Kabbalah (s. G.
Scholem, Ursprung und Anfiinge der Kabbalah, Berlin 1962), im Kreise von
Gerona, bestand eine @ahnliche Tendenz.

109 8, 0. Anm. 107.

182



V. Die Katastrophe von 1648

1. In Mitteleuropa hatte das Judentum nicht weniger als andere
Volksgruppen unter der Geillel des Dreiligjahrigen Krieges gelitten.
Die Gemeinden verarmten nicht nur dullerlich, auch das Bildungs-
niveau sank, was der Verbreitung des Aberglaubens Vorschub
leistete. Und selbstverstiindlich wuchs in diesen Notjahren auch
die Sehnsucht nach der endgiiltigen Erlésung.

2. Die Bliite, die das polnische Judentum in den ersten beiden
Dritteln des 16. Jahrhunderts erlebt hatte, war mit der Gegen-
reformation, die auller den protestantischen auch die jiidischen
Schulen auszurotten bemiiht war, voriiber. Dazu kam mit dem
Ende der Jagelloneniira (1572) die zunehmende politische Unsi-
cherheit, die sich in vieler Hinsicht nachteilig auswirkte. Wirt-
schaftlich und soziologisch bestand zwischen Polen und Juden eine
Art Symbiose, durch die sich aber andere Volkerschaften benach-
teiligt fithlten. Daher richtete sich der Hal} der Unzufriedenen
zwar in erster Linie gegen den polnischen Adel, doch praktisch
waren ihm die wehrlosen Juden in erster Linie ausgeliefert. Wih-
rend des Kosakenaufstandes 1648—1650 (den sogenannten Chmiel-
nicki-Unruhen) fanden etwa 300 000 Juden den Tod, Unzihlige
retteten nur das nackte Leben. Der Eindruck, den die Vernichtung
des polnischen Judentums in der Gesamtdiaspora hervorrief, ist
mit jenem der Vertreibung aus Spanien zu vergleichen. Mit der
Kunde iiber das Ungliick und mit den Entronnenen verbreitete
sich die Uberzeugung, daB Derartiges nur als eschatologisches
Ereignis im Rahmen der «messianischen Wehen» begriffen werden
konnte. Dieser Schicksalsschlag war um so hiirter, als das Jahr
1648 ja von vielen als messianischer Termin errechnet worden war,
stiirkte aber letztlich, wie gesagt, aufs ganze gesehen nur die end-
zeitliche Erwartung. Die lurianische Kabbala bot zudem eine
Méglichkeit, auch diese Katastrophe als vordergriindige Einzel-
erscheinung des umfassenden kosmischen Erlosungsdramas zu ver-
stehen, ermoglichte es, die Realitiit ihrer grausamen Absolutheit zu
entkleiden und — zu mystifizieren. Dal} bei dieser Art der Existenz-
bewiltigung das Urteilsvermogen fiir Sein und Schein verloren
gehen mullte, sahen nur wenige.

183



	Die messianische Erwartung im Judentum seit der talmudischen Zeit [Fortsetzung]

