
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 20 (1964)

Artikel: Die messianische Erwartung im Judentum seit der talmudischen Zeit
[Fortsetzung]

Autor: Maier, Johann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960634

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960634
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE MESSIANISCHE ERWARTUNG IM
JUDENTUM SEIT DER TALMUDISCHEN

ZEIT

(Fortsetzung)

Von Johann Maier, Berlin

Von der Vertreibung aus Spanien bis zu Sabbrtaj Sebî

I. Die Generation der Katastrophe

1. Während des letzten Jahrhunderts vor der Vertreibung aus

Spanien (1492)1, der dann die Vertreibungen aus Portugal (1497)
und aus der Provence (1501) folgten, erwies sich die christliche
Politik der Zwangsbekehrungen2 immer mehr als Fehlschlag.
Gewiß war ein Teil der Juden dem Druck erlegen und schließlich
auch willens geworden, sich voll und ganz der herrschenden Religion

zu unterwerfen. Nicht selten bezeugten sie diese Bereitschaft
durch übergroßen Eifer und erreichten dadurch einflußreiche
Stellungen in Kirche und Staat3. Nur führte dies nicht zur erstrebten
Anerkennung und Assimilation, im Gegenteil, der Haß, das
Mißtrauen und der Neid, die sich einst gegen die Juden richteten,

1 F. Baer, Tôl'dôt haj-fhûdîm bisfärad han-no§rît, Tel Aviv 19592;
A. Marx, The expulsion of the Jews from Spain, Jew. Quart. Rev. 20, 1908,
240—271; V. Marcu, Die Vertreibung der Juden aus Spanien, Amsterdam
1934; A. 8emû'elî, Qerûé S'färcid, Märhabjäh 1948.

2 ß.(C.) Roth, TôMôt ha-'anûsîm, Tel Aviv 1952; auch H. J. Zimmels,
Die Marranen in der rabbinischen Literatur, Berlin 1932.

3 Vgl. A. Z. 'Askôlî, The Correspondence between the Jews of Spain
and Provence and the Jews of Constantinople, and the history of the Ma-
ranos of Provence (hebr.), Zion 10, 1944/45, 102—139, wo Boispiolo für
den rapiden Aufstieg der Neuchristen angeführt sind.

156



galten nun den «Neuchristen»4. Die Ursache dessen war gewiß
komplexer Natur, einen Beweggrund muß man aber in der
Tatsache sehen, daß viele unter den Marannen, diesen Neubekehrten,
die christliche Religion nur äußerlich praktizierten und insgeheim
am jüdischen Glauben festhielten. Zur Unterdrückung dieser

Erscheinung entschlossen sich die christlichen Staaten nach und
nach zu einer noch verhängnisvolleren Maßnahme, zur Einführung
der Inquisition, um durch sie und ein weitverzweigtes Spitzelwesen

das Geheimjudentum und zugleich eventuelle andere Häresien

auszurotten.
Die seelische Belastung der Marannen, die unter dem Schein

äußerlicher Christlichkeit dem Glauben ihrer Väter die Treue
hielten, ist kaum zu ermessen. Es galt ja nicht nur, seine wirkliche
Überzeugung geheim zu halten, viele rituelle Verrichtungen, zu
denen man sich als Jude verpflichtet fühlte, wirkten allzuleicht
verräterisch, zumal es ja nie an Verrätern und Spitzeln aus den

eigenen Reihen mangelte. Viele hatten diese Doppelexistenz nur
auf sich genommen, um ihre Familie nicht zu gefährden. Nun
mußten sie ihre Kinder streng katholisch erziehen — um sie später
über ihre wahre Religion aufzuklären, ein Vorgang, der nicht
immer glückte. Nicht selten widerstrebten die Jungen der Forderung

dieser Stunde, wehrten sich gegen den Anspruch der Religion
der Väter und lernten sie hassen, weil sie ihr Leben gefährdete.
Andrerseits haben Ungezählte schließlich doch den Weg des
Bekenntnisses gewählt, um der bedrückenden Doppelexistenz zu
entrinnen, und besiegelten ihren Glauben mit dem Märtyrertod, nicht
selten voll Haß und Verachtung gegen die aufgezwungene christliche

Religion, die Liebe predigte und Gewalt übte. Zwischen diesen

Extremen, zwischen entschiedenem Abfall und freimütigem Be-

4 Es blieb nicht bei der argwöhnischen Beobachtung der Neuchristen
allein, sie wurden durch Gesetze mit geradezu rassenbiologischer Begründung

soziologisch isoliert und somit doch nicht in die christliche Gesellschaft

aufgenommen. Ein Beispiel gehässigster Polemik gogon die Neuchristen

ist der Brief, den man den Juden von Konstantinopel (s. o. Anm. 3)
in die Schuhe schob. Er enthält den Ratschlag, die Juden Spaniens und
der Provence sollten eben zwecks Erlangung hoher Ämter zum Christentum
übertreten.

157



kenntnis, die sich streng genommen als Alternativen gegenüberstehen,

gab es nun jenen Mittelweg der Doppelexistenz. Er bedurfte
aber einer Rechtfertigung, einer Selbstrechtfertigung. Man darf
nicht übersehen, daß viele dieser Marannen von dem Schuldgefühl
gepeinigt waren, im entscheidenden Augenblick versagt zu haben.
Bis zu einem gewissen Grad war es natürlich möglich, heilsge-
schichtlich-eschatologische Gründe anzuführen: Die Gegenwart sei

eben eine böse Zeit, die es zu überstehen und zu überleben gelte,
nur ein Übergangsstadium, ein Teil der «messianischen Wehen».
Die Folge dessen war eine um so stärkere Sehnsucht nach der
endzeitlichen Erlösung, eine geradezu hysterische Bereitschaft, in
allem und jedem Vorzeichen oder gar schon Anzeichen des
kommenden Heils zu erblicken. Diese akute Endzeiterwartung und
diese Bereitschaft zur Leichtgläubigkeit verbreitete sich mit der

Vertreibung aus Spanien in der ganzen Diaspora5.
Vielleicht darf man aber noch weitergehen. Die Existenz des

Geheimjuden, der sein wahres Sein gegenüber der feindlichen
Umgebung verbergen und diese somit überlisten muß, um bis zur
Möglichkeit seiner Selbstverwirklichung durchzuhalten, ist mit der
heilsgeschichtlichen Zielsetzung (Wahrung der Kontinuität) kaum
genügend gekennzeichnet. Für das damalige Empfinden ist es

zugleich ein Dasein mitten in der Auseinandersetzung zwischen
göttlichen und widergöttlichen Mächten, nicht bloß in der Dimension
von Zeit und Geschichte, sondern auch des Raumes im sinnlichen
und übersinnlichen Bereich. Hier gab es nun eine Möglichkeit, die
Problematik der eigenen Existenz einzuordnen in übergreifende
Zusammenhänge und aus deren kosmisch-heilsgeschichtlicher
Zwangsläufigkeit Deutung und Trost auch für das eigene Versagen
zu schöpfen. Die Unklarheit, der Widerspruch in der eigenen
Existenz wird als Teilaspekt des umfassenden kosmischen
Heilsmysteriums gesehen, in dessen Gesamtsinngebung die Einzelwerte
des irdischen Daseins relativiert sind. Der Zug zur spekulativmystischen

Daseinsbewältigung ist denn auch ein hervorstechendes

5 Mit Recht hervorgehoben durch A. Z. 'Askôlî, Hat-t'nû'ôtham-m'iîhijjôt
b'jiâra 'el, Jerusalem 1956, S. 233 ff. Das Vorhalten dor Marannen gegenüber
David ha-Re'ubeni bewies dann ihre messianische Erregbarkeit ja deutlich
genug (s. u.).

158



Merkmal jener Generationen6. Manches, was später in der Kabbala
von Zefat und im Sabbatianismus in Theorie und Praxis zutage
trat, hat seine Wurzeln in der Existenzbewältigung des

Geheimjudentums.

Schließlich war es unvermeidlich, daß die streng katholische

Erziehung der Kinder ihre Spuren hinterließ, auch wenn die
Herangewachsenen ihre eigentliche Religion kennen und ihre Scheinreligion

verachten gelernt hatten. Fragmentarisch, rudimentär — und
daher unterbewußt vorhanden, wirkten solche Vorstellungen und
Denkformen weiter und führten zu Ergebnissen, die bei einer
ungebrochen jüdischen Erziehung nicht zustandegekommen wären. So

aber empfand man sie gar nicht als etwas Fremdes, und das

ermöglichte die Anerkennung von Gedanken und Erscheinungen, die
im Grunde bereits in häretische Bereiche führten, nicht zuletzt
im Zusammenhang mit der Messiasvorstellung.

2. Im großen und ganzen war die Messiasvorstellung seit der
talmudischen Zeit gleich geblieben, gewisse Veränderungen lassen

sich als zeit- und situationsbedingt erklären. So wurde jüdischer-
seits nach den Erfahrungen in den (christlicherseits recht unfair
geführten) Religionsdisputationen auf einen Großteil der üblichen
«messianischen Weissagungen» verzichtet, wenn sich ihrer auch die
Christen bedienten, und jene Weissagungen betont, die offensichtlich

noch nicht erfüllt waren. Aber auch ältere jüdische Vorstellungen

vom Messias wurden von den christlichen Gesprächspartnern

in polemischer Weise verwertet, wie die gelegentlich bezeugte
Ansicht7, daß der Messias schon zur Welt gekommen sei. Dieses

Motiv, dem jüdischerseits keinerlei lehrmäßige Bedeutung zukam,
wurde von den Christen als Beleg für die Präexistenz Christi oder
als Beweis für Jesu Messianität verwertet und den Juden
vorgeworfen, sie glaubten ihrer eigenen Überlieferung nicht. Die
Vorstellung vom Messias, der zur Zeit der Zerstörung des Tempels
geboren, unerkannt und arm in Rom auf den Tag seiner Offenba-

6 Diese Existenzerfahrung entspricht bis zu einem gewissen Grad jener
der antiken Gnosis — und hat folgerichtig in der lurianischen Kabbalah
auch zu einer weithin entsprechenden geistesgeschichtlichen Erscheinung
geführt.

7 Siehe darüber im Beitrag K. Hrubys.

159



rung wartet8, wagten die jüdischen Disputationsteilnehmer nur in
entschärfter Form als ihre Ansicht zu bekennen. In einem
Disputationsbericht9 heißt es daher, der Messias bleibe bis zu seinem
Erscheinen im Paradies verborgen. Als der Papst dies für allzu
absonderlich erklärte, erwiderte ein aufgebrachter Jude: «Unser

Herr, der Papst, solange ihr von eurem Messias so viele merkwürdige
Dinge glaubt, gestattet uns, von unserem Messias eine merkwürdige
Sache zu glauben!» Und die jüdische Definition des Messias lautet
hier10: Wenn einer kommt und die Zerstreuten Israels versammelt,
den Tempel wieder aufbaut und alle Völker um sich schart, daß
sie alle den Namen Gottes anrufen, dann sagen wir, daß er der
Messias ist.» Dabei ließen sich die jüdischen Gesprächspartner nur
zu leicht auf die ihnen im Grunde inadäquate Ebene dogmatischer
Aussagen verführen. So sagte das alte Motiv von dem schon

längst geborenen Messias eigentlich gar nichts über die Person des

Messias aus, es war vielmehr ein Ausdruck und Widerhall der

eigenen Existenzbedingungen: Der Messias wäre schon längst
gekommen, und er ist auch noch immer bereit, zu kommen, doch
Israels Sünden halten ihn auf. Darum muß er warten — und leidet
darunter. Er leidet, wie die Gerechten seines Volkes leiden, ja wie
Gott selbst mit-leidet11, wie es einmal heißt, Gott habe seit der

Zerstörung des Tempels den Thron seiner Herrlichkeit zum
Zeichen seiner Trauer nicht mehr bestiegen12. Selbst eine Art von
stellvertretendem Leiden klingt gelegentlich an. Der Messias

nimmt einen Teil der Leiden des Volkes auf sich, weil sie die ganze
Last allein nicht tragen könnten13, und wie einst der Tempel für

8 bSanh 98a u. ö. S. o. zum «Buche Serubbabel» in Teil I.
9 Bei Salomo ibn Verga, Säbät J'hüdäh, Kap. 40; ed. E. Sôhet,

Jerusalem 1947, S. 104f.
10 A. a. O., S. 105 unten.
11 Jalqât Sim'ônî II, 499 (zu Jes. 60).
12 A. a. O.
13 Jalqût H' 'ûb'nî f. 30 (zu Gen. 9, 5) antwortet ein Frommor auf die

Frage, warum er sich so viel kasteie: «Ich habe keine schweren Verfehlungen
begangen, sondern nur leichte und müßte mich derotwegen nicht kastoion.
Aber der Messias trägt die Sünden Israels, und die Gerechten erleiden Plagen
für Israel, und ich will nicht, daß ein anderer meine Sünde trägt, außer
ich selbst.» Auch hier wird der Messias in der Kategorie der übrigen
Gerechten gesehen.

160



Sühne sorgte, so nun der Messias14. Das alles hebt die Verpflichtung

des Volkes zur messianischen Verwirklichung nicht auf. Der
alte Grundsatz, daß nur echte Umkehr das Heil herbeibringt,
gewinnt sogar neue Bedeutung und führt schließlich zur Bildung
von Gemeinschaften, die als ernsthafte Bußgemeinden der kollek-
tiv-messianischen Aufgabe gerecht zu werden versuchten15. Die
Kabbalistengemeinde von Zefat gehört in diese Strömung. Und
doch liegt in der Verbindung des Welt- und Geschichtslaufes mit
dem Schicksal des noch nicht offenbaren Messias etwas Neues, das

sehr leicht weiter ausgedeutet werden konnte, wie es in Verbindung
mit dem Gedanken des gilgûl und der Messiaslehre16 ja dann in
Zefat und im Sabbatianismus auch geschah.

3. Durch die Vertreibung aus Spanien, Portugal und aus der
Provence wurde die gesamte Struktur der jüdischen Diaspora neu
geprägt. Die Exulanten fanden meist erst nach langen und bitteren
Wanderjahren eine neue Heimstatt auf längere Sicht und zogen
jahrzehntelang von Ort zu Ort. Vor allem die islamischen Länder
waren ein begehrtes Ziel, so daß die jüdische Bevölkerung
Nordafrikas, Palästinas und im besonderen der Türkei in jenen Jahren
sprunghaft anstieg. In Europa kristallisierte sich neben den räumlich

ja begrenzten Niederlanden Polen als neues Zentrum des

Judentums heraus, nicht nur in zahlenmäßiger, sondern auch in
geistig-kultureller Hinsicht. Die Folge dieser riesigen Wanderbewegungen

war die Verbreitung des spanisch-jüdischen. Erbes in
allen Teilen der Diaspora und somit ein Maß von Gemeinsamkeit,
das zum ersten Mal eine gemeinjüdische «Theologie» hervorbrachte,
die sich aus der geschichtstheologischen Bewältigung der
Katastrophe ergab. Wollte man nicht an Gott und am Bund verzweifeln,

so blieb ja nur die Möglichkeit, die Prüfungen der Gegenwart
als unvergleichlichen Höhepunkt der «messianischen Wehen» zu
deuten — und daraus zu folgern, daß die Heilszeit endlich bevorstehe.

So äußerte sich etwa Josef Se'alti'el bar Moääh hak-Kohen17:

14 Jalqût liädäs f. 154, Kol. 4, Nr. 29.
16 Zohar kädäs 23 d.
16 Für gewisse ältere Voraussetzungen s. o. S. 157.
17 Sefär hap-p'lî'âh, Ms. Vat. 187 Endo, zit. bei G. Scholem, Subb'taj

Sebî I, Tel Aviv 1957, S. 15, Anm. 1.

161



Ich meine, daß die Bedrängnisse, welche die Juden in allen Ländern
«Edoms18» vom Jahre 25019 des 6. Jahrtausends bis zum Jahro 25520
getroffen haben, die «Zeit der Bedrängnis für Jakob21» ist und daß er daraus
errettet wird, denn es sind die «messianischen Wehen».

So konnte das Erlebte die messianischo Hoffnung nur bestärken,

wie auch die folgenden Worte des Mose Albaida zeigen22:

Siehe, wir, die wir in dieser langen, bitteren Verbannung loben, sind
aus drei Gründon zur Hoffnung auf unsore Erlösung berechtigt: Einmal
wegen Gottes Erbarmen, «denn die Gnade Gottes währet ewiglich»; sodann

wegen der Ahndung des Namens Gottes, der durch die Völker entweiht
worden ist23; und drittens wegen Gottes Verheißung, denn er hält sein
Wort gewiß.

Die Zeitereignisse gaben Anlaß genug, solche Ansichten noch
konkreter zu fassen. Seit der Eroberung Konstantinopels (1453)
durch die Türken schien es manchmal so, als sei das «Heilige
Römische Reich» am Ende. Die Entdeckung Amerikas gab wenigstens

unter den weniger Gebildeten Veranlassung, den alten Traum
vom Auftauchen der verlorenen zehn Stämme aufzugreifen. Und
schließlich konnte die heftige innerkirchliche Auseinandersetzung
während der Reformation jüdischerseits nur zu leicht als Anzeichen
des Verfalls der alten Ordnung gewertet werden. Welche

Hoffnungen gerade auf die Reformation gesetzt wurden, zeigt ein Brief
aus Jerusalem, wo sich zu der Zeit ein apokalyptisches Zentrum
befand24. Der Verfasser des Briefes26 ist der eschatologisch
engagierte Kabbaiist R. Abraham b. Eliezer hal-Levi26. Hier heißt es

unter anderm27:

18 D. i. das Christentum.
19 1490.
29 1495.
21 Jer. 30, 7.
22 Sa'arê dim'äh, Venedig 1586, fol. 138b.
23 Dureh das, was sie seinem erwählten Volk angetan haben.
24 G. Scholem, Ham-mequbbal R. 'Abraham ben 'ElVäzär hal-Levi, Qirjat

Sefär II, 1925, 101—140, 269—273; ders., H"qîrôt t}adääöt 'al R. 'Abraham
ben 'ElVäzär hal-Levi, ibid. VII, 1931, 149—165, 440—456.

25 Veröffentlicht durch G. Scholem a. a. O. (Anm. 24), S. 440ff.
26 S. Anm. 24 und Enc. Jud. I, 461—463.

" A. a. O., S. 444.

162



.Und siehe, da kamen vor kurzem verläßliehe Juden aus den Ländern
Aschkenasien und Böhmen nach Jerusalem, auch Briefe von da und dort
bezeugen es, und berichteten von dem Mann, der in jenen Länderwaufge-
t.reten und dessen Name Martin Luther ist. Das ist der Mann, dessen Kunde
alle Länder durchläuft, der im Jahre 28428 begann, sich mit der Religion
der Unboschnittenon [kritisch] auseinanderzusetzen und ihnen zu zeigen,
daß ihre Väter Lüge ererbt haben, Nichtigkeiten, in denen kein Nutzen
liegt. Und es geht aus ihren Worten hervor, daß er im vergangenen Jahr,
das ist das Jahr 2 84 20, die Dinge, die er [bislang] in sich verborgen gehalten,
offenbar machte und öffentlich die Verfälschung ihres Glaubens und [die
Tatsache], daß ihr Clauben[sgut] Trug sei, nachwies. Er wandte sich selbst
gegen den Gekreuzigten30 und behauptete sich gegenüber allen, die an diesen

glauben, hatte gar großen Erfolg, und der Arm des Herrn half ihm
vor allen seinen Gegnern. und or fuhr fort und hatte weiterhin Erfolg,
und viele Völker schlössen sich ihm mit starker Hand an, indem sie die
Standbilder ihrer Götter vernichten und mit Feuer verbrennen und die
Götzen ausrotten. Eine große Menge hat sich mit ihm verbunden.
und er nähert sie nach und nach der Religion des Mose31.. die Zwangsgetauften

erheben ihr Haupt, und den Juden wurde Licht und Freude..

Es ist kein Wunder, daß die von beiden Seiten mit eschatologi-
schen Hoffnungen verknüpften Religionsgespräche zwischen Luther
und den Juden alsbald zu herben Enttäuschungen führten32.

R. Abraham hal-Levi war aber auch Kabbaiist, wie es nun
immer häufiger zur Verbindung von apokalyptischer und
kabbalistischer Spekulation kommt und eine Popularisierung der Kabbala
eintritt, die den Vertretern der «alten Schule» großen. Ärger
bereitete. Aber die breite Masse suchte nun einmal nach einer tieferen
Begründung der (heils)geschichtlichen Rätsel, als sie die herkömmliche

Geschichtstheologie oder gar Religionsphilosophie zu bieten

28 Das ist 1524/25!
29 S. vor. Anm.
3° Wörtlich hal-talûj, «der Gehängte».
31 Diese Verkennung der doch so christozontrischen Theologie Luthers

beruht wohl auf der Abschaffung der Heiligenvorelirung, die für jüdisches
Empfinden ja doch dem Götzendienst gleichkam. Auch an die betonte
Bedeutung der Schrift als Offenbarungsgrundlage und das neue Interesse für
das Alte Testament könnte man denken. Doch darf man auf jüdischer Seite
nicht zuviel theologische Informationen voraussetzen, maßgebend waren
für derartige Gerüchte sicher in erster Linie äußerliche Sachverhalte.

32 S. zuletzt C. Cohen, Luther and his Jewish contemporaries, Jew. Soc.

Stud. 25/3, 1963, 195—204.

163



imstande war. Die Kabbala wußte doch um die geheimnisvollen
Zusammenhänge zwischen immanentem und transzendentem
Geschehen, und so reifte langsam der Gedanke, diese Erkenntnisse
für eine aktive Beeinflussung des inner- und überweltlichen
Erlösungsprozesses auszuwerten. So wird nun die Kabbala zur
ideologischen Begründung der Ethik, deren Ziel in der vollkommenen
Buße und damit in der Erfüllung des messianischen Auftrags
Israels liegt. Diese Tendenz bildet die Hauptvoraussetzung für die

Gründung und Ausprägung der Kabbala von Zefat.
4. Mit dieser hochgespannten Endzeithoffnung häuften sich auch

wieder die Versuche von Terminbestimmungen33, von denen Iiier
nur die wichtigsten erwähnt werden können. Weit verbreitet und
von großem Einfluß waren die Schriften Isaak Abrabanels (1447
bis 1508), des großen Finanzmannes34, der sein religiöses Interesse

gegen Ende seines Lebens ganz auf die Eschatologie konzentrierte35,
ohne sich allerdings der kabbalistischen Richtung zu verschreiben.
Er suchte vielmehr in verhältnismäßig nüchterner Weise das
traditionelle Material zu erfassen, zu sichten und seine Entscheidungen
möglichst durch einen Schriftbeweis zu begründen. Die Grundlage
bot nach wie vor das Buch Daniel und die übrigen «messianischen

Weissagungen» des AT, sodann das talmudische Material. Damit
wurden bestimmte Zeitereignisse36 verknüpft und als messiani-
scher Termin das Jahr 1521 errechnet, doch daneben 1501, 1503

und als letzte Möglichkeit 1591 erwogen.
Der schon erwähnte Kabbaiist R. Abraham hal-Levi gelangte

33 S. dazu A. H. Silver, A History of Messianic Speculation in Israel,
Boston 19572, S. 116ff.

34 Jakob Guttmann, Die religionsphilosophischon Lehren dos Isaak Al>-

ravanel, Breslau 1866; I. Heinomann, Abravanels Lohre vom Niedorgang
der Menschheit, MGWJ 82, 1938, 381—400; E. S°mû'elî, Don Jishaq 'Abra-
bünel, Kenäsät 1938, 295—312; A. Melinok, Don Isaak Abrabanel. His life
and times, London 1952; B.-Z. Netanyahu, Don Isaac Abravanel, statesman

and philosopher, Philadelphia 1953.
35 Vor alien: Ma'j"nê haj-j'siYdh (1496), Amsterdam 1647 (12 Abhandlungen

über das Buch Daniel); Jeëû'ôt m'Sîhô (1497), Königsberg 1861

(Polemisch-apologetisch, v. a. gegen die Judenchristen); Masmî"' j'Sü'äh
(1498), Offenbach 1767 (innerjüdisch-polemisch).

36 Besonders dio Möglichkeit eines Sieges der Türken übor «Edom».

164



zu einem ähnlichen Ergebnis, das Jahr 153 0 37. Auch bei ihm spielten
zeitgeschichtliche Ereignisse eine bestimmende Rolle, noch viel
mehr aber war es die Astrologie, die er im Vergleich zu Abrabanel
in starkem Maße heranzog. Dies beruht zum Teil auf dem Einfluß
seines Schwagers, Abraham Zakut3S. Von diesem ist folgende kleine

Apokalypse auf astrologischer Basis erhalten39:

Im Jahre 27840, am 29. des Siwan, wird eine Sonnenfinsternis eintreten.
Sie weist auf große Veränderungen hin, daß Friede und Verträge zwischen
Königen und Völkern keinen Bestand haben worden. und eine Bedrängnis
für die Christen, insbesondere in Spanien.

Im Jahre 28041, in der Nacht zum 14. Kislev, wird eine Mondfinsternis
eintreten. Sie weist auf ein großes Gemetzel im Osten, da diese mit jenen
kämpfen werden. Ferner auf Plagen für die Guten, auf Ehescheidungen,
Lug und Trug, da jeder seinen Nächsten betrügen wird, und auf Bedrängnisse

in den Ländern Ismaels. Die Kriege und Nöte werden andauern, bis
das Jahr 28242 vorüber ist, so daß, wer dies überstanden hat, sagen kann:
heute bin ich geboren! Israel aber muß vollkommene Buße tun und zu
Gott, gepriesen sei er, beten, daß er sie aus diesen Bedrängnissen und Kriegen

errette, «denn ein jeder, der den Herrn anruft, wird gerettet» (Joel
3, 5). Und dies — dies sind die mcssianischon Wehen! Dann werden 927

Jahre, 6 Monate und 2 Tage voll werden nach der Rechnung der Ismaeliten43,
doch sind dies Mondjahre, und tatsächlich sind es 900 Sonnenjahre44.

Im Jahre 2 84 45 gibt es eino bis dahin noch nicht dagewesene
Gestirnskonstellation, und sio deutet auf sohl- großo Bedrängnisso in den westlichen
Ländern «Edoms», daß nämlich das Meer hereinbrechen und einen Teil
ihrer Länder überschwemmen wird. Selig, wer ausharrt und dieses Jahr in
Buße, Rechtschaffenheit des Horzens und in guten Werken erreicht! Im
selben Jahr kommt nämlich die Erlösung für Israel, wenn auch noch Wirren
und Kriege sein werden bis zum Jahre 2 8 9 40. Dann aber wird die Konjunk-

37 Maërê qitrîn (1508), Konstantinopel 1510; s. ferner Anm. 24—26.
38 S. darüber A. Sollet, lt. 'Abraham Zâkût bîèîbat lt. Jishaq Sulä'l

bîrûialajim, Zion 13/14, 1948/49, 43—46; C. Roth, The last years of Abraham

Zacut, Sefarad 9, 1949, 445—454.
39 Ediert von C. Roth, a. a. O.; Text auch bei A. Z. 'Âskôlî, a. a. O.

(Anm. 5), S. 312f.
40 1518/19.
41 1520/21.
42 1522/23.
43 D. h. nach der Hedschra (622 n. Chr.).
44 Also 622 und 900 1522/23.
43 1524/25.
4« 1529/30.

165



tion zwischen Wassermann und Fischen eintreten, die war, als sie ins Land
einzogen in den Tagen .Tosuas und Esras, und zwei Finsternisse worden
stattfinden. Der Mars, mit Saturn und Jupiter in dieser Konjunktion, weist
auf große Kriege, wie die Kriege Gogs und Magogs, da der Messias b. Josef
getötot47 wird. Weil aber die Venus ihnen nahe ist, wird an jenem Tag das

Heil Israels aufsprießen und der Messias b. David kommt. Der Herr,
gepriesen sei er, möge tins helfen, uns stützen und halten mit der Rechten
seiner Gerechtigkeit, und er möge uns einschreiben zum guten Leben mit
all jenen, die zum Leben eingeschrieben sind, um das Gut des Herrn im
Lande der Lebendigen zu schauen. Wahrlich, so sei sein Wille.

5. ASer Lemlein, ein frommer und gelehrter Mann aschkenasischer

Herkunft, entfachte zu Anfang des 16. Jahrhunderts in Oberitalien
eine eschatologische Bußbewegung, die schließlich so weite Kreise

zog, daß selbst Nichtjuden stark beeindruckt waren48. Vielleicht
spielten dabei die messianischen Terminbestimmungen Abrabanels
(1501, 1503) eine gewisse Rolle, doch läßt sich auch schon der
Einfluß der neuen eschatologisch orientierten Kabbala feststellen.
Aser Lemlein vertrat die Lehre vom gilgûl, auch hinsichtlich der
Messiasseele, und bereicherte diesen Gedanken um einen bestimmten

Aspekt: Die Seele Adams sei in David wiederinkorporiert
worden und werde auch im Messias wiederinkorporiert werden49.

Doch Lemleins «messianisches» Jahr verstrich, ohne daß die

große Bußbewegung das Ziel erreichte, weshalb es auch in der
Literatur der folgenden Jahre nicht an bitteren Urteilen mangelt.
Abraham Farissol (gest. ca. 1525), ein jüdischer Vertreter der
Renaissance, berichtet im Kapitel XXIV seines «Magen Abraham50»:

47 Andere Losart: «sein wird» statt «getötet wird».
48 Vgl. die Worte des Hebraisten und Theologen Sebastian Münster

(1496—1575) in Tôrat ham-mâèîah, Basel 1537, 16 und 27: «Was nützte euch
die große Buße, die ihr im Jahre 262 der kleinen Zählung (1502) getan, die ihr
Juden allesamt begangen in all euren Niederlassungen und Ländern in der
ganzen Diaspora, damit der Messias komme, fast ein ganzes Jahr, Knabe wie
Greis, Kinder wie Weiber! Eine solche Buße ist noch nie geschehen, wie ihr
sie getan in jenen Tagen — und selbst da offenbarte er sich euch nicht!»

40 So äußerte sich Lemlein in einer Teéûbah an R. Josef ibn Seraga Sefa-

radi ham-Mequbbal, s. A. Marx, Le faux Messie Ascher Lemlein, Rev. d'Et.
J. 61, 1911, 135—138; der Text ist auch abgedruckt bei 'Askôlî, a. a. O.

(Anm. 5), S. 310.
50 S. Löwinger, Recherches sur l'œuvre apologétique d'Abraham Farissol,

Rev. d'Et. J. 105, S. 35; Text auch bei 'Askôlî, a. a. O. (Anm. 5), S. 307f.

166



.in diesen Gebieten, den Gebieten Italiens im Lande Venezien, erhob
sich ein Mann mittleren Alters von aschkenasischer Herkunft namens
Äser Lemlein, und unterfing sich zu sagen: Ich werdo [als König] herrschen51!
Durch etwas Klugheit und gewisse Machenschaften52 sowie durch seine
Schüler53 verführte er das ganze Gebiet bezüglich der Ankunft des Erlösers

und predigte den Glauben, daß dieser schon gekommen sei und sich

nur noch verborgen halte. Er veranlaßte die ganze Diaspora «Edoms» zu
großor Buße und zum Glauben an ihn und seine Ausführungen, zu Fasten
und Kasteiungen, weil man meinte, daß der Erlöser komme. Schließlieh
war es aber Nichts und Windhascherei. Dies ereignete sich in meiner Gegenwart

im Jahre 262 des 6. Jahrtausends54 hier in Ferrara, meinem Wohnort.

Ähnlich äußert sich etwas später der Historiograph Josef liak-
Kohen (1496—1575)5B:

In jenen Tagen erhob sich in Istrien56, das bei Venezien liegt, ein
aschkenasischer Jude, Lemlein war sein Name — «töricht ist der Prophet,
verrückt der Mann des Geistes57»! — und die Juden strömten ihm zu und
sagton: Fürwahr, er ist ein Prophet, denn der Herr hat ihn gesandt als
Führer58 für sein Volk Israel, und er wird die Zerstreuten Judas sammeln
von allen vier Enden der Erde. Sogar Gelehrte neigten ihm zu und verfügten
Fasttage, kleideten sich in Säcke und kehrten um ein joder von seinem
bösen Wege in jener Zeit, denn sie sagten: Unser Heil ist nahe daran, zu
kommen, «zu seiner Zeit wird er es beschleunigen59».

David Gans (1541—1613) berichtet60, daß sein Großvater im
festen Vertrauen auf Lemleins Predigt seinen Mazzot-Ofen
zertrümmerte, in der Meinung, das nächste Passah bereits im Lande
Israel zu feiern. Einzelne zweifelten selbst nach verstrichener Frist
nicht an der Integrität Lemleins. So berichtet ebenfalls David
Gans über seinen Lehrer, R. Eliezer Tarwis von Frankfurt, daß

51 'nj 'mlwk; hat Lemloin also messianische Ansprüche erhoben (vgl.
auch «nâgîd» bei Josef hak-Kohen!)?

52 Damit sind wohl «Zeichen» gemeint.
53 Dies würde die weite Verbreitung der Bewegung erklären.
54 D. i. 1502, während die späteren Quellen es um 1500 ansetzen.
55 'Emäq hab-bäkah, ed. M. Letteris, Emek habaca, Wien 1852. S. 93.
56 So statt des unpassenden «'Austrijah».
57 Das Hoseazitat (9, 7) dient dem Autor zum Ausdruck seiner eigenen

Meinung, die nicht freundlich ist.
58 l'riâgîd, s. o., Anm. 51.
59 Jes. 60, 27.
60 Sämah David, Prag 1592, I, f. 61a.

167



dieser die Episode Lemlein für «keine leere Sache» gehalten habe,
«denn er hat Zeichen und Wunder getan». Er meinte, «daß
vielleicht unsere Sünden schuld waren und daß sie ihn hinderten».

Die weite Verbreitung und die Intensität der Bußbewegung
bezeugt auch der noch spätere Gedalja ibn Jak)a61, der außerdem

hinzufügt: «Aber der Mann starb, und der Messias kam nicht. Er
verursachte jedoch viel Abtrünnige, denn als die Einfältigen sahen,
daß der Messias nicht gekommen ist, wechselten sie den Glauben.
Noch heute heißt jenes Jahr ,das Jahr der Umkehr'62.»

II. David ha-Re'ubeni und Salomo Molko

1. Zu den rätselhaftesten Erscheinungen des frühen 16.
Jahrhunderts gehört die Gestalt Davids, des Rubeniten63. Das
Geheimnis seiner wahren Herkunft und seiner tatsächlichen Beweggründe

blieb unlösbar, da uns für seine erste Zeit nur seine eigenen
Angaben64 zur Verfügung stehen und diese bereits von seinen

späteren offiziellen Aussagen her bestimmt sind.
Im Jahre 1523 erschien in Kairo ein dunkelhäutiger, kleiner

Moslem, der sich gegenüber einem jüdischen Goldschmied als Jude
bekannte und um seine Hilfe bat, um mit dem offiziellen
Oberhaupt der ägyptischen Juden, dem Finanzmann Abraham de

61 Salsälät haq-qabbäläh, Warschau 1890, f. 34b.
62 Ähnlich Josef Sambari, Dibrê Jôsef, ed. E. Neubauer, Sedär Hakcimîm

I, S. 144, und 'Äskoli, a. a. O. (Anm. 5), S. 312.
63 A. S. Rimait, David hü-Re'âbenî; S'lomoh Môlkô, Tel Aviv 1961;

C. Roth, A Zionist experiment in the XVIth century (David Reubeni),
Midstream 9/3, 1963, 76—81; M. D. Cassuto, Mî hajah David hâ-Re'ûbenî1
Tarb. 32/4, 1962/63, 339—358; Ch. Schwarzbaum, Hat-tenû'6tham-meSîhijjôt
säl 'Alrô'î, Môlkô weha-Re'ûb'nî, Mahanajim 8. 'Ijjar 1963, 12—19; ferner
A. H. Silver, a. a. O. (Anm. 33), S. 133ff., 145ff.; A. Z. 'Âskôlî, a. a. O.

(Anm. 5), S. 251 ff., 334 ff.
64 A. Z. 'Âskôlî, Sippûr David ha-Re'ûbenî, Jerusalem 1940. Eine Art

Tagebuch, das allerdings vor der Rückkehr nach Italion abbricht. Danobon
stehen für die Zeit seines europäischen Aufenthalts italienische und
portugiesische Quellen offiziellen Charakters zur Verfügung. Von den jiidischon
Geschichtsschreibern dos folgonden Jahrhundorts s. Josef hak-Kohon,
a. a. O. (Anm. 55), S. 97—100; David Gans, a. a. O. (Anm. 60), I, f. 61b.

168



Castro, in Verbindung zu kommen. Dieser aber verweigerte dem

Fremdling bereits nacli einer kurzen Information die Gastfreundschaft

und war offenbar ernstlich besorgt, daß die Ideen des

Fremden den Behörden Anlaß zu judenfeindlichen Aktionen geben
könnten. David zog nach Palästina, «offenbarte» sich in Gaza

einigen Leuten und fand einen wegkundigen Mann, der ihn nach
Hebron und Jerusalem brachte. Wieder verkleidete sich David als

Moslem, was ihm Zutritt zu den heiligen Stätten dieser Orte
verschaffte, und verbrachte längere Zeit mit Fasten und Gebeten, in
Jerusalem angeblich ganze fünf Wochen. Hier vollzog er auch

einige magisch-symbolische Riten und behauptete später, es habe
sich ihm schließlich auch ein «Zeichen» dargeboten: Der Halbmond
auf der Kuppel des Felsendomes habe sich nach Osten gedreht, was
bei den Moslems als böses Omen galt. Aber dieses Motiv lag ihm wohl
schon vor, denn eine derartige Geschichte wurde bereits kurze
Zeit vor David berichtet. Er besuchte darnach noch den Norden
Palästinas, auch Zefat, und gelangte anscheinend bis Damaskus,
kehrte dann wieder über Gaza nach Ägypten zurück, nicht ohne
immer wieder einzelnen sein «Geheimnis» anzuvertrauen. Sein
Ziel war Italien, doch erst nach monatelangem Warten bot sich
ihm die Möglichkeit, ein venezianisches Schiff zu besteigen. Als
er 1524 in Venedig an Land ging, war die Kunde von ihm bereits
nach Italien gelangt. Er gab sich in seinem Gehaben als orientalischer

Fürst und kümmerte sich zunächst gar nicht Besonders um
die Juden der Stadt, wohnte sogar im Hause des Kapitäns. Anders
in Rom, wo er in der jüdischen Gemeinde rege Anteilnahme und
bis auf wenige Gegenstimmen bereitwillige Unterstützung fand.
Einflußreiche Gemeindeglieder führten ihn in vatikanische Kreise
ein, wo er im Kardinal Egidio Viterbo einen großen Förderer fand,
so daß er schließlich auch sein Ziel erreichte und von Papst
Clemens VII. mit allen Ehren, die einem ausländischen Gesandten

gebührten, in Audienz empfangen wurde. David wies eine davidische

Genealogie vor, die ihn als Sohn eines Königs Salomo
auswies. Dessen Nachfolger, sein Bruder Josef, herrsche über Teile
der verlorenen 10 Stämme Israels, und zwar in der Wüste
«Cliabur» irgendwo in «Arabien», und stehe in heftigem Kampf
mit den islamischen Nachbarn des Reiches, die bereits über Feuer-

169



waffen verfügten. Sein Bruder, der König Josef, habe ihn daher

beauftragt, bei den christlichen Herrschern des Westens Hilfe
und vor allem die Entsendung von Feuerwaffen und Feuerwerkern
zu erbitten. In diesem Fall könnten sich die Stämme ihrer Gegner
leicht erwehren, ja, es wäre überhaupt ratsam, daß der Kaiser
(Karl V.) und Franz I. von Frankreich Frieden schlössen und daß
die christlichen Staaten einen Kreuzzug unternähmen65. Mit Hilfe
der Truppen Josefs und anderer Teile der 10 Stämme, die sich in
Ostafrika befänden, könnte das Heilige Land leicht den Moslems
entrissen werden66. Was er vom Papst wünschte, waren
Empfehlungsschreiben an jene christlichen Herrscher, die für eine sofortige
Hilfeleistung in Betracht kämen67. Nach längerer Zeit erhielt
David tatsächlich zwei Empfehlungsschreiben, eines an den
portugiesischen König68 und ein zweites an den abessinischen König.

65 Für Clemens, der sich zwischen Frankreich und dem Kaiser wie
zwischen zwei Mühlsteinen fühlte und dem das Gesetz des politischen Handelns
gebot, beide Mächte möglichst von Italien abzulenken, war dies Musik in
seinen Ohren. David dürfte aber — was jüdischerseits ja nicht verwunderlich

wäre — den Einfluß des Papstes überschätzt haben. In Wirklichkeit
bedeutete das Empfehlungsschreiben des Papstes für ihn eher eine

Begrenzung seiner Möglichkeiten, vor allem im kaiserlichen Bereich.
66 Auch David mußte wissen, daß ein Kreuzzug mit jüdischer Beteiligung

doch niemals das «Heilige Land» in den Besitz der Juden gebracht
hätte. Selbst Clemens VII. in seinen beiden Empfehlungsschreiben läßt
keinen Zweifel darüber aufkommen, daß die Juden trotz einer zeitweise

opportunen Zusammenarbeit gegen den Islam als «Feinde Christi» zu
betrachten wären. Vielleicht sollte der Kreuzzugsplan David nur die
Möglichkeit zur Rekrutierung von Juden überhaupt verschaffen, ohne daß er
damit etwas über ihre von ihm geplante Verwendung aussagte

67 David scheint den Papst selbst in kluger Weise auf Portugal hingelenkt

zu haben, was bei der damaligen Situation ohnedies das Sinnvollste
war.

68 Einmal hatte Clemens keine andere Möglichkeit, sodann hatte Portugal

damals für Verbindungen mit dem Fernen Osten geradezu das Monopol.
Zur selben Zeit war eine portugiesische Gesandtschaft nach Abessinien

unterwegs, freilich vergebens und auf Grund eines falschen «Gesandten»,
wie sich später herausstellte. Der Gedanke einos gemeinsamen Vorgehens
zwischen den westlichen christlichen Mächten und Abossiniens gegen den
vordringenden Islam war damals jedenfalls aktuell, wenigstens so lange,
als man über die tatsächlichen Zustände in Äthiopien nicht Bescheid wußte.

170



Der Gesandte Portugals in Rom, Don Miguel, verweigerte aber das

Einreisevisum, da er mit Recht fürchtete, das Erscheinen des

Fürsten von den «zehn Stämmen69» würde die Marannen in
Erregung versetzen, eine Rejudaisierungswelle auslösen und in der
weiteren Folge die Inquisition auch nach Portugal bringen, was
bisher von den besonnenen Kreisen verhindert werden konnte.
Erst nach vielen Monaten, als Don Miguel abgelöst wurde,
erreichte David seine offizielle Einladung nach Portugal, das für
die Juden verbotenes Gebiet war! In der Zwischenzeit war es in
Italien zu einer heftigen innerjüdischen Kontroverse über David
gekommen. Der Großteil hielt Davids Angaben für bare Münze70

— waren doch die Erzählungen des Eldad had-Dani noch überall
bekannt und anerkannt. Andere zögerten nicht, David als Betrüger
zu beurteilen, und manche fürchteten, daß der messianische
Enthusiasmus, den er mit seinem Unternehmen unter den breiten Massen

erregte, den Juden lediglich Unglück bringen würde. So wurde er
nicht selten heftig angefeindet und dauernd argwöhnisch
beobachtet71. Weder seine jüdischen noch seine kirchlichen Gegner
brachten es aber zustande, Clemens VII. zu einer kritischen
Betrachtung des «Fürsten» David zu bewegen.

2. In Portugal empfing man David mit einer gewissen
Reserviertheit, wofür wohl in erster Linie Don Miguel verantwortlich
war. David wurde zuerst in einer kurzen Audienz vom König
empfangen, eine Woche später folgte ein längeres Gespräch, und

"9 Deron Auftauchen doch in der Tradition als messianisches Vorzeichen
galt,

70 Sein treuester und vortrautester Parteigänger war der einflußreiche
Daniel von Pisa. In Neapel interessierte sich dio Familie Abrabanel ernsthaft

für den «Fürsten» und unterstützte ihn finanziell. Viele, die gegenüber
seinen Angaben sich skeptisch verhielten, wurden nichtsdestoweniger vom
religiösen Ernst Davids beeindruckt. Er war ein großer Beter und pflegte
häufig zu fasten, angeblich selbst sechs Tage nacheinander; vgl. Abraham
Farissol, 'Iggarôt 'orhôt 'ôlâm, Venedig 1587, XIV, 15f.

71 In der Wahl seines Personals war David selten geschickt, häufig
befanden sich darunter Spitzel seiner Gegner. Am heftigsten wurde er durch
Jakob Mantino, dem erbarmungslosen Feind Salomo Molkos, angegriffen,
der als aufgeklärter Renaissancegelehrter im Unternehmen der beiden nur
gefährlichen Unfug sah.

171



dann wurde die ganze Angelegenheit bewußt auf die lange Bank
geschoben. Wahrscheinlich wollte man Erkundigungen einziehen
und auf das Ergebnis einer Delegation warten, die gerade mit dem
abessinischen König verhandeln sollte. Ganz im Gegensatz zur
korrekten, doch reservierten Haltung des Hofes stand die
unverhohlene Begeisterung der Marannen über den Gesandten eines

selbständigen jüdischen Reiches. Davids Quartier war ständig von
Marannen überlaufen. Den kirchlichen und staatlichen Behörden
blieb zunächst nichts übrig, als das Gastrecht zu wahren, doch
die Stimmung bei Hof wurde immer frostiger. Einen Höhepunkt
erreichte diese Entwicklung, als ein hoher königlicher Beamter,
der Sohn zwangsgetaufter Eltern, ein gewisser Diego Pirez, sich
beschnitt und somit zum Judentum zurückkehrte. Diego Pirez war
von der Person Davids äußerst beeindruckt und neigte an und
für sich zu ekstatisch-visionären Zuständen. David, der sich
bemühte, die Behörden nicht unnötig zu provozieren, hatte es

abgelehnt, den jungen Marannen zu beschneiden, was von jenem als

Mißtrauenserweis empfunden wurde, den er durch die
Selbstbeschneidung als unberechtigt erweisen wollte. David blieb nichts
übrig, als dem Mann, der sich nun Selomoh Môlkô nannte, zur
Flucht zu raten, und sich selbst beim König vom Verdacht der

Proselytenmacherei zu befreien. Inzwischen kamen aber bereits aus

Spanien Beschwerden über die aufrührerische Wirkung des «Fürsten»

David unter den Marannen, und schließlich erwies sich jene
Gesandtschaft nach Äthiopien als völliger Fehlschlag72. Damit waren

die praktischen Voraussetzungen für die Entsendung einer

Hilfsexpedition ohnedies kaum mehr gegeben, und das Interesse
des Königs an David erlosch. Der Ärger über die Unruhe unter
den Marannen kam nun unverhüllt zum Ausdruck, und David
wurde angewiesen, das Land innerhalb einer Woche zu verlassen.
David wollte wieder nach Italien zurück. In Spanien, wo sein

72 S. o. Anm. 68. Ein armenischer Christ hatte sich als bevollmächtigter
Gesandter des abessinischen Königs ausgegeben. Die portugiesische
Gesandtschaft, dio daraufhin auszog, wurde in Äthiopien gefangengesetzt,
nach längerer Zeit — entgegen den üblichen Gepflogenheiten gegenüber
Fremden — aber wieder entlassen. Der Bericht der Überlebenden zerstörte
alle Illusionen über ein portugiesisch-abessinisches Zusammenwirken.

172



Schiff einen Hafen anlief, geriet er in Schwierigkeiten73, erhielt
aber dann doch eine kaiserliche Durchreiseerlaubnis, an der
südfranzösischen Küste scheiterte sein Schiff, er wurde wiederum
angehalten und büßte dabei sein gesamtes Geld ein. Bis hierher reicht
sein «Tagebuch», für die folgenden Jahre stehen nur sporadische
Nachrichten zur Verfügung. Er gelangte dann doch nach
Oberitalien und suchte dort Kontakt mit einzelnen Fürstenhöfen, wobei

er gewöhnlich mit Achtung und Interesse aufgenommen wurde.
Sein Ziel dürfte dabei dasselbe gewesen sein, das er 1530 in Venedig
zu erreichen versuchte, nämlich die Rekrutierung jüdischer Truppen

zwecks Teilnahme an den Kriegen gegen die Türken, wenn nicht
an einem Kreuzzug. In Venedig wurde er einem scharfen Verhör
unterzogen, in dem er im wesentlichen die Angaben in seinem

Tagebuch wiederholte, seinen seinerzeitigen Aufenthalt in Palästina-
Syrien aber (aus Opportunitätsgründen?) verschwieg.

3. Salomo Molko hatte sich schon in Portugal intensiv mit dem
Studium der jüdischen Überlieferungen beschäftigt, vor allem mit
der Kabbalah. Nach seiner Flucht wandte er sich nach Osten
und hielt sich einige Zeit in der Türkei74 und in Palästina75 auf,
wo er enge Beziehungen zu den Vertretern der neuen eschatologisch-
praktischen Kabbalah pflegte. Sein literarisches Werk, Sefär ham-

mcfuar76, und sein Gehaben weisen ihn als extremen Vertreter
dieser Richtung aus. Von einem hohen Sendungsbewußtsein erfüllt,
schrieb er sich im Rahmen des heilsgeschichtlichen Verlaufes eine

wichtige Funktion zu, wobei er für 1540 mit der Ankunft des

Messias rechnete. Für 1533 erwartete er das Ende der Diaspora
und das Auftreten des Messias b. Efraim, der bei ihm eine
eigentümliche Färbung gewinnt. Aus dem scheiternden politischen
Erlöser wird eine religiös und mysterienhaft motivierte Gestalt.

73 Auf dem Woge nach Rom, erschien er den kaiserlichen Behörden
verdächtig. Überdies entging David darnach nur mit Mühe der Inquisition.

74 In Saloniki pflegte er Umgang mit Josef Karo, dem Verfasser des
Sûlhan 'ârûk, dor selber Kabhaiist war und behauptete, mit der
personifizierton himmlischen Mischna Vorbindung zu haben. In ähnlicher Weise
hatte auch Molko einen himmlischen Doute-Rabbi. S. auch Anm. 97.

75 Wo in Jerusalem und Zefat kabbalistische Apokalyptikerzirkel
bestanden. S. o. Anm. 24f., 38.

76 Ed.: Warschau 1884; Neudruck Jerusalem (Lewin-Epstein) 1962.

173



Molkos späteres Verhalten zeigt, daß er sich diese Funktion schließlich

selbst zugeschrieben hat". Ende 1529 tauchte er als kabbalistischer

Lehrer und Prediger in Italien auf, fand aber neben

begeisterter Zustimmung und Bewunderung auch entschiedene
Gegnerschaft78. Manche fürchteten, daß die so stark messianisch
bestimmte Predigt des Schwärmers die christliche Obrigkeit zu
judenfeindlichen Maßnahmen bewegen könnte, zumal es sich bei
Salomo ja um einen Renegaten handelte79. Molko machte aus
seinem Abfall von der Kirche auch gar kein Hehl — und blieb trotz
aller Anfeindung ungeschoren. In Rom verweilte er dreißig Tage
als Bettler unter Bettlern vor dem Tor des Vatikans, an der
Tiberbrücke — offensichtlich eine messianisch-symbolische Handlung80,
sprach auch gern von sich als dem «Knecht» und wußte immer
wieder von Traumoffenbarungen und Visionen zu berichten. Selbst
in christlichen Kreisen erregte er Interesse und erlangte schließlich
eine Audienz bei Clemens VII., der eine eigentümliche Zuneigung
zu ihm faßte und ihn mit einem Schutzbrief ausstattete81. Der
Eindruck seiner Persönlichkeit wurde durch seine Weissagungen
verstärkt. So kündigte er in Rom eine Überschwemmung durch
den Tiber an, die dann am 8. Oktober 1530 auch tatsächlich stattfand.

Später sagte er für Lissabon ein Erdbeben voraus, das sich
1531 tatsächlich ereignete.

In Oberitalien traf Salomo 1530 wieder mit David zusammen,
doch die Begegnung blieb für ihn unbefriedigend, da der «Fürst»
sich äußerst reserviert verhielt82. So kehrte er wieder nach Rom

77 S. u.
78 Vgl. auch Jakob Mantino, s. o. Anm. 71.
79 Zwangsbekehrte durften unter Clemens VII. straffrei zu ihrer alten

Religion zurückkehren, doch war Molko ja nicht zwangsgetauft, sondern
bereits das Kind christlicher Eltern. Der Schutzbrief, den der Papst ihm
ausstellte, setzt daher auch voraus, Molko sei selber erst zwangsgetauft
worden.

80 Vgl. bSanh. 97b: der Messias als aussätziger Bettler vor den Toren
Roms. Molko hat also auch Leidensmotive des davidischen Messiasbildes
auf sich angewendet.

81 S. o. Anm. 79.
82 Molko erwartete, daß David ihn in sein «Goheimnis» einweihen würdo,

David wiederum schien die Religiosität Molkos nicht völlig zu bohagon.
Vgl. den Bericht bei Josef hak-Kohen, a. a. O. (Anm. 64).

174



zurück, wo sein Einfluß stark genug war, die Einführung der
Inquisition in Portugal hinauszuzögern83. Aber auch seine Gegner
mehrten sich und brachten Salomo vor ein Inquisitionsgericht, das

ihn zum Feuertod verurteilte. Wie er den Fängen der Inquisition
entkam, ist unbekannt, vielleicht durch die heimliche Hilfe des

Papstes84.
4. Wieder in Oberitalien, schloß sich Salomo neuerlich dem

«Fürsten» David an, und 1532 begaben sich die beiden nach
Regensburg zu Kaiser Karl V. Was sie dazu bewogen hatte und was
sich in Regensburg tatsächlich ereignete, ist uns nicht bekannt.
Jedenfalls verfolgten sie ein bestimmtes Ziel und ließen sich selbst
durch die eindringlichen Warnungen des bekannten Joselmann von
Rosheim85 nicht von ihrem Vorhaben abbringen. Bei David würde
man vermuten, daß er weiterhin eine jüdisch-christliche Allianz
im Kampf gegen die Türken vorschlagen wollte, doch dürfte zu
dieser Zeit Salomo Molko den Ton angegeben haben. Die späteren
jüdischen Berichte sprechen davon, Molko hätte den Kaiser zum
Judentum bekehren wollen86. Karl V. ließ die beiden festnehmen.
Salomo Molko wurde in Mantua vor ein Inquisitionsgericht gestellt
und zum Feuertod verurteilt87, lehnte der Überlieferung nach
noch am Scheiterhaufen die Rückkehr zum Christentum entschieden

ab und besiegelte seinen Glauben mit dem Martyrium, was ihm
in der jüdischen Literatur ein ehrendes Andenken sichçrte88. David
aber wurde vom Kaiser nach Spanien mitgeführt, wo er in einem

Gefängnis verstorben sein soll.

83 In diesem Zusammenhang war die Vorhersage dos Erdbebens äußerst
wirksam.

84 S. Anm. 87
86 Finanzmann des Kaisers und Vertreter der Juden Deutschlands.
86 David Gans, a. a. O. (Anm. 64).
87 Und zwar durch die Inquisition, weil er ihr ja einmal bereits entgangen

war. Für einen juristischen Anhaltspunkt s. o. Anm. 79.
88 Sehr eindrucksvoll geschildert bei Josef hak-Kohen, a. a. O. (Anm. 64),

der auch erwähnt, wie rasch die Legendenbildung einsetzte: «Viele in Italien
glaubten zu der Zeit, daß R. Salomo Molko aus der Gewalt derer, die sein
Leben zu vernichten suchten, entrann, und daß das Feuer keine Macht
über seinen Körper hatte. Es gibt jemanden, der schwur vor versammelter
Gemeinde, daß Salomo nach der Verbrennung acht Tage in seinem Hause
war und von da seines Weges ging, worauf er ihn nicht wieder gesehen habe. »

175



5. Wer war nun der geheimnisvolle «Rubenite», und was wollte
er erreichen Das Urteil der Historiker ist alles andere als einhellig.
War er ein raffinierter Abenteurer oder ein ehrlich engagierter und
hochbegabter Politiker? Jedenfalls hat er die eschatologische
Stimmung und die Leichtgläubigkeit seiner Zeit geschickt
auszuwerten verstanden, doch kaum aus listiger Berechnung, sondern weil
er selbst völlig dem Geist der Zeit huldigte und ihn voll ernst
nahm89. Vieles deutet darauf hin, daß er ganz bestimmte
realpolitische Pläne verfolgte, wenn sie sich auch in den Rahmen
eines heilsgeschichtlichen Schemas fügen mußten. Einmal dürfte
ihm die Stärkung des jüdischen Bewußtseins unter den Maranncn
am Herzen gelegen sein. Doch reichten seine Pläne sicher weiter,
das Ziel war offenbar, mit Unterstützung der christlichen Mächte
eine jüdische Truppe zu rekrutieren — wie immer er sich deren
weiteren Einsatz dachte. Die politischen Verhältnisse in Europa
waren für ihn alles andere als günstig, vor allem der Konflikt
zwischen Kaiser und Papst machte seine Hoffnungen zuschanden.

Im Unterschied zu David war Salomo Molko ganz und gar
homo religiosus. Das Echo, das die beiden gefunden haben, ist
aber bezeichnend. Es bezeugt eine Geisteshaltung und ein
Weltverständnis, das dann später die erstaunlichen Erfolge der sabba-
tianischen Bewegung gewährleistete.

///. Das Experiment in Tiberias

Bei David ha-Re'ubeni verhüllte die phantastische Aufmachung
den realen Wert seines Unternehmens. In der zweiten Hälfte des

16. Jahrhunderts hingegen finden wir einen kolonisatorischen
Versuch, dessen ideologische Motivierung man nur vermuten kann.

89 Davids ritualistisch-kabbalistische Praktiken waren durchaus
zeitgemäß. Vgl. Josef del Riena von Zofat, der mit soinon Schülern 1522 am
Grabe Simon b. Jochajs in Meron magische Riton zur Beschleunigung dos
Endes durchführte. Der Mißerfolg soll ihn dann zur Apostasio gotriebon
haben; vgl. A. H. Silver, a. a. O. (Anm. 33), S. 148f.

90 C. Roth, The House of Nasi: Donna Gracia, Philadelphia 1947; dors.
The House of Nasi: The Duke of Naxos, Philadelphia 1948; J. Harozon,

176



Don Josef Nasi' aus der begüterten Marannenfamilie der Mendezs"
hatte es am türkischen Hof zu großem Ansehen gebracht und
dem Sultan als Berater in den europäischen Angelegenheiten große
Dienste geleistet, sowohl unter Suleiman dem Prächtigen wie unter
Selim II. (1566—1574). In Anerkennung seiner Verdienste wurde
er unter anderm zum Fürsten von Naxos bestellt, und Tiberias,
das zu der Zeit unbewohnt war, wurde ihm mit der näheren
Umgebung zur Ansiedlung von spanischen Flüchtlingen (Marannen)
und zur Gründung eines jüdischen Gemeinwesens zur Verfügung
gestellt. Don Josef nahm das Werk alsbald in Angriff und ließ
die Stadt aufbauen91, obwohl sich die Christen und Moslems der
Umgebung gegenüber dem Plan äußerst feindselig verhielten. Der
Grund dafür dürfte weniger in politisch-wirtschaftlichen Bedenken
gelegen sein, als in der Ansicht, daß es aus heilsgeschichtlichen
Gründen in Palästina nicht mehr zu einem selbständigen jüdischen
Gemeinwesen kommen dürfe, während man j iidischerseits ebenfalls
aus heilsgeschichtlichen Gründen dem Aufbau große Bedeutung
beimaß92. Don Josefs Plan war die Schaffung einer soliden
wirtschaftlichen Grundlage, vor allem die Seidenraupenzucht sollte
betrieben werden, doch die politische und wirtschaftliche Entwicklung

nach dem Tod Sultan Selims (1574) führte zu einer Depression,
in der die neue Gründung verkümmerte, zumal Don Josef an
Einfluß verlor und infolge seines hohen Alters auch nicht mehr
imstande war, sich der Sache noch weiterhin anzunehmen.

IV. Die Kabbalah von Zefat

1. Das realpolitische Experiment von Tiberias paßte im Grunde
nicht zum Geist jener Zeit. Wie schon in den letzten Jahrzehnten

Don Josef Naéî', bôneh Tiberijjah, Sinai 30, 1952, 195—317; ders., Don
Josef Naéî', Toi Aviv 1960; A. Arco, Espionaje y ultima aventure de José
Nasi (1569—1574), Sofarad 13, 1953, 257—286.

91 Vgl. den Bericht bei Josef hak-Kohen (Anm. 64), übersetzt von M.

Wiener, Emek habacha, Leipzig 1858, S. 109 f.
92 Belege für die messianische Doutung des Aufbaus durch die Zeitgenossen

siehe bei Harozon, a. a. O. (Anm. 90), S. 94f.

177



wird nun noch mehr nach der metaphysischen Bedeutsamkeit der

Zeitereignisse und -umstände gefragt und der unmittelbare Wert
der Realität gering geschätzt, der Wirklichkeitssinn zugunsten
einer tiefsinnigen, doch selbstversponnenen Spekulation zuliebe

aufgeopfert. Auch die Berechnungen mehren sich wieder, wobei
die Endzeit häufig für 1575, 1595, 1640 oder 1648 angesetzt wird93.
Grundsätzlich handelt es sich dabei um nichts Neues, neu ist aber,
daß die ganze jüdische Diaspora von dieser Strömung erfaßt wurde
und in geistiger Hinsicht somit ein stark einheitliches Gepräge
erhielt. Nach der Vertreibung aus Spanien hatten sich in Jerusalem
und Zejat esehatologisch engagierte Kabbalisten zusammengefunden,

die verschiedenster Herkunft waren und somit auch ihre
Schüler aus allen Teilen der Diaspora bezogen. Diese trugen dann
das Erlernte wieder hinaus und schufen so nach und nach eine

Art von allgemein anerkannter jüdischer Theologie. Sie galt
zunächst der geistigen, beziehungsweise heilsgeschichtlichen Bewältigung

der Katastrophe von 1492, brachte aber durch die Verbindung

mit der Kabbalah nicht bloß eine Geschichtstheologie,
sondern überhaupt ein neues Weltbild hervor, das die Voraussetzung
für die Ereignisse des 17. Jahrhunderts bildete94. Die besondere

Überzeugungskraft der neuen Lehre lag zum großen Teil in ihrem
«konservativen» Charakter95, das heißt in der betonten Wertung
des Gesetzesgehorsams und die feindliche Einstellung gegenüber
der Religionsphilosophie, in der sich rabbinische und kabbalistische
Autoritäten auch früher schon oft fanden. In der Kabbalah von
Zefat wurde die heilsgeschichtlich-zeitliche Dimension durch die

kosmisch-metaphysisch-räumliche Dimension ergänzt, das irdische
Geschehen als Pendant eines metaphysischen Vorganges verstanden,
doch noch so, daß ersteres kausal relevant bleibt. Dennoch bedeutete

diese Verlagerung des religiösen Interesses einen verhängnis-

93 Siehe A. H. Silver, a. a. O. (Anm. 33), S. 134 ff., 183 ff.
94 Diese Zusammenhängo sind erst in den letzten Jahrzehnten aufgedeckt

worden, s. zuletzt G. Schalom, Sabb'taj Sebî I, Tel Aviv, 1957, S. 6ff.;
S. A. Horodetzky, Ham-mistôrîn bejiéra'el III, Tel Aviv 1960.

95 So G. Scholem, a. a. O. (Anm. 94), S. 15f.
96 Vgl. R. J. Z. Werblowsky, Mystical and magical contemplation: The

Kabbalists in sixteenth century Safed, History of Religion 1/1, 1961, 9—36.

178



vollen Schritt in die Richtung einer Isolierung der Tatsachen aus
ihren natürlichen und geschichtlichen Zusammenhängen und
einer spekulativen Neuwertung und Einordnung dieser isolierten
Fakten96. Die Ideologie gewinnt den absoluten Vorrang vor der
Realität — eine Grundvoraussetzung für die Bewegung Sabbetaj
Sebi's. Die gesetzliche Praxis hat nun nicht mehr bloß
heilsgeschichtliche Bedeutung, sie gewinnt den Charakter ritueller
Verrichtungen von theurgisch-magischer Wirksamkeit, verbunden mit
dem Gedanken der Verwirklichung wahrer Umkehr. Zunächst
bestanden, von den genannten gemeinsamen Zügen abgesehen, ziemliche

Unterschiede zwischen den einzelnen Kabbalisten von Zefat,
wie etwa Josef Karo97, Salomo Alqabes98, Mose Cordovero" und
andere, das Bewußtsein, im entscheidenden Stadium der messiani-
schen Verwirklichung zu stehen, war aber allen gemeinsam100.

2. Unter den jüngeren Vertretern der Kabbala von Zefat
gewann Isaak Luria Aschkenasi (Hä-'ARI)101, der von 1534 bis 1572

lebte, die größte Bedeutung. Er pflegte selber nichts schriftlich
niederzulegen, nur in den Nachschriften und Werken der Schüler
sind uns seine Lehren erhalten. Selbst nach seinem Tod hielten
die Schüler, deren bedeutendster Chajjim Vital war, die Lehre des

Meisters geheim, da ihnen die Zeit zu ihrer Verbreitung noch nicht
würdig erschien. Doch schon gegen Ende des Jahrhunderts begannen

einzelne Aufzeichnungen durchzusickern102, ab 1630 erschie-

97 H. L. Gordon, Tho Maggid of Caro, Now York 1949; R. J. Werblowsky,
Joseph Karo, Lawyer and Mystic, London 1962.

98 S. A. Horodetzky, a. a. O. (Anm. 94), S. 25 ff.
99 S. A. Horodetzky, Tôrat haq-qabbäläh Säl Rabbi Mosiih Qôrdôvêrô,

Jerusalem 19512; ders., a. a. O. (Anm. 94), S. 58 ff.
100 Im Zuge dieser Bestrcbungon wurde von Zefat aus auch versucht,

die S'mîKah (Ordination) wieder einzuführen, um die Voraussetzungen für
das Sanhodrin der messianischen Zeit (vgl. bEr. 43 b) zu schaffen. Der Plan
scheiterte aber an Zwistigkeiten mit den Jerusalemorn.

101 S. A. Horodetzky, Tôrat haqqabbälah iäl Rabbi Jishaq 'Aik'riazî-'R"I
weRabbî Hajjim Vital — RH"W, Tel Aviv 1946; dors., a. a. O. (Anm. 64),
S. 114ff.; G. Seholom, Die jüdische Mystik in ihren Hauptströmungen,
Zürich-Frankfurt 1956.

i°2 VVährend einer Krankheit Vitais hat man eino Niederschrift
entwendet und nach Jerusalem gebracht, wo sie vervielfältigt wurde. In Europa

179



nen die ersten Drucke, und alsbald war die Kabbalah von Zefat
gleichbedeutend mit der lurianischen Kabbalah, mit der «Theologie»

des damaligen Judentums.
Isaak Luria führte das Leben eines Heiligen, fastete viel und

hatte häufig ekstatisch-visionäre Zustände. Seinen Schülerkreis
versammelte er gern im benachbarten Meron, wo der Überlieferung
nach der angebliche Verfasser des Buches Zohar, Rabbi Simon b.

Jochaj, begraben ist. An Sabbaten und Festtagen trug Luria ein
vierfaches (Tetragramm!) weißes Gewand; wahrscheinlich hielt er
sich selbst für den Messias b. Josef103. Chajjim Vital, sein vertrautester

Schüler104, hat später diesen Anspruch übernommen105.
3. Die vorlurianische Kabbalah von Zefat war ein begrifflichabstraktes

System, Isaak Luria hingegen schuf einen Kunstmythus,
dessen von mythologischen Bildern bestimmte Anschaulichkeit
dem Fassungsvermögen der breiteren Schichten weitgehend
entgegenkam und zugleich an die Stelle des Systems ein Drama setzte,
das zum ersten Male eine universale Sinndeutung für die Existenz
des Gottesvolkes in der Diaspora bot106. Die Wirkung der neuen
Lehre war derart, daß man sich nicht scheute, die Vertreter der
älteren Richtung der «Welt des Tohu» zuzuordnen, während Isaak
Lurias Lehre auf die «Welt des Tiqqûn» bezogen wurde, durch die
allein das Böse in Gutes verwandelt werden könnte.

Der Inhalt der lurianischen Weltdeutung kann hier nur in groben

Zügen umrissen werden. Der Vorgang der Schöpfung wird in
üblicher Weise als Emanation verstanden, doch nicht so, als
ergieße sich das Licht nur in einer Richtung aus seinem Ursprung,
es erfolgt vielmehr auch eine gegenläufige Bewegung, in hitpaSHût
und histallckût, wobei Restbestände (resîmû) auswärts haften

wurde auf diese Weise Jisrâ'el ben Sârôg mit der lurianischen Kabbala
vertraut, deren Apostel er dann wurde, indem er sio auf zahlreichen
Missionsreisen verbreitete; s. G. Scholem, Jiàrâ'el Sârôg, talmîd lia-' R "I? Zion 5,

1940, 214—243.
i°3 i). Tamar, Hâ-'R"I weha-RH" W k'rnâèîah b. Josef, Sepunot 7, 5724,

169—177; S. A. Horodetzky, a. a. O. (Anm. 94), S. 128.
104 S. A. Horodetzky, a. a. O. (Anm. 101).
los S. o. Anm. 103 und A. H. Silver, a. a. O. (Anm. 33), S. 183 f.
108 S. die Darstellung bei G. Scholem, a. a. O. (Anm. 94).

180



bleiben. Aus der Emanation in den Ur-Raum entsteht der 'Adam
haq-qadmôn, aus welchem die Scfîrôt_ hervorgehen, die gesamtheitlichen

Lichter. Aus den Augen des 'Adam haq-qadmôn strahlen aber
isolierte Einzellichter aus, zu deren Zusammenfassung Gefäße

(kelîm) nötig sind. Das Böse, das nach der Meinung der meisten
vorgegeben ist107, wird aber erst als solches ausgegrenzt und wirksam,

nachdem die Gefäße zerbrochen sind (§ebîrat halc-kelîm) und
das Licht unter die Scherben (qelippôt) zerstreut wurde. Dieser

Vorgang, dem ersten Anschein nach mit der tragischen Urkata-
strophe der Gnosis verwandt, wird jedoch teleologisch positiv
bestimmt, da durch ihn der Prozeß des Tiqqûn, der Wiederherstellung

des Urzustandes, eingeleitet wird ; die Zerstreuung der
Lichtfunken im Bereich der Unreinheit und des Bösen ist also Mittel
zu diesem Zweck. Im einzelnen wird all dies mit Hilfe mythischer
und manchmal ziemlich kraß anschaulicher Bilder dargestellt. Auf
den ersten Blick ist bereits klar, daß es sich hier um eine kosmo-
logisch-mythologische Deutung des jüdischen Diasporaschicksals
handelt, dessen empirisch erfahrene Einzelaspekte als vordergründige

Erscheinungen eines universalen, den Kosmos wie die
Geschichte umfassenden Geschehens ausgewiesen werden. Der kausale
Zusammenhang zwischen Einzelhandlung und universalem Heil

107 G. Scholem, Gut und Boso in dor Kabbala, Eranos-Jb. 30, 1962,
S. 29—67; J. Tisbî, Tôrat, hä-ra' ufhaq-q'lippôt b'qabbalat Kä-'R"I, Jerusalem
1942.

Vgl. die Auffassung dos Aaron Samuel, Nismat 'Adam., Hanau 1617,
V, 18a: Das Vorgehen Adams hatte zur Folge, daß der böse Trieb, der
bislang oin heiliger Engel zur Seite Gottes war, sich mit Unreinem verband,
indem er den Schmutz der «Schlange» auf sich zog und so den Scherben
(q'lippöt) Kraft und Macht verlieh. Da wurde der böse Trieb so stark, daß

er den Menschon zu überwältigen vermochte. Der «Böse Trieb» — zugleich
der Engel des Todes — wird erst bei der Ankunft dos Messias gereinigt
— der Tod wird verschlungen und zurück bleibt wieder der Engel in seiner
Beinheit. Zu beachten ist die Gegenüberstellung Verderbnis durch Adam:
Wiederherstellung durch Messias und das Motiv der «Schlange». «Schlange»
(nähäS) hat den selben Zahlonwort wio maéi"h (358), «denn der Messias

wird von dem Schmutz der Schlange reinigon». Im Sabbatianismus taucht
dann das Motiv vom Messias als der «heiligen Schlange» auf, die mit den
bösen Schlangen, den Machten tier q'lippöt, im Kampfe steht.

181



war ja schon vor Luria gelehrt worden108, gewann nun aber noch
mehr praktische Bedeutung als vorher, und so wird neben der
strikten Erfüllung der Einzelvorschriften auch die kaivwänäh, die
rechte Intention, um so mehr hervorgehoben, da sie allein die
debekut, die richtige Verbindung zur göttlichen Welt und somit die
Wirksamkeit der Handlung verbürgt. Soweit gesehen liegt hier die
konsequenteste und weitreichendste Ideologisierung des

Gesetzesgehorsams vor. Und doch birgt diese Konzeption in nuce bereits
eine andere Möglichkeit in sich. Da die empirischen Maßstäbe ja
grundsätzlich der kosmologisch-metaphysischcn Sinngebung
zuliebe preisgegeben werden, kann eine sinnliche Einzelerscheinung
negativen Charakters ja durch die Einordnung in jenen übergreifenden

Zusammenhang unter Umständen auch umgewertet
werden, im Rahmen des Weltprozesses eine notwendige, teleologisch
positiv bestimmte Funktion erfüllen. So zeichnet sich mit dem
Verlust des Realitätsbewußtseins auch eine Relativierung der
überkommenen Maßstäbe für Gut und Böse ab, eine Erscheinung,
die dann im Sabbatianismus auch praktische Folgen zeitigte.

4. Von großer Tragweite war die Verflechtung des Motivs der
Messiasseele und ihres gilgûl, ihrer WiederVerkörperung, mit diesem
universalen Heilsgeschehen. Indem ihr dabei im Rahmen des

Tiqqûn eine entscheidende Funktion zugeschrieben wird, erhält
der Messiasbegriff eine Färbung, die sehr an die gnostische
Konzeption des «erlösten Erlösers» gemahnt. Und mit der Gegenüberstellung

von erstem Adam und Messias, wie sie sich aus der gilgûl-
Lehre ergab109, gewann die Messiasgestalt eine soteriologische
Funktion, die mit der gnostischen und christlichen Erlöserkonzeption

grundlegende Strukturelemente gemein hat. Im folgenden
Jahrhundert zogen viele, die an der herkömmlichen messianischen

Hoffnung verzweifelten, die praktischen Konsequenzen daraus und
traten in hellen Scharen zum Christentum über.

108 Die Kabbala vor Zefat hatte kein so botont ethischos Anliegen und
wurde auch ziemlich abschätzig beurteilt, nur in der alten Kabbalah (s. G.
Scholem, Ursprung und Anfänge der Kabbalah, Berlin 1962), im Kreiso von
Gerona, bestand eine ähnliche Tendenz.

10» S. o. Anm. 107.

182



V. Die Katastrophe von 1648

1. In Mitteleuropa hatte das Judentum nicht weniger als andere

Volksgruppen unter der Geißel des Dreißigjährigen Krieges gelitten.
Die Gemeinden verarmten nicht nur äußerlich, auch das Bildungsniveau

sank, was der Verbreitung des Aberglaubens Vorschub
leistete. Und selbstverständlich wuchs in diesen Notjahren auch
die Sehnsucht nach der endgültigen Erlösung.

2. Die Blüte, die das polnische Judentum in den ersten beiden
Dritteln des 1(5. Jahrhunderts erlebt hatte, war mit der
Gegenreformation, die außer den protestantischen auch die jüdischen
Schulen auszurotten bemüht war, vorüber. Dazu kam mit dem
Ende der Jagellonenära (1572) die zunehmende politische
Unsicherheit, die sich in vieler Hinsicht nachteilig auswirkte.
Wirtschaftlich und soziologisch bestand zwischen Polen und Juden eine

Art Symbiose, durch die sich aber andere Völkerschaften benachteiligt

fühlten. Daher richtete sich der Haß der Unzufriedenen
zwar in erster Linie gegen den polnischen Adel, doch praktisch
waren ihm die wehrlosen Juden in erster Linie ausgeliefert. Während

des Kosakenaufstandes 1648—1650 (den sogenannten Chmiel-
nicki-Unruhen) fanden etwa 300 000 Juden den Tod, Unzählige
retteten nur das nackte Leben. Der Eindruck, den die Vernichtung
des polnischen Judentums in der Gesamtdiaspora hervorrief, ist
mit jenem der Vertreibung aus Spanien zu vergleichen. Mit der
Kunde über das Unglück und mit den Entronnenen verbreitete
sich die Überzeugung, daß Derartiges nur als eschatologisches
Ereignis im Rahmen der «messianischen Wehen» begriffen werden
könnte. Dieser Schicksalsschlag war um so härter, als das Jahr
1648 ja von vielen als messianischer Termin errechnet worden war,
stärkte aber letztlich, wie gesagt, aufs ganze gesehen nur die
endzeitliche Erwartung. Die lurianische Kabbala bot zudem eine

Möglichkeit, auch diese Katastrophe als vordergründige
Einzelerscheinung des umfassenden kosmischen Erlösungsdramas zu
verstehen, ermöglichte es, die Realität ihrer grausamen Absolutheit zu
entkleiden und — zu mystifizieren. Daß bei dieser Art der
Existenzbewältigung das Urteilsvermögen für Sein und Schein verloren
gehen mußte, sahen nur wenige.

183


	Die messianische Erwartung im Judentum seit der talmudischen Zeit [Fortsetzung]

