
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 20 (1964)

Artikel: Der Prozess Jesu : vom Leiden und Sterben des "Königs der Juden"

Autor: Reichrath, H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960633

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960633
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DER PROZESS JESU

Vom Leiden und Sterben des «Königs der Juden »

Vortrag gehalten auf der Jahrestagung der Schweizerischen Evangelischen
Judenmission in Basel am 21. Juni 1964

Von H. Reicheath, Zweibrücken

I. Einleitung

Noch im Jahre 1906 konnte Albert Schweitzer in seiner
«Geschichte der Leben-Jesu-Forschung» sagen, daß bei der Evangelienauslegung

des letzten Jahrhunderts «die Probleme des Prozesses

Jesu für die Forschung sozusagen nicht existiert» hätten.
Rund 50 Jahre später kann der katholische Theologe Josef

Blinzler in seinem gründlichen Werk «Der Prozeß Jesu» feststellen,
daß sich das grundlegend geändert hat und auch außerhalb der

theologischen Forschung kaum ein anderer Teil des Lebens Jesu

so stark Beachtung findet wie der Prozeß Jesu.
Den Gründen für diese Wendung brauchen wir im einzelnen

nicht nachzugehen. Sie liegen hauptsächlich in der schrecklichen
Judenverfolgung der jüngsten Vergangenheit, der Gründung des

Staates Israel und in neuen Erkenntnissen der theologischen
Forschung und Lehre.

Das große Interesse an diesem Prozeß wird ganz verschieden
motiviert. Man kann an dieses dramatische Geschehen von
verschiedenen Seiten herangehen.

So interessiert sich zum Beispiel der Rechtshistoriker für das
römische und jüdische Prozeßrecht der damaligen Zeit. Der Theologe

kann die Frage nach der Rechtfertigung und dem Recht des

Menschen daran entfalten. Das Verhältnis von Staat und «Kirche»,
von menschlicher Institution und göttlicher Macht kann hier einer
Überprüfung unterzogen werden.

129



Diese Probleme werden wir zum Teil ebenfalls berühren. Doch
wollen wir uns hier und heute vornehmlich mit der Passionsgeschichte

des Herrn der christlichen Kirche befassen, der als «König
der Juden» gekreuzigt wurde. Dabei geht es ganz zentral auch

um das Verhältnis von Juden und «Christen», von Israel und
«Kirche».

Wenn es aber darum geht, geht es auch um den Vorwurf von
Christen, «die Juden» hätten in und mit Jesus nicht nur einen
bedeutenden Menschen oder Propheten, sondern den Messias
getötet, sie seien also «Christusmörder» und «Gottesmörder» geworden.

Das durch diesen fürchterlichen Kollektivschuld-Vorwurf im
Laufe der Kirchengeschichte über die Juden gekommene Leid ist
so groß, daß man mit Blinzler sagen kann: «Die Leidensgeschichte
Jesu ist wirklich zu einer großen Leidensgeschichte des Judentums,
der Kreuzweg des Herrn zu einer Via dolorosa des jüdischen Volkes
durch die Jahrhunderte geworden.»

Und so kann man sich vorstellen, daß die Forschung sehr oft
von beiden Seiten apologetisch an den Prozeß Jesu heranging und
oft recht widersprüchliche Auffassungen vertreten wurden. Für die
einen waren die Juden ausschließlich an der Verurteilung und
Tötung Jesu schuld, für die anderen waren sie unbeteiligt und Schuld

trugen nur die Römer. Zwischen diesen Extremen gibt es noch
mehrere Varianten. Es ist jedoch im Rahmen dieses Vortrages
unmöglich und auch nicht nötig, das alles im einzelnen darzulegen
und auszubreiten.

II. Welche Quellen stehen uns zur Verfügung und welchen Wert haben

sie?

1. Wir besitzen keine Prozeßakten oder sonstige amtliche Unterlagen,

die uns genaue Auskunft geben.
Bei Justin und Tertullian wird zwar von einem Bericht des

Pilatus an Kaiser Tiberius über die Hinrichtung Jesu gesprochen,
aber greifbar ist ein solches Dokument nicht. Alle sonstigen
sogenannten «Pilatusakten» sind Erzeugnisse späterer Zeit und ohne
Beweiswert.

130



Man hat natürlich auch in jüdischen Schriften nach Belegen
gesucht.

In dem für unser Thema sehr wichtigen Traktat Sanhédrin des

babylonischen Talmud (43 a) findet sich eine Stelle, in der von der

Erhängung eines «Jeschu (von Nazareth)» am Rüsttag des Passah
die Rede ist. Selbst wenn man annehmen wollte, es handle sich
wirklich um Jesus von Nazareth und nicht um einen gewissen
«Jeschu», der um 100 v. Chr. lebte, wird man die Mitteilung mit
Ausnahme der Terminangabe als wertlos ansehen müssen (so

Blinzler u. a.).
Das gleiche muß auch für eine andere Stelle aus dem palästinensischen

Talmud-Traktat Taanit (II 65 b) gelten, wo die jüdische
Auslegung der Prozeßworte Jesu vermutet wurden.

Bei Flavius Josephus findet sich in seinem Buch über die
«Jüdischen Altertümer» (18, 3, 3, § 64) folgender Satz über Jesus:

«Obgleich ihn Pilatus auf Anzeige der ersten Männer bei uns mit
dem Kreuz bestraft hatte, hörten doch diejenigen nicht auf, die
ihn von Anfang an geliebt hatten.» Für uns genügt hier die
Feststellung, daß darin keine näheren Aufschlüsse über die konkrete
Beteiligung der Juden gegeben werden.

Gleiches gilt auch von einer Stelle bei Tacitus in den Annalen,
der vermerkt, daß der Urheber des Namens «Christen» von Pilatus
hingerichtet wurde.

Der uns erhaltene Privatbrief eines Syrers Maru bar Sarapir läßt
nach Auffassung einiger Gelehrter den Schluß auf eine maßgebliche
Beteiligung der Juden am Tode Jesu zu.

Auf weitere von der Wissenschaft diskutierte Quellen brauchen
wir nicht weiter einzugehen (so das Volksbuch «Toledoth Jeschu»;
Testimonium Flavianum; altslawische Übersetzung des Josephus
usw.).

«Im ganzen gesehen ist es nicht viel, was an außerchristlichen
antiken Zeugnissen über Jesu Tod erhalten ist. Man braucht
darüber nicht verwundert zu sein. Was von unserer Sicht her als der

Kulminationspunkt der Weltgeschichte erscheint, war in den Augen
der Chronisten jener Tage ein höchst unbedeutendes Glied in der
Kette der Welttragödien» (Blinzler).

2. Als Hauptquellen bleiben uns also nur noch die 4 Evangelien.

131



Und hier ergibt sich wieder die entscheidende Frage : Sind die
Prozeßberichte historisch zuverlässig überliefert %

Man kann sich denken, daß dies ein überaus schwieriges und
kaum lösbares Problem ist, bei dem die extremsten Auffassungen
aufeinanderprallen.

Alles hängt unmittelbar mit der Frage zusammen, was die
Evangelien insgesamt eigentlich sind, ganz davon abgesehen, daß

gerade die Leidensgeschichte als der am frühesten festgehaltene
Teil der Gesamtüberlieferung anzusehen ist.

In aller Kürze kann folgendes gesagt werden: Die Evangelienberichte

enthalten keine Prozeßprotokolle und sie wollen auch
keine im modern-wissenschaftlichen Sinne historischen Tatsachenberichte

sein. Sie sind eine eigene Form der Predigt und Verkündigung,

eine Form des Zeugnisses von einer ganz bestimmten
Erfahrung, die gemischt ist aus objektiven Ereignissen und subjektiven

Erlebnissen. Die Frage nach der «Wahrheit» und
«Glaubwürdigkeit» stellt sich hier in einem anderen Sinne als sie zum
Beispiel von Historikern, Philosophen, Naturwissenschaftlern oder
auch den Vertretern der sogenannten Verbalinspiration meist
verstanden wird. Die «Form» der Texte hat eben ihre ganz besondere
«Geschichte». So wie Gott nach christlicher Lehre in Jesus Christus
menschliches Fleisch wurde, so ist auch Gottes-Wort in Menschen-
Wort eingegangen (nicht «aufgegangen»!). Man wird deshalb gut
daran tun, die Notwendigkeit einer historisch-kritischen Exegese
anzuerkennen und zuzugeben, daß das unkritische, «verbale»
Hinnehmen der Evangelienberichte zu einem frommen Selbstbetrug
führen kann und oft geführt hat. Andererseits müssen wir uns aber
auch darüber im klaren sein, daß es uns wohl nie gelingen wird
und wohl auch nicht gelingen soll, zu einer für alle Zeiten
verbindlichen und abschließenden Exegese des Neuen Testaments zu
kommen und herauszufinden, was nun «wirklich» war. Gottes
Wort bleibt Gottes Wort und wird nicht unser menschlicher Besitz,
auch wenn wir meinen, es in einem Buch in den Händen zu haben.

Das neutestamentliche Glaubenszeugnis nimmt — wie könnte
es anders sein — Teil an der Wirklichkeit dessen, der diesen Glauben

gewirkt und entzündet hat, das heißt es nimmt Teil an einem

uns nicht verfügbaren Geheimnis göttlichen Handelns.

132



Bei der Bewertung der einzelnen Berichte müssen wir auch
damit rechnen, daß einzelne Aussagen nicht «exakt den Tatsachen»
entsprechen und daß eine gewisse Stilisierung im Rahmen der
frühchristlichen Verkündigung vorliegen kann. Es besteht
insbesondere die Möglichkeit, daß nach der Zerstörung des Tempels im
Jahre 70 n. Chr. die Zunahme der Heidenchristen, die Schwierigkeiten

der Urchristenheit in der heidnisch-römischen Umwelt und
ein apologetisches Interesse gegenüber den feindlichen Juden dazu
führten, bei der Abfassung der Berichte Pilatus mehr zu entlasten
und die Juden mehr zu belasten.

Außerdem ist auf die Tatsache zu achten, daß die Passionsberichte
zum sogenannten Weissagungsbeweis genötigt waren, das heißt, sie

hatten auch auf die Erfüllung alttestamentlicher Verheißungen
einzugehen. Wir werden noch sehen, wie die eigentliche Schwierigkeit

gerade darin bestand, das für das jüdische Verständnis so

große Ärgernis des Kreuzes als dem Willen Gottes gemäß
darzustellen (vgl. 1. Kor. 15, 2f. ; 1,23). Andererseits muß aber auch
gesehen werden, daß aus dem Blickwinkel der Judenmission die

offenkundig unhistorischen Aussagen sehr bald rücksichtslos
aufgedeckt worden wären, sich also nicht hätten halten können. —
Dem ernsthaften Leser wird es also nicht erspart bleiben, sich um
die «Wahrheit» zu mühen. Es wird ihm auch bei der uns interessierenden

Frage nach der Verantwortung und Schuld «der Juden»

am Tode Jesu von vornherein die Möglichkeit genommen, in
apodiktischer Weise zu richten.

Das einzige, was sicher feststeht und von niemandem mehr
ernsthaft bestritten wird, ist, daß Anfang der dreißiger Jahre des

1. Jahrhunderts unserer Zeitrechnung ein gewisser Jesus von
Nazareth in Jerusalem gekreuzigt wurde.

III. Anfang und Ende des «Prozesses»

1. Wo und wann beginnt der «Prozeß Jesu» eigentlich?
«Prozeß Jesu» ist nicht identisch mit dem «Prozeß gegen Jesus

von Nazareth»!
Es ist klar, daß man bei dieser Behauptung den Boden der

«Wissenschaft» verläßt und den Versuch unternimmt, durch eine

133



«Glaubensaussage» in das Geheimnis der Heilsgeschichte Gottes
mit den Menschen einzudringen.

Es geht bei dem «Prozeß Jesu» gar nicht nur um das Geschehen

vor dem jüdischen Synedrium und Pilatus. Es geht um die Aussage

der ganzen Heiligen Schrift Alten und Neuen Testaments!
Wir haben die Frage zu stellen: War nicht das ganze Leben

Jesu ein «Prozeß», ein Vorwärtsschreiten (procedere) auf eine

Entscheidung, auf ein Urteil hin; eine Gerichtsverhandlung mit
Ankläger, Verteidiger und Richter? Ja, wir haben noch weiter zu
fragen: Beginnt der so verstandene «Prozeß Jesu» vielleicht schon,
bevor Jesu überhaupt geboren war, gewissermaßen mit «Adam
und Eva », oder theologisch exakter : mit Abraham, Isaak und Jakob,
also mit der Schöpfung des Menschen und mit der Erwählung
Israels «zum Segen für alle Völker» (Gen. 12, 3)?

Geht es zu weit, zu fragen, ob der Prozeß vergleichbare
Vorläufer und Parallelen hat, etwa im Verkauf Josephs durch seine

eigenen Brüder (Apg. 7, 9) oder im Mord an den Propheten (Mt.
23, 31 ff.; Agp. 7, 52)?

2. Und wo ist das Ende des «Prozesses»?

Das Ende des Prozesses gegen Jesus von Nazareth ist noch nicht
das Ende des «Prozesses Jesu»!

Mit der Kreuzigung und Tötung Jesu hat zwar der juristische
Prozeß seinen Abschluß gefunden, das Urteil wurde rechtskräftig,
und die Strafe wurde vollstreckt.

Doch der «Prozeß» Gottes mit den Menschen geht weiter bis

zum letzten Tag, bis zur Verkündigung des «Endurteils». Das
Kreuz ist nicht nur Ende, sondern auch der Anfang eines neuen
Geschehens, das einem Ziel, einer Entscheidung entgegenstrebt.

Der Prozeß gegen Jesus von Nazareth ist eingebettet in ein
größeres und weiter gespanntes Geschehen, ein Geschehen, in dem
es um nichts weniger geht als um das Heil aller Menschen, Juden
und Heiden.

Alles steht und fällt damit, daß wir diese ungeheure Spannung
nicht nivellieren und nie aus den Augen verlieren! Insbesondere
das Verhältnis zwischen Christen und Juden, von Kirche und
Israel (Synagoge) nimmt an dieser Spannung teil, und wir werden
niemals eine rechte Antwort auf die sogenannte Judenfrage erhal-

134



ten, wenn wir versuchen, irgendetwas aus diesem Zusammenhang
herauszureißen

So entscheidet sich zum Beispiel auch die Frage der christlichen
«Judenmission» hier an dieser Stelle.

Obwohl wir im Rahmen unserer Betrachtung leider nicht näher
darauf eingehen können, sei gerade in diesem Zusammenhang auf
die viel zu wenig beachteten, grundlegenden heilsgeschichtlichen
Aussagen des Apostels Paulus in Rom. 11 hingewiesen.

Der « Prozeß Jesuit ist der Prozeß Israels und der Prozeß Israels
ist der Prozeß der gesamten Menschheit und damit auch der christlichen
Kirche. So nahe liegen hier die Dinge beieinander. Wie oft reißen
wir sie willkürlich auseinander

IV. Die unmittelbare Vorgeschichte des Prozesses

1. Man kann Jesu Leben als ein «Unterwegs nach Jerusalem»
bezeichnen. Jerusalem ist der Zielpunkt im Leben Jesu, der Ort
der Vollendung und Erfüllung alttestamentlicher Verheißungen,
die geistliche Achse des auserwählten Volkes.

«Als dann aber die Zeit seines Hinganges herankam, richtete er
fest entschlossen sein Augenmerk darauf, nach Jerusalem zu
ziehen, und er sandte Boten vor sich her» (Luk. 9, 51. 52).

Es ist für das Gesamtverständnis entscheidend, die Jünger auf
diesem Wege zu begleiten: «Jesus ging ihnen voran, und sie waren
darüber erstaunt; die ihm Nachfolgenden aber waren voller Furcht.
Da nahm er die 12 nochmals zu sich und begann mit ihnen von
dem Geschick zu sprechen, das ihnen bevorstände : Seht, wir ziehen

jetzt nach Jerusalem hinauf, und der Menschensohn wird den

Hohenpriestern und Schriftgelehrten ausgeliefert werden; sie werden

ihn zum Tode verurteilen und ihn den Heiden ausliefern; die
werden ihn dann verspotten und anspeien, geißeln und töten;
und nach 3 Tagen wird er auferstehen» (Mk. 10, 32-34). Da traten
2 Jünger an ihn heran mit der Bitte: «Gewähre uns, daß wir in
deiner Herrlichkeit einer zu deiner Rechten und einer zu deiner
Linken sitzen dürfen.» Da sagte Jesus zu ihnen: «Ihr wißt nicht,
um was ihr da bittet. Könnt ihr den Kelch trinken, den ich zu

135



trinken habe, oder die Taufe erleiden, mit der ich getauft werde? »

(Mk. 10, 35ff.).
Bereits hier stoßen sich erkennbar die jüdischen Messiasvorstellungen

der Jünger mit der Wirklichkeit des gegenwärtigen
und kommenden Messias Jesus.

Aus der Forschung der letzten hundert Jahre wissen wir heute,
daß die Messiaserwartungen Israels und der Juden sehr

vielschichtig und keineswegs einheitlich waren. Wir können dieses

Problem nur streifen und müssen uns auf einige wenige Sätze
beschränken. (Eine Studientagung der Evangelischen Judenmission
der Schweiz hatte sich letztes Jahr mit dem Problem umfassend

beschäftigt in Reuti/Hasliberg.) Die Messiaserwartungen der Juden
haben ebenso eine geschichtliche Entwicklung durchlaufen wie

zum Beispiel die christliche Lehre in der Kirchengeschichte. Die
Propheten sprechen in anderer Weise von dem kommenden Messias

wie die sogenannten apokalyptischen Schriften Daniel, Henoch
usw. — Schon auf dem Wege nach Jerusalem stoßen sich die

Jünger an dem «leidenden» Messias. Dieser war ihnen das eigentliche

Ärgernis. Es war für jüdische Ohren auch eine Unmöglichkeit,
daß der «Menschensohn» durch die Hand der «Hohenpriester und
Schriftgelehrten» sterben und den Heiden, den Feinden Israels,
ausgeliefert werden sollte. Es spricht deshalb vieles für den Schluß
dieses Abschnittes bei Lukas (18, 34): «Doch sie verstanden nichts
hiervon, sondern dieser Ausspruch war ihnen dunkel, und sie

begriffen nicht, was er mit diesem Wort sagen wollte.»
2. Mit dem Einzug Jesu in Jerusalem und seinem letzten Wirken

(Tempelreinigung; Verfluchung des fruchtlosen Feigenbaumes;
Gleichnisreden vom treulosen Weingärtner und vom Hochzeitsmahl;

Streitgespräche mit Pharisäern und Sadduzäern über die

Steuerfrage, die Auferstehung der Toten und das vornehmste
Gebot; die Weissagungsreden über das Ende des Tempels und
dieser Welt usw.) steigern sich die Spannungen zwischen Jesu

Forderungen und den Erwartungen der Juden ins Unerträgliche.
Das Volk schrie: «Hosianna dem Sohne Davids! Gelobt sei, der

da kommt, ein König, im Namen des Herrn »

Jesus weint über die Stadt und spricht: «Wenn doch auch du er¬

kenntest zu dieser deiner Zeit, was zu deinem Frieden dient.»

136



Die Pharisäer aber sprachen untereinander: «Ihr sehet, daß ihr
nichts ausrichtet ; siehe, alle Welt läuft ihm nach »

Diese drei Sätze erhellen blitzlichtartig, was kommen wird:
Jesus weiß, was ihm bevorsteht, er geht seinem Leiden bewußt
entgegen. Er weiß aber auch, daß Jerusalem nicht erkennen wird.

Die Juden sind gespalten: die einen laufen ihm nach und die
anderen wollen ihn beseitigen.

Die folgenden Kapitel zeigen nun eine immer größere Verdichtung

zum eigentlichen Prozeß, der systematisch vorbereitet wird.
Alles spitzt sich auf das Kreuz hin zu. Immer öfter lesen wir:
Die Hohenpriester und Schriftgelehrten trachteten, wie sie ihn
griffen und umbrächten (Mt. 21,46; Mk. 11, 18; 12, 12; Luk. 19,

47; 20, 19).

Doch die Furcht vor dem Volke hält sie immer wieder davon ab.
Die Leidensgeschichte beginnt bei Matthäus mit folgenden

aufschlußreichen Versen:
«Als nun Jesus alle diese Reden beendet hatte, sagte er zu

seinen Jüngern: Ihr wißt, daß übermorgen das Passah stattfindet;
da wird der Menschensohn zur Kreuzigung überliefert» (26, 1. 2).

Der Hohe Rat beriet derweil «in der Absicht, Jesus mit List
festzunehmen und zu töten», aber «nur nicht während des Festes,
damit keine Unruhen unter dem Volk entstehen» (Mt. 26, 3-5).

Bei Johannes sagen die Mitglieder des Hohen Rates: «Lassen

wir ihn so weiter gewähren, so werden noch alle an ihn glauben,
und dann werden die Römer kommen und uns die Stätte und
unser Volkstum beseitigen» (11, 47ff.).

3. Jesu Verhaftung wird erst durch einen Verrat ermöglicht.
«Hierauf ging einer von den Zwölfen namens Judas Ischariot zu
den Hohenpriestern, daß er ihn verriete» (Mk. 14, 10). Kaum ein
anderes Ereignis des Neuen Testaments und kaum eine andere
Person als dieser Judas haben die Geister aller Zeiten so stark
beschäftigt. Doch es war oft nicht das Entscheidende dieser so

merkwürdigen und unheimlichen Szene und Persönlichkeit, was
gesehen wurde. Das Psychologisieren hilft uns nicht weiter. Wir
wollen uns auch davor bewahren, mit einem «antisemitischen»
Finger auf Judas als dem angeblich allein typischen Vertreter
seines Volkes zu zeigen.

137



Wir müssen etwas bei dieser Geschichte verweilen, weil sich
hier wie in einem Brennpunkt die ganze heilsgeschichtliche
Problematik Israels bündelt, auf die es uns ankommt. Denn was sonst
sollte der Grund dafür sein, daß diese nicht gerade rühmliche
Geschichte in allen Evangelien so hervorgehoben wird!? (Mt. 27, 9).

Der Jude Jesus wird von einem Juden verraten, den er selbst

zu seinem Jünger berufen hat, dem er sogar die Kasse der Jüngerschar

anvertraut hatte, den er bis zur Teilnahme am letzten Mahl
in seiner Gemeinschaft behielt, obwohl er wußte, daß gerade er
ihn seinen Feinden ausliefern würde.

Im Gegenüber Jesu zu Judas wird etwas sichtbar von dem
geheimnisvollen Verhältnis Jesu zu ganz Israel, zu seinem Volk,
aus dem und zu dessen Erlösung er kommt und von dem er nicht
anerkannt wird. Es wird noch etwas sichtbar: die eigenartige
Verflechtung von göttlichem Handeln und menschlicher
Verantwortung und Schuld, eine Tatsache, die immer wieder gesehen
werden muß und bei Paulus Rom. 9—-11 stark zum Tragen kommt.

«Der Menschensohn geht zwar dahin, wie über ihn in der Schrift
steht, doch wehe dem Menschen, durch den der Menschensohn
verraten wird!» (Mt. 26, 24).

Johannes berichtet noch folgendes Geschehen: «Er ist's, dem
ich den Bissen eintauche und gebe. Und er tauchte den Bissen ein
und gab ihn Judas. Und nach dem Bissen fuhr der Satan in ihn.
Da sprach Jesus zu ihm: Was du tust, das tue bald! Da aber
wußte niemand am Tisch, wozu er's ihm sagte...» (Joh. 13, 26-28).

Und bei der Ersatzwahl für Judas als Jünger sagte später
Petrus: «Liebe Brüder, das Schriftwort mußte erfüllt werden, das der
Heilige Geist durch den Mund Davids im voraus ausgesprochen
hat über Judas, der denen, die Jesus gefangen nahmen, als Führer
gedient hat ; und er gehörte doch zu unserer Zahl und hatte Anteil
an diesem Dienst mit uns empfangen!» (Apg. 1, 16. 17).

Wir erkennen auch in dieser Geschichte vom Verräter, daß das

Leiden und Sterben Jesu im innersten etwas war, das sich gewissermaßen

«im eigenen Hause» abspielte. Es geht um das auserwählte
Volk (12-Zahl!), das vor Gott die Freiheit erhält, den Messias

hervorzubringen und zu verwerfen. Daß es sich dabei der Heiden
bediente, ja bedienen mußte, erscheint daneben fast wie ein histori-

138



scher Zufall. Jesus war der «König der Juden», auch wenn es nur
die Heiden waren, die ihm diesen Titel verliehen und über seinem
Kreuz anhefteten.

Und so bleibt es auch eine offene und viel diskutierte Frage,
warum Judas seinen Herrn verraten hat.

War es Geldgier (vgl. den Vorwurf Joh. 12, 6)?
Vielleicht spielte das eine Rolle, es wird aber kaum der Hauptgrund

gewesen sein. Fünfzig Mark waren für einen Geldgierigen,
der das enorme Interesse der Gegenseite kennt, gerade keine
reizvolle Summe.

War es die Rache für die Enttäuschung über die verpaßten
Gelegenheiten, bei denen Jesus die Macht hätte übernehmen können

und sollen? Oder wollte Judas durch diese Tat Jesus geradezu
zwingen, endlich seine messianische Gewalt in einer politischen
Machtübernahme zu entfalten?

Mit diesen Fragen würde wieder das eigentliche Problem des

Prozesses berührt: welches waren die jüdischen Messiashoffnungen
und hat sie Jesus erfüllt

Wir wiesen schon auf die unakzeptable Leidensvorstellung hin.
Es spricht vieles dafür, daß Judas wie die meisten Juden seiner
Zeit einen «national-politischen Messias» erwarteten, der mit starker
Hand das Land von der heidnischen Fremdherrschaft befreit und
das Reich Davids wieder herstellt. Zerbrach etwa Judas an der

Erkenntnis, daß Jesu Reich tatsächlich nicht von dieser Welt sein

würde
Eine weitere auch in diesen Zusammenhang gehörende Frage ist :

Was hat Judas überhaupt verraten?
Nach den Evangelien müßte man annehmen, er habe lediglieh

Jesu Aufenthaltsort mitteilen sollen, um eine möglichst geräuschlose

Verhaftung zu ermöglichen (Joh. 11,57; 18,2; Luk. 22,6;
Mk. 14, 11. 44).

Aus manchen Wendungen könnte man auch schließen, es sei

nur darauf angekommen, Jesus zu einem günstigen Zeitpunkt
festzunehmen, «daß nicht eine Aufruhr im Volke werde » (Mt. 26,

4.5; Mk. 14, 1.2; Luk. 22,6). Nachdem sich am Passahfest in
und um Jerusalem sicher eine große Menschenmenge versammelt
hatte, spricht einiges für diese Möglichkeit.

139



Manche Gelehrte halten noch weitere Möglichkeiten für gegeben,

so etwa, Judas habe Jesu Messiasgeheimnis verraten (A.
Schweitzer u. a.). Bei Luk. (22, 48) sagt Jesus bei seiner Gefangennahme:

«Judas, mit einem Kuß verrätst du den Menschensohn.»
Doch man wird zu fragen haben, ob dies denn überhaupt möglich
ist, das Messiasgeheimnis zu verraten. Judas hatte doch
wahrscheinlich gerade nicht die Erkenntnis von der Messianität Jesu,
er glaubte gerade nicht an ihn. Für die Empfänger seiner Nachricht

gilt das gleiche. Es läßt sich allenfalls daran denken, daß
Judas verraten wollte, Jesu behaupte von sich, der Messias zu
sein. Doch dürfte dies nach Jesu Auftreten und Verkündigung kein
so großes Geheimnis mehr gewesen sein (Joh. 18,20.21!; vgl.
aber Mt. 16, 16. 17. 20; 17, 9; Mk. 4, 10 ff.).

4. Die Gefangennahme in Gethsemane wirft wieder ähnliche Fragen
auf.

Der sich als «Friedefürst»darstellende Jesus soll von einer
schwerbewaffneten, größeren Schar überwältigt werden wie ein Mörder
und Räuber. Ist dies auf die Bewaffnung seiner Jünger zurückzuführen

oder auf die Vorstellungen Judas und der jüdischen
Behörden? Wenn Jesus tatsächlich der Messias war, dann konnte er
einfach nicht machtlos sein.

Befand sich vielleicht sogar der eigene Jünger Petrus im Irrtum,
als er glaubte, seinen Herrn mit dem Schwert verteidigen und dem
Knecht des Hohenpriesters, Malchus, das Ohr abhauen zu müssen?

Auch das letzte in diesem Abschnitt ist bezeichnend: Als Jesus

sein wahres Sein, seine wahre Autorität, nämlich die des im
Gehorsam ohnmächtig Leidenden, offenbart hatte, flohen alle seine

Jünger! Und Petrus verleugnete, wie vorhergesagt, später seinen
Herrn dreimal

Jesu wahre Sendung überraschte selbst die Jünger! Wie viel
mehr muß das die anderen überrascht und schockiert haben

F. Die Verhandlung vor dem Hohen Rat

1. Über das Datum dieses Prozesses gehen die Meinungen
auseinander. Die meisten sprechen sich wohl für das Jahr 30 aus.

140



Nachdem alle Evangelien von einem Freitag als Jesu Todestag
ausgehen, ist die Frage, ob der erste Karfreitag auf den 15. oder
den 14. Nisan fällt (Mk. 15, 34. 42; Mt. 27, 46. 62; Lk. 23, 44. 54;
Joh. 19, 14. 31). Nach den synoptischen Evangelien hielt Jesus

am Donnerstag abend das Passahmahl. Also müßte Jesu Todestag
der erste Passahfesttag, der 15. Nisan, gewesen sein.

Nach Johannes wurde Jesus am gleichen Tage gekreuzigt, an
dem die Juden das Passahmahl hielten (18, 28), also am 14. Nisan.
Bei Johannes dürfte der Grund in seiner Absicht liegen, Jesus als
das geopferte Passahlamm darzustellen.

2. Nach dem Bericht bei Johannes (18, 12. 13. 19-24) wurde
Jesus zu einem Vorverhör zuerst zu dem früheren Hohenpriester
Hannas geführt. Warum das nur Johannes erwähnt, braucht uns
nicht zu interessieren. Für den Prozeß war dieses inoffizielle Verhör
wohl ohne Bedeutung.

3. Anschließend wird Jesus noch zur Nachtzeit dem amtierenden
Hohenpriester Kaiphas vorgeführt, bei dem sich alle Hohenpriester,
Schriftgelehrten und Ältesten versammelt hatten (Mk. 14, 53).

Nun befindet sich Jesus vor dem Hohen Rat, dem Synedrium, der
höchsten jüdischen politischen und juristischen Instanz Judäas in
der damaligen Zeit. Neben dem Vorsitzenden gehörten ihm 70

Mitglieder an. Jedoch mußten zur Beschlußfähigkeit nur 23

anwesend sein.

Exkurs: Die Geschichte des Synedriums liegt etwas im Dunkeln.
Nach einer wahrscheinlich legendären talmudischen Tradition hat
der Hohe Rat sein Vorbild in der Einsetzung von 70 Ältesten durch
Mose (Num. 11, 16).

Erst nach der Rückkehr des Stammes Juda aus dem babylonischen

Exil in der Perserzeit, also zur Zeit des Wiederaufbaues
durch Esra ab 538 v. Chr. wird er eine dauernde Institution (Esra
5, 5. 9; 6, 7. 14; vgl. Pirke Aboth I, 1). Der erste quellenmäßige
Beleg stammt aus dem Jahre 203 v. Chr., aus einem Brief An-
tiochus III. (Jos. Ant. XII, 3, 3).

Seit der Makkabäerzeit (2. Jh. v. Chr.) und der herodianischen
Zeit wird dieser Rat «Sanhédrin» knesseth griechisch syn-
edrion «Zusammensitzen») genannt und wird besonders nach
der Einführung der Landpfleger (Prokuratoren) 6 n. Chr. höchste

141



jüdische Behörde und Vertretungsorgan gegenüber der Besatzungsmacht.

Mit der Zerstörung des Tempels im Jahre 70 n. Chr. wird
das Synedrium aufgelöst und als «Großes Synedrium» unter rein
religiöser Führung der Pharisäer in Jawne fortgeführt, bis zur
Auflösung durch Theodosius II. im Jahre 425.

Über die personelle Zusammensetzung läßt sich anhand der
Quellen wenig ausmachen. Sicher gehörten um die Zeitenwende
die berühmten Lehrer Hillel d. Gr. und sein theologischer Gegner
Schammai dazu. Als Teilnehmer an dem Prozeß gegen Jesus wird
in den Evangelien nur Kaiphas genannt, der als Vorsitzender und
amtierender Hohepriester daran teilnahm. Außer den früheren
Hohenpriestern und einigen Oberpriestern gehörten dem Synedrium
die Ältesten an. Das waren wohl «die einflußreichen
Laiengeschlechter Jerusalems». Der im Neuen Testament genannte Joseph
v. Arimathia, auf dessen Grundstück Jesus bestattet wurde,
gehörte zu dieser Gruppe der sogenannten sadduzäischen Richtung.

Die Schriftgelehrten gehörten zur Partei der Pharisäer, die erst
einige Jahrzehnte im Synedrium vertreten waren. Zu dieser Gruppe
gehörte Nikodemus (Joh. 3, 1-31) und Gamaliel I., der berühmte
Gesetzeslehrer von Paulus (Apg. 22, 3). E. Stauffer hält es für
möglich, daß auch Paulus als nichtstimmberechtigter Hospitant
bei der Sitzung dabei war.

4. «Die Hohenpriester aber und der gesamte Hohe Rat suchten
nach einer Zeugenaussage gegen Jesu, um ihn zum Tode verurteilen
zu können, fanden jedoch keine; denn viele legten wohl falsches

Zeugnis gegen ihn ab, doch ihre Aussagen stimmten nicht überein.

Einige traten auch auf und brachten ein falsches Zeugnis gegen
ihn vor, indem sie aussagten: ,Wir haben ihn sagen hören: Ich
werde diesen Tempel, der von Menschenhänden errichtet ist,
abbrechen und in drei Tagen einen anderen bauen, der nicht von
Menschenhänden errichtet ist'; doch auch darin war ihr Zeugnis
nicht übereinstimmend» (Mk. 14, 55-59).

An sich hätte der Prozeß mit dem Vorbringen der Entlastungsgründe

beginnen müssen. Wir wissen nicht, warum die Berichte
mit der Beweisaufnahme und den Belastungszeugen einsetzen.
Wahrscheinlich waren keine Entlastungszeugen vorhanden (anders
die apokryphen Pilatusakten).

142



Es sollte sicher ein Todesurteil gefällt werden, aber man hatte
noch keine ausreichenden Beweise. Falsche Aussagen und
nichtübereinstimmende Bekundungen durften nicht verwertet werden. Selbst
über den einzigen bis dahin genannten Anklagepunkt, der
angesagten Zerstörung des Tempels, gibt es keine Übereinstimmung.
Sonst hätte Jesu wohl schon deshalb zum Tode verurteilt werden
können, auch wenn eine solche Verurteilung auf einem
Mißverständnis von Jesu Aussagen beruht hätte (so E. Stauffer). H. Graetz
meint allerdings, das sei kein Grund der Verfolgung gewesen, weil
eine solche Prophezeiung nur Gelächter erzeugt hätte.

Andere Anklagepunkte werden uns am Anfang nicht ausdrücklich

genannt. Doch hinter dem raschen Prozeßablauf stand sicher
die vielschichtige Auseinandersetzung zwischen Jesus und seinen

Gegnern, die große Problematik von Verheißung und Erfüllung.
Was im einzelnen ausschlaggebend war, werden wir nicht mehr
ermitteln können.
Waren es die Sabbathverletzungen Jesu? Vgl. Mk. 2, 24; 3, 2-6;

Joh. 5, 16; 9, 16; Num. 15, 35; Ex. 31, 14; 35, 2. Es ist immerhin

beachtlich, daß Tertullian im 2. Jahrhundert unter den
Gründen gerade diesen als ersten anführt.

Waren es Gotteslästerungen? Vgl. Mk. 2,7; Joh. 5,18; 8,59;
Lev. 24, 16; Ex. 22, 27.

Waren es Wahrsagerei und Zauberei? Vgl. Mk. 3, 22; Joh. 8, 48;
10, 20; Lev. 19, 26. 31; Deut. 18, lOf.

War es Pseudoprophetie? Vgl. Mk. 6, 15; Mt. 21, 11; 21, 46; Luk.
7, 16. 39; 13, 33; Joh. 6, 14; 7, 40. 52; 9, 17; Deut. 13, 6; 18, 20.

War es die Verärgerung der Sadduzäer wegen der Bejahung der

Auferstehung der Toten, die diese im Gegensatz zu den Pharisäern

verneinten? Vgl. Mt. 22, 23ff. par.
War es die Steuerfrage aus dem Gleichnis vom Zinsgroschen?

Wohl kaum, denn gerade darin wurde Jesus von den Pharisäern
bewundert, und die Juden spielten vor Pilatus gerade auf das

gute Verhältnis zum Kaiser an. Vgl. Mt. 22, 15ff. ; Joh. 19, 12.

Die gegenteilige Behauptung bei Luk. 23, 2 wird als eine
Unwahrhaftigkeit anzusehen sein.

War es vielleicht die zweifelhafte Abstammung Jesu: «...Von
diesem wissen wir nicht, woher er stammt.»? Vgl. Joh. 9, 29.

143



War es die Tatsache, daß Jesus Galiläer war und von dort weder
ein Prophet noch der Messias kommen konnte? «Was kann
schon Gutes aus Nazareth kommen» (Joh. 1, 46).

Wurde Jesus vielleicht das Opfer von Mißverständnissen (so

Graetz)? Wir wissen ja, wie oft die Gegner aneinander
vorbeigeredet haben, zum Beispiel Joh. 6, 41. 51.

Waren die Behörden durch den tumrütarischen Einzug in Jerusalem

und die Tempelreinigung beunruhigt und verärgert? Man
wird überhaupt das Moment der Volksverführung,
Volksaufwiegelung und Volksbeunruhigung nicht völlig beiseite schieben
dürfen. Vgl. Luk. 20, 19; 23, 2. 5; Joh. 11, 47ff. u. a.

War es sein zweifelhafter und Anstoß erregender Umgang mit
Fischern, Zöllnern, Sündern und Dirnen?

War es die unbedingte Autorität, die Jesus ständig forderte mit
seinem «Ich aber sage euch»?

Im Anblick der erfolglosen Beweisaufnahme reißt Kaiphas die
Initiative an sich und frägt Jesus direkt, indem er ihn auf seine

vorgebliche Messianität anspricht: «Bist du Christus, der Sohn des

Hochgelobten?» (Mk. 14, 62). Jesus bejaht diese Frage zwar, aber
es muß geprüft werden, ob denn beide dasselbe unter «Sohn des

Hochgelobten» verstanden. Es ist nämlich nicht nachzuweisen,
daß die Juden damals die Bezeichnung «Gottes Sohn» als Messiastitel

kannten. Man könnte deshalb auch daran denken, daß dieser
Titel der nachösterlichen Christengemeinde zuzuschreiben ist, von
ihr also Kaiphas in den Mund gelegt wurde. Die Juden erwarteten
einen menschlichen Messias ohne göttliche Wesenheit. So sagt der
Jude Tryphon im «Dialog» bei Justin: «Denn wir alle erwarten
im Messias einen Menschen von Menschen.»

Kaiphas wird also seine Frage nicht gestellt haben, um von
Jesus zu erfahren, er sei göttlichen Wesens. Er wollte nur wissen,
ob Jesus beanspruchte, der Messias nach jüdischem Verständnis
zu sein.

Obwohl Jesus gewissermaßen bekräftigend von seiner Wiederkunft

als «Menschensohn», sitzend zur rechten Hand Gottes und
kommend auf den Wolken des Himmels, spricht, liegt darin nicht
ohne weiteres eine Erweiterung seiner Inanspruchnahme des Titels
«Gottessohn». Die Juden deuteten nämlich die Stelle Dan. 7, 13

144



vom Kommen des Menschensohnes auch auf einen menschlichen
Messias, und es ist nicht sicher, claß sie schon damals die Vorstel-

ung des «Weltenrichters» damit verbanden.
Eine weitere Frage ist auch, welche Bedeutung die Wendung

«Ich bin's» (ani hu) in diesem Zusammenhang hat.
Schließt sie nicht jeden Zweifel über die Ansprüche Jesu aus?

Mit der gleichen Wendung hat Jesus doch schon früher von seiner
besonderen Autorität gesprochen : Ich bin der Weg und die Wahrheit;

ich bin der gute Hirte; ich bin das Brot des Lebens.
Oder erinnern wir uns an die Szene, wo Jesus fast gesteinigt

worden wäre, als er im Tempel sagte: «Wahrlich, wahrlich, ich
sage euch, ehe daß Abraham war, bin ich» (Joh. 8, 58). Darin stak
also noch die Behauptung seiner Präexistenz, in jüdischen Ohren
eine Ketzerei.

Das Ergebnis dieser Überlegungen ist keineswegs befriedigend
und klar: Wurde nun Jesus zu Recht wegen Gotteslästerung
verurteilt oder hat das Synedrium eine nicht todeswürdige Inanspruchnahme

der Messiaswürde zum Kapitalverbrechen gemacht?
Die Reaktion von Kaiphas ist jedenfalls eindeutig: «Wozu

brauchen wir noch weitere Zeugen? Ihr habt die Gotteslästerung
gehört: was urteilt ihr?» (Mk. 14, 63. 64). Nach den
Strafrechtsbestimmungen der Mischna gilt: «Der Lästerer ist erst schuldig,
wenn er den Gottesnamen deutlich ausspricht» (Sanh. VII, 5a).

Jesus sprach aber in Umschreibung nur von der «Kraft». Deshalb

meint J. Klausner auch, daß bei Jesus nur eine «gottlose
Anmaßung» vorgelegen habe.

Es ist nun aber ziemlich sicher, daß diese enge und milde
Mischnavorschrift zur Zeit Jesu nicht galt, also auch noch nicht
angewendet worden sein kann. Die Mischna wurde ohnehin erst

gegen Ende des 2. Jahrhunderts n. Chr. niedergeschrieben und es

ist anzunehmen, daß die Verfahrensvorschriften für das Synedrium
aus der Zeit nach der Zerstörung des Tempels stammen. In der
ersten Hälfte des 1. Jahrhunderts hat sich das Synedrium «an den
alttestamentlich-sadduzäischen Strafkodex gehalten ». Blinzler
schreibt dazu: «Alles, was man bisher im Prozeß Jesu im Hinblick
auf die Mischna als Irregularität ansprechen wollte, stand in vollem
Einklang mit dem damals geltenden Recht, das ein sadduzäisches

145



Recht war und die pharisäisch-humanitären und im Alten Testament

nicht begründeten Besonderheiten der Mischna nicht kannte
oder nicht anerkannte. »

Wenn man die Gesetze in Deut. 13, 1 ff. 7 ff. liest über die

erbarmungslose Bestrafung falscher Propheten und Verführer, die

sagen: «Laßt uns andere Götter lehren», dann wird man bei
Beachtung der ohne Zweifel vorhandenen Spannungen kaum beweisen

können, daß die Verurteilung vorsätzlich gegen das Gesetz erfolgte,
und J. Klausner sagt nicht zu Unrecht: «Ex nihilo nihil fit» —
von Nichts kommt nichts.

Blinzler kommt zu dem Ergebnis, daß das Synedrium die
Beanspruchung der Messiaswürde bereits als Blasphemie angesehen
hat. Den Einwand, die Juden erwarteten nur einen Menschen als
Messias und die bloße Behauptung, ein solcher zu sein, sei kaum
ernst genommen worden, läßt er nicht gelten: «Das Judentum
erwartete vom Messias, daß er sich als solcher legitimieren werde.
Ein Gefangener, von seinen Freunden verlassener, ohnmächtig der
Gewalt seiner Gegner ausgelieferter Messias — das war für sie eine

unvollziehbare Vorstellung. Ein Mensch, der in solcher Lage sich
als Messias, als Inhaber der höchsten von Gott einem Menschen

zu übertragende Würde, ausgab, der mußte in ihren Augen ein
Frevler sein, der die großen Verheißungen Gottes an sein Bundesvolk

bewußt zu verkehren wagte.»
In dieser Stunde schien Gott wirklich gegen sich selbst zu stehen.
5. «Da gaben sie alle das Urteil über ihn ab, er sei des Todes

schuldig» (Mk. 14, 64).
Nach richtiger Auslegung wird dies als ein wirkliches Todesurteil

anzusehen sein und nicht nur als ein Schuldspruch (vgl. Mk. 10, 33).
Die Juden hatten zwar damals eine beschränkte Polizeigewalt

(vgl. den bewaffneten Haufen in Gethsemane), aber sie konnten
ein solches Todesurteil nicht vollstrecken, weil die sogenannte
Blutgerichtsbarkeit (jus gladii) bei der römischen Besatzungsmacht und
dem römischen Prokurator lag (stark umstritten! — Vgl. Joh.
19, 10; 18, 31, der als Ausflucht bezeichnet wird mit Rücksicht auf
Deut. 21, 23; vgl. ferner Gab 3, 13).

Und so wechselt nun die Szene hinüber zu den heidnischen
Römern: der Hohe Rat ließ Jesus Pilatus übergeben.

146



VI. Der Prozeß vor dem römischen Statthalter Pontius Pilatus

1. Man wird den Prozeß vor Pilatus als einen selbständigen Prozeß

und nicht nur als ein notwendiges Anhängsel der Synedrial-
entscheidung ansehen dürfen. Natürlich wird man dann die Frage
stellen müssen, was die Verhandlung vor dem Synedrium überhaupt
für einen Sinn haben sollte. Doch die damaligen Rechtsverhältnisse

waren durch die Zweispurigkeit und die teilweise Zuständigkeit

der Juden in der Strafgerichtsbarkeit (dies sogar ausschließlich

gegenüber Nichtjuden bei Verstoß gegen Kultgebräuche, zum
Beispiel bei Überschreiten der Tempelschranke) recht verworren
und keineswegs immer zweifelsfrei und sinnvoll abgegrenzt.
Immerhin war ein vorhandenes Urteil durch das Synedrium ein
gewisses Druckmittel gegenüber der Öffentlichkeit und den Römern.

Eine entscheidende Frage ist auch, ob Pilatus einen solchen
Fall nach römischem oder jüdischem Recht beurteilte. Es ist
anzunehmen, daß sich der Heide Pilatus nicht viel um das komplizierte

jüdische Religionsrecht gekümmert hat (vgl. Apg. 18, 15;
23, 29; 25, 18-20).

Die Juden werden also bei Pilatus nur mit der gewünschten
Verurteilung gerechnet haben können, wenn sie in der Lage waren,
Jesus ein auch in den Augen der Römer todeswürdiges Verbrechen
zur Last zu legen. Als ein solches Verbrechen kam «Hochverrat»
in Betracht.

Das Johannesevangelium überliefert zu Anfang ein Gespräch
zwischen Pilatus und Jesus, das sehr aufschlußreich ist, weil es

zeigen kann, wie die Juden unter allen Umständen den Tod Jesu
herbeiführen wollten, dazu jedoch nach dem Besatzungsrecht nicht
in der Lage waren: «Pilatus fragte sie: Welche Anklage habt ihr
gegen diesen Mann zu erheben Sie antworteten ihm : Wenn dieser
Mensch kein Verbrecher wäre, so hätten wir ihn dir nicht
überliefert Da sagte Pilatus : Nehmt ihr ihn hin und richtet ihn nach
eurem Gesetz. Da entgegegneten ihm die Juden : Wir haben nicht
das Recht, jemand hinzurichten» (18, 29-31).

Bei Lukas findet sich ebenfalls ein interessanter Einschub : «Wir
haben festgestellt, daß dieser Mensch unser Volk aufwiegelt und
es davon abhalten will, dem Kaiser Steuern zu entrichten, und

147



daß er behauptet, er sei Christus, ein König» (23, 2). Dieses

Vorbringen hat einen deutlichen politischen Inhalt. Der zweite
Vorwurf mit der Steuerverweigerung ist sicher eine Lüge gewesen
(Mt. 12, 13ff.). Die Behauptung der Volksaufwiegelung hat zwei
Seiten, je nach der Perspektive.

Sodann steht in allen vier Evangelien die entscheidende Frage :

«Bist du der Juden König? »

Pilatus muß also zuvor von den Juden über den Anklagepunkt
informiert worden sein.

Für die Juden war klar, daß sie den Titel «König» für «Messias»

oder für «König Israels» (Mk. 15, 32; Joh. 1, 49; 12, 13) setzten,
sonst hätten sie Jesus ja nicht nach ihrem Gesetz schuldig sprechen

können. Der Frage des Pilatus liegt aber das politische
Verständnis dieses Titels zugrunde, denn den religiösen Gehalt konnte
der Heide Pilatus unmöglich erfassen. Seine bei Joh. 18, 35

niedergelegte Rückanwort bestätigt das: «Ich bin doch kein Jude!»
Man wird also kaum fehlgehen in der Annahme, daß die Juden

Pilatus bewußt und gewollt getäuscht haben (so Blinzler u. a. ;

vgl. aber Mk. 15, 10). Dieser Vorwurf lastet natürlich auf den

jüdischen Führern von damals. Man wird jedoch aus dieser durch
die Zweispurigkeit des damaligen Strafrechts bedingten Prozeßtaktik

nicht die Schlußfolgerung ziehen können, auch die
Verurteilung vor dem Synedrium sei nicht gutgläubig erfolgt.

Jesus hat auf die Frage nicht mit einem unzweideutigen «Ja»

geantwortet: «Du sagst es.» Er hatte wohl die DoppelWertigkeit
dieses Titels und auch die Tatsache erkannt, daß Pilatus andere

Vorstellungen damit verband als die Juden. Trotzdem bleibt
unverständlich, weshalb Pilatus ihn nicht sofort verurteilte und
weshalb er sich um die Entscheidung drücken wollte. Bei der
üblichen Charakterisierung des Pilatus als grausamem und
blutrünstigem Tyrannen paßt dieses sich Drehen und Wenden nicht
recht, und man hat aus diesem Grund oft gesagt, die Überlieferung
der Evangelien sei hier historisch nicht haltbar und hänge mit
der Tendenz zusammen, die Juden zu den eigentlichen Schuldigen
zu machen (J. Klausner).

Möglicherweise trifft auch die Darstellung bei Johannes wenigstens

materiell den richtigen Verlauf: «.. .Jesus antwortete: Mein

148



Reich ist nicht von dieser Welt. Wäre mein Reich von dieser Welt,
so würden meine Diener kämpfen, damit ich den Juden nicht
überliefert würde; nun aber ist mein Reich nicht von hier. Da

sagte Pilatus zu ihm: Ein König bist du also? Jesu antwortete:
Ja, ich bin ein König. Ich bin dazu geboren und in die Welt
gekommen, um für die Wahrheit Zeugnis abzulegen; jeder, der aus
der Wahrheit ist, hört auf meine Stimme. Darauf Pilatus: Was ist
Wahrheit »

Doch auch dieser Abschnitt bleibt nicht unwidersprochen.
J. Klausner meint zu der Aussage, Jesu Reich sei nicht von dieser

Welt, daß «dieser Spruch im Munde des jüdischen Messias undenkbar»

sei. Dabei begeht er natürlich den Fehler, Jesus völlig mit
den jüdischen Messiasvorstellungen zu identifizieren. Er verkennt
bei aller «Identität» das für den Glauben unübersehbare Eigene
in der Autorität Jesu, das auch ein «Nein» zu den säkularisierten
jüdischen Messiashoffnungen enthält.

Pilatus findet keine Schuld an Jesus. Aber er gibt ihn nicht frei.
2. Die Schilderung des Evangelisten Lukas (23, 6-12) enthält

in dieser Situation die Weitergabe Jesu an Herodes Antipas, weil
Jesus aus Galiläa stammte und damit eine Zuständigkeit des Tetrar -

chen gegeben war. Doch Pilatus wird Jesus nicht los, denn der

«Halbjude» Herodes schickt ihn als unschuldig zurück (23, 15).
3. An jedem Passahfest pflegte Pilatus den Juden einen Gefangenen

nach ihrer Wahl freizugeben (Mk. 15, 6 par.).
Die Auseinandersetzung der Gelehrten über die Historizität um

die rechtlichen Grundlagen dieser Amnestie sollen uns hier nicht
weiter interessieren. Blinzler meint, insbesondere anhand einer
Mischnastelle (Tr. Pessachim VIII, 6 a) den Nachweis führen zu
können, daß diese Gepflogenheit bestand.

Zum ersten Male wird in den Prozeßberichten von einer Einflußnahme

der Jerusalemer Volksmassen auf das Urteil berichtet. Der
Kreis der Verantwortlichen erfährt dadurch eine nicht unerhebliche

Ausweitung, wenn auch das Volk von den Hohenpriestern
dazu aufgestachelt und überredet wurde (Mk. 15, 11 par.) und
wahrscheinlich noch verschiedene psychologische Umstände mit
eine Rolle dabei spielten (antirömische Grundeinstellung;
Mißverständnis mit «Jesus Barabbas»). Wenn Blinzler meint, «die über

149



Nacht eingetretene radikale Abkühlung der Volksstimmung» habe
«ihren Hauptgrund offenbar in der Tatsache der Verurteilung Jesu
durch das einheimische Gericht», weil «die Ehrfurcht vor dem
heiligen, gottgegebenen Gesetz zu tief verankert» gewesen sei, so wird
man dem zustimmen dürfen.

Wenn auch Barabbas von den Römern verhaftet wurde, so ist
aber doch nicht zu übersehen, daß er als Raubmörder charakterisiert

wird und auch dieses Verbrechen an sich vor dem jüdischen
Gesetz ohne Gnade hätte sein müssen (vgl. Apg. 3, 14). Oder liegt
das Entscheidende auch hier wieder auf der Frage nach dem
vorherrschenden Messiasverständnis

Es spricht manches dafür, daß Barabbas, der ja wegen eines

Aufruhrs gegen die Römer verhaftet wurde, zu den sogenannten
Zeloten gehörte, den radikalen «Eiferern», die sich mit der Tat
gegen die Fremdherrschaft zur Wehr setzten, um so das Kommen
desMessias zu beschleunigen und die Gottesherrschaft herbeizuführen.
Barabbas entsprach so der am weitesten verbreiteten Form jüdischer
Messiashoffnung, obwohl er selbst kein «Messiasprätendent» war.

'Auch Avenn man einmal danach fragt, worin denn das Aufwiegeln

der Masse durch die jüdischen Führer, die Jesus «aus Neid»
überantwortet haben sollen, bestand, kommt man auf dieses
Problem. Sie könnten dem Volk das «Messiasgeheimnis» Jesu verraten
haben oder Jesus als politischen, vielleicht sogar messianisch-

politischen Aufrührer hingestellt haben. In jedem Falle bleibt die

Spannung zwischen der offenkundigen Machtlosigkeit Jesu und
dem bevorzugten und erwarteten starken Mann bestehen.

Pilatus kam trotz heftiger Gegenwein: aus dem von ihm mit
dem Wahlangebot verursachten Dilemma nicht mehr heraus. Seine

Frau — eine Heidin! — versucht vergeblich, ihn zu überreden,
sich nicht an «diesem Gerechten» zu vergreifen (Mt. 27, 19). Auch
seine eigene Beteuerung: «Ich bin unschuldig an dem Blut dieses

Gerechten; sehet ihr zu!» (Mt. 27, 23. 24) half ihm nichts.
«Da schrie der ganze Haufe und sprach: Hinweg mit diesem

und gib uns Barabbas los!» (Luk. 23, 18).
«Sie schrien abermals: Kreuzige ihn!» (Mk. 15, 13).
«Läßt du diesen los, so bist du des Kaisers Freund nicht, denn

wer sich zum König macht, der ist wider den Kaiser (Joh. 19, 12).

150



Welcheine Spannung zu dem « Hosianna» beim Einzug inJerusalem
«Da antwortete das ganze Volk und sprach: Sein Blut komme

über uns und unsere Kinder!» (Mt. 27, 25).
Es ist sicher bekannt, welch ungeheures Leid die einseitige

polemische Auslegung dieses «locus classicus» antijudaistischer
Tendenzen in der Geschichte der Kirche über die Juden brachte.
Vielleicht ist dieser Ausruf schon bei Matthäus ein legendärer, aus
polemischer Absicht entstandener Bericht. Doch wir müssen uns
mit ihm auseinandersetzen, weil er die Sache selbst trifft, um die
es entscheidend geht in dem ganzen Prozeß. Schon Jesus hatte
die «Schriftgelehrten und Pharisäer» als «Söhne der Prophetenmörder»

bezeichnet, die das Maß der Schuld ihrer Väter vollmachen
(Mt. 23, 32). «Wahrlich ich sage euch: die Strafe für dies alles wird
über dieses Geschlecht kommen!» (23, 36).

Die Form dieser Selbstverfluchung als Übernahme der vollen
Verantwortung für etwas entspricht einer festen jüdischen Wendung

(vgl. 2. Sam. 1, 16; 3, 29; Jer. 26, 15; Apg. 5, 28; 18, 6). Der
Ruf kann sowohl klarer Überzeugung entsprungen als auch eine
«frivole Selbstverwünschung» gewesen sein. In beiden Fällen ist
das Problem noch nicht entschieden.

Alles was geschah, steht in einem größeren heilsgeschichtlichen
Zusammenhang, der immer wieder gesehen werden muß. In seiner

Tempelrede sagt später Petrus zu den Juden: «Und nun ihr Brüder:
ich weiß, daß ihr aus Unwissenheit gehandelt habt, wie auch eure
Oberen; Gott aber hat auf diese Weise das in Erfüllung gehen
lassen, was er schon vorher durch den Mund der Propheten
verkündigt hat, daß nämlich sein Gesalbter leiden werde» (Apg. 3, 17.

18). Und nach ihrer Freilassung baten Petrus und Johannes mit
der Gemeinde: «Ja, es haben sich in Wahrheit gegen deinen heiligen
Knecht Jesus, den du gesalbt hast, in dieser Stadt Herodes und
Pontius Pilatus mit den Heiden und Volksscharen Israels zusammengetan,

um alles auszuführen, was deine Hand und dein Ratschluß
vorherbestimmt haben, daß es geschehen sollte» (Apg. 4, 27. 28).

Paulus geht bekanntlich im Römerbrief der Frage der Verwerfung

Israels nach, und es ist bedeutsam, in welchem Zusammenhang
er dies tut: «So frage ich nun: hat Gott sein Volk etwa verstoßen?

Keineswegs! Gott hat sein Volk, das er zuvor ersehen hat, nicht

151



verstoßen. Oder wißt ihr nicht, was die Schrift bei Elia sagt, als
dieser von Gott gegen Israel mit der Klage auftritt: Herr, deine

Propheten haben sie getötet, deine Altäre niedergerissen, ich bin
allein übrig geblieben, und nun trachten sie mir nach dem Leben?
Aber wie lautet die göttliche Antwort an ihn? Ich habe mir noch
7000 Männer übrig behalten, die ihre Knie vor Baal nicht gebeugt
haben. Ebenso ist auch in unserer Zeit ein Best nach der göttlichen
Gnadenwähl vorhanden.» (11, 1-5.)

Auch der bei Johannes (19, Iff.) geschilderte Geschehensablauf
ist bei dieser Frage von Bedeutung. Dort versucht Pilatus, nachdem

Jesus zur Geißelung überantwortet war, noch einmal in
einem letzten Anlauf Jesu zu einer klaren Aussage über sich zu
veranlassen: «Woher bist du? Aber Jesus gab ihm keine
Antwort. Da sprach Pilatus zu ihm: Redest du nicht mit mir? Weißt
du nicht, daß ich Macht habe, dich zu kreuzigen, und Macht habe,
dich loszugeben? Jesus antwortete: du hättest keine Macht über
mich, wenn sie dir nicht von oben gegeben wäre ; darum trifft den,
welcher mich dir ausgeliefert hat, eine größere Schuld.»

«Von oben» heißt hier nach richtiger Auslegung «von Gott».
Pilatus hat also einen Platz in Gottes Erlösungsplan, er ist bei
aller «Schuld» ein Werkzeug Gottes, ebenso wie die jüdischen
Volksmassen bei ihrer Intervention für Barabbas und gegen ihren
wahren König und Erlöser.

Das Verfahren endet, wie es enden mußte: Barabbas wird
freigegeben und Jesus von Pilatus verurteilt und zur Kreuzigung
gebracht. Es spielt keine Rolle, ob Pilatus dabei ein eigenes Urteil
fällte oder nur die Entscheidung des Synedriums bestätigte.

VII. Die Kreuzigung Jesu

Es ist keine Frage, daß die Kreuzigung eine römische
Hinrichtungsart (wahrscheinlich persischer Herkunft) war und zu den
schrecklichsten und grausamsten Strafen gehörte. Der Vorgang
der Kreuzigung soll uns hier nicht weiter interessieren.

Für die Juden, die die Kreuzigung nicht kannten, war das

Aufhängen «am Holz», das nach der Steinigung eines Gotteslästerers

vollzogen wurde, eine zusätzliche Strafe, die den bereits Hingerich-

152



teten zu einem Gottverfluchten machen sollte (Deut. 21, 23; Gal.
3, 13). Von manchen wird das als Grund dafür angesehen, weshalb
die Juden auf einer «Kreuzigung» bestanden haben sollen.

Pilatus ließ oben am Kreuz eine Tafel befestigen mit der in den
drei Sprachen aramäisch, lateinisch und griechisch verfaßten
Inschrift: «Jesus von Nazareth, König der Juden.» Die darüber
verständlicherweise verärgerten Juden verlangten von Pilatus die

Abänderung der Inschrift dahin, daß' Jesus nur gesagt habe, er sei

der Juden König. Aber Pilatus blieb hart: «Was ich geschrieben
habe, habe ich geschrieben!»

Eine merkwürdige Geschichte: Ein Heide bestimmt darüber,
wem der höchste in Israel zu vergebende Titel zu verleihen ist.
Auch wenn es nur Spott und Ironie gewesen sein sollte, es sollte
uns doch zu denken geben.

Schon Mose sagte (Deut. 32, 21): «Ich will euch eifersüchtig
machen auf solche, die kein Volk sind; gegen ein unverständiges
Volk will ich euch erbittern. »

Bei Jesaja (65, 1) steht der Satz: «Ich bin gefunden worden

von denen, die mich nicht suchten, ich bin denen bekannt geworden,

die nicht nach mir fragten» (vgl. den Zusammenhang bei
Rom. 10, 19. 20).

Der mitgekreuzigte und am Kreuz bekehrte Mörder bei Lukas
(23, 39ff.) und das Bekenntnis zu Jesus als dem Sohne Gottes aus
dem Munde des römischen Hauptmannes unter dem Kreuz (Mt.
27, 54 par.) gehören sicher auch hierher.

Mit all diesen Details soll ausgesagt werden: die Kreuzigung
Jesu weist über sich hinaus! Gott hat damit begonnen, den mit
Israel vormals gesteckten Rahmen der Erwählung zu öffnen.
Alle haben an der Kreuzigung mitgewirkt, denn für alle soll sie ihre
heilende und rettende Wirkung entfalten.

Im Anblick des Kreuzes offenbaren sich noch einmal die alten
Gegensätze :

«Die aber vorübergingen, lästerten ihn und schüttelten ihre
Köpfe und sprachen: Der du den Tempel Gottes zerbrichst und
baust ihn in drei Tagen wieder auf, hilf dir selber. Bist du
Gottes Sohn, so steige herab vom Kreuz! Desgleichen auch die

Hohenpriester spotteten sein samt den Schriftgelehrten und Älte-

153



sten und sprachen : Anderen hat er geholfen, und kann sich selber
nicht helfen. Ist er der König Israels, so steige er nun vom Kreuz,
so wollen wir ihm glauben» (Mt. 27, 40ff.).

Über allem steht Jesu Gebet, das gewiß nicht nur den römischen
Kriegsknechten, sondern allen «Schuldigen» galt: «Vater vergib
ihnen, denn sie wissen nicht, was sie tun!» (Luk. 23, 34).

Während immer wieder Menschen jenes andere Wort von der
Selbstverfluchung des «ganzen» jüdischen Volkes in die Tat
umsetzten, kam dieses Gebet nie recht zum Tragen. Dabei entsprach
es Jesu gesamter Verkündigung, die gerade in der Feindesliebe

gipfelte, im Dienst und Opfer für die Vielen. Die Juden wurden
ständig als «Wissende» behandelt, obgleich sich aus zahlreichen
Stellen des Neuen Testaments das Gegenteil ergibt (Apg. 3, 17 ;

13, 27; 1. Kor. 2, 8; 12, 3; Joh. 16, 2. 3.; 15, 21 f.; 12, 16; Mt. 16,

17).

VIII. Schlußbetrachtung

Kurz nach der Gründung des neuen Staates Israel wurde von
einigen Juden und Christen die Meinung vertreten, man solle den
Prozeß Jesu wieder aufnehmen und noch einmal durchführen, um
den Schuldspruch zu überprüfen und diese ungeheure Spannung
zwischen Judentum und Christentum aus der Welt zu schaffen.

Ganz davon abgesehen, daß darüber kein weltliches Gericht in
Israel, sondern allenfalls ein neues Synedrium entscheiden könnte,
wäre dieses sicher oft gut gemeinte Unternehmen sinnlos.

Das Sterben Jesu war und bleibt ein Mysterium, das kein
Wiederaufnahmeverfahren lösen wird.

«Denn so sehr hat Gott die Welt geliebt, daß er seinen
eingeborenen Sohn hingegeben hat...» (Joh. 3,16)! Gott ist hier am Werk
gewesen, nicht nur die Juden und Heiden in « Gemeinschaftsleistung ».

In Gethsemane sagte Jesus zu Petrus: «Stecke dein Schwert
in die Scheide! Soll ich den Kelch nicht trinken, den mir der Vater
gereicht hat?» (Joh. 18, 11).

Zu den hoffnungslosen und traurigen Emmausjüngern sprach
der Herr: «Mußte denn Christus dies nicht leiden und dann in
seine Herrliclikeit eingehen?» (Luk. 24, 26). Und Petrus sprach in

154



seiner Pfingstpredigt : «Jesus von Nazareth, der nach dem
festgesetzten Ratschluß und der Vorherbestimmung Gottes euch
preisgegeben war, habt ihr durch die Hand der Gesetzlosen ans Kreuz
nageln und hinrichten lassen» (Apg. 2, 23; ebenso 4, 28).

Das vermag zwar keinen der Verantwortlichen vor Gott zu
entlasten, aber die Frage nach der «Schuld» stellt sich anders als sie

meistens gestellt wird. Jede moralische oder auch moral-theologische
Wertung ist fehl am Platz. Die Kategorien und Maßstäbe für
dieses geheimnisvolle Geschehen sind für uns nicht verfügbar und
begreifbar. Jede richtende Wertung aus unserem Munde wäre eine

wenigstens teilweise und damit vor Gott totale Selbstrechtfertigung.

Msgr. Oesterreicher, einer der Konzilstheologen, die maßgeblich
an dem Judenschema mitgearbeitet haben, schrieb einmal, Jesu

Kreuzigung sei «der einzige Justizmord, bei dem nach den Mördern
zu fahnden nur irreführt, da wir alle zu den Schuldigen gehören»

Das entscheidende Ereignis dieses Prozesses ist für
Heidenchristen kein Grund zum Richten, sondern zum Danken. Paulus
schreibt: «So frage ich nun: sind sie etwa deshalb gestrauchelt,
damit sie zu Fall kommen sollen? Keineswegs! Vielmehr ist infolge
ihrer Verfehlung das Heil den Heiden zuteil geworden... Wenn aber
schon ihre Verfehlung ein reicher Segen für die Menschheit und ihr
Zurückbleiben ein reicher Segen für die Heiden geworden ist, um
wieviel segensreicher wird erst ihre Vollzahl sein! Denn wenn
schon ihre Verwerfung zur Versöhnung der Welt geführt hat, was
wird dann ihre Annahme anders sein als Leben aus den Toten?

So sind sie im Hinblick auf die Heilsbotschaft zwar Feinde
Gottes um euretwillen, aber im Hinblick auf die Erwählung sind
sie Geliebte um der Väter willen; denn unwiderruflich sind die
Gnadengaben und die Berufung Gottes. Denn wie ihr einst
ungehorsam gegen Gott gewesen seid, jetzt aber infolge des Ungehorsams

dieser Erbarmen erlangt habt, ebenso sind wiederum diese

jetzt ungehorsam geworden, um durch das euch gewährte Erbarmen

ebenfalls Barmherzigkeit zu erlangen» (Rom. 11, 11 ff.).
« Jetzt aber, in Christus Jesus, seid ihr, die ihr ehedem in der

Ferne standet, durch das Blut Christi zu Nahestehenden geworden»

(Eph. 2, 13).

155


	Der Prozess Jesu : vom Leiden und Sterben des "Königs der Juden"

