
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 20 (1964)

Artikel: Ehe und Familie nach den Gesetzen Moses

Autor: Zingg, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960632

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960632
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


EHE UND FAMILIE NACH DEN
GESETZEN MOSES

Von Dr. E. Zingg, Fürsprecher, Oberbalm BE

I. Einleitung

Das Alte Testament (AT) enthält nicht nur Glaubenssätze, wie
vielfach angenommen wird, sondern zerstreut viele Rechtssätze,
die zu kennen nicht unnütz ist.

Die Rechtsordnung geht uns alle etwas an. Die Rechtsordnung
ist die der Menschheit im Interesse der Aufrechterhaltung und
Weiterbildung der Kulturwerte auferlegte Ordnung der Lebensverhältnisse;
sie ist also eine Ordnung, das heißt eine Festsetzung von Regeln,
nach welchen sich das Leben gestalten soll, und sie ist eine der
Menschheit auferlegte Regel.

Das Recht kann nicht ein gleiches bleiben. Es muß sich der
jeweils wandelbaren Kultur anpassen und so gestaltet sein, daß

es den wechselnden Kulturanforderungen entspricht, daß es die
Kultur fördert und nicht hemmt und nicht unterdrückt. Auf diese
Weise hat jede Kultur ihre bestimmten Rechtspostulate, und
Aufgabe der Menschengesellschaft ist es, jeweils das Recht nach
diesen Erfordernissen zu gestalten.

Es gibt daher kein ewiges Recht. Das Recht, das für die eine
Zeit ein passendes ist, taugt nicht für andere : wir "können nur
dahin streben, jeder Kultur das ihr zukommende Recht zuzuteilen :

was für eine Kultur vorzüglich ist, ist für die andere verderblich.
Die Rechtsordnung ist eine Friedensordnung. Sie bezweckt,

unter den Menschen den Frieden herzustellen, gütlich oder gerichtlich

(durch Zwang). Besser eine mangelhafte Rechtsordnung als

gar keine, sagen die Weltweisen. Das Recht weist jedem das Seine

zu. Wer dies verletzt, kann zur Rechenschaft (Schadenersatz)
gezogen werden.

Die folgenden Darlegungen über Ehe und Familie nach den
Gesetzen Moses sind dem berühmten Werk D. P. Volz', Die
biblischen Altertümer, 2. Auflage, Stuttgart 1925, Calwer-Vereins-
Buchhandlung, S. 332—339, mit Erlaubnis des Verlages entnom-

121



men. Ich fand von den vielen Werken keine bessere Darstellung
(Zusammenfassung), die klassisch klar und kurz und doch gut
verständlich gewesen wäre, wie diese. Leider ist das glänzende
Werk vergriffen, und eine Neuauflage ist nicht geplant.

II. Einzelheiten
1. Die Familie

Nicht der einzelne, sondern die Familie und die Sippe gaben
in Israel den Ausschlag im öffentlichen Lehen, und wohl dem, der

ehrwürdige Väter und eine Schar blühender Söhne hatte. Die
Familie war die bürgerliche Einheit, in Geschlechter und
Vaterhäuser gliederte sieh die Ortschaft, und noch über den Tod hinaus
dauerte der Zusammenhalt der Geschlechter. Ebenso gehörte die
Familie rechtlich zusammen; mit dem zum Tod verurteilten Vater
büßten die Söhne und Töchter, Jos. 7, 24. Auch im Kultus erhielt
sich dieser Verband. Bei den großen Festen saßen die Familien
im Opfermahl beisammen, der Passahritus blieb von ältester Zeit
an durch die Jahrhunderte hindurch Feier der Familie, 2. Moses 12,

3ff.; 13, 8ff., die Geschlechter hatten ihre besonderen Jahresfeste,
1. Sam. 20, 6, beim Gelübde zog der Hausvater mit den Seinen

zum Heiligtum; er war auch sonst der fromme Hauspriester, der
für die Seinen opferte, Hi 1,5, in späterer Zeit die täglichen
Gebete sprach. Durch die Beschneidung wurden Kinder und Sklaven
in die Kultgenossenschaft des Christentums des Hauses aufgenommen.

Ebenso trat bei der Ausbreitung des Christentums die ganze
Hausgemeinde durch die Taufe zur neuen Religion über, Joh. 4, 53 ;

Apostelgeschichte 10, 47; 18, 8; 16, 34. An anderen Punkten des

täglichen Lebens machte es sich freilich im Laufe der Jahrhunderte
bemerklich, daß die Familien- und Sippenzusammenhänge vom
Fortschritt der Zeit gelockert wurden; über Ehen zwischen nahen
Verwandten zum Beispiel dachte man anders als früher, die Toten
wurden nicht mehr innerhalb der Mauern beerdigt.

2. Die Ehe

1. In der alten Nomadenzeit bot die Frau den ständigen Aufenthalt,

der Mann war der Wandernde. So entstanden in ältesten

122



Zeiten Matriarchat und Polyandrie, wobei die Frau das

Übergewicht hatte und die Ehe nicht an einen Mann gebunden war;
Zelt, Besitz und Kinder gehörten der Frau an. Spuren dieses

altertümlichen Zustandes haben sich noch im Alten Testament
erhalten; Iael, das Weib eines kenitischen Nomaden, hat ihr
eigenes Zelt, Ri 4, 17. Im ansässigen Volk der Kanaaniter war das

Matriarchat längst durch das Patriarchat abgelöst, und auch die
Israeliten selbst standen auf diesem Boden. Regel war nicht wie
im Kulturland Babylonien die Einehe, sondern die Melirehe; die

Vätergeschichte bietet in der Gestalt Abrahams und Isaaks
Beispiele für beides. Wer ein großes Haus machen konnte, hielt sich
mehrere Frauen, auch der einfache Mann hatte nicht selten zwei

Gattinnen, 5. Moses 21, 15-17, vgl. noch J. Sir. 37, 11 (12). Wenn
nämlich die erste Frau älter und leistungsunfähiger wurde oder
kinderlos geblieben war, so trat eine zweite Frau in das Haus.

Vollgültige Brüder waren dann nur die Söhne der gleichen Mutter,
1. Moses 44, 20; Ri. 8, 19; Ps. 69, 9. Fürsten besaßen aus politischen

Gründen oft einen stattlichen Frauenhof, Ri. 8, 30; 9, 2;
Sam. 5, 13; 1. Kön. 11, Iff.; 5. Moses 17, 17.

Das Gesetz erkennt die Mehrehe an und sucht nur ihren
Mißständen zu begegnen. Denn wenn auch die erste Frau nicht selten
die «Geliebte der Jugend» blieb, Jes. 54, 6, wurde sie doch ebenso

oft von der jüngeren Frau, der «Nebenbuhlerin» (särä 1, Sam. 1, 6)

gedrückt und vom Mann hintangesetzt. Insbesondere hatte die
Kinderlose einen schweren Stand, 1. Sam. 1, 6ff. 'Das Gesetz
5. Moses 21, 15ff. gibt uns einen Einblick in die Verhältnisse,
wenn es uns sagt, daß die erste Frau geradezu «die Gehaßte» hieß

(vgl. 1. Moses 29, 31 ; J. Sir. 7, 26 (28) ; sie soll nicht zu Gunsten der
«Geliebten» verkürzt werden. Auch wurde es wegen der Eifersucht
der Frauen verboten, daß zwei Schwestern nebeneinander ins
gleiche Haus eintraten, 3. Moses 18, 18.

2. Die geistigen Führer Israels gehen auch in der Auffassung
der Ehe dem Volk leuchtend voran. Wenn sie auch nicht die
Einehe als Forderung aufstellen, führen ihre Gedanken doch zu
diesem Ziel. Sie sprechen von der Gleichheit und der innigen
Gemeinschaft von Mann und Frau und drücken dies mit den
religiösen Worten der gleichen Gottverwandtschaft, 1. Moses 1, 27,

123



oder mit den allgemeinmenschlichen Worten der engsten leihlichen
und geistigen Zusammengehörigkeit aus, 2, 24; 3, 16. Die
Propheten wissen kein schöneres Bild des Bundes zwischen Jahwe
und Israel als das der Verlobung und der Ehe, Hos. 2, 21 f.; Jer. 2,

2; Ez. 16, 8; Jes. 50, 1. Das Grundgesetz des Volkes schützt die
Heiligkeit der Ehe auch vor dem bösen Gedanken und will, daß

man Vater und Mutter gleichermaßen ehre, 2. Moses 20, 17, 12.

Der Einfluß der geistigen Erzieher blieb nicht ohne Wirkung; in
späterer Zeit scheint die Einehe mehr und mehr üblich geworden
zu sein (vgl. das Buch Tobit). Jesus brachte auch in dieser Frage
den Abschluß, indem er den schwankenden Anschauungen seiner

Volksgenossen gegenüber das Vorübergehende und menschlich
Bedingte der Gesetzesvorschriften aufdeckte, die edelsten Worte der
alten Zeit (1. Moses 1, 27; 2, 24; 2. Moses 20, 17) wiederaufnahm
und die Ehe als den gottgeordneten, unauflöslichen Bund heiliger
Personen bezeichnete, Matth. 19, Iff.; 5, 27ff. Die Einehe wurde
in der christlichen Gemeinde nicht sofort als absolute Norm
aufgestellt, aber für die geistlichen Beamten gefordert, 1. Tim. 3, 2, 12;
so wurde der Sinn Jesus zum Lebensgesetz der Gemeinde.

3. Eheschließung

1. Das Übergewicht der Familie über den einzelnen wird besonders

bei Ehewahl und Verlobung deutlich. Die Neigung der jungen
Leute hat man zwar gewiß gerne berücksichtigt, aber der Antrag
ging nicht vom jungen Mann aus, sondern der Vater freite für den
Sohn, 1. Moses 38, 6; 5. Moses 7, 3; Kod. Hamm. § 155, und ebenso

bestimmte der Vater, ob er die Tochter aus dem Hause geben
wollte, 2. Moses, 22, 16; 1. Kor. 7, 36f. ; auch die Brüder sprachen
ein Wort dabei, 1. Moses 34, 11, und vertraten nach dem Tod des

Vaters dessen Stelle, 1. Moses 24, 29ff. ; Hohesl. 8, 8; Kod. Hamm.
§166. Bevorzugt war eine Tochter aus derselben Sippe, 1. Moses

24, 2ff. ; Tob. 4, 12 (13), und es betrübte die Eltern, wenn ein
eigensinniger Sohn ihrem Willen nicht folgte; ganz mißfällig war
die Heirat mit einem Mädchen anderen Volkes, 1. Moses 26, 34f. ;

Ri. 14, 3. Die neue Tochter heiratete unter normalen Verhältnissen

124



(anders 1. Moses 29; 2. Moses 2, 21) in die Familie des Bräutigams
ein, und die jungen Leute wohnten zunächst meist mit den Eltern
zusammen, Matth. 10, 35; die Erbtochter zog den Mann in ihre
Familie herüber, damit diese fortbestand, 4. Moses 27, Iff. Über
das Alter der Verlobten erfahren wir nichts; bei der Frühreife der
Orientalen werden manche junge Ehen geschlossen worden sein;
im heutigen Palästina sind zwölfjährige Bräute nichts seltenes.

2. Der rechtsgültige Anfang der Ehe war die Verlobung (Hos. 2,

21); nicht die Hochzeit, sondern die Verlobung machte das Mädchen

zur Ehefrau, 5. Moses 22, 35 ff. Dabei ging die Braut durch
einen förmlichen Vertrag in die neue Familie über. Es war ein
feierlicher Akt, wenn die beiden Väter im Beisein anderer den

Brautpreis (mohar 1) 2. Moses 22, 15 f. verhandelten und die
Angehörigen des Mädchens schließlich die Summe bestimmten, um
die sie die Tochter hergeben wollte, 1. Moses 34, 12. Man «kaufte»
sich also eine Frau, Hos. 3, 2, doch war die Ehe in Israel nicht mehr
eigentlich «Kaufehe». Wie im heutigen Palästina sollte der Vater
einen Teil des Mohar für die Ausstattung der Tochter verwenden;
behielt er das für sich, so empfand es die Tochter, wie wenn sie

als Magd verkauft würde, 1. Moses 31, 15. Außer dem Mohar
wurden beim Verlobungsakt auch die Geschenke rechtskräftig
verabredet (vgl. Kod. Hamm. § 171 f.), die der Bräutigam schicken
sollte und die der Braut gehörten, 1. Moses 34, 12, vgl. 24, 53.

Die Braut geht im heutigen Palästina nicht aus dem Elternhaus,
ehe ihr diese Ehren-Gaben zugekommen sind. Es sind vor allem
Schmuckstücke, an denen die Braut und Ehefrau zeitlebens mit
rührender Liebe hängt, Jer. 2, 32. Bisweilen errang man die Braut
auf andere Weise als durch Mohar und Geschenke; Jakob diente
um seine Erwählte 1. Moses 29, David brachte Saul die Zeichen
seines Sieges, 1. Sam. 18, 25; Kaleb versprach vor der Schlacht
seine Tochter dem Tapfersten, Ri. 1, 12, vgl. 1. Sam. 17, 25.

3. Zwischen Verlobung und Hochzeit sehen sich die jungen
Leute nicht; begegnet die Braut dem Bräutigam, so zieht sie das

Kopftuch vor, 1. Moses 24, 65. Endlich nahen die Tage der Hochzeit,
die größte Festzeit im Leben des Israeliten, weswegen Jesus die

Seligkeit des Himmelreichs mit ihr vergleicht, Matth. 22, 2. Man
nimmt gerne die Herbsttage, wenn alles eingeerntet ist, und in

125



den warmen Nächten beim Mondenschein hallen die Berge wider
von dem Jubel der Hochzeitsgäste, vgl. Jer. 16, 9. Zahlreiche
Bekannte und Verwandte, oft ganze Dörfer sind eingeladen, 1. Moses

29, 22; Joh. 2, 2, und das Fest dauert eine ganze Woche hindurch,
I. Moses 29, 27 ; Ri. 14, 12, wenn nicht noch länger, Tob. 8, 18 (22);

II, 17 (20). Braut und Bräutigam legen ihr festlichstes Gewand

an, der Bräutigam trägt in den Hochzeitstagen einen Kopfschmuck,
Jes. 61, 10, und wird von seiner Mutter mit einem Kranz geziert,
Hohesl. 3, 11. Eine wichtige Person ist der «Freund des Bräutigams»,

der Festordner; mit rührendem Eifer sorgt er für den Verlauf

des Festes und kennt keine größere Freude, als das glückliche
Gesicht des Bräutigams zu sehen und seine Stimme zu hören,
Joh. 3, 29. Wohnt die Braut auswärts, so wird sie eingeholt. Da
die heutigen Gewohnheiten in vielem den alten gleichen, sind
wir berechtigt, uns durch sie das Leben der Vergangenheit zu
veranschaulichen (Taf. 24). Wir hatten in Jerusalem einmal
Gelegenheit, den Zug, der die Braut holte, zu sehen. Voran gingen
die Männer, einige mit Schwertern und Pistolen, dann die Frauen,
am Schluß die jugendliche Braut, reitend und ganz verschleiert,
ein Schwert vorne festgebunden, das dicht vor ihrem Gesicht stand.
Die Leute hielten von Zeit zu Zeit, tanzten und sprangen, so

bewegte sich der Zug langsam durch die Straßen, vgl. 1. Makk. 9, 39.

Ein Hauptakt ist der Abend vor der Hochzeit, den wir ebenfalls
einmal mitfeierten. Auf einer Tenne waren die Hochzeitsleute
versammelt. Die Männer, die Verwandten der Braut und die Sippe
des Bräutigams standen in zwei Chören, besangen im Wechsel
und Wettstreit die Vorzüge der Brautleute und gingen im Reigenschritt

mit Händeklatschen und Neigen des Körpers immerfort
hin und zurück, wie im Gleichmaß der Meereswellen. Ein Feuer,
aus Spreu der Tenne und Dorngestrüpp von den Jungen gespeist,
loderte in die Nacht hinauf und warf seinen roten Schein auf die
schlanken Gestalten der schreitenden Männer. Die Frauen waren
abseits beieinander, und während die Männer ihren im Mollton
einschmeichelnden Gesang immerzu wiederholten, stießen sie
bisweilen jauchzende, trillernde Rufe dazwischen. Dann unterbrachen

die Männer ihren Chor und machten kurzweilige Aufführungen,

die dem Bräutigam das künftige Eheleben vorstellten. Den

126



Gästen wurden Trank und Süßigkeiten angeboten; bei den
vornehmsten machte der Bräutigam selbst den Wirt. Die Braut war
bei der ganzen Feier nicht zu sehen.

Am Nachmittag des andern Tages, des eigentlichen Hochzeitstages,

hatte sich die Festgesellschaft wieder in der Nähe der Tenne

eingefunden, eine Menge Zuschauer dabei. Die Männer, allen voran
der Bräutigam inmitten seiner Gesellen (Ri. 14, 11), vergnügten
sich stundenlang mit Wettreiten, die Frauen in ihrer malerischen
Hochzeitstracht, mit Schmuck behangen, tanzten und sangen
unermüdlich. Überall höchste Freude und vollstes Leben und darüber
das strahlende Blau des Septemberhimmels. Gegen Abend bewegte
sich die Schar der Männer von den Ackerfeldern der Tenne zu;
unaufhörlich sangen sie, klatschten in die Hände, stampften auf
den Boden und nahmen sich alle Muße, ans Ziel zu kommen. Es
war mittlerweile Abend geworden, Männer und Frauen, Gäste und
Zuschauer waren fast müde vom Spielen und Sehen. Man harrte
des hochzeitlichen Mahles, das inzwischen von den Angehörigen
des Bräutigams bereitet wurde. Aber noch kam eine wichtige
Szene. Die Männer saßen im Kreise, einer um den andern spendete
sein Geschenk als Dank für die Gastfreundschaft und als Beisteuer
für den jungen Haushalt, ein Ausrufer verkündete das Lob des

Spenders, die Frauen trillerten dazu. Endlich nahten die Trägerinnen

des Essens mit lautem Rufen. Es war schon dunkel
geworden, der Festjubel des Tages hatte sich gelegt, feierliche
Andacht trat ein, die Männer und Jünglinge setzten sich in Gruppen
und verzehrten schweigend die köstlichen Bissen. Frauen und
Männer blieben stets getrennt; die Braut war auch diesmal nicht
anwesend ; ist sie dabei, so hält sie sich abseits unter den Gruppen
der Frauen auf. Während des Essens kehrten wir nach Hause
zurück.

Nach der gewöhnlichen Sitte wird die Braut am Abend von
den Jungfrauen in das Haus des Bräutigams geleitet und wartet
dort, geschmückt und dicht verschleiert (1. Moses 29, 25), auf den

Bräutigam, vgl. Apk. Joh. 21, 2. Der Bräutigam verweilt
unterdessen noch unter der Festschar, und es mag vorkommen, daß

man ihn lange festhält. Plötzlich ertönt der Ruf: «der Bräutigam
kommt », die Gespielinnen der Braut gehen ihm entgegen, Matth.

127



25, 6, und vereinigen sich mit der jauchzenden Schar der
Jungmänner, die den Bräutigam bis zur Schwelle seines Hauses bringt.

4. Ob die Hochzeitsfeierlichkeiten in alter Zeit von einer
religiösen Handlung begleitet waren, wissen wir nicht. Maleachi redet
vom «Weib deines Bundes», 2, 14, vgl. Ez. 16, 8, 59f. ; so möchte

man vermuten, daß die Eheschließung als eine Berit vollzogen
wurde und daß dies in Form einer religiösen Zeremonie geschah;
der hauptsächliche Inhalt dieser Eheberit war mit dem Wort des

Dekalogs gegeben, vgl. noch Sprüche 2, 17; Matth. 19, 6.

5. Die Aussteuer der Frau bestand in dem, was der Vater vom
Mohär mitgab, und in den Geschenken; vermögliche Väter waren
imstande, der Tochter als Abschiedsgabe ein Grundstück zu
überschreiben, Ri. 1, 15; vgl. 1. Kön. 9, 16. Außerdem nahm die Frau
vertraute Dienerinnen mit, 1. Moses 16, lf. ; 24, 59; 29, 24, 29,
über die sie das Eigentumsrecht behielt, 1. Moses 16, 6; 30, 4, 9.

Von eigentlicher Mitgift und schriftlichen Urkunden darüber hören
wir in späterer Zeit, Tob. 8, 20 (23); 7, 13 (16); vgl. J. Sir. 25, 22

(28). Papyr. von Assuan (Sayce-Cowley) D. Etwas anderes ist der
im Kod. Hamm. § 128 und im talmudischen Recht erwähnte
Ehevertrag der Ehegatten; nach Trakt. Ketubot I, 2, hatte der Mann
bei der Eheschließung seiner Frau für den Fall seines Todes oder
der Scheidung eine bestimmte Summe sicherzustellen.

III. Schlußbetrachtungen

Aus den vorerwähnten Ausführungen ergibt sich, daß Moses ein
weiser Gesetzgeber war. Das Familienrecht ist für die damaligen
Verhältnisse (vor rund 4000 Jahren) gegenüber andern Rechten

sorgfältig geordnet.
In der Schweiz gab es bis zum Inkrafttreten des Zivilgesetzbuches

(1. I. 1912) in gewissen Gegenden kein geschriebenes
Ehegüterrecht, in vielen Talschaften nicht einmal eine bekannte Übung.

Der Vorwurf, das Volk Israel sei ein gesetzloses Nomadenvolle

gewesen, ist völlig haltlos und nach der gesamten Gesetzgebung
Moses widerlegt.

Rechtsphilosophisch betrachtet muß erklärt werden, daß Moses

die Rechtsidee (Ordnung, Gerechtigkeit, Friede) verwirklicht hat.

128


	Ehe und Familie nach den Gesetzen Moses

