Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 20 (1964)

Artikel: Ehe und Familie nach den Gesetzen Moses
Autor: Zingg, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-960632

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-960632
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

EHE UND FAMILIE NACH DEN
GESETZEN MOSES

Von Dr. E. Zinea, Fiirsprecher, Oberbalm BE

1. Ewnlertung

Das Alte Testament (AT) enthilt nicht nur Glaubenssitze, wie
vielfach angenommen wird, sondern zerstreut viele Rechtssitze,
die zu kennen nicht unniitz ist.

Die Rechtsordnung geht uns alle etwas an. Die Rechtsordnung
18t die der Menschheit im Interesse der Aufrechterhaltung und Weiter-
bildung der Kulturwerte auferlegte Ordnung der Lebensverhiltnisse;
sie ist also eine Ordnung, das heil3t eine Festsetzung von Regeln,
nach welchen sich das Leben gestalten soll, und sie ist eine der
Menschheit auferlegte Regel.

Das Recht kann nicht ein gleiches bleiben. Es muf} sich der
jeweils wandelbaren Kultur anpassen und so gestaltet sein, daB
es den wechselnden Kulturanforderungen entspricht, dafl es die
Kultur fordert und nicht hemmt und nicht unterdriickt. Auf diese
Weise hat jede Kultur ihre bestimmten Rechtspostulate, und
Aufgabe der Menschengesellschaft ist es, jeweils das Recht nach
diesen Erfordernissen zu gestalten.

Es gibt daher kein ewiges Recht. Das Recht, das fiir die eine
Zeit ein passendes ist, taugt nicht fiir andere: wir konnen nur
dahin streben, jeder Kultur das ihr zukommende Recht zuzuteilen:
was fiir eine Kultur vorziiglich ist, ist fiir die andere verderblich.

Die Rechtsordnung ist eine Friedensordnung. Sie bezweckt,
unter den Menschen den Frieden herzustellen, giitlich oder gericht-
lich (durch Zwang). Besser eine mangelhafte Rechtsordnung als
gar keine, sagen die Weltweisen. Das Recht weist jedem das Seine
zu. Wer dies verletzt, kann zur Rechenschaft (Schadenersatz) ge-
zogen werden.

Die folgenden Darlegungen iiber Ehe und Familie nach den
Gesetzen Moses sind dem berithmten Werk D. P. Volz’, Die bibli-
schen Altertimer, 2. Auflage, Stuttgart 1925, Calwer-Vereins-
Buchhandlung, S. 332—339, mit Erlaubnis des Verlages entnom-

121



men. Ich fand von den vielen Werken keine bessere Darstellung
(Zusammenfassung), die klassisch klar und kurz und doch gut
verstindlich gewesen wire, wie diese. Leider ist das glidnzende
Werk vergriffen, und eine Neuauflage ist nicht geplant.

I1. Einzelheiten
1. Die Familie

Nicht der einzelne, sondern die Familie und die Sippe gaben
in Israel den Ausschlag im o6ffentlichen Leben, und wohl dem, der
ehrwiirdige Viter und eine Schar blithender Schne hatte. Die
Familie war die biirgerliche Einheit, in Geschlechter und Vater-
hauser gliederte sich die Ortschaft, und noch iiber den Tod hinaus
dauverte der Zusammenhalt der Geschlechter. Ebenso gehorte die
Familie rechtlich zusammen ; mit dem zum Tod verurteilten Vater
biiten die Sohne und T6chter, Jos. 7, 24. Auch im Kultus erhielt
sich dieser Verband. Bei den groflen Festen sallen die Familien
im Opfermahl beisammen, der Passahritus blieb von éltester Zeit
an durch die Jahrhunderte hindurch Feier der Familie, 2. Moses 12,
3ff.; 13, 81ff., die Geschlechter hatten ihre besonderen Jahresfeste,
1. Sam. 20, 6, beim Geliibde zog der Hausvater mit den Seinen
zum Heiligtum; er war auch sonst der fromme Hauspriester, der
fiir die Seinen opferte, Hi 1, 5, in spéterer Zeit die téiglichen Ge-
bete sprach. Durch die Beschneidung wurden Kinder und Sklaven
in die Kultgenossenschaft des Christentums des Hauses aufgenom-
men. Ebenso trat bei der Ausbreitung des Christentums die ganze
Hausgemeinde durch die Taufe zur neuen Religion iiber, Joh. 4, 53;
Apostelgeschichte 10, 47; 18, 8; 16, 34. An anderen Punkten des
taglichen Lebens machte es sich freilich im Laufe der Jahrhunderte
bemerklich; dafl die Familien- und Sippenzusammenhinge vom
Fortschritt der Zeit gelockert wurden; iiber Ehen zwischen nahen
Verwandten zum Beispiel dachte man anders als friiher, die Toten
wurden nicht mehr innerhalb der Mauern beerdigt.

2. Die Ehe

1. In der alten Nomadenzeit bot die Frau den stéindigen Aufent-
halt, der Mann war der Wandernde. So entstanden in &ltesten

122



Zeiten Matriarchat und Polyandrie, wobei die Frau das Uber-
gewicht hatte und die Ehe nicht an einen Mann gebunden war;
Zelt, Besitz und Kinder gehorten der Frau an. Spuren dieses
altertiimlichen Zustandes haben sich noch im Alten Testament
erhalten; Tael, das Weib eines kenitischen Nomaden, hat ihr
eigenes Zelt, Ri 4, 17. Im anséssigen Volk der Kanaaniter war das
Matriarchat langst durch das Patriarchat abgelost, und auch die
Israeliten selbst standen auf diesem Boden. Regel war nicht wie
im Kulturland Babylonien die Einehe, sondern die Mehrehe; die
Vitergeschichte bietet in der Gestalt Abrahams und Isaaks Bei-
spiele fiir beides. Wer ein grofles Haus machen konnte, hielt sich
mehrere Frauen, auch der einfache Mann hatte nicht selten zwei
Gattinnen, 5. Moses 21, 15-17, vgl. noch J. Sir. 37, 11 (12). Wenn
niamlich die erste Frau ilter und leistungsunfiahiger wurde oder
kinderlos geblieben war, so trat eine zweite Frau in das Haus.
Vollgiiltige Briider waren dann nur die Séhne der gleichen Mutter,
1. Moses 44, 20; Ri. 8, 19; Ps. 69, 9. Fiirsten besaflen aus politi-
schen Griinden oft einen stattlichen Frauenhof, Ri. 8, 30; 9, 2;
Sam. 5, 13; 1. Kon. 11, 1ff.; 5. Moses 17, 17.

Das Gesetz erkennt die Mehrehe an und sucht nur ihren Mig-
stinden zu begegnen. Denn wenn auch die erste Frau nicht selten
die «Geliebte der Jugend» blieb, Jes. 54, 6, wurde sie doch ebenso
oft von der jiingeren Frau, der «Nebenbuhlerin» (sdrd 1, Sam. 1, 6)
gedriickt und vom Mann hintangesetzt. Insbesondere hatte die
Kinderlose einen schweren Stand, 1.Sam. 1, 6ff. Das Gesetz
5. Moses 21, 15ff. gibt uns einen Einblick in die Verhéltnisse,
wenn es uns sagt, dafl die erste Frau geradezu «die Gehalite» hiel3
(vgl. 1. Moses 29, 31; J. Sir. 7, 26 (28); sie soll nicht zu Gunsten der
«Geliebten» verkiirzt werden. Auch wurde es wegen der Eifersucht
der Frauen verboten, dall zwei Schwestern nebeneinander ins
gleiche Haus eintraten, 3. Moses 18, 18.

2. Die geistigen Fiihrer Israels gehen auch in der Auffassung
der Ehe dem Volk leuchtend voran. Wenn sie auch nicht die
Einehe als Forderung aufstellen, fithren ihre Gedanken doch zu
diesem Ziel. Sie sprechen von der Gleichheit und der innigen Ge-
meinschaft von Mann und Frau und driicken dies mit den reli-
giosen Worten der gleichen Gottverwandtschaft, 1. Moses 1, 27,

123



oder mit den allgemeinmenschlichen Worten der engsten leiblichen
und geistigen Zusammengehorigkeit aus, 2, 24; 3, 16. Die Pro-
pheten wissen kein schoneres Bild des Bundes zwischen Jahwe
und Israel als das der Verlobung und der Ehe, Hos. 2, 21f.; Jer. 2,
2; Ez. 16, 8; Jes. 50, 1. Das Grundgesetz des Volkes schiitzt die
Hewligkeit der FEhe auch vor dem bosen Gedanken und will, daf3
man Vater und Mutter gleichermaflen ehre, 2. Moses 20, 17, 12.
Der Einflul} der geistigen Krzieher blieb nicht ohne Wirkung; in
spiaterer Zeit scheint die Finehe mehr und mehr iiblich geworden
zu sein (vgl. das Buch Tobit). Jesus brachte auch in dieser Frage
den Abschluf}, indem er den schwankenden Anschauungen seiner
Volksgenossen gegeniiber das Voriibergehende und menschlich Be-
dingte der Gesetzesvorschriften aufdeckte, die edelsten Worte der
alten Zeit (1. Moses 1, 27; 2, 24; 2. Moses 20, 17) wiederaufnahm
und die Ehe als den gottgeordneten, unaufloslichen Bund heiliger
Personen bezeichnete, Matth. 19, 1ff.; 5, 27ff. Die Einehe wurde
in der christlichen Gemeinde nicht sofort als absolute Norm auf-
gestellt, aber fiir die geistlichen Beamten gefordert, 1. Tim. 3, 2, 12;
so wurde der Sinn Jesus zum Lebensgesetz der Gemeinde.

3. Eheschliefung

1. Das Ubergewicht der Familie iiber den einzelnen wird beson-
ders bei Ehewahl und Verlobung deutlich. Die Neigung der jungen
Leute hat man zwar gewil} gerne beriicksichtigt, aber der Antrag
ging nicht vom jungen Mann aus, sondern der Vater freite fiir den
Sohn, 1. Moses 38, 6; 5. Moses 7, 3; Kod. Hamm. § 155, und ebenso
bestimmte der Vater, ob er die Tochter aus dem Hause geben
wollte, 2. Moses, 22, 16; 1. Kor. 7, 36f.; auch die Briider sprachen
ein Wort dabei, 1. Moses 34, 11, und vertraten nach dem Tod des
Vaters dessen Stelle, 1. Moses 24, 29ff.; Hohesl. 8, 8; Kod. Hamm.
§ 166. Bevorzugt war eine Tochter aus derselben Sippe, 1. Moses
24, 2ff.; Tob. 4, 12 (13), und es betriibte die Eltern, wenn ein
eigensinniger Sohn ihrem Willen nicht folgte; ganz milfallig war
die Heirat mit einem Méadchen anderen Volkes, 1. Moses 26, 34f.;
Ri. 14, 3. Die neue Tochter heiratete unter normalen Verhéltnissen

124



(anders 1. Moses 29; 2. Moses 2, 21) in die Familie des Briautigams
ein, und die jungen Leute wohnten zunichst meist mit den Eltern
zusammen, Matth. 10, 35; die Erbtochter zog den Mann in ihre
Familie heriiber, damit diese fortbestand, 4. Moses 27, 1ff. Uber
das Alter der Verlobten erfahren wir nichts; bei der Friihreife der
Orientalen werden manche junge Ehen geschlossen worden sein;
im heutigen Paléstina sind zwolfjahrige Braute nichts seltenes.

2. Der rechtsgiiltige Anfang der Ehe war die Verlobung (Hos. 2,
21); nicht die Hochzeit, sondern die Verlobung machte das Méid-
chen zur Ehefrau, 5. Moses 22, 35ff. Dabei ging die Braut durch
einen formlichen Vertrag in die neue Familie iiber. Es war ein
feierlicher Akt, wenn die beiden Viter im Beisein anderer den
Brautpreis (mohar 1) 2. Moses 22, 15f. verhandelten und die An-
gehorigen des Madchens schliefllich die Summe bestimmten, um
die sie die Tochter hergeben wollte, 1. Moses 34, 12. Man «kaufte»
sich also eine Frau, Hos. 3, 2, doch war die Ehe in Israel nicht mehr
eigentlich «Kaufehe». Wie im heutigen Paldstina sollte der Vater
einen Teil des Mohar fiir die Ausstattung der Tochter verwenden;
behielt er das fiir sich, so empfand es die Tochter, wie wenn sie
als Magd verkauft wiirde, 1. Moses 31, 15. Aufler dem Mohar
wurden beim Verlobungsakt auch die Geschenke rechtskriftig ver-
abredet (vgl. Kod. Hamm. § 171f.), die der Brautigam schicken
sollte und die der Braut gehorten, 1. Moses 34, 12, vgl. 24, 53.
Die Braut geht im heutigen Palistina nicht aus dem Elternhaus,
ehe ihr diese Ehren-Gaben zugekommen sind. Es sind vor allem
Schmuckstiicke, an denen die Braut und Ehefrau zeitlebens mit
rithrender Liebe hingt, Jer. 2, 32. Bisweilen errang man die Braut
auf andere Weise als durch Mohar und Geschenke; Jakob diente
um seine Erwihlte 1. Moses 29, David brachte Saul die Zeichen
seines Sieges, 1. Sam. 18, 25; Kaleb versprach vor der Schlacht
seine Tochter dem Tapfersten, Ri. 1, 12, vgl. 1. Sam. 17, 25.

3. Zwischen Verlobung und Hochzeit sehen sich die jungen
Leute nicht; begegnet die Braut dem Briutigam, so zieht sie das
Kopftuch vor, 1. Moses 24, 65. Endlich nahen die T'age der Hochzeit,
die groBte Festzeit im Leben des Israeliten, weswegen Jesus die
Seligkeit des Himmelreichs mit ihr vergleicht, Matth. 22, 2. Man
nimmt gerne die Herbsttage, wenn alles eingeerntet ist, und in

125



den warmen Niachten beim Mondenschein hallen die Berge wider
von dem Jubel der Hochzeitsgiste, vgl. Jer. 16, 9. Zahlreiche Be-
kannte und Verwandte, oft ganze Dorfer sind eingeladen, 1. Moses
29, 22; Joh. 2, 2, und das Fest dauert eine ganze Woche hindurch,
1. Moses 29, 27; Ri. 14, 12, wenn nicht noch linger, Tob. 8, 18 (22);
11, 17 (20). Braut und Brautigam legen ihr festlichstes Gewand
an, der Brautigam triagt in den Hochzeitstagen einen Kopfschmuck,
Jes. 61, 10, und wird von seiner Mutter mit einem Kranz geziert,
Hohesl. 3, 11. Eine wichtige Person ist der «Freund des Bréuti-
gams», der Festordner; mit rithrendem Eifer sorgt er fiir den Ver-
lauf des Festes und kennt keine gri3ere Freude, als das gliickliche
Gesicht des Brautigams zu sehen und seine Stimme zu héren,
Joh. 3, 29. Wohnt die Braut auswirts, so wird sie eingeholt. Da,
die heutigen Gewohnheiten in vielem den alten gleichen, sind
wir berechtigt, uns durch sie das Leben der Vergangenheit zu
veranschaulichen (Taf. 24). Wir hatten in Jerusalem einmal Ge-
legenheit, den Zug, der die Braut holte, zu sehen. Voran gingen
die Méanner, einige mit Schwertern und Pistolen, dann die Frauen,
am Schlufl die jugendliche Braut, reitend und ganz verschleiert,
ein Schwert vorne festgebunden, das dicht vor ihrem Gesicht stand.
Die Leute hielten von Zeit zu Zeit, tanzten und sprangen, so be-
wegte sich der Zug langsam durch die Straflen, vgl. 1. Makk. 9, 39.

Ein Hauptakt st der Abend vor der Hochzeit, den wir ebenfalls
einmal mitfeierten. Auf einer Tenne waren die Hochzeitsleute ver-
sammelt. Die Méanner, die Verwandten der Braut und die Sippe
des Bréutigams standen in zwei Choren, besangen im Wechsel
und Wettstreit die Vorziige der Brautleute und gingen im Reigen-
schritt mit Handeklatschen und Neigen des Korpers immerfort
hin und zuriick, wie im Gleichmal3 der Meereswellen. Ein Feuer,
aus Spreu der Tenne und Dorngestriipp von den Jungen gespeist,
loderte in die Nacht hinauf und warf seinen roten Schein auf die
schlanken Gestalten der schreitenden Ménner. Die Frauen waren
abseits beieinander, und wihrend die Méanner ihren im Mollton
einschmeichelnden Gesang immerzu wiederholten, stiellen sie bis-
weilen jauchzende, trillernde Rufe dazwischen. Dann unterbra-
chen die Ménner ihren Chor und machten kurzweilige Auffiihrun-
gen, die dem Briautigam das kiinftige Eheleben vorstellten. Den

126



Gasten wurden Trank und Siiligkeiten angeboten; bei den vor-
nehmsten machte der Briutigam selbst den Wirt. Die Braut war
bei der ganzen Feier nicht zu sehen.

Am Nachmittag des andern Tages, des eigentlichen Hochzeits-
tages, hatte sich die Festgesellschaft wieder in der Nahe der Tenne
eingefunden, eine Menge Zuschauer dabei. Die Minner, allen voran
der Briautigam inmitten seiner Gesellen (Ri. 14, 11), vergniigten
sich stundenlang mit Wettreiten, die Frauen in ihrer malerischen
Hochzeitstracht, mit Schmuck behangen, tanzten und sangen un-
ermiidlich. Uberall hochste Freude und vollstes Leben und dariiber
das strahlende Blau des Septemberhimmels. Gegen Abend bewegte
sich die Schar der Minner von den Ackerfeldern der Tenne zu;
unaufhorlich sangen sie, klatschten in die Hiande, stampften auf
den Boden und nahmen sich alle MuBle, ans Ziel zu kommen. Es
war mittlerweile Abend geworden, Ménner und Frauen, Giste und
Zuschauer waren fast miide vom Spielen und Sehen. Man harrte
des hochzeitlichen Mahles, das inzwischen von den Angehorigen
des Brautigams bereitet wurde. Aber noch kam eine wichtige
Szene. Die Méinner saflen im Kreise, einer um den andern spendete
sein Geschenk als Dank fiir die Gastfreundschaft und als Beisteuer
fir den jungen Haushalt, ein Ausrufer verkiindete das Lob des
Spenders, die Frauen trillerten dazu. Endlich nahten die Trige-
rinnen des KEssens mit lautem Rufen. Es war schon dunkel ge-
worden, der Festjubel des Tages hatte sich gelegt, feierliche An-
dacht trat ein, die Mianner und Jiinglinge setzten sich in Gruppen
und verzehrten schweigend die kostlichen Bissen. Frauen und
Ménner blieben stets getrennt; die Braut war auch diesmal nicht
anwesend ; ist sie dabei, so hélt sie sich abseits unter den Gruppen
der Frauen auf. Wihrend des Essens kehrten wir nach Hause
zuriick. |

Nach der gewohnlichen Sitte wird die Braut am Abend von
den Jungfrauen in das Haus des Brautigams geleitet und wartet
dort, geschmiickt und dicht verschleiert (1. Moses 29, 25), auf den
Brautigam, vgl. Apk. Joh. 21, 2. Der Briautigam verweilt unter-
dessen noch unter der Festschar, und es mag vorkommen, daB
man ihn lange festhélt. Plotzlich ertént der Ruf: «der Brautigam
kommt!», die Gespielinnen der Braut gehen ihm entgegen, Matth.

127



25, 6, und vereinigen sich mit der jauchzenden Schar der Jung-
ménner, die den Briautigam bis zur Schwelle seines Hauses bringt.
4. Ob die Hochzeitsfeierlichkeiten in alter Zeit von einer reli-
giosen Handlung begleitet waren, wissen wir nicht. Maleachi redet
vom «Weib deines Bundes», 2, 14, vgl. Ez. 16, 8, 59f.; so mochte
man vermuten, dal die EheschlieBung als eine Berit vollzogen
wurde und dal} dies in Form einer religiosen Zeremonie geschah;
der hauptsichliche Inhalt dieser Eheberit war mit dem Wort des
Dekalogs gegeben, vgl. noch Spriiche 2, 17; Matth. 19, 6.

5. Die Aussteuwer der Frau bestand in dem, was der Vater vom
Mohar mitgab, und in den Geschenken; vermdégliche Viter waren
imstande, der Tochter als Abschiedsgabe ein Grundstiick zu tiber-
schreiben, Ri. 1, 15; vgl. 1. Kon. 9, 16. Aullerdem nahm die Frau
vertraute Dienerinnen mit, 1. Moses 16, 1f.; 24, 59; 29, 24, 29,
iitber die sie das Kigentumsrecht behielt, 1. Moses 16, 6; 30, 4, 9.
Von eigentlicher Mitgift und schriftlichen Urkunden dariiber horen
wir in spéterer Zeit, Tob. 8, 20 (23); 7, 13 (16); vegl. J. Sir. 25, 22
(28). Papyr. von Assuan (Sayce-Cowley) D. Etwas anderes ist der
im Kod. Hamm. § 128 und im talmudischen Recht erwihnte K/le-
vertrag der Ehegatten; nach Trakt. Ketubot I, 2, hatte der Mann
bei der Eheschliefung seiner Frau fiir den Fall seines Todes oder
der Scheidung eine bestimmte Summe sicherzustellen.

I11. Schlupbetrachtungen

Aus den vorerwihnten Ausfithrungen ergibt sich, dalli Moses ein
weiser Gesetzgeber war. Das Familienrecht ist fiir die damaligen
Verhiltnisse (vor rund 4000 Jahren) gegeniiber andern Rechten
sorgfiltig geordnet.

In der Schweiz gab es bis zum Inkrafttreten des Zivilgesetz-
buches (1. 1. 1912) in gewissen Gegenden kein geschriebenes Ehe-
giiterrecht, in vielen Talschaften nicht einmal eine bekannte Ubung.

Der Vorwurf, das Volk Israel sei ein gesetzloses Nomadenvolk
gewesen, ist vollig haltlos und nach der gesamten Gesetzgebung
Moses widerlegt.

Rechtsphilosophisch betrachtet muf erklirt werden, dafl Moses
die Rechtsidee (Ordnung, Gerechtigkeit, Friede) verwirklicht hat.

128



	Ehe und Familie nach den Gesetzen Moses

