
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 20 (1964)

Artikel: Die messianische Erwartung im Judentum seit der talmudischen Zeit
[Fortsetzung]

Autor: Maier, Johann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960631

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960631
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Aus all dem kann geschlossen werden, daß die Rabbinen die
messianische Bedeutung des «Menschensohnes» sehr wohl erkannten,

es aber vermieden, sich irgendwelchen Spekulationen
hinzugeben, die darnach angetan waren, ihren Ansichten einen häretischen

Charakter zu verleihen oder die auch nur Gefahr liefen, in
diesem Sinne aufgefaßt zu werden.

DIE MESSIANISCHE ERWARTUNG IM
JUDENTUM SEIT DER TALMUDISCHEN

ZEIT

(Fortsetzung)

Von Johann Maier, Wien

Von der ganoäischen Periode bis zur Vertreibung aus Spanien 1492)

Vorbemerkung

Schon in der letzten Zeit der gaonäischen Periode war die
geistige Schwerpunktverlagerung von Babylonien nach Spanien
eingetreten. Hier fanden sich im Rahmen der arabisch-jüdischen
Kultur das Erbe der Antike und der Geist der Zeit, eine Synthese,
die das Wesen des «christlichen Abendlandes» nicht unwesentlich
mitgeprägt hat. Freilich blieb das günstige Klima, das den Juden
die Teilnahme an der Kultur der Umwelt und somit auch die

Möglichkeit zu Anregungen für eigenes schöpferisches Schaffen

bot, nicht lange erhalten. Im christlichen Bereich forderte die
kirchliche Stellung zum Judentum1 immer nachhaltiger die radi-

1 B. Blumenkranz, Les autours chrétiens latins du moyen âge sur les

Juifs et le Judaisme, Revue d'Etudes Juives 109, 1948/49, S. 3—67; dors.,
Juifs et Chrétiens dans le monde occidental 430—1096, Paris I960.

90



kale Absonderung der Ungläubigen. Das Vordringen magisch-
sakramentalistischer Anschauungen2 ließ die Koexistenz verschiedener

Religionsgruppen, wie sie in früheren Jahrhunderten und
vor allem im maurischen Spanien üblich gewesen war, als untragbar

erscheinen, da man im Ungläubigen den Verbündeten der
satanischen Mächte und durch ihn die Heiligkeit des eigenen
Lebensbereiches gefährdet sah. Die phantastischen Beschuldigungen
wegen Hostienschändung und Ritualmord erwuchsen aus dieser

Grundhaltung.
Einen gewissen Schutz gegen die klerikale Hetze bot die Kluft,

die im Westen des ehemaligen Römischen Reiches zwischen Kirche
und Staatsgewalt bestand3. Im Gegensatz zum byzantinischen
Cäsaropapismus, wo kirchliche Wünsche und staatliche Maßnahmen
ziemlich Hand in Hand gingen, hatten die heidnischen oder aria-
nischen Herrscher im Westen kein besonderes Interesse an der

Durchsetzung der römisch-katholischen Anordnungen gegen die
Juden. Schließlich sprachen ja auch wirtschaftliche Bedenken

dagegen, da die Juden zu der Zeit in Spanien oder im Frankenreich
soziologisch in keiner Weise auffällig gruppiert waren und einen

integralen Teil des Wirtschaftslebens darstellten. Allerdings
überragten die Juden ihre christliche Umwelt hinsichtlich des

Bildungsniveaus, so daß die Herrscher sie immer häufiger zu
verwaltungsdienstlichen und wirtschaftlichen Zwecken heranzogen. Im
Frankenreich hatten jüdische Handelshäuser als Nachfolger der
christlichen Syrer, die seit der arabischen Eroberung stark behindert

waren, geradezu das Monopol für den gesamten Außenhandel
übernommen. Deren gute Beziehungen zum Ausland, die eben auf
der Verläßlichkeit der überall vorhandenen jüdischen Geschäftspartner

beruhten, führten im Handel zu unverhältnismäßig guten
Erfolgen. Auf diese Weise wurden die Juden zu einem willkommenen

wirtschaftspolitischen Faktor und zu einer Hauptsteuer-

2 J. Trachtenborg, The Devil and the Jews, Now Haven 1943; W. Maurer,
Kirche und Synagoge, Stuttgart 1953.

3 Anders als in Byzanz, wo der Cäsaropapismus kirchliche und staatliche

Interessen von vornhinein gleichschaltete, bestand im Westen seit der
Zeit der arianischen und heidnischen (fränkischen) Staaten eine gewisse
Kluft zwischen Kirche und Staat.

91



quelle für die einzelnen Herrscher. Der Schutz, den die königliche
Gunst den Juden von diesen Voraussetzungen aus gewährte, war
allerdings ein trügerischer. Im Interesse der Finanzpolitik der
Staaten mit Privilegien ausgestattet und bald von einem gewissen
Wohlstand umgeben, verursachten diese Juden mehr und mehr
den Neid der breiten Schichten, die überdies durch die kirchliche
Propaganda zu immer heftigerem Haß angespornt wurde. Dazu
kommt, daß die Machthaber den kirchlichen Separationsfordcrun-
gen im Lauf der Zeit doch wenigstens teilweise entsprechen mußten,
was zur schrittweisen soziologischen Isolierung des Judentums
und zu seiner vom Staat geförderten Konzentration auf den Handel
führte. Mit der von kirchlicher Seite geforderten Monopolisierung
des Geldhandels in den Händen der Juden kam diese verhängnisvolle

Entwicklung zu ihrem Höhepunkt. Die weitere Geschichte
verlief zumeist völlig in diesem Circulus vitiosus, in dem die Juden
als «Schwamm» der Obrigkeit fungierten, den man von Zeit zu
Zeit kräftig auspreßte, sie nur in dieser Funktion am Leben ließ
und dadurch der Volkswut preisgab. Tatsächlich war mit jeder
Schwächung der staatlichen Zentralgewalt, als deren Knechte die
Juden in rechtlicher Hinsicht galten, das Judentum der Willkür
örtlicher Potentaten oder dem Pöbel ausgeliefert. Die Gipfelpunkte
dieser Geschichte bilden die Judenvertreibungen, bei denen sich in
verschiedenem Maße wirtschaftliche und religiös-abergläubische
Motive vermengten. Den Triumph der theologischen Separationsforderung

bildet schließlich die berüchtigte Vertreibung der Juden
aus Spanien 1492 4.

Die soziologische Isolierung blieb für das geistige Leben natürlich
nicht ohne Folgen. Der lebendige Kontakt mit der Kultur der
Umwelt ging nach und nach verloren, und das eigene Schaffen
wurde je länger je mehr «introvertiert». So hat das Judentum

4 Zur allgemeinen Information s. H. Pironne, Histoire économique et
sociale du moyen âge, Paris 19632; über das Judentum im besonderen:
G. Caro, Sozial- und Wirtschaftsgeschichte der Juden im Mittelalter und
in der Neuzeit, Leipzig 1920; I. Abraham, Jewish Life in the Middlo Ages,
London 1932; J. R. Marcus, The Jews in the Mediaeval World, Cincinnati
1938; auch M. Hoffmann, Der Geldhandel der deutschon Juden im Mittelalter,

Leipzig 1910.

92



weithin bis in die neueste Zeit hinein das Gesicht des Mittelalters
behalten. Aber auch das geistige Leben im aufgezwungenen Ghetto-
Dasein vermochte sich oft nicht voll zu entfalten. Die Zeit der

Kreuzzüge (ab 1096)5 und die Erregung, die der «Schwarze Tod»
über die Menschheit brachte6, trieben das Judentum bis an den
Rand der Verzweiflung. Selbst im Bereich des maurischen Spanien
kam die Zeit relativer Freiheit mit dem Beginn der Almohaden-
herrschaft 1140 zum Ende. Zwangsbekehrungen und Massenhinrichtungen

waren in jenen Jahrhunderten die Regel. In dieser
Zeit7 des Grauens und beharrlichen Märtyrertums (qidduShaS-Sem),
erhob sich immer wieder die Frage nach dem Wann der Erlösung,
und so manche voreilige Antwort darauf erschütterte mit der

nachfolgenden Enttäuschung das Judentum bis in die Grundfesten.

I. Die messianische Hoffnung und Spekulation im Spiegel der Literatur

1. Der literarische Niederschlag des geistigen Schaffens jener
Jahrhunderte ist außerordentlich umfangreich und im vollen Ausmaß

noch gar nicht erfaßt. Selbst in Hinblick auf die messianische

Hoffnung8 kann hier nur eine beschränkte Auswahl aus der Fülle
des vorhandenen Stoffes geboten werden. Die zahlreichen exegetischen

Werke bilden nicht nur Sammelbecken für ältere Traditionen,
5 A. Neubauor-M. Stern, Hebräische Borichte über die Judenverfolgungen

während der Kreuzzüge, Berlin 1892; forner s. H. Graotz, Gesch. d. J.,
VI, Note 5 (S. 393ff.) ; E. L. Dietrich, Das Judentum im Zoitaltor der Kreuzzüge,

Saeculum 3, 1952, S. 94—131; H. Liebeschütz, The crusading movement

and its bearing on the Christian attitude towards Jewry, Journal of
Jowish Studios 10, 1959, S. 97—111.

6 J. Nohl, Dor Schwarze Tod. Eine Chronik der Pest, Potsdam 1924.

Literarische Zeugnisse aus der Kreuzzugszeit und den folgenden
Jahrhunderten enthält auch A. M. Habermann, Sefär g'zêrôt 'aSkenäz w'sorfät,
Jerusalem 1946.

7 Zur Gesamtoriontierung s. S. W. Baron, A Social and Religious History
of the Jews, New York 19572.

8 J. Sarachek, The Doctrine of the Messiah in the Medieval Jewish
Literature, Now York 1932; W. Waxman, Galut ûge'ûllâh b'sijrût Jisfa'el,
Now York 1952.

93



sie bringen die messianische Hoffnung ihrer Zeit auch manchmal
auf eigene Weise zum Ausdruck9. So kam es nicht selten auch zur
Abfassung von Werken mit ausschließlich eschatologisch-spekula-
tiven Inhalten, wobei für diese Zeit ins Auge sticht, daß Spekulation
und Berechnung10 immer mehr in den Vordergrund treten, wofür
ja schon Saadja ein Beispiel geboten hatte, auf das man sich nun
gern berief. Die aktivistisch-politische Seite der messianischen

Erwartung hingegen trat zumindest im christlichen Bereich völlig
zurück. Auch die messianische Erwartung wurde sozusagen
«introvertiert» und konzentrierte sich mehr und mehr auf die spekulative
Erkenntnis messianischer Termine. Doch nicht nur das Judentum
wurde in jenen Zeiten vom messianischen Fieber erfaßt, auch im
christlichen und islamischen Bereich kam es in Zusammenhang
mit bestimmten Zeiterscheinungen zum Ausbruch eschatologischer
Bewegungen11.

2. Die Zahl der Versuche, den messianischen Termin zu bestimmen,

sind in jener Zeit überaus zahlreich12. Zu den traditionellen
Methoden (Ausdeutung des Danielbuches, v. a. der vier Weltreiche;
Bestimmung der Exilsdauer; Festsetzung der Weltdauer an Hand
der Schöpfungswoche) traten nun immer häufiger Gematrie
(Spekulationen mit dem Zahlenwert von Buchstaben) und Astrologie,
was der Phantasie noch mehr Raum erschloß13. Selbst ein so
nüchterner Exeget wie RaSi (geb. 1040) sah in Dan. 8, 14 und

9 W. H. de Wilde, Do messiaansche opvatingen der middeleeuwschen
exegeten Rashi, Aben Ezra en Kimchi vooral volgens hun eommentarens

op Jesaja, Wageningen 1929; K. H. Bernhardt, Zu Eigenart und Alter der
messianisch-eschatologischen Zusätze im Targum Jeruschalmi, Gott und die
Götter (Fascher-Festschr.), Berlin 1958, S. 68—83.

10 Dargestellt von A. H. Silver, A History of Messianic Speculation in
Israel, Boston 19592; zur Übersicht s. auch S. W. Baron, a. a. O. (Anm. 7),
Band V, S. 138ff.

11 Außer den Angaben, die Silver (s. vor. Anm.) dazu gibt, vgl. W. Nigg,
Das ewige Reich. Geschichte einer Sohnsucht und einer Enttäuschung,
Erlenbach-Zürich 1944; N. Cohn, The Pursuit of the Millennium, Fairlawn
(NJ) 1957. Für den islamischen Bereich s. E. Blochet, Le messianismo dans
l'hétérodoxie Musulmane, Paris 1903.

12 A. H. Silver, a. a. O. (Anm. 10), S. 58ff.; L. Zunz, Gesammelte Schriften

III, S. 244, zählte bis zum 18. Jh. 79 Berechnungen.
13 A. H. Silver, a. a. O. (Anm. 10), S. 243ff.

94



12, 11 f. eine Möglichkeit14, durch Gematrie ein messianisches
Datum (1352) zu errechnen15. Jehudah Hallevi (geb. 1075), Dichter und
Theologe, war den messianischen Spekulationen im Grunde
abgeneigt16. Die Ereignisse der Kreuzzugszeit und Saadjas Ansicht17,
daß Palästina vor der messianischen Zeit noch einmal in christliche

Hände fallen müsse, verleiteten ihn aber doch dazu, in einem
Gedicht18 das Jahr 1130 für das Ende der Herrschaft Ismaels (der
Araber) zu bestimmen. Auch der stark rationalistisch eingestellte
Moses Maimonides (1135—1204), der sich sonst scharf gegen die

Berechnungen und gegen die Überbewertung der Haggadah
ausgesprochen hat19, ließ sich im Brief an die schwerbedrängten
jemenitischen Juden dazu herab, ihnen als Trost einen gewissen
zeitlichen Anhaltspunkt zu geben, nämlich das Jahr 12 1 620.

Grundsätzlich konnte die messianische Hoffnung ja nicht
preisgegeben werden, so sehr man sich auch gegen die Spekulationen21
zur Wehr setzte, und auch Maimonides zählte die Messiaserwartung

zu den Grundanschauungen des Judentums22. Seine Eschatologie

ist im wesentlichen traditionalistisch, konservativ-restaura-
tiv23, gelegentlich allerdings der Religionsphilosophie zuliebe ver-

14 Unter Verweis auf Saadja.
15 Zu Sanh 97 b aber bedient er sich einer anderen Methode und nennt

das Jahr 1478.
18 S. u. Abs. 4.
17 Scfär ha-'âmûnôt ufhad-de'ôt VIII, 5.
18 A. A. Harkavy, Rabbi Jehûdah hal-Levî, Qohäs ëîrâjw ûm'lîsôtajw II,

Warschau 1894, S. 151.
19 Im Brief an die Jemeniten, ferner Sejär miswät 125d, Komm, zu

Mischna Sanh. X (keine Berechnung möglich, ein Versuch ist als Volksverführung

zu bewerten).
20 Auf Grund von Num. 23, 23; zu seiner Ansicht vom Wiederauftreten

der Prophetic in der Zeit vor dorn Messias s. u. Abschn. II, 6.
21 Eine Zusammenstellung kritischer Äußerungen s. bei A. H. Silver,

a. a. O. (Anm. 10), S. 207ff.
22 Die messianische Erwartung ist eine der 13 Glaubensgrundsätze

('IqqcLrîm) des Maimonides (Komm, zu Sanh., Einl.), wobei das Festhalten
an ihr aus der Tora begründet wird. Spätere haben der messianischen Hoffnung

weniger grundsätzlichen Wort zuerkannt, wie etwa Hisdaj Crescas

(1340—1410) im Sejär 'ôr JHWH, ed. Wien 1860, S. 81; Josef Albo (1380
bis 1440), Sefär hä-'iqqärirri (ed. Wilna) I, 22 f.; IV, 42—50.

23 Misneh töräh, hilkôt m'läkim XI f.

95



geistigt: Das Wesen der messianischen Zeit wird ungehinderte
Gotteserkenntnis sein24. Diese positive Einstellung zur
Messiaserwartung25 konnte sich bei entsprechenden Umständen leicht
aktualisieren. Im Brief an die Jemeniten schreibt er daher auch,
daß die Verfolgungen, die das Judentum seiner Zeit im Westen26
wie im Osten27 trafen, zweifellos die «Wehen des Messias» seien.

An Hand solcher Persönlichkeiten ist das Ausmaß, in dem das

mittelalterliche Judentum vom messianischen Fieber erfaßt wurde,
vielleicht noch deutlicher spürbar, als an Hand der zahllosen
Spekulationen im Rahmen der reichen exegetischen Literatur. Das
andere Extrem bilden speziell eschatologische Werke, in denen
die Überlieferung gesammelt und durch neue Methoden und
Versuche bereichert wird. Ein derartiges Kompendium der Eschatologie

ist das Buch Mcgillat ham-m''galläh28 des Abraham b. Hijja,
der 1065—1143 lebte29. Ein hervorragender Mathematiker und
Astronom, bediente er sich zur Berechnung der messianischen
Termine30 besonders der Astrologie. Groß war auch der Einfluß
des angesehenen Kommentators MoSäli b. Nahmän (Moses Nach-
manides), 1194—1268, der nicht nur zur Popularisierung der
jüdischen Esoterik (Kabbalah) beitrug, sondern auch die Gematrie als

legitime Methode zur Bestimmung des messianischen Termins
verteidigte. In seinem Sefär hag-ge'ulläh oder Sefär haq-qes31 läßt er
das talmudische Verbot zur Endzeitberechnung nur für die ältere
Zeit gelten, in der es Enttäuschungen verhindern sollte, nun aber,
da die Endzeit so nahe ist, bestünden keine Bedenken mehr. Der

m Ibd., XII, Endo.
25 M. Piron, Hä-ra' jôn ham-m'Sîhî 'iisäl RS « O iv'hä-RM B » M, Mahanajim

59, Ab 1961, S. 60—64.
28 Unter den Almohaden in Spanien.
27 Schiitische Unduldsamkeit im Jemen.
28 Sefär hak-Kûzarî II, 44. 54; IV, 23 u. ö. Die Gabe der Prophétie ist

allerdings auf das Land Israel beschränkt.
29 Ed.: E. Poznanski - J. Cuttmann, Berlin 1924. Vgl. auch den vierten

(eschatologischen) Teil seines religionsphilosophischen Werkes Hägjön han-
nâfâë, ed. J. Freimann, Leipzig 1860.

30 V. a. das Jahr 5118 (1358), als mögliche Daten auch 1230 und (als
letzter Termin) 1403.

31 Ed.: Lifshitz, London 1909.

96



Messias b. Josef werde 1358, der Messias b. David 1403 erscheinen.
Im Buche Zohar, dem in sich literarisch vielschichtigen Hauptwerk
der Kabbalah, finden sich verschiedene Endzeitbestimmungen32.
Davon ist die eine im MidräS han-nä'älam (II 139a-b) bedeutsam,
weil hier das Jahr 1648 als messianisches Datum erscheint, was

später tragische Folgen hatte33. Dasselbe gilt für das sogenannte
Sefär hap-pelî'dh, wo sich kabbalistische und eschatologische
Spekulation verbinden und das Jahr 1490 beziehungsweise 1492 als
messianisches Datum genannt wird. Bereits an der Grenze
zwischen messianischer Spekulation und pseudomessianischem
Anspruch steht die merkwürdige Gestalt des Abraham Abulafia
(1240—ca. 1291)34, ein früher Vorläufer dieser eschatologischen
Anwendung kabbalistischer Vorstellungen (s. sein «Sefär hâ-'ôt35).

3. Die bisher genannten Beispiele zeigen, daß die messianische

Spekulation nicht das Produkt einiger überspannter Geister,
sondern als Symptom der allgemein verbreiteten eschatologischen
Hochspannung war. Zahlreiche Zeugnisse dafür bietet die
Uberlieferung und Bearbeitung, gelegentlich auch Neuabfassung
apokalyptischer Literatur. So zum Beispiel das sogenannte «Gebet
des Rasbi» (aus dem Schlußteil der «Offenbarungen des Rasbi»
entstanden37), das «Gesicht Daniels38» und die «Geschichte Da-

32 1300; 1306; 1400/1532/1676; 1324/1328/1334/1340.
33 S. die Fortsetzung.
34 J. Günzig, R. Abraham Abulafia, Krakau 1904; G. Scholom, Enzyclop.

Jud. I, 637—641; ders., Major Tronds in Jewish Mysticism, New York
1941, S. 119ff.; s. auch u. Abschnitt II, 10.

35 A. Jellinek, in: Festschrift H. Graotz, Broslau 1887, II, S. 65—88.
30 Gesammelt bei Jehüdäh 'Äbiin-S°mü'el, Midr'àê ge'üllüh, Jerusalem-

Tel Aviv 19542.
37 Tefillcit ltasbî, Text: A. Jellinek, Bot ha-Midrasch IV, S. 117—126;

Jehüdäh 'Äbän-Semü'el, a. a. O. (Anm. 36), S. 268—286. Zur Sache s. I. Beer,
Eine jüdische Messiasprophetie auf das Jahr 1186 und der dritte Krouzzug,
MGWJ 70, 1926, 113—122, 155—165; B. Lowis, An apocalyptic vision of
Islamic history, BSOAS 13, 1950, S. 308—338; S. W. Baron, a. a. O. (Anm. 7),

III., S. 274; Jehüdäh 'Äbän-Semü'el, a. a. O. (Anm. 36), S. 61, 254ff.; A. H.
Silver, a. a. O. (Anm. 10), S. 45ff.

38 H"zôn Danî'el, Text: Jehûdâh 'Äbän-Semü'ol, a. a. O. (Anm. 36),
S. 249—252, zur sachlichen Problematik ibid., S. 232—248; L. Ginzberg,
Ginzê Sehter I, 1928, S. 311—323; S. Krauß, Un nouveau texte pour l'his-

97



niels39». Dazu kommen die zahllosen eschatologischen Stellen der

späteren Midraschim, in denen die Volksfrömmigkeit ebenfalls
ihren Niederschlag fand.

4. Nur am Rande kann auf die Fülle der poetischen Zeugnisse
für die messianische Erwartung hingewiesen werden. Die folgenden
Beispiele sollen und können daher nur einen ungefähren Eindruck
vermitteln. Eine wichtige Beobachtung sei aber vorweggenommen.
Gedichte, die sich unmittelbar auf den Messias beziehen, sind
verhältnismäßig selten. Und gerade in der Zeit der schweren

Verfolgungen, in der Zeit der gezerôt und des qiddûS haS-Sem, wird nicht
nur die Bitte um Erlösung direkt an Gott gerichtet, was im Grunde
im Judentum selbstverständlich ist, sondern auch die Erlösung
selbst unmittelbar von Gott erwartet, dessen Bekenntnis als des

einen und einheitlichen Gottes man so häufig mit dem Martyrium
besiegeln mußte. Dieser Sachverhalt illustriert die instrumentale
Rolle, oft auch nur repräsentative Funktion, der messianischen
Gestalt.

Jehuda Hallevi (1080—ca. 1141), grundsätzlich ein Gegner der
Spekulation s. o.) und Vertreter einer eher kollektiv-messianischen
Auffassung (die messianische Aufgabe wird in erster Linie durch
das erwählte Volk erfüllt), hat seiner messianischen Hoffnung
nichtsdestoweniger des öfteren Ausdruck verliehen40. Auch seine

Pilgerreise ins Heilige Land ist teilweise von da aus motiviert41.
Doch wird in seinen Gedichten wie bei vielen seiner Zeitgenossen

toire judéo-byzantine, REJ 87, 1938, S. 1—27; S. W. Baron, a. a. O. (Anm.
7), III, S. 314f. ; gegen Krauß ist mit den anderen Autoren für die
Kreuzzugszeit nur eine Überarbeitung und Aktualisierung anzunehmen.

39 Ma'aéeh Danî'el, Text: A. Jellinek, a. a. O. (Anm. 37), V, S. 117—130;
Jehûdâh 'Äbän-Semü'el, a. a. O. (Anm. 36), S. 209—228, zum literarischen
und sachlichen Problem ibid., S. 200—208; A. Jellinek, a. a. O., V, S. XXXV
(nach ihm spiegelt die Schrift die messianische Bewegung 'al-RöVs wider);
A. H. Silver, a. a. O. (Anm. 10), S. 48 (Grundschrift aus dem 9./10.
Jahrhundert nach dem 1. Kreuzzug redigiert).

40 Vgl. u. a. das Gedicht S6'aräh '"nijjah, ed. J. Zemura, Kol sîrê lt.
J'hüdäh hal-Levi, Tel Aviv 19563, III/8, S. 332; und Otôtênû hitmahm'hû,
ibid., S. 381.

41 B. Dinaburg, lijjätö säl ltJH"L V (ürä§) j(iérâ'el) vfhat-t'sîsâh ham-
m'sîhît b'jämäjw, in: J. Zemura, Rabbi J'hüdäh hal-Levi, Tel Aviv 1960.

98



und Nachfolgern im Vergleich zu früheren Dichtern (etwa Ihn
Gabirol) schon öfters die Enttäuschung über nicht erfüllte Erwartungen

spürbar, wie im folgenden Gedicht42:

Dein Wohlgefallen ging an mir vorüber
wie dein Zorn hinwegging über mich.

Soll denn meine Schuld für ewig
trennen zwischen dir und mir

Wie lange muß ich dich noch bitten,
mit mir zu sein — und du bleibst fern

Der du zwischen den Korubcn thronst,
die dein Ladeheiligtum beschirmen,

du hast Fremden mich zum Knecht gegeben,
mich, den deine Rochto hat gepflanzt!

Mein Erlöser! Meine Scharen zu erlösen
erhebe dich, und blick herab von deiner Statt!

Noch deutlicher als in dieser Klage Israels vor Gott wird die

Enttäuschung über die Berechnungen in der folgenden Sclihähi3:

Meine Taube44
durchstreift nachts die Straßen45,

sie geht hin
und sucht ihn, den sie liebt —

Laß sie gewähren!
Laut weint sie auf,

denn ihr Leid
ist so groß wio ihr Fehl.

Tausend (Jahre)
zählte sie — nicht wich ihr Joch!

Die (einst) Volkreicho40
sitzt da wio kinderlos,

eingekerkert,
und berechnot Zeit um Zeit.

Tausend Jahre sollte nämlich nach der Meinung vieler das Exil
Israels seit der Zerstörung des zweiten Tempels währen, und die
messianische Erlösung also 1068 einsetzen. Die Enttäuschung über

42 Nach dem Text bei H. Sirmän, Haè-êîrah ha-'ibrît bisjärad ûb'Provance
I, Toi Aviv 19592, S. 464.

43 Nach dem Text a. a. O. (Anm. 42), S. 474.
44 Beliebte bildliche Bezeichnung für Israel.
45 H. 3, 2; Bild für das Exil.
48 Kl. 1, 1.

99



diese Berechnung kommt auch im Gedicht Jônat r''hôqîm17 zum
Ausdruck. Daß schließlich auch der Dichter selbst in einem Fall
der Versuchung zu einer Terminbestimmung erlegen ist, wurde
bereits erwähnt48.

Die Ansicht von der tausendjährigen Dauer des Exils wirkte
auch im Gedicht Binôtî brsi/rê rtfbVhn des Abraham Um Ezra (gest.
1167)49 :

Ich studierte dio prophetischen Bücher
und dio Worte der Schrift des Josaja

verkündeten mir,
daß nahe das Heil.

Sieh, die Geschlechter kommen und gohen,
nur Gottes Volk blieb in seinem Leid,

Weil es schon tausend wundersame Jahre
in seines Herzens Bittornis versinkt,

spricht es: «Wenn du erlösen willst, erlöse,
wenn abor nicht, so tu es kund!

Wer verschafft mir die Begegnung
mit Daniel, dem hochbegabten Mann,

der dos Wortes Deutung wußte,
jedes Gleichnis und Rätsel vorstand?

Zerbroch'nen Herzens llehto ich ihn an
und würdo ihn befragen über

die Endzeit, ob bereits vorüber
oder ob erst eintrifft seine Prophetio.

Weise Männer aber sagen mir:
Warum fragst du nach dem, was wundorbar »

Die ungezählten Bemühungen zur Ausdeutung «prophetischer
Weissagungen» mußten sich mit der Zeit von selber ad absurdum
führen. Resignation und Ungeduld zugleich sprechen aus den
folgenden Versen50.

47 Nach dem Text a. a. O. (Anm. 42), S. 471, Zoilo 3:
«Und errechnete sich tausend (Jahre)

als ihren Termin,
doch sie wurdo zuschandon mit allom,

was sie ersonnen.»
48 S. o. Anm. 18.
49 Nach dem Text bei J. Çinberg, Tôl'dôt sijrût jiirä'el I, Tel Aviv 1959,

S. 136.
60 Schluß der (iGe'ûllâh» 'âhsôqiwlô' 'eda', in H. Brody-M. Wienor, Antho-

logia Hebraica, Leipzig 1922, S. 200f.

100



Ach daß dor Traum doch dorn erkauften Sohn

nun endlich ausgedeutet würde!
Ist denn für ihn das Ende nicht

schon lang genug verschlossen und vorsiegelt?
Sein Erlöser komme und erscheine!

Es ist verständlich, daß in der Zeit der Kreuzzüge die Frage
nach dem «Wann» besonders brennend wurde61. Wollte man aber
nicht alles auf eine Karte setzen, sich also einer pseudomessiani-
schen Bewegung verschreiben, so mußte diese Frage eben doch
unbeantwortet bleiben, wie bei Mordekaj b. Sabb'taj (12./13. Jh.)52:

Ich fragte die Propheten und Seher,
die für mich prophezein:

«Kennt ihr dio Zoit dos wunderbaren Endes,
von der er sprach, er werde mich orlösen?»

Sie aber sagton mir: «Warum fragst du nach Wunderbarem?»
Und keiner gab mir Kunde.

Es bleibt verhüllt, Weh mir, es bleibt verhüllt!

Über die Märtyrer von Lauda und Bischofsheim (1235) verfaßte
Jchiel b. Ja"qob ein Klagelied, in welchem es heißt:

Verschließ dem, der da klopft, doch nicht die Türe vor dem Angesicht,
und öffne dos Erbarmens Pforten dorn Verzweifelnden.
Wie lang noch soll die Lilie im Schatten Esaus stehen,
dessen Lippen voller Grimm, dessen Zunge ein verzehrend Feuer?.

Warum empört die Magd sich widor ihren Herrn
und legt ihr schweres Joch den ganzen Tag auf uns?
Wio eino Schwang're sind wir, dio in dio Wchon kommt und deren Stunde

[naht.
Gerechtor! Du bist der Gott, der hinter allem steht.
Wir haben wider dich gemurrt und fern ist Mcnahem, der Retter.

51 Vgl. L'mî'ôj, l'mî'âbôj von R. Efraim b. Jakob von Bonn (gest. 1196),
Text bei A. M. Habermann, a. a. O. (Anm. 6), S. 133—136. Gegen Endo
(S. 136) heißt os da:

Und ich, wio lang soll ich noch meines Hoiles harren
durch den Wundorsolui und durch Elias, don Prophoton?

Vgl. forner den Rofrain 'ad niätäj (bis wann?) in einem der Godichto
dos R. Efraim b. Jiijhäq (gest. 1175) bei Brody-Wioncr, a. a. O. (Anm. 50),
S. 235 ff.

52 Text: Brody-Wiener, a. a. O. (Anm. 50), S. 275.

101



Arm ist dein Volk, leer sind vor Gott die Hände —
doch du hast die steinernen (Tafeln) in sie gelegt,
du Hirte Israels!

So bleibt, wie schon immer, die Tora als Unterpfand des
göttlichen Heilwillens und als Sinngebung des an und für sich
sinnwidrig erscheinenden Daseins. Zum Abschluß noch ein Beispiel der
beliebten Hoheliedpoesie, aus dem Gedicht Nerd afkarkôm sas

begannî des R. Nahum (13. Jh., Spanien)53:

Aus dem Osten erscheint und erstrahlt
meinem Auge das Licht meiner Sonne,

aus den Prachtbäumen in moinom Garton
sprießt ein üppiges Reis, wie gepflanzt.

Ach hörte ich einen, der ruft:
«Ein Sproß für Jesse wuchs und orbliihto!

Mein Geliebter hat mein Elend gesehen,

von seiner Statt aus sich huldvoll orbarmt:
Das Freijahr ist da, die Zeit der Erlösung,

für den Hoffnungsgebundonen, er ist befreit!»

5. Die esoterische Überlieferung, die sogenannte Kabbalah, hatte
ihrem Wesen nach kein akut-messianisches Interesse. Ihr Augenmerk

richtete sich auf die Kosmogonie und auf die Vorgänge in
der übersinnlichen Welt, für welche die Erscheinungen der
sinnlichen Welt als Chiffren verstanden und ausgedeutet wurden. Auch
die traditionellen eschatologischen Vorgänge sind für den Kabba-
listen in erster Linie als Teil des gesamtkosmischen Geschehens

relevant und stellen Schatten der letztlich bedeutsameren
überweltlichen Vorgänge dar. Bestimmte Motive haben aber in diesem
Rahmen eine eigenartige Ausprägung erfahren. So etwa die
talmudische Vorstellung von einem himmlischen Seelenbehälter54

(gûf) und dessen Verbindung mit der Eschatologie, wonach der
Messias kommt, sobald die letzte Seele den gûf verlassen hat und
inkarniert worden ist. Damit verband die Kabbalah den Gedanken
des gilgul, der Wiederverkörperung von Seelen Verstorbener zum
Zwecke der Läuterung55, deren Notwendigkeit die Entleerung des

53 Letzte Strophe. Text: Brody-Wiener, a. a. O. (Anm. 50), S. 291.
m bJeb. 62a/63b; vgl. bAZ 5a; bNidda 13b.
55 G. Scholem, Ursprung und Anfänge der Kabbala, Berlin 1962, S. 79,

llOff., 155f., 166ff., 404ff., 413ff.

102



gûf und somit das Kommen des Messias verzögert. Eine Folge
dessen war, daß auch der kommende Messias als wiederinkorpo-
rierte Seele, und zwar des Königs David56, verstanden werden
konnte, eine wichtige Voraussetzung für die spätere Bewegung
des Sabb°taj Scbi.

Zugleich gewann unter dieser Voraussetzung die ethische Praxis,
deren messianische Bedeutung bislang in erster Linie durch die
Gesetzeserfüllung allein bestimmt war, einen Bezug zur esoterischen

Spekulation. Dies um so leichter, als letztere im Verlauf der
soziologischen und kulturellen Isolierung des Judentums, also durch
den Vorgang der geistigen Introversion, als die jüdische Wissenschaft

schlechthin gewertet wurde. Man erwartete sich daher von
ihr auch Antworten auf so brennende Probleme wie die messianische

Erlösung. Die Religionsphilosophie, die ohnehin nur von
geringer Breitenwirkung war, hatte es nicht vermocht, die rätselhafte

Gegenwart so zu deuten, daß auch der breiten Masse eine

Sinngebung möglich gewesen wäre. So richtete sich der Blick
erwartungsvoll auf die kabbalistische Geheimwissenschaft, die in
den Jahrhunderten um 1492 eine weitgehende Popularisierung —
und damit Vergröberung — erlebte. Die Kabbala wird Erkenntnismittel

der messianischen Spekulation und Anleitung zu einem
Verhalten, das der kollektiv-messianischen Aufgabe entspricht57.
Diese Entwicklung, für die Abraham b. Samuel Abulafia (s. o.)
ein frühes Beispiel ist, hat das Geschick des Judentums in den
folgenden Jahrhunderten entscheidend mitbestimmt.

II. Messianische Bewegungen

1. Im Jahre 1068 sollten es 1000 Jahre werden, daß Israel
nach der Zerstörung des zweiten Tempels im Exil lebte. Viele
erwarteten sich für dieses Jahr eine Wende im Geschick des Vol-

60 Etwa boi Jiçhâq Abrabanel (1443—1508), zu Ez. 34, 23; s. A. H.
Silver, a. a. O. (Anm. 10), S. 116ff.

57 Vgl. Zohar 1, 124b, und dazu (die späteren) Tiqqûnô haz-Zohar 76b:
Zoharstudium ist von messianischer Relovanz!

103



kes58, und es kam auch 7.11 messianischen Bewegungen. Über eine
dieser, die sich 1060/1070 in Frankreich erhob, berichtet Moses

Maimonides in seinem Brief an die Jemeniten59:

Etwa 40 Jahro vor der Affäro des Ibn Arjoh (s. u.) trat in Frankreich,
in einem bedeutenden Zentrum namons Linon"'0, wo sich 10 000 Familion
befanden, ein Mann auf und gab sich selbst für den Messias aus. Das Zeichen,
das er ihnen gab, war, daß er bei Vollmond auf dio Wipfel hoher Bäume
stieg, sich in die Luft warf und sich von Baum zu Baum schwang, als ob
er in der Luft flöge. Dies war nämlich seiner Ansicht nach der Sinn dos
Verses «. .mit den Wolken des Himmels, wio ein Mensehcnsohn kam er»
(Dan. 7, 13). Viele Leuto bezeugten dieses Zoichon und liefen ihm zu. Doch
die Franzosen mischten sich in die Sache ein, töteten und plünderton viele
von ihnen, und unter den Getöteton war auch jener Mann. Manche untor
ihnen glauben, daß er bis auf den heutigen Tag verborgen sei.

2. Von besonderer Tragik war das Zusammenfallen messiani-
scher Erwartungen für das Jahr 109661 mit den grauenvollen Ver-

58 Vgl. schon Pirqe R. Eliezer XVIII und Jehuda Hallevi, das Gedicht
Jônat r*hôqîm näd'däh ja,'"rah, und s. o. I, 4.

59 Nach dem arabischen Text, ed. A. S. Halkin-E. Cohen, Mosos
Maimonidos' Epistle to Yemen. The Arabic original and 3 Hebrew versions,
New York 1952. Die hebräischen Übersetzer (Nâhûm ham-Ma'arâbî und
Jehûdâh ibn Tibbôn) haben dieso Partien stark gekürzt und auch sachlich
(Datierung) etwas verändert. Noch weniger Quclienwcrt habon die späteron
Chronisten wie Selomoh ibn Vorgah («Säbät Jehüdäh») etc., dio ohor die
messianischen Vorstellungen ihrer eigenen Zoit bezougon. Gogeniibor A. H.
Silver, a. a. O. (Anra. 10), S. 7., Sf.wird im folgenden dio Datierung nach dem
arabischen Text vorgezogen.

60 S. W. Baron, a. a. O. (Anm. 7) V, S. 199, 183, erwägt, ob Linon nicht
mit dem spanischen Leon identisch ist, wo es um 1063 schon zu
Kreuzfahrertumulten kam.

61 Und zwar auf Grund von Jor. 31, 7, wo rnw den Zahlonwort 250 hat,
was auf die Zyklenanzahl gedeutet auf das Jahr 4600 + 256, also 4856
führte. Vgl. Selomoh b. Sim'ons Bericht in A. Neubauor-M. Stern, a. a. O.

(Anm. 5), S. 1: «Es geschah im Jahro 4856, im 1028. Jahr unsoror Verbannung,

im 11. Jahr dos 256. Zyklus, da wir auf Rottung und Trost gohofft
entsprechend der Weissagung des Jeremia: Jubelt (rnw)... (Jor. 31,7).
Aber es wurde in Kummer und Klago verwandelt, in Weinon und
Wehklagen...» Ähnlich Eliezer b. Nathan, ibd. S. 36ff. Vgl. auch dossen
S'lihäh <t'alôhîm, be'oznênû Sarna'nû», bei Brody-Wicner, a. a. O. (Anm. 50),
S. 223ff., wo es unter anderm heißt:

104



Wüstungen jüdischer Gemeinden Mittel- und Südosteuropas während

des ersteh Kreuzzugs.
Auf byzantinischem Gebiet erregte die Ankunft des Kreuzfahrerheeres

ungeheures Aufsehen und wurde von vielen Juden im
Sinne des endzeitlichen Völkersturmes gedeutet. In Saloniki und
in den umliegenden Gebieten verbreitete sich zum Beispiel das

Gerücht, daß der Prophet Elia, der traditionelle Vorläufer des

Messias, erschienen sei. Selbst byzantinische Beamte sollen die
Sache ernst genommen und den Juden Unterstützung für die
bevorstehende Heimkehr nach Palästina angeboten haben62.

3. Im islamischen Bereich wirkte sich Saadjas Meinung, Palästina

müßte vor dem Ende noch einmal unter christliche Herrschaft
geraten, nicht minder stimulierend aus. Dazu kam von
fanatischmohammedanischer Seite (Almohaden) die Drohung, den geduldeten

Religionsgemeinschaften nach Ablauf von 500 Jahren nach
Mohammed die Duldung zu entziehen, falls der Messias der Juden
nicht erschienen wäre, was mit dem Jahre 1107 aktuell wurde.
Nach diesem Jahr verlängerte man die Frist durch die Rechnung

«Zeit auf Zeit harrte unsere Seele,

lang ward die Zeit — und keine Heilung!
Dio Rechnung RNW, wir hielten sie für Jakob

als Heil zu seinor Zeit,
er hoffte auf das Heil, doch nichts Gutes kam,

auf die Zeit der Heilung, und sioho da: Entsetzen!»
Schließlich sei auch Tobija b. Eliozer erwähnt, der Läqah, Tob zu Ex. 3,

20 sagt: «Im Jahre 4857, das ist das 1029. Jahr seit der Zerstörung des
2. Tempels, welches das 12. Jahr dos 250. Zyklus ist, blickte ich, Tobija
b. Eliezer, forschend in dio heiligen Bücher und studierte dio Dauer unserer
Verbannung. .»

02 Nach oinem Geniza-Brief, od. von A. Neubauer, JQR 9, 1896, S. 19—27;
dazu D. Kaufmann ibd. 10, 1897, S. 139 (war mir nicht zugänglich); ders.,
Ein Brief aus dem byzantinischen Roicho über cino mossianische Bewegung
der Judonhoit und der zehn Stämme aus dem Jahre 1096, Byzantinischo
Zeitschrift 7, 1898, S. 83—90; J. Mann, in: Hat-T'qüfüh 23, S. 253—259
(war mir nicht zugänglich); J. Starr, The Jews in tho Byzantine Empire
641—1206, Athen 1939, S. 203ff.; S. W. Baron, a.a.O. (Anm. 10) IV,'
S. 107f., 294; A. Sharf, An Unknown Messiah of 1096 and the Emperor
Alexius, Journal of Jewish Studies 7, 1956, S. 59—70.

105



nach Solarjahren und kam auf 112 2 63. In der Tat kam es zu dieser
Zeit zu mehreren messianischen Bewegungen.

Etwa 1102—1107 (nach der Eroberung Jerusalems durch die
Kreuzfahrer 1099) wurden die Juden Cordovas vom messianischen
Fieber erfaßt, wobei die Initiative von spekulativen Kreisen
ausging. Moses Maimonides berichtet darüber im Brief an die Jemeniten:

Mein Vater erzählte mir auch, daß etwa 15 oder 20 Jahre vor diesem
Ereignis64 in Cordova, der Hauptstadt Andalusiens, angesehene Leute
waren, die viel von der Astrologie hielten und übereinkamen, daß der Messias
in jenem Jahr erscheinen werde. Nacht für Nacht stellten sie Beobachtungen
darüber an, um zu erfahren, ob der Messias etwa ein Landsmann sein werde.
Schließlich entschieden sie, daß ein bestimmter Mann es sei, nämlich ein
Frommer und Gelehrter namens Ihn Arjeh, ein Lehrer des Volkes. Sie
vollbrachten auch Wunder und sagten Zukünftiges voraus, ganz wie es

al-Dar'i (s. u.) getan hatte, bis sie die Herzen des Volkes gewonnen hatten.
Als aber die Sache den Ältesten und Gelehrten unserer Gemeinde bekannt
wurde, versammelten sie sich in der Synagoge und holten den Ihn Arje
herbei. Sie züchtigten, bestraften und verbannten ihn, weil er in dieser
Sache geschwiegen und es den Leuten erlaubt hat, sich seines Namens zu
bedienen, ohne sie zu hindern und ohne sie zurechtzuweisen wegen des
Vergehens hinsichtlich der Religion. Desgleichen verfuhren sie mit jenen, die
ihm zugelaufen waren. Auf diese Weise retteten sie sich vor den Nicht-
juden noch mit großer Mühe.

4. Von vielen messianischen Bewegungen aus der Zeit des ersten
Kreuzzuges ist uns nichts oder nur wenig bekannt65. Es sei hier
noch das Auftreten eines Karäers in Palästina erwähnt, der ca.
1121 verkündete, er werde Israel in zweieinhalb Monaten erlösen66.

5. In Baghdad kam es um diese Zeit verschiedentlich zu
Unruhen. Etwa 1120/21 verursachte eine Jüdin Aufsehen, die sich

63 S. W. Baron, a. a. O. (Anm. 10) V, S. 200 ff.
64 Vor ca. 1122, also etwa 1102/1107.
65 J. Mann, The Messianic Mouvements in the Period of the First Crusade,

Hat-teqâfâh 23, S. 243ff.; 24, S. 335ff. (war mir nicht zugänglich), zählte
acht messianische Bewegungen.

66 Nach einem Geniza-Brief, s. E.N.Adler, Le prosélyte Obadia, Revue
d'Etudes Juives 69, 1919, S. 129—134; S. Poznanski, ibd. 70, 1920, S. 70—73;
J. Mann, ibd. 71, 1921, S. 89—93; ders., Obadya, prosélyte normand
converti au Judaisme et sa Meguila décrivant des événements survenues en
Orient aux temps des croisades, ibd. 82, 1926, S. 245—259.

106



als Prophetin gebärdete und asketische Tendenzen zeigte. Auch im
Bereich des Islams fehlten ähnliche Erscheinungen nicht67. Als
«Jahr des Fluges» ist 1123 in Baghdad berühmt geworden68. Ein
Mann versprach den Juden, sie um eine bestimmte Zeit von den
Dächern ihrer Häuser durch die Luft nach Palästina zu bringen.
Viele sollen ihr Hab und Gut veräußert und auf den Dächern auf
den Abflug gewartet haben. Sie trugen dabei grüne Gewänder69.

6. Im Jahre 1122 kam es in Fes (Nordafrika) zu einem Vorfall,
über den wieder ein Bericht von Maimonides vorliegt70:

Ein frommer und angesehener Mann, einer der Gelehrten Israels,
bekannt unter dem Namen Mar Mose Dar'i, kam von Madra'ah nach
Andalusien, um bei R. Josef hal-Lcvi ibn Maga's Tora zu lernen, dessen guter
Ruf zu ihm gelangt war71. Mar Mose kehrte darnach in die Hauptstadt des

Westlandes, das ist die Stadt Fes, zurück, und das Volk scharte sich um
ihn wegen seiner Frömmigkeit, seinem Rang und seiner Lehre. Er teilte
ihnen mit, daß der Messias (bereits) erschienen sei und daß ihm dies Gott
im Traum kundgetan habe. Doch hielt er sich nicht selber für den Messias,
wie der oben erwähnte Verrückte72, er behauptete bloß, daß der Messias
schon erschienen sei. Das Volk strömte ihm zu und glaubte seinen Worten.
Mein Herr Vater, sein Andenken sei gesegnet, bemühte sich, das Volk
davon abzuhalten, ihm nachzufolgen, und entschied, daß sie ihn verlassen
müßten. Aber nur wenige hörten auf seine Worte, der Großteil, ja nahezu
alle folgten dem Mar Mose, sein Andenken sei gesegnet, nach. Darnach
begann er Dinge zu weissagen, die wirklich eintrafen. Er pflegte der Menge
bekanntzugeben: «Versammelt euch morgen und dies und jenes wird
geschehen. » Und in der Tat verhielt sich die Sache so. Einmal sagte er, daß in
derselben Woche blutiger Regen fallen würde, weil dies ein Zeichen des
Messias sei, das Gott gemeint habe in dem Vers: «und ich gebe Zeichen an
den Himmel imd auf die Erde Blut und Feuer» (Joel 3, 3). Das war im
Monat Marcheschwan. Da fiel in jener Woche ein starker, ausgiebiger Re-

67 S. D. Goitein, Jews and Arabs, New York 1955, S. 171; ders., A report
on messianic troubles in Baghdad in 1120/21, Jew. Quart. Rev. 43, 1952/53,
S. 57—-76; für die Quellen (Goniza-Fragmente) s. J. Mann, Revue d'Etudes
Juives 71, 1921, S. 89—93.

68 S. D. Goitein, a. a. O. (Anm 67), S. 171 f. Zur Vorstellung vom «Fliegen»

vgl. Pesiqta rabb. (ed. Friedmann), fol. 2a, und die Angaben über
islamische Beispiele bei S. W. Baron, a. a. O. (Anm. 7) V, S. 386.

69 Wie die Moslems es sich für das Paradies erwarten!
70 Brief an die Jemeniten, arabischer Text (s. Anm. 59).
71 Vor 1172 (1973? s. E. Ashtor, HUCA 27, 1956, S. 319).
72 Wahrscheinlich der jemenitische Messiasprätendent (s. Nr. 8).

107



gen, und das Wasser war rot und trüb, als ob mit Schlamm vermengt. Dieses
«Zeichen» bewies allen, daß er zweifellos ein Prophet sei. Die Sache ist vom
Standpunkt der Tora aus gesehen allerdings nicht unmöglich, wie ich im
Zusammenhang mit der Prophétie, die wiederkehren wird vor der Ankunft
des Messias, erklärt habe73. Nachdem sich seine Worte vor den Augen der
Leute verwirklicht hatten, sagte er ihnen, daß der Messias sich in der Passahnacht

offenbaren werde, und er riet ihnen, all ihre Habe zu veräußern und
bei den Moslems viele Schuldon zu machen, von ihnen alles, was (auch) nur
einen Denar wert ist, (selbst) um zehn Denare zu kaufen, damit die Worte
der Schrift erfüllt würden (Ex. 12, 36), denn nach dem Passah würden sie
sie nie wiedersehen. Als aber das Passah herankam und sich nichts ereignete,

starben die Leute Hungers, weil sie all ihre Habo vorkauft und sich
noch dazu mit Schulden überhäuft hatten. Die Sache wurde auch den
Nichtjuden und ihren Dienern bekannt, und der betreffende Mann wäre
von ihnen getötet worden, wenn sie ihn gefunden hätten. Das Land Ismacls
ertrug ihn nicht mehr, und so zog er nach dem Lande Israel und starb dort,
sein Andenken sei gesegnet. Wie mir jene erzählten, die ihn gesehen hatten,
als er auf der Reise war, weissagte er über alles, was sich darnach bezüglich
der Juden des Westens zugetragen hat, Großes wie Kleines.

7. Im wilden Kurdistan, nördlich von Mossul, lebten jüdische
Gruppen, unter denen es noch einmal zu einer größeren politisch-
messianischen Bewegung kam. Die genaue zeitliche Ansetzung
ist zwar unsicher, doch geht die Spätdatierung auf 1160 durch
H. Graetz74 sicher um einige Jahrzehnte zu weit75. Unter dem
Namen David 'al-Rô'î16 forderte ein Mann die Juden zur Heer-

73 Maimonides anerkennt also durchaus dio Möglichkeit, daß der Mann
echte prophetische Gaben besaß, weil dies nach seiner Ansicht in der Endzeit

wieder zu erwarten wäre. Es ist auch zu beachten, mit welcher Achtung
er von dem Manno spricht. Der letzte Satz bezieht sich wohl auf die almo-
hadische Religionsverfolgung.

Gesch. d. J. VI, S. 269ff.
75 S. die Diskussion bei A. H. Silver, a. a. O. (Anm. 10), S. 80, und S. W.

Baron, a. a. O. (Anm. 7) V, S. 385. Von der Spätdatierung durch Graetz
(nach Benjamin von Tudela) abgesehen bleibt noch die Frage, ob man wegen
der Erwähnung des offenbar 1135 schon verstorbenen R. Hisdaj (S. Abram-
son, 'AI z'mänäm säl David 'al-Rô 'î weR. Hisdaj. Qirjat Sejär 26, 1049/50,
S. 93f.) den Pseudomessias nicht in den zwanziger Jahren ansetzen muß.
Doch ist die betreffende Notiz bei Benjamin von Tudela vielleicht nicht
zuverlässig. Siehe auch E. Ashtor, a. a. O. (Anm. 70) S. 321 (2. Kreuzzug).

76 Sein wirklicher Name lautete Menahem b. Selomoh 'al-Rûhî, vgl.
J. Mann, Hat-teqûfah 24, S. 342f. (war mir nicht zugänglich). 'al-Rô'î ist

108



folge auf und gab sich als messianischen Retter aus. Benjamin
von Tudela (ein vielgereister Kaufmann des 12. Jahrhunderts) hat
darüber folgenden, freilich schon legendär ausgeschmückten
Bericht hinterlassen77:

Dort (in Amadea) trat vor zehn Jahren ein Mann auf, dessen Name war
David 'al-Eô'î, aus der Stadt Amadea. Er hatte beim Exilarchen Hisdaj
und beim Vorstand der Schule «Stolt Jakobs», Eli, in der Stadt Baghdad
gelernt. Er war beschlagen in der Tora Israels, in Halakah, Talmud und in
aller Weisheit Ismaols78 sowie in den nichtbiblischen Büchern und den
Zauber- und Beschwörungsbüchern. Da kam es ihm in den Sinn, sich gegen
den Herrscher von Persien zu erheben und die Juden, die im Gebirge
Hafton wohnton, zu sammeln, um in den Kampf zu ziehen gegen alle die
Völker und um hinzugehen und Jerusalem einzunehmen. Er gab den Juden
durch trügerische Wundertaten Zeichen und sprach: «Der Heilige, gepriesen
sei er, hat mich gesandt, um Jerusalem zu erobern und euch aus dem Joch
der Völker zu befreien.» Sie glaubten ihm und nannten ihn «unseren
Messias». Der Herrscher von Persien hörte von der Sache und sandte ihm
Botschaft, daß er kommen und mit ihm sprechen solle. Da ging jener ohne
Furcht zu ihm hin, und als er mit dem König zusammentraf, sprach der zu
ihm: «Bist du der König der Juden?» Er antwortete und sagte zu ihm: «Ich
bin es. » Der König ergrimmte und befahl, ihn zu fesseln und ins Gefängnis
zu werfen, an den Ort, an dem die Gefangonen dos Königs bleiben bis zum
Tag ihres Todes, in der Stadt Tabristan am Ufer des Flusses Gosen, des

großen Flusses. Nach Ablauf von drei Tagen setzte sich der König hin, um
mit seinen Fürsten in der Angelegenheit der Juden, die ihre Hand gegen
ihn erhoben hatten, zu reden. Und siehe, da trat David vor sie hin, der sich
selbst aus dem Kerker befreit hatte, ohne daß es ihm ein Mensch ermöglicht
hätte. Als ihn der König sah, sprach er zu ihm: «Wer hat dich hierhergebracht,
und wer hat dich freigelassen?» Er sagte zu ihm: «Meine Weisheit und meine
Künste, denn ich fiirchto mich weder vor dir noch vor all deinen Knechten. »

Sofort rief der König seinen Knechten zu: «Ergreift ihn!» Da antworteten
ihm seine Knechte: «Wir nehmen niemanden wahr außer mit dem Gehör.»
Da erstaunten der Herrscher und alle seine Fürsten über seine Weisheit.
David aber sprach zum Herrscher: «Siehe, ich gehe meines Weges», und er

violleicht verderbt aus dem Namen seiner Geburtsstadt (Raj Räges), s.
N. N. Harkavy, Hadâsîm gam J'sdnîm, ed. Hebr. H. Graetz IV, S. 45.
Möglicherweise gab die Logende von seiner Unsichtbarkoit den Anstoß dazu
(Spiel mit dem gleichklingenden rci'äh, sehen), oder der verderbte Name hat
die Phantasie zur Bildung der Legende angeregt.

77 Sefär massïï'ôt, od. M. Adler, The Itinerary of Benjamin of Tudela,
S. 51—53; ed. Frankfurt a. M. 1904: S. 72.

78 D. h. : In den Disziplinen der arabischen Wissenschaft.

109



ging hinwog und der Herrscher und dessen Knechte hinter ihm her, bis sie

ans Ufer des Stromes kamen. Da nahm jener sein Schweißtuch, breitete es

auf dem Wasser aus und ging darauf hinüber. Der Herrscher und seine
Knechte sprangen hinter ihm in kleine Fischerkähne, um ihn zurückzuholen,
vermochten es aber nicht. Da sagten sie: «Es gibt in der Welt keinen solchen
Zauberer wie diesen.» Jener aber ging am selben Tag einen Zehntagemarsch
bis zur Stadt Amadea, und zwar mit Hilfe des ausführlichen Gottesnamens,
und erzählte den Juden alles, was ihm widerfahren war. Und sie staunton
allesamt über seine Weisheit.

Daraufhin sandte der König von Persien an den Herrn der Gläubigon
in Baghdad, den Herrscher der Ismaeliten, daß er mit dem Vorstand der
Schule «Stolt Jakobs» spreche, damit man David 'al-Rô'î daran hindere,
solches zu tun. (Wenn nicht, so werde ich die Juden, die sich in meinem
ganzen Herrschaftsbereich befinden, töten». Nun saßen all die Gemeindon
des Landes Persien in großem Kummer und sandten Briefe an den Exilarchen
und an die Schulhäupter in Baghdad: (Warum sollen wir vor euren Augen
sterben, wir und alle Gemeinden, die im Reiche sind? Wehrt diesem Mann,
damit nicht unschuldiges Blut vergossen werde » Da schrieben die Exilarchen
und Vorsitzenden der Schule «Stolt Jakobs» an David 'al-Rô'î einen Brief
wie folgt: «Wisse, daß die Zeit der Erlösung noch nicht gekommen ist,
denn wir haben unsere Zeichen noch nicht wahrgenommen, und durch
Gewalt ist nichts zu machen. Wir entscheiden dich betreffend, daß du dich
davon zurückhalten sollst, dergleichen zu tun. Wenn nicht, sollst du aus

ganz Israel verbannt sein.» Sie schickten den Brief an Zakkaj han-Nasi'
im Lande Assur und an Josef Barhän, den Seher, der sich dort befand, damit
sie den Brief an ihn weiterleiteten. Auch diese schrieben an ihn, um ihn zu
ermahnen, aber er wollte nichts davon zur Kenntnis nehmen. Bis ein Herrscher

namens Saif ad-Din, Herrscher von Tugramin, Vasall des Königs
von Persion, um den Schwiegervater des David 'al-Rô'î schickte und ihm
10 000 Gulden Bestechungsgeld gab, damit er jenen heimlich töte. Daraufhin

kam sein Schwiegervater zu ihm ins Haus und tötete David, als dieser
auf seinem Bette schlief. So schlug sein Vorhaben fehl. Darnach aber kam
der König von Persien über die Juden, die im Gebirgsland wohnten, und
diese sandten an den Exilarchen, damit er ihnen helfe vor dem König und
diesen versöhne. Und der König wurde durch 100 Talente Gold versöhnt,
die sie ihm gaben, und nachher hatte das Land (wieder) Ruhe.

In Wirklichkeit dürfte der Aufstand, der sich die Wirren im
islamischen Bereich und den Niedergang der Kreuzfahrermacht
zunutze machen wollte, blutig unterdrückt worden sein, wobei der
Messiasprätendent vielleicht auch den Tod fand79. Historisch noch

79 M. Schreiner, Samau'al b. Jahjâ al-Magribî und soine Schrift «Ifhâm
al-Jahûd», MGWJ 42, 1898 (S. 123 und Fortsetzungen), S. 407—418 (S. 410f.).

110



weniger zuverlässig ist die Erzählung, die §elomoh ihn "Vergäh
in seinem Werk Säbät Jehûdahm gibt. Einige Einzelheiten sind aber

so charakteristisch, daß sie erwähnenswert sind. So die Antwort
des Messiasprätendenten auf die Zeichenforderung der Gelehrten.
Er erklärte, «daß er Erfolg habe und daß der Messias keines anderen

Zeichens bedarf». Das Kriterium des Erfolges war in Wirklichkeit

häufig irreführend, weil es sich ja immer nur um die vorläufigen

Erfolge handelte und für die Zukunft dadurch keine Gewähr
gegeben war. Schließlich wird vor dem Herrscher auch in dieser

Erzählung der Messiasprätendent als verrückt bezeichnet. Solche
Berichte zeigen immerhin, wie im Bereich des Orients der politische
Wille des Judentums noch lange erhalten blieb. David 'al-Rô'î
gehört mit 'Abû 'Isa' als letzter Ausläufer in die Reihe der Auf-
standsbew'egungen, die im Osten seit der Zeit Antiochus IV.
Epiphanes gegen die heidnische Fremdherrschaft ausgebrochen
sind.

8. Am besten informiert sind wir von allen messianischen

Bewegungen des 12. Jahrhunderts über jene, die Ende der sechziger
Jahre im Jemen entstanden ist. Und zwar zu einer Zeit, als die

infolge ihrer schiitischen Orientierung fanatisierten Moslems die

religiöse Minderheit der Juden schwer bedrängten und sogar zwangsweise

Massenbekehrungen vornahmen. In dieser prekären politischen

Lage bedeutet das Auftreten eines messianischen Prätendenten

eine um so größere Gefahr. Verantwortungsbewußte und
besorgte Juden des Jemens unter der Führung von R. Jakob 'al-
Fajjûmî richteten daher an den berühmten Moses Maimonides ein
Schreiben und erbaten seinen Rat. Aus dessen Antwortschreiben,
dem bekannten Brief an die Jemeniten, verfaßt 1172, sei im
folgenden ein größerer Abschnitt zitiert, weil sich daraus grundlegende
Einsichten über das Wesen der messianischen Hoffnung des Judentums

ergeben. Zugleich illustriert der Brief die ganze Problematik
einer messianischen Bewegung.

M. Adler, JE I, 454f. Benjamin Disraeli schrieb einen historischen Roman,
«Alroy» (übers, von C. Mai), Halle 1912.

80 Ed.: E. Sohet-J. Baer, Jerusalem 1947, Kap. 32 (S. 77f.); dasselbe

gilt für R. Josef hak-Kohen, 'Emäq hab-bäkah, s. M. Wiener, Emek habacha,
Leipzig 1858, S. 27f.

111



Bezüglich dessen, was du von der Angelegenheit des Mannes erwähnt
hast, der da in den Städten Jemens sagt, er sei der Messias, wisse, daß ich
weder über ihn noch iibor seine Anhänger erstaunt war. Denn er ist zweifellos

verrückt, und auf einem Kranken lastet keinerlei Schuld oder Vergehen,
sofern er nicht seine Krankheit (selbst) verursacht. Und ich wundere mich
auch nicht über jene, die aus ihrer Ungeduld heraus an ihn glaubon, sie,
die den Ort des Messias und seinen hohen Rang nicht kennen, so daß ihnen
derartiges in den Sinn kam. Ich staune jedoch über dich, daß du, einer
der Torakundigen und einer, der die Bücher der Weisen studiert hat, daß
du, mein Bruder, nicht weißt, daß der Messias ein überaus großer Prophet,
ja größer als alle Propheten ist, ausgenommen unseren Lehrer Mose, Friede
sei mit ihm. Und weiter: Weißt du denn nicht, daß jemand, der von sich
sagt, er sei ein Prophet, im Falle, daß sich seine Prophétie als haltlos erweist,
des Todes schuldig ist, da er sich diesen hohen Rang selbst zugelegt hat,
genau so wie jemand getötet wird, der im Namen des Götzendienstes sich
als Prophet ausgibt? Denn so steht es geschrieben: «Doch der Prophot, der
sich vermißt, in meinem Namen zu reden etc.. oder der im Namen anderer
Götter redet, ein solcher Prophet soll sterben81.» Und welches ist der große
Beweis dafür, daß er ein Falschprophet ist? Doch, daß er sich selbst den
Messias-Namen zulegt! Es liegt etwas Befremdliches in deinen Worten,
wenn du sagst: «. .der bekannt ist durch (eine gewisse) Wohlhabenheit,
imd er besitzt auch etwas Bildung.» Meinst du etwa, daß er durch diese

Eigenschaften Messias sei? Aber du mußtest ja so reden, weil du nicht auf
den Rang des Messias geachtet hast, was dieser (wirklich) ist, und welcherart
sein Auftreten geschehen wird, an welchem Ort er sein wird, und welches
Zeichen ihm bosonders zukommt.

Sein Rang aber wird erhabener sein als der Rang der Propheten, und
noch ehrwürdiger, ausgenommen unseren Lehrer Mose, Friede sei mit ihm.
Der Schöpfer, gepriesen sei er, wird ihn jedoch mit Dingen auszeichnen,
mit denen er unseren Lehrer Mose, Friede sei mit ihm, nicht ausgezeichnet
hat, denn es heißt über ihn: «Und sein Wohlgefallen wird er haben an der
Furcht des Horm. Er wird nicht richten nach dem, was seine Augen sehen,
noch Recht sprechen nach dem, was seine Ohren hören82»; «Auf ihm wird
ruhen der Geist des Herrn, der Geist der Woisheit und der Einsicht, der
Geist des Rates und der Stärke, der Geist der Erkenntnis und der Furcht
des Herrn83»; «Gerechtigkeit wird der Gürtel seiner Lenden und Treue dor
Gurt seiner Hüften sein84.» Und der Heilige, gepriesen sei er, hat ihn mit
sechs Namen gerufen, indem er spricht: «Denn ein Kind ist uns goboren,
ein Sohn ist uns gegeben, und die Herrschaft kommt auf seine Schulter, und
er wird genannt: Wunder, Rat, Starker, Gott, Ewigvater, Friedefürst85.»

Eine der Bedingungen, die bei uns für jeden Propheten bekannt sind,
ist, daß er auf der Höhe der Bildung stehe, dann (erst) macht ihn der Heilige,

81 Dt. 18, 20. 82 Jos. 11, 3. 83 Jes. 11, 2. 84 Jes. 11, 5. 85 Jes. 9, 5.

112



gepriesen, sei er, zum Propheten, woil es bei uns ein Grundsatz ist, daß die
Prophétie nur auf einem Weisen, Helden und Reichen ruht88. Und man
erklärte: Wenn «Held», so (in dem Sinne), daß er seinen bösen Trieb
bezwinge87. Und «Reicher» — als ein Reicher in seinem Wissen. Wenn aber
ein Mann auftritt, der nicht durch Weisheit bekannt ist, und sagt, daß er
ein Prophet sei — dem glauben wir nicht. Um so weniger, wenn einer der
Ungebildeten sagt, er sei der Messias! Und einer der Beweise dafür, daß er88

ein Ungebildeter ist, liegt darin, daß er befahl, jeder soll seinen ganzen
Besitz verschleudern und den Armen schenken. Alle, die auf ihn hören, sind
Dummköpfe, und er ein Sünder, der das Gegenteil der Tora erfüllt. Nach
unserer Tora gehört es sich nämlich nicht, all seinen Besitz als Almosen zu
geben, sondern einen Teil dessen, denn so steht es geschrieben: «Gebanntes
jedoch, daß jemand dem Herrn durch einen Bannfluch weiht von allem,
was ihm gehört89.» Und die Tradenten der Kunde sagten: «von all dem,
das ihm gehört» — und nicht «alles, was ihm gehört90», und setzten der
Gabe Zaun und Grenze, und das ist das Fünftel; sie sagten: «Wer verteilt,
verteile nicht mehr als ein Fünftel91.» Zweifellos hat sein Verstand und sein
Sinn, die ihn verleiteten zu sagen, er sei Messias, auch dazu verleitet, den
Leuten zu befehlen, all ihre Habe zu lassen und den Armen zu schenken.
So würden sie (selbst) Arme und die Armen Reiche — und wären auf Grund
dieses Verfahrens verpflichtet, ihnen ihren Besitz wieder zurückzugeben!
Der Besitz würde (so) unaufhörlich zwischen den Armen und den Reichen
hin und her wandern — und das ist doch ein offenbarer Unsinn92.

Was aber ist die Eigenart des Standes des Messias, und an welchem Ort
wird er erscheinen? Zuerst wird er im Lande Israel erscheinen, denn im
Land Israel wird der Beginn seiner Offenbarung sein, weil es heißt: «. .und
plötzlich kommt zu seinem Tempel der Herr, nach dem ihr verlangt, und
der Bundesengel, nach dem ihr begehrt, siehe er kommt, spricht der Herr
der Heerscharen93.» Doch die Art seines Standes: Wisse, daß du seinen
Stand nicht kennen kannst, bevor er nicht Wirklichkeit ist, daß (also)
über ihn gesagt worden kann, er sei der Sohn des XY und aus der Familie
XY. Er wird aber als ein Mann auftreten, dessen Erscheinung vorher nicht
bekannt war, und die Zeichen und Wunder, die durch ihn offenbar werden,
sie sind die Beweise für die Zuverlässigkeit seiner Abstammung. Denn so

sprach der Heilige, gepriesen sei er, als er uns diese Sache kundtat: «Siehe,

88 Sbabb. 92a (unten): «Die Schekinah weilt nur über einem Weisen,
einem Helden, einem Reichen und einem Hochgewachseneh. »

87 mAbot IV, 1.

88 Der Messiasprätendent in Jemen.
89 Lev. 27, 28. 90 bArak. 28a (oben). 91 bKetub. 67b (unten).
92 Typisch formalistisch-logisches Argument der mittelalterlichen Art.

Daß in der Praxis Arme und Reiche in ungleicher Anzahl vertreten sind,
bleibt unberücksichtigt.

93 Mal. 3, 1.

113



da ist ein Mann, dessen Name ,Sproß' ist; denn unter seinen Füßen wird
es sprossen94.» Und desgleichen sagte Jesaja, daß er erscheinen werde, ohne
daß für ihn Vater, Mutter und Familie bekannt würde: «Er wuchs vor
ihm auf wie ein Schoß, wie eine Wurzel aus dürrem Erdreich usw95.»

Und nachdem er sich im Heiligen Land offenbart hat, wird er ganz Israel
nach Jerusalem versammeln und in die übrigen Städte Israels96. Dann wird
sich die Nation ausweiten und ausbreiten nach Westen und Osten, bis sie

zu euch ins Land Jemen gelangt und zu denen, die hinter euch im Lande
Indien wohnen. Denn so steht es durch Jesaja geschrieben: «Der Boten
auf den Strom sendet. .97». Den Großteil seiner Eigenschaften, die durch
alle die Propheten beschrieben wurden, von Mose unseren Lehror an bis
zu Maleachi als ihrem Ende, kannst du aus den 24 Büchern98 zusammenstellen.

Doch seine ihm besondere Eigenschaft ist folgende: Wenn er
erscheint, werden alle Könige der Erde über seine Kunde erschrecken, werden
sich fürchten, und ihre Herrschaft wird erschüttert. Da werden sie
beratschlagen, wie sie gegen ihn bestehen könnten, ob mit oder ohne Schwert,
das heißt, ob sie ihn nicht in Zweifel ziehen und ihn nicht verleugnen könnten.

Aber sie werden erschrecken vor den Wundern, die durch ihn offenbar
werden, und sie müssen verstummen. So sprach nämlich Jesaja, zur Zeit,
als er verkündete, daß die Könige auf ihn hören werden, sagte er: «Vor
ihm werden Könige verstummen, denn was ihnen nie verkündet worden,
sehen sie, und was sie nie gehört, das betrachten sie99.» Und er sagte, daß

er einen jeden, den er töten will, durch sein Wort töten wird, denn so sprach
er: «Er schlägt das Land mit der Rute seines Mundes und durch den Hauch
seiner Lippen tötet er den Frevler 10°. » Die Aufhebung des Kriegszustandes
jedoch und des Krieges vom Aufgang der Sonne bis zu ihrem Niedergang,
das wird sich nicht am Anfang seines Erscheinens ereignen, sondern (erst)
nach den Kriegen Gogs und Magogs, wie Ezechiel, Friede sei mit ihm, es

erläutert hat101.

Ich sehe aber an dem, der in eurem Lande aufgetreten ist, keineswegs
etwas von dem allem. Du weißt von jenem Menschen102 mit den großen
Dingen, die man ihm zugeschrieben hat, daß er sie getan hätte, von der
Totenerweckung — wie sie (er) meinten (meinte) — an und von den Wundern

an, durch die sie Lüge verbreiten. Und doch können sie, wenn wir auch
hinsichtlieh all ihrer Aussagen auf der Basis der Beweisführung
übereinkommen wollten, sich durch ihre Argumente nicht vor uns sichern, mit
denen sie behaupten, er sei der Messias. Selbst nach ihrer (eigenen) Argu-

94 Sach. 6, 12. 96 Jes. 53, 2.
96 Nahum ham-Ma'arabi hat: «nach den übrigen Ländern», was keinen

Sinn gibt.
97 Jes. 18, 27.
98 Die alt testamentlichen Schriften.
99 Jes. 52, 15. 100 Jes. 11, 4. 101 Ez. 38f. 102 Jesus von Nazareth.

114



mentationsweise — könnte er 'wirklich) diesen Rang einnehmen? Doch
nur für all jene, die mit ihm Spott imd Hohn treiben wollen103!

Und schließlich: Dieser Mann104 ist, wenn er das, was er gesagt hat,
vorsätzlich oder leichtfertigerweise sagte, tausendmal des Todes schuldig.
Als wahrscheinlicher gilt mir jedoch, und das ist wohl die Wahrheit, daß
seine Vorstellung(skraft) und sein Denkvermögen abnormal und vermindert
sind. Siehe, ich gebe euch einen Rat, gut für euch wie für ihn, und zwar:
Man soll ihn einige Zeit in Gewahrsam halten, bis er bei den Nichtjuden
bekannt geworden ist, nämlich als einer, dessen Vorstellungs- und
Denkvermögen vermindert ist und der den Verstand verloren hat. Man soll die
Sache auch kundtun und es öffentlich bekanntgeben. Nachher könnt ihr
ihn wieder freilassen. So werdet ihr vor allem einmal ihn selbst retten.
Wonn die Nichtjuden nämlich über ihn hören werden, daß er sich als Messias

ausgab, nachdem ihr mit ihm diese Sache vollbracht habt, werden sie ihn
nicht ernst nehmen, wie man einen Unzurechnungsfähigen und Verrückten,
wie er einer ist, eben beurteilt. Und ihr rettet euch selbst vor dem Unheil
von Seiten der Nichtjuden. Falls ihr aber in dieser Angelegenheit so lange
gezögert habt, daß er bei den Nichtjuden bereits bekannt ist105, so sollt
ihr ihn töten, und es ist nur zu hoffen, daß er nicht Zorn106 über euch bringt.

Dies wird ergänzt durch einen Abschnitt im Brief des Mai-
monides an die südfranzösischen Gemeinden107:

doch in Jemen trat ein Mann auf — die Sache ist etwa 22 Jahre her
— und sagte, er sei der Gesandte, der Wegbereiter108 des König Messias,
und er sagte ihnen, daß der Messias im Lande Jemen sei. Viele Leute rotteten
sich zusammen, Juden wie Araber, und er durchzog das Bergland109. Daraufhin

schrieben mir unsere Brüder in Jemen ein langes Schreiben, gaben mir
seinen Wandel, seine Rechtsauffassung, die Neuerungen, die er für sie in

103 Bezieht sich auf das schmähliche Ende Jesu und auf die in den Evangelien

erwähnten Verspottungen, ein Schicksal, das für Maimonides ein
unumstößlicher Beweis für Jesu pseudomessianischen Charakter ist.

104 In Jemen. 105 Als Messiasprätendent. 106 Seitens der Nichtjuden.
107 Nach der krit. Neuausgabe von A. Marx, The Correspondence between

the Rabbis of Southern France and Maimonides, about Astrology, Hebr.
Union Coll. Annual 3, 1926, S. 311—358 (S. 356f.). Im folgenden sind nur
die größeren Textvarianten verzeichnet.

108 Ms. Adler (Jew, Theol. Sem.) 2405 und Ed. Konstantinopol: «der
Gesandte des Messias und Wegbereiter vor seiner Ankunft« (keineswegs die
besten Textzeugen!); Ms. B. M. 27131 (fol. 79b—84b) hat statt
«Wegbereiter»: «aus Israel».

109 Ms. Adler und Ed. Konst. haben noch: «vorführte sie und sagte zu
ihnen immerfort: Kommt mit mir, wir wollen dem Messias entgegenziehen,
denn er hat mich zu euch gesandt, vor ihm den Weg zu bereiten».

115



den Gebeten eingeführt hatte110, und auch was er ihnen sagte, bekannt.
Ferner teilten sie mir mit, daß sie schon dies und jenes von seinon Wundertaten

gesehen hätten und fragten mich darüber (um meine Meinung). Ich
erkannte aus all diesen Worten, daß jener unglückselige Mensch111
beschränkt und gottosfürchtig ist, doch keinerlei Bildung besitzt. Daß ferner
alles, wovon sie sagen, er habe es getan oder daß es durch ihn offenbar wurde,
Lüge und Betrug ist. Da fürchtete ich für die Judon, die sich dort befinden,
und verfaßte für sie etwa drei, vier Traktate über dio Frago des Messias,
seiner Zeichen und der Zeichen der Zeit, in welcher er erscheinen wird.
Und ich ermahnte sie, diesen Mann zu vorwarnen, daß er selbst zugrunde-
gohen und die Gemeinden zugrunderichten werde. Schließlich und endlich
wurde er nach einem Jahr gefangengesetzt, und alle seino Anhänger flohen112.

Und einer der Herrscher der Araber, der ihn festgenommen hatte, fragte ihn:
«Warum hast du dies getan?» Er sprach zu ihm: «Die Wahrheit habe ich
getan, und das Wort des Herrn habe ich ausgeführt113.» Er sagte zu ihm:
«Und was ist dein Zeichen?» Er sprach zu ihm: «Schlage mein Haupt ab,
und ich werde sofort wieder lobendig werden114.» Er sagte ihm: «Du hättest
kein größeres Zeichen als dieses. Gewiß würde ich und alle Welt glauben
und anerkennen, daß meine Väter Lüge ererbt haben115.» Sofort töteten
sie den Unglückseligen. — Sein Tod sei eine Sühne für ihn und für ganz
Israel! — Die Juden aber wurden an den meisten Orten durch harte
Geldbußen bestraft. Bis jetzt gibt es jedoch Unverständige, die sagen: «Nun
wird er wieder lebendig werden und auferstehen116.»

Diese Berichte sind nicht nur für den beschriebenen Einzelfall
von Bedeutung, sie illustrieren die Problematik der messianischen

Hoffnung und einer messianischen Bewegung überhaupt. Und

110 Vielleicht spricht daraus eine gewisse antirabbinische Tendenz, vgl.
'Abu 'Isa!

111 Ms. Cod. München 315, fol. 23—24: «daß dieser Mensch unglückselig,
».

112 Vgl. Mark. 14, 50!
113 Ms. Adler und Ed. Konstant.: «Mein Herr König, ich sage die Wahrheit,

daß ich auf das Wort des Herrn hin handelte. »

114 Ibd.: «Schlage... und darnach worde ich wieder lebendig werden
und aufstehen und sein wie zuvor.»

115 Ibd.: «. .wenn es sich so verhält, so werden ich und alle Welt gewiß
glauben, daß all deine Worte wahrhaftig, gut und rocht sind, und daß unsere
Väter Lüge ererbt haben, Nichtigkeit, in welcher kein Nutzen liegt!» Sofort
befahl der Herrscher und sprach: Bringt mir ein Schwort! Und sie brachten
das Schwert vor den Herrscher, und er gab Befehl und sie hieben seinen,

Kopf ab; so wurde er getötet.»
116 Ibd.: «und auferstehen aus seinem Grabe».

116



zwar in einer so eindrücklichen Weise, daß auch für das Verständnis
des Verhaltens der Gegner Jesu wertvolle Einsichten gewonnen
werden können. Es wäre durchaus angebracht, bei der katechetischen

Behandlung der Leidensgeschichte diese Maimonideszeug-
nisse mit heranzuziehen, da sich sowohl Situation als auch Reaktionen

weithin entsprechen. Unter derart prekären politischen
Bedingungen bedeutete ein messianischer Anspruch ja noch mehr als
das übliche Risiko. Die verantwortungsbewußten und
verantwortlichen Kreise stehen vor einer schweren Entscheidung: Auf
der einen Seite die Gefahr, den eschatologischen Kairos zu
versäumen, auf der anderen Seite die unverantwortlichen Folgen im
Falle eines Eehlschlages. Folgen nicht nur äußerer Art, auch die
innere Zerrüttung muß bedacht werden, die eine pseudomessiani-
sche Bewegung verursachen kann. Nicht bloß wegen der folgenden
Enttäuschung und Verzweiflung. Auch wegen der Volksverführung
und der Verfälschung der Maßstäbe für wahr und unwahr, Recht
und Unrecht, die sich aus der Propaganda ergibt, mit der ein
Pseudomessias die Kluft zwischen (angemaßtem) Schein und
(seinem tatsächlichen) Sein für das Volksempfinden verschleiern muß.
Für nüchtern und verantwortungsbewußt denkende Männer wie

Kaiphas (vgl. Joh. 11,49f.) und Maimonides war es in einem solchen
Fall Gebot der Vernunft, daß im Notfall besser der eine stirbt, als

daß das ganze Volk zugrunde geht. Hier besteht cliristlicherseits
die Gefahr eines vorschnellen und leichtfertigen Urteils, als wäre
man selber vor derartigen Erscheinungen gefeit. Das ist jedoch
keineswegs der Fall. Das Problem der eschatologischen Vollendung

und somit der Parusieverzögerung besteht auch für das

Christentum, mag die volle Schärfe der Problematik auch weithin
nicht empfunden werden. Und die politische Seite der pseudo-
messianischen Versuchung hat sich gerade im Raum des christlichen

Abendlandes am verheerendsten ausgewirkt, als ein Großteil
der Kirchenmänner eine politische Bewegung, die letztlich pseudo-
messianischen Charakter trug, aktiv oder wenigstens schweigend
unterstützte. Wie wenige bewiesen damals auch nur annähernd
das Maß verantwortungsbewußter Vernunft eines Kaiphas und
Maimonides, über das sie sich so erhaben fühlten! Die Haltung der
Kirchen gegenüber dem Nationalsozialismus hat in weitesten Krei-

117



sen des Kirchenvolkes das Gewissen abgetötet, die Maßstäbe für
Recht und Unrecht, Wahrheit und Lüge hoffnungslos pervertiert.
Und wenn sich viele Kirchenmänner in den letzten Kriegsjahren
auch eines besseren besonnen haben, die Folgen ihrer früheren
Haltung sind nicht wiedergutzumachen. Nicht nur hinsichtlich der
Opfer, die der messianisch verherrlichten Diktatur dadurch hilflos
ausgeliefert waren, auch in religiöser Hinsicht; konnte man doch
das christliche Glaubenszeugnis nicht ärger in Frage stellen als
durch einen solchen pseudomessianischen Mißbrauch. Auch dies
sollte im kirchlichen Unterricht seinen gebührenden Platz finden,
damit deutlich wird, daß auch der Glaube an Jesus von Nazareth
als den «Messias» ein Glaubensrcagros ist, dessen einzig möglicher
Wahrheitserweis in der konkreten Bewährung liegt, sich aber dort,
wo diese Bewährung fehlt, selbst als pseudomessianischer Glaube
darstellt.

9. Eine Reihe weniger gut bezeugter messianischer Bewegungen
sind nicht sicher datierbar, wie eine in Sizilien117. Schließlich blieb
die messianische Spekulation nicht bloß eine rein theoretische
Angelegenheit, sie bestimmte oft genug auch die praktische Frömmigkeit

weiterer Kreise, wie das Auftauchen apokalyptischer
Flugschriften118 und das zunehmende Interesse zur Auswanderung nach
Palästina119 zeigen. «Propheten» waren offenbar keine Seltenheit.

117 J. Mann, Texts and Studios I, S. 34—44: A messianic excitement in
Sicily and other parts of southern Europo. Demnach soll eine Frau messianische

Zeichen wahrgenommen und «offenbart» haben, daß der «verborgene
König» die Auswanderung nach Palästina befehle. Ferner s. J. N. Epstein,
Zur messianischen Bewegimg in Sizilien (hebr.), Tarbis 11, 1940, S. 218f.

Auch unter der strengen Religionspolitik Saladins in Ägypten und
Palästina kam es zu übersteigerten messianischen Erwartungen, vgl. E.
Ashtor, Saladin and the Jews, Hebr. Union Coll. Annual 27, 1956, S. 305
bis 326 (S. 317 ff.

lis Wie zum Beispiel die bei Jehüdäh 'Äbän-Semü'el, a. a. O. (Anm. 36),
S. 324f., abgedruckte Schrift, die zum Teil auf Gedanken Abraham b.

Hijjas beruht und das Einsetzen des eschatologischen Dramas für die Zeit
ab Mitternacht 15./16. September 1186 erwartet. Siehe auch L. Ginzberg,
Ginze Schechter I, 310—312.

119 1211 wollten 300 Juden von England und Frankreich nach Palästina
auswandern.

118



Einer trat Anfang des 13. Jahrhunderts in Frankreich auf120,

weissagte die Ankunft des Elia für 1226, des Messias für 1233 und
die endgültige Erlösung für 1240. Derartige Hoffnungen und
Enttäuschungen brachten natürlich zum Schaden auch noch den Spott
der Umwelt ein121.

10. Abraham ben Samuel Abulafia (1240—1292) wurde bereits als
einer der Vertreter der Spekulation angeführt122. Er verband nicht
nur eschatologische und kabbalistische Spekulation und zog daraus
praktische Schlußfolgerungen für eine «eschatologische Existenz»,
er trat in Sizilien auch selbst als Prophet (verfaßte zahlreiche
«prophetische» Bücher) und schließlich auch als Messias auf. In
dieser Eigenschaft wollte er auch einen Versuch zur Bekehrung
des Papstes (Nikolaus III.) unternehmen, der aber kurz vor Abrahams

Eintreffen in Rom verstarb.
11. Abulafias Beispiel machte offenbar Schule. In Spanien traten

(in Ayllon und Avila) zwei «Propheten» auf und weissagten
den Anbruch der Messiaszeit für 1295. Ihr Zulauf und
dementsprechend auch die nachfolgende Enttäuschung war so groß, daß
viele die Taufe annahmen, wie Abner von Burgos. Doch nicht nur
unter den Juden, auch unter den Christen verbreitete sich das

eschatologische Fieber123.
12. Auch im Orient regten sich Ende des 13. Jahrhunderts

gewisse messianische Hoffnungen, deren Ursache offenbar in der
Regierung des mächtigen jüdischen Veziers Sa'd ad-Daula (unter
dem il-Khan Arghun) zu suchen ist. Der syrische Chronist Bar
Hebraeus berichtet darüber124:

120 W. Assaf, Neue Zeugnisse über Proselyten und über messianische
Bewegungen (hebr.), Zion 5, 1940, S. 112—124.

121 Zum Beispiel eine Geschichte, die sich 1222 in Worms zugetragen
haben soll und bei Eisenmenger, Entdecktes Judentum II, S. 664f.,
abgedruckt ist. Ein christlicher Geistlicher hatte ein Verhältnis mit einem
jüdischen Mädchen. Als sie schwanger wurde, «offenbarte» er mittels eines
langen Rohrs den Eltern des Mädchens des Nachts, daß sie Jungfrau sei
und den Messias gebären werde. Nachdem das Mädchen darnach in hohen
Ehren gehalten wurde, gebar es schließlich — eine Tochter.

122 S. o. I, 2.
123 J. Baer, Geschichte der Juden im christlichen Spanien (hebr.), Tel

Aviv 19592, S. 165ff.
124 Chron. Syr. (ed. Badges), 490, f. 575.

119



Darum sammelten sich viele von den Juden, die an den Enden der
Erde wohnten, zu ihm und sagten einstimmig: Wahrlieh, durch diesen
Mann hat der Herr das Horn der Erlösung und der Hoffnung auf Herrlichkeit
erhöht für die Hebräer in ihrer letzten Zeit.

Man hat daraus zum Teil wohl zu weitgehende Folgerungen
gezogen und Erscheinungen in Europa von daher zu erklären
versucht125. In Wirklichkeit ist eine darartige Auswirkung kaum möglich

gewesen126.

13. Gegen Ende des 14. und im 15. Jahrhundert flackerten mit
den zunehmenden antijüdischen Maßnahmen auch in Spanien
die messianische Erregung wieder auf. Die Einivanderung nach

Palästina nahm immer mehr zu, glückte freilich in vielen Fällen
nicht. Berechnungen wurden wieder häufiger und «Propheten»
traten auf, wie 1392/93 ein gewisser «Moses», über den allerdings
nur wenig bekannt ist127. Die schwierige Lage, in der sich die
Juden und Marranen in Spanien insbesondere seit der Mitte des

14. Jahrhunderts befanden, machte sie für eschatologische
Hoffnungen noch anfälliger. So deutete man etwa die Eroberung
Konstantinopels durch die Türken (1453) als Anzeichen der einsetzenden
Wende128. Die Lage wurde mit dem Einsetzen der Inquisition
noch unerträglicher, so daß sich die Hoffnung der Verzweifelten
neuerdings auf ein messianisches Datum konzentrierte, auf das

Jahr 1490 oder 1492, ein Datum, das statt der erhofften Erlösung
die Vertreibung der Juden aus Spanien brachte. Die Bedeutung
dieser Katastrophe läßt sich nur mit jener der Jahre 587 v. Chr.
und 70 n. Chr. vergleichen. Mit diesem Jahr beginnt eine neue
Epoche der Geschichte des Judentums und auch seiner messiani-
schen Hoffnung.

125 H. Graotz, Gesch. (1. J. VII, S. 188ff., 419ff., brachte damit die
europäischen Auswanderungstendenzen (R. Meir von Rothenburg) in
Zusammenhang.

126 W. J. Fischel, Jews in the Economic and Political Life of Mediaeval
Islam, London 1937, S. 107 (hier S. 90ff. auch über Sa'd ad-Daula selbst).
Es läßt sich näherlich nicht nachweisen, daß Sa'd ad-Daula bei den
europäischen Juden bekannt war.

122 J. Baer, a. a. O. (Anm. 123), S. 318ff.
i28 J. Baer, a. a. O. (Anm. 123), S. 390ff.

120


	Die messianische Erwartung im Judentum seit der talmudischen Zeit [Fortsetzung]

