Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 20 (1964)

Artikel: Anzeichen fur das Kommen der messianischen Zeit
Autor: Hruby, Kurt

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-960630

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-960630
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Es scheint uns — und das ist vielleicht ein Zeichen von Naivitit
—, als ob nach der «Riickkehr zu den Quelleny Pauls VI. kein
Konzilsvater mehr so wird sprechen kénnen wie es etliche getan
haben. Ich habe den Eindruck, daf} jeder ernsthafte Kardinal oder
Bischof sich nunmehr gedringt fiithlen wird, aufmerksam das Alte
Testament und die Aussagen des Apostels Paulus iiber sein Volk
im Romerbrief nachzulesen. Ich glaube endlich, dal Paul VI.
selbst nach den Worten, die er an Président Shazar gerichtet oder
die er in Bethlehem gesprochen hat, nur mehr darauf dringen und,
wenn notig, personlich eingreifen kann, damit dieses Kapitel in
seiner jetzigen Form angenommen werde. Es wire dies die An-
erkennung durch die katholische Kirche — wihrend andere Kir-
chen auf demselben Wege sind — einer Grundwahrheit, die mit
dem Endziel der Sendung der Kirche engstens verbunden ist.

Die Wiederkunft Christi und das Kommen seines Reiches wer-
den zweifellos weniger durch die Bekehrung der Juden zu einer
christlichen Splittergemeinschaft niherriicken als durch die Be-
kehrung der endlich vereinten Kirche zu Gottes ewiger Liebe.

ANZEICHEN FUR DAS KOMMEN DER
MESSIANISCHEN ZEIT* -

Von KurT HrUBY, Paris

Wenn wir aus dem Gesamtkomplex der rabbinischen Messias-
vorstellungen ganz besonders die Idee vom leidenden Messias
herausgreifen, so geschieht dies vor allem deshalb, weil in der
christlichen Theologie der Hauptakzent auf diesem Aspekt liegt
und wir zeigen wollen, dall er dem Judentum nicht fremd ist,
wenn ihm auch in der rabbinischen Tradition nicht dieselbe zentrale
Bedeutung beigemessen wird.

Der Gedanke vom Leiden kommt in der jiidischen Uberlieferung
besonders stark bei der Beschreibung der Anzeichen des Kommens
der messianischen Zeit zur Geltung.

* Vorlesung, gehalten an einer Studienwoche in Reuti-Hasliberg, vgl. H. 1,
1964, S. 6.

73



Die Messiaswehen

Da, der Messias vor allem als Erloser kommt, ist es von vorne-
herein klar, dafl seinem Kommen eine Zeit aullergewshnlicher Be-
driickung vorangehen wird. Diese Zeit wird in den Traditions-
quellen mwna “2an, «Geburtswehen der messianischen Zeit» ge-
nannt, in Anlehnung an das bekannte prophetische Bild (Jes. 66, 7;
Hosea 13, 13). Aus diesem Vergleich mit den Geburtswehen einer
Frau leitet sich auch eine zeitliche Deutung ab, und manche Rab-
binen sind so der Ansicht, daf3 diese «Vorwehen der messianischen
Zeit» neun Monate dauern werden. Diese Zeit wird so schrecklich
sein, dal} viele es vorziehen, sie nicht erleben zu miissen, selbst
um den Preis, so auch auf die Wonnen der messianischen Ara ver-
zichten zu miissen. Der babylonische Talmud (Sanh. 98b) gibt
uns eine Schilderung dieser geteilten Stimmung:

Rab sagte: Der Sohn Davids wird nicht eher kommen, als bis die ruch-
lose Regierung neun Monate lang sich iliber ganz Israel ausgedehnt haben
wird, denn es heif3t (Micha 5, 2): «Er wird sie eine Zeit lassen, wie die. Ge-
béarende gebiert; und seine lbrigen Briider werden zu den Kindern Israels
zuriickkehren.» — Ulla sagte: Soll er kommen, ich will ihn aber nicht sehen.
R. Joseph sagte: Soll er kommen, und sei es mir beschieden, im Schatten
des Mistes seines Esels zu sitzen. Abbaje sprach zu Rabba: Weshalb (sagt
er das)? Etwa wegen der Leiden der messianischen Zeit? Wir haben (in der
Tat) eine Baraita, (in der es heiBt): Die Schiiler R. Eli’esers fragten ihren
Meister, was ein Mensch zu tun habe, um vor den Leiden der messianischen
Zeit geschiitzt zu werden. Er erwiderte ihnen: Er befasse sich mit der
Torah und mit guten Werken!!

Bei der Beschreibung der Leiden der messianischen Zeit 1Bt
natiirlich jeder Rabbi seiner Phantasie freien Lauf, wenn auch
verschiedene Einzelheiten auf alte Uberlieferungen zuriickzugehen

1 R. Eli’eser, von dem die Baraita spricht, ist R. Eli’eser b. Hyrkanos,
ein berihmter Tannaite aus der vorhadrianischen Zeit. In einem anderen
Text (Mechilta zu 2 Mos. 16, 25; vgl. J. Z. Lauterbach, Mekilta de-Rabbi
Ismael, Traktat wa-jassa, 2. Band, S. 120) gibt er an, was man tun muf,
um den Schrecken dieser Zeit zu entrinnen: «Wenn (die Israeliten) den
Sabbat beobachteten, wiirden sie sich vom Tage Gogs und Magogs, von
den Wehen der messianischen Zeit und vom Tage des groflen Gerichtes
retten.»

74



scheinen und mehr oder weniger bei allen, die dieses Thema behan-
delt haben, wiederkehren. Es sind dies vor allem Miwachs, Hun-
gersnot, die Verwiistung des Landes durch feindliche Einfélle und
eine allgemeine Sitten- und Ziigellosigkeit. So sagt schon die
Mischna (Sotah IX, 15):

Zur Zeit der Ankunft des Messias wird die Frechheit zunehmen und die
Achtung schwinden. Der Weinstock wird (wohl) seine Friichte tragen, aber
der Wein wird teuer sein. Die Regierung wird der Hiiresie (N1") verfallen,
eine Zurechtweisung wird es nicht geben, und das Versammlungshaus (die
Synagoge) wird zum Hurenhaus werden. Galilda wird zerstort, Gablan
wird verwiistet werden, und die Grenzbewohner werden von Stadt zu Stadt
wandern, ohne Erbarmen zu finden. Die Weisheit der Gelehrten wird ent-
arten, die Sundenscheuen werden verachtet sein, und die Wahrheit wird
vermiBt werden. Knaben werden Greise beschémen, und Greise werden vor
Knaben aufstehen. Der Sohn wird den Vater besudeln, die Tochter gegen
ihre Mutter auftreten und die Schwiegertochter gegen ihre Schwiegermutter.
Die Feinde eines Menschen werden seine Hausgenossen sein. Das Gesicht
des Zeitalters wird dem Gesicht eines Hundes gleichen, und der Sohn wird
sich vor seinem Vater nicht schiimen. Auf wen anders sollen wir uns verlassen,
als auf unseren Vater im Himmel?

Eine Baraita fiihrt uns eine Art Progression des Ubels wihrend
dieser Zeit vor Augen (Sanh. 97a):

Die Rabbanan haben gelehrt: Im Jahrsiebent, in dem der Sohn Davids
kommen wird, (wird sich folgendes ereignen): Im ersten Jahr wird in Er-
filllang gehen der Schriftvers (Amos 9, 11): «Ich werde regnen lassen auf die
eine Stadt, und auf die andere Stadt nicht.» Im zweiten Jahr werden Pfeile
des Hungers abgesandt werden. Im dritten wird der Hunger sehr stark sein;
Minner, Frauen und Kinder, Fromme und Ménner der Tat werden sterben,
und die Gesetzeskunde wird bei denen, die sie studieren, in Vergessenheit
geraten. Im vierten (Jahr) wird eine halbe Sittigung sein. Man wird essen
und trinken und lustig sein, und die Gesetzeskunde wird zu denen, die sich
ihrem Studium hingeben, zuriickkehren. Im sechsten werden Stimmen er-
schallen (wahrscheinlich die Jes. 27,13 erwiéhnten PosaunenstoBe). Im
siebenten werden Kriege sein. Am Ende des siebenten Jahres aber wird der
Sohn Davids kommen.

Die Leiden des Volkes gehoren irgendwie mit hinein in den
Heilsplan Gottes. Sie sind Priifungen, die Israel zur Umkehr be-
wegen sollen, denn der Schrei nach einem Erlgser erhebt sich selbst-
redend nur dann, wenn das Volk Not und Unterdriickung leidet.
Zu widerholten Malen in der Geschichte hat Gott sein Volk erhort

75



und es von der Bedriickung erlést. Da nun das messianische Heil
die groflte Erlosungstat Gottes zugunsten seines Volkes darstellt,
ist es nur natiirlich, dal} ihm eine viel schwerere Bedriickung vor-
ausgehen wird, als es die geschichtlichen Priifungen Israels gewe-
sen sind. Die Bullgesinnung des Volkes wird das Kommen des
Messias beschleunigen, wozu sich dann eine besondere Treue zur
Torah und die Ubung von Liebeswerken gesellen. So lesen wir zum
Beispiel im Traktat Schabbat (118b):

R. Jochanan sagte im Namen von R. Schim’on bar Jochai: Wenn die
Israeliten auch nur zwei Sabbate vorschriftsmidBig beobachteten, wiirde
alsogleich die Erlosung kommen, wie es heil3t (Jes. 56, 4): «Denn so spricht
der Herr von den Verschnittenen, welche meine Sabbate halten...», und
gleich darauf (ebd. 7): «Die will ich zu meinem heiligen Berge bringen. . .»

Das Bild vom Sabbat ist deshalb gewihlt, weil seine vorschrifts-
mifige Heiligung eine der schwierigsten Forderungen des Gesetzes
darstellt. Was die guten Werke angeht, so ist ihre Wirkung weniger
direkt; sie kénnen blof3 die Erlosung vorbereiten helfen. So sagt
R. Jehudah bar I'ai (Baba Batra 10b): «Grol3 ist der Wert des
Almosens, denn es bringt die Erlosung Israels niher, wie es heillt
(Jes. 56, 1): ,So spricht der Herr: Haltet das Recht und tut Ge-
rechtigkeit?, denn mein Heil ist nahe, dafl es komme...»

Wichtiger als alles andere sind aber Bulle und Umkehr3. Fir
R. Eli’eser b. Hyrkanos sind sie das wahre «sine qua non» fiir das
Kommen der Erlosung. Der Talmud hat uns iiber dieses Thema
eine interessante Diskussion zwischen R. Eli’eser und R. Jeho-
schu’a b. Chananja bewahrt (Sanh. 97b/ 98a):

R. Eli’eser sagte: Wenn die Israeliten BulBle tun, so werden sie erldst,
denn es heilt (Jer. 3, 22): «Kehret zuriick, ihr abtriinnigen Sohne, ich will
eure Abtriinnigkeit heilen.» R. Jejoschu’a sprach zu ihm: Es heiB3t ja bereits
(Jes. 52, 3): «Ich habe euch mir angetraut, ich will euch holen, einen aus
einer Stadt und zwei aus einem Geschlecht und euch nach Zion bringen.»
R. Eli’eser erwiderte ihm: Es hei3t doch auch (Jes. 30, 15): «In Stille? und

2 P78 bedeutet im rabbinischen Hebriisch «Almosengabe».

3 Das Wort 112D bedeutet beides, da ja die wahre Bulle eben in der
«Umkehr», im Sich-Hinwenden zu Gott, dessen Wege man verlassen hat,
besteht.

4 12%W wird hier im Sinne von 129D gedeutet.

76



Rubhe soll euch geholfen werden.» R. Jehoschu’a entgegnete: Es heil3t eben-
falls (Jes. 49, 7): «So spricht der Herr, der Erloser Israels, sein Heiliger, zu
dem, der von jedem verachtet wird, der von den Vélkern verabscheut wird,
zu den Sklaven von Tyrannen: Konige sollen es sehen und aufstehen, Fiirsten
sollen sich biicken.» R. Eli’eser erwiderte ihm: Es heillt doch auch (Jer. 4, 1):
«Wenn du zurtickkehrst, Israel, Spruch des Herrn, so kehrst du zu mir zu-
riick.» R. Jehoschu’a entgegnete ihm: Es heil3t ja bereits (Dan. 12, 7): «Da
horte ich den in leinene Gewinder Gehiillten, der sich oben iiber dem Was-
ser des Stroms befand — dabei erhob er seine Rechte und seine Linke gegen
den Himmel und schwur bei dem, der ewig lebt — sagen: Nach einer Zeit,
Zeiten und einer halben (Zeit), wenn die Zertriimmerung der Macht des
heiligen Volkes vollendet ist, so wird dies alles aufhoren» (das heil3t also
ohne jede Vorbedingung). Alsdann schwieg R. Eli’eser. . .»

R. Eli’eser, der den Gedanken von der Wichtigkeit der Bufle
in den Mittelpunkt riickt, dringt demnach mit seinen Argumenten
nicht durch, denn R. Jehoschu’a beweist ihm an Hand von Schrift-
stellen, daf} letzthin alles einzig und allein von Gottes ewigem Rat-
schlull abhingt, auf den die menschlichen Handlungen keinerlei
Einflul haben. In der Parallelstelle des jerusalemischen Talmuds
(Ta’anit I, 1; 63¢) wird der Grundgedanke R. Jehoschu’as deutli-
cher formuliert. Er sagt dort, dal} «die Befreiung eines der Attribute
Gottes sei (in demselben Malle) wie zum Beispiel der Regen, den
er fallen lit». Das heillt, da} so wie Gott es regnen lafit fiir die
Gerechten und die Siinder, auch der Erweis seiner Giite nicht von
der Haltung der Menschen abhiingig ist.

Immerhin mul} gesagt werden, dal} sich diese Anschauung im
rabbinischen Judentum nicht durchgesetzt hat. Im Talmud von
Jerusalem heillt es weiter (eb.):

Wann wird es sein (das hei3t, wann wird die messianische Befreiung
kommen)? — Wann ihr selbst es wollt, will es auch Gott; an euch ist es,
ihn anzurufen. — Was fir ein Hindernis steht unserem Heil entgegen? —
Es fehlt nur die Bufle, antwortete (R. Schim’on b. Jochai). .. R. Acha sagte
im Namen von R. Tanchum b. Chijja: Wenn Israel nur einen einzigen Tag
lang BuBle tut, wird der Messias kommen, wie es heillt (Ps. 95, 7): «Heute,
wenn ihr seine Stimme hért.» R. Lewi sagte: Wenn Israel nur einen einzigen
Sabbat genau nach den Vorschriften beobachtete, wiirde (alsogleich) der
Messias kommen. . .

Da sich nun aber Israel als Gesamtheit ‘niemals uber seine
wahre Haltung und Gesinnung klar sein konnte, blieb stets weiter-

77



hin alles unsicher, und das einzig mogliche Kriterium fiir das
Kommen des Messias war demnach das grofle Elend, durch das
es sich ankiindigen wiirde. Gewil waren zu allen Zeiten Leiden
ohne Zahl iiber das Volk gekommen, aber man konnte stets noch
Schlimmeres befiirchten, und der Kelch war gewifl noch nicht bis
zur Neige geleert. Fiir manche waren allerdings die rein negativen
Anzeichen zu vage, zu wenig stichhaltig, denn wo lag dabei wirklich
das Ende? So verlangten sie von den Gesetzeslehrern, sie méchten
ihnen positive Fakten nennen, an denen man das Nahen der Mes-
siaszeit erkennen konnte. Das war nun wieder ein sehr heikles
Thema, denn man mufite auch mit den aktuellen politischen Ver-
héltnissen rechnen und durfte sich in dieser Hinsicht nicht unnétig
kompromittieren. Gewill war eines der «groflen Zeichen» das Ende
der (romischen) «Herrschaft», aber wann war damit zu rechnen?
Manche Gesetzeslehrer waren sehr realistisch und machten sich
keine tibertriebenen Hoffnungen. Sie zogen einen prekiren Modus
vivendi mit den Romern jedenfalls einem unsicheren Abenteuer
vor. Kine Schuldiskussion im Talmud gewihrt uns Einblick in
diese Stimmung (Sanh. 98a):

Die Schiler des R. Jose b. Qisma fragten einst ihren Meister: Wann
wird der Sohn Davids kommen? Dieser erwiderte ihnen: Ich fiirchte, ihr
werdet von mir ein Zeichen verlangen. Sie entgegneten: Wir werden von
Dir kein Zeichen verlangen. Da erwiderte er ihnen: Wenn dieses Tor ein-
stirzen und wieder erbaut werden, einstiirzen und wieder erbaut werden,
und wiederum einstiirzen wird, und bevor man noch Zeit findet, es wieder
aufzurichten, wird der Sohn Davids kommen. Darauf sprachen sie zu ihm:
Meister, gib uns ein Zeichen! Er entgegnete ihnen: Habt ihr mir denn nicht
gesagt, ihr wiirdet kein Zeichen verlangen? Sie erwiderten ihm: (Gib uns)
dennoch (eines)! Da sprach er zu ihnen: Ist dies wahr, so soll das Wasser der
Paneashéhle® in Blut verwandelt werden. Darauf wurde es in Blut ver-
wandelt. Bei seinem Hinscheiden sprach er zu ihnen: Senkt meinen Sarg
ganz tief in die Erde, denn es gibt keine Palme in Babylonien, an welche
nicht ein persisches Pferd angebunden sein wird, und keinen Sargé im
Lande Israel, aus welchem nicht ein medisches Pferd Stroh fressen wird.

5 Eine der Quellen des Jordans.
& Gemeint ist ein Steinsarkophag, wie man sie gerne als Brunnen- und
Futtertroge verwendete.

78



Dre Kampfe gegen Gog und Magog

Ein besonderer Platz kommt unter den schweren Heimsuchun-
gen, die die messianische Zeit mit sich bringen wird, den Kampfen
gegen Gog und Magog zu. |

Aus der rabbinischen Literatur ist nicht eindeutig zu entnehmen,
ob der Krieg gegen Gog und Magog zu Beginn oder am Ende der
messianischen Ara stattfinden wird. Die meisten Stellen weisen aber
eher auf den Beginn der Messiaszeit hin. Sie lassen diese Kampfe
dem Messias Sohn Josefs fithren und setzen das Kommen des
Davidssohnes fiir nachher an. So heifit es in Ber. 13a:

Es heilt in der Schrift (Jes. 43, 18): «Gedenkt nicht des Fruheren und
auf Vergangenes achtet nicht.» — «Gedenkt nicht des Fritheren»: das ist
die Unterwerfung (Israels) unter die Macht der Koénigreiche. «Und auf Ver-
gangenes achtet nicht»: das ist der Auszug aus Agypten. «Siche, ich schaffe
Neues, das jetzt sprossen soll» (Jes. 43, 19): Rab Josef lehrte: Das ist der
Krieg gegen Gog und Magog. Womit ist das zu vergleichen? Mit einem
Manne, der auf einem Weg dahinging, einem Wolf begegnete und vor ihm
errettet wurde. Er erzéhlte nun immer aufs neue die Geschichte vom Wolf.
Da fiel ihn eines Tages ein Lowe an, und auch dieser Gefahr entging er.
Nunmehr erziéhlte er immer wieder sein Erlebnis mit dem Léwen. Eines
Tages aber stieB er auf eine Schlange und blieb auch diesmal unversehrt.
Da vergal} er die beiden fritheren Begebenheiten und erzihlte immerzu von
der Schlange. Genau so ergeht es Israel: die spéiiteren Leiden lassen die
fritheren in Vergessenheit geraten.

In 4 Mos. 11, 26-29 wird von Eldad und Medad berichtet, zwei
weissagenden Méannern aus der Zeit der Wiistenwanderung. Der
Talmud erértert nun die Frage, was denn wohl der Inhalt ihrer
Weissagungen gewesen sei und kommt unter Hinweis auf Hes. 18, 17
zu dem SchluB}, ihre Weissagung habe die Kriege gegen Gog und
Magog zum Gegenstand gehabt. Dasselbe geht auch aus den beiden
Targumim zur Stelle hervor:

Die beiden (Eldad und Medad) weissagten gleichzeitig und sprachen:
Siehe, ein Konig wird aus dem Lande Magog am Ende der Tage herauf-
ziehen, und er wird kronengeschmiickte Herrscher und panzerumgiirtete
Feldherrn um sich scharen, und alle Vélker werden ihm untertan sein. Und
sie werden einen Krieg im Lande Israel wider die aus dem Exil Heimkeh-
renden entfesseln. Doch ein Sturm ist fiir sie bereit in der Stunde der Be-
driangnis, und sie werden alle dahingerafft werden durch eine Flammen-

79



zunge, die unter dem goéttlichen Thron hervorbrechen wird. Und ihre Leich-
name werden auf die Berge des Landes Israel fallen, und alles Getier des
Feldes und die Vogel des Himmels werden kommen und ihre Leiber ver-
zehren. Nachher aber werden die Toten Israels auferstechen... und den
Lohn ihrer Werke empfangen.

Dieser Krieg gegen Gog und Magog wird schon in der alten
rabbinischen Literatur erwihnt, wobei es dort allerdings nicht recht
klar ist, wer ihn eigentlich fithren wird. Manche Stellen scheinen
darauf hinzudeuten, dal} Gott selbst letzten Endes den Sieg her-
beifithren wird, so zum Beispiel Sifre zu Deut., 143a:

Es gibt vier «Ausstrahlungen». Die erste war in Agypten, wie es heiB3t
(Ps. 80, 2): «Hirt Israels, habe acht! der du Josef hiitest wie Schiflein, der
du thronst tiber Cherubim, strahle auf!» Die zweite war zur Zeit der Gesetz-
gebung, wie es heillt (5 Mos. 33, 2): «Er strahite auf von Pharan’s Gebirg.»
Die dritte wird sich in den Tagen von Gog und Magog ereignen, wie es
heilt (Ps. 91, 1): «Du Gott der Rache, strahle auf!/» Die vierte (endlich)
wird in den Tagen des Messias Sohn Davids eintreten, wie es heil3t (Ps. 50, 2):
«Von Zion wird Gott, die Krone der Schonheit, aufstrahlen.»

Das Fragmententargum zu 4 Mos. 11, 26-29, dem sich verschie-
dene Midraschim anschlielen, schreibt den Sieg eindeutig dem
Messias zu:

Und am Ende der Tage werden Gog und Magog samt ihren Heerhaufen
wider Jerusalem ziehen, doch werden sie durch die Hand des Konigs Mes-
siag fallen. Und ein volles Jahrsiebent werden die Kinder Isracls mit dem
Holz ihrer Waffen heizen; in den Wald werden sie nicht hinausgehen und
einen Baum werden sie nicht fillen.

Das rabbinische Schrifttum bezieht auch Sacharja 14 und Psalm
2 auf die Kampfe von Gog und Magog. So heilit es im Jalqut
Schim’ont zu Sach. 14, 3:

«Und der Herr wird ausziechen und wider jene Volker streiten.» R. Lowi?
sagte: Wehe den Bosewichtern, die listige Ratschliige gegen Israel ersinnen.
Jeder einzelne von ihnen spricht: Mein Rat ist besser als der deine! So
sprach Esau... Ebenso werden auch Gog und Magog einst sprechen: Wie
toricht waren doch die Alten! WuBlten sic denn nicht, dal Israel einen
Beschiitzer im Himmel hat? Ich will nicht so verfahren, sondern will vor
allen Dingen ihren Schutzgott angreifen, und nachher erst sioc selbst. Dies

7 Bekannter Aggadist des 3. Jahrhunderts.

80



ist es, was geschrieben steht (Ps. 2, 2): «Hintreten die Kénige der Erde und
Machthaber pflegen Rat wider den Herrn und wider seinen Gesalbten.»
Da spricht der Allheilige: Frevler! Mich willst du angreifen? Bei deinem
Leben, ich fiihre Krieg wider dich! Wie es heil3t (Jes. 42, 13): «Der Herr
zieht aus wie ein Held, gleich einem Kriegsmann liflt er Zorneifer rege
werden, erhebt lauten Kriegsruf und wettert, tiberwiltigt seine Feinde.»
Und ferner heil3t es (Sach. 14, 3): «Und der Herr wird ausziechen und wider
die Volker streiten.»

Die Person des Messias

Das rabbinische Schrifttum beschrinkt sich nun nicht darauf,
die Leiden der «Messiaswehen» zu schildern, sondern es bezieht
auch den Messias selbst in diese Leiden ein. Seinem Triumph wird
eine Leidenszeit vorausgehen, ja dieser Triumph wird gleichsam
durch Leiden erworben, die an mehreren Stellen eindeutig den
Charakter eines Siihneleidens tragen. Dazu gesellen sich dann die
auf den Tod des Messias beziiglichen Deutungen.

Die Frage der Messiasleiden wirft ein weiteres grundséitzliches
Problem auf: Um Leiden auf sich nehmen zu koénnen, mul} der
Messias ein leidensfihiges Wesen sein und demnach also der mensch-
lichen Sphire angehoren. Wer ist also der Messias, was ist er, in
welche Kategorie mul3 man ihn einreihen?

Der Messias des rabbinischen Schrifttums stammt, wie es sein
am hiaufigsten gebrauchter Name, « Davidssohn», nahelegt, aus dem
Geschlecht Davids. Er ist von Gott mit aullergewohnlichen Gaben
ausgestattet, bleibt aber absolut dem menschlichen Bereich ver-
haftet. Demnach ist er weder ein Engel noch sonst ein aullerwelt-
liches Wesen. Das bezeugt iibrigens mit aller wiinschenswerten
Deutlichkeit der Jude Tryphon in seinem Dialog mit Justinus
Martyr (Kap. 49): «Wir erwarten», sagt er, «da3 der Messias ein
Mensch sein und von Menschen abstammen wird.»

Was nun die Person des Messias angeht, so sind die Rabbinen
geteilter Ansicht. Auf diesem Gebiet hilft auch die Schriftexegese
verhiltnismaBig wenig, da der Akzent in der Bibel weitaus mehr
auf den Ereignissen der messianischen Zeit als auf der Person des
Messias liegt. Da er nun aus dem Hause Davids stammt und Gott
dem David versprochen hat, das Zepter wiirde nicht von seinem
Geschlechte weichen, konnte man sich fragen — wie es der Talmud

81



auch wirklich tut —, ob nicht der auferstandene David selbst der
Messias sein wiirde (Sanh. 98b): «Rab Jehuda sagte im Namen
Rabs: Einst wird der Allheilige Israel einen zweiten David erste-
hen lassen, denn es heif3t (Jer. 30, 9): ,Und sie werden dem Herrn,
ihrem Gotte, dienen, und David, ihrem Konig, den ich ihnen er-
stehen lasse.’» Es heifit nicht «erstehen lief», sondern «erstehen
lasse».

Rab Papa?® richtete an Abbaje die Frage (eb.): «Es heifit doch
(Hes. 37,25): ,Und mein Knecht David wird ihr Fiirst sein bis in
Ewigkeit. (Was bedeutet das? Abbaje erwiderte): Etwa wie ein
Kaiser oder ein Vizekaiser.» Abbaje will damit sagen, dal} der
Messias, also der zweite David, wohl der eigentliche Herrscher
Israels sein wird, dal jedoch seinem Stammvater, dem historischen
Kénig David, in der messianischen Ara ebenfalls eine Fiirstenrolle

zukommen wird. .
Auch im Talmud von Jerusalem findet sich ein Hinweis dieser

Art (Ber. II, 4 (5a):

Die Rabbinen sagten: Jener gesalbte Konig (das heif3t der Messias)
heiit, wenn er sich unter den Lebenden befindet, David; gehort er zu den
Verstorbenen, so heiflt er gleichfalls David. R. Tanchuma? sagte: Ich will
dies (aus der Schrift) begriinden. Steht doch geschrieben (Ps. 18,51 =
2 Sam. 22, 51): «... und erweist Huld seinem Gesalbten, dem David.»

Der Vollstéindigkeit halber sei erwéahnt, dal wir im Talmud
auch eine vereinzelte Meinung finden, derzufolge Israel keinen
Messias mehr zu erwarten habe, weil es die Ruhe und den Frieden
der messianischen Zeit bereits zur Zeit des Konigs Chiskija genossen

hitte (Sanh. 99a):

R. Hillel'® sagte: Israel hat keinen Messias mehr zu erwarten, denn es
hat die messianische Zeit schon in den Tagen des Konigs Chiskija genossen.
Rab Josef sprach: Gott verzeihe es dem R. Hillel! Wann hat denn Chiskija
gelebt? Zur Zeit des ersten Tempels. Nun hat aber der Prophet Sacharja,
der zur Zeit des zweiten Tempels weissagte, ausgerufen (Sach. 9, 9): «Siehe,
dein Koénig kommt zu dir; gerecht und beschiitzt ist er, demiitig und rei-
tend auf einem Esel, auf einem Fiillen, dem Jungen einer Eselin.»

8 Rab Papa b. Chanan, babylonischer Amoriier des 4. Jahrhunderts.
% R. Tanchuma bar Abba, bedeutender Aggadist des 4. Jahrhunderts.
10 Wahrscheinlich einer der paldstinensischen Amoriier dieses Namens.

82



Die Idee von der Priexistenz des Messias

Angesichts der hohen Bedeutung der Messiasperson ist es nicht
weiter verwunderlich, wenn man ihr in der rabbinischen Literatur
stellenweise eine gewisse Priexistenz vor der Weltschopfung zu-
erkennt.

Wie ist nun diese Priexistenz aufzufassen? Handelt es sich um
eine Realitit oder um eine Erwigung rein idealer Natur, also um
etwas, was nur in Gottes Vorstellungswelt vorhanden war, unge-
fahr wie der Plan des Heiligtums, den der Herr nach der Uberlie-
ferung dem Mose zeigte, als er ihm die Anweisungen zum Bau der
Stiftshiitte gab (2 Mose 25, 9, 40; 26, 30 usw.)?

Die Rabbinen hatten dabei gewil} keinerlei philosophische Dis-
tinktion im Auge, denn ein solches Vorgehen ist ihnen vollig fremd.
Immerhin ist es nicht ausgeschlossen, daB sich bei dieser Formu-
lierung ein unbewuBter Einflu} der Ideenwelt Platos geltend macht.
DaB} wir es mit einer puren Idee ohne jede Konsistenz zu tun haben,
geht schon daraus hervor, daf3 die Texte bei der Erorterungen die-
ser Priexistenz nicht von der Person des Messias, sondern aus-
schlieBlich von seinem Namen sprechen. Der in diesem Zusammen-
hang am héaufigsten angefiihrte Text ist eine Baraita, die sich in
Pes. 54a und Ned. 39b findet:

Sieben Dinge sind vor der Entstehung der Welt erschaffen worden:
Die Torah, die BuBle, der Garten Eden, das Tal Hinnom, der Thron der
Gottesherrlichkeit, das Heiligtum und der Name des Messias. Die Torah,
denn es steht geschrieben (Spr. 8, 22): «Der Herr erwarb mich als den Be-
ginn seines Waltens». .. Der Name des Messias, denn es heilit (Ps. 72, 17):
«Sein Name sei ewig, vor der Sonne entfaltet sich sein Name.»

Im Midrasch Bereschit Rabba zu 1 Mos. 1, 1 (I, 4) sind es nur
sechs Dinge:

Sechs Dinge gingen der Erschaffung der Welt voran; zum Teil wurden
sie wirklich vorher erschaffen, zum Teil war ihre Erschaffung vorher ge-
plant. Die Torah und der Thron der Gottesherrlichkeit wurden vorher ge-

schaffen. .. Die Stammviiter, Israel, das Tempelheiligtum und der Name
des Messias aber waren fiir die Erschaffung vorherbestimmt. . .

In sehr anschaulicher Form schildert ein spéater Text (Midrasch
Tehillim zu Ps. 90, 3) die sieben vorweltlichen Dinge:

83



Sieben Dinge gingen der Erschaffung der Welt zweitausend Jahre voran:
Die Torah, der Thron der Gottesherrlichkeit, der Garten Iden, das Tal
Hinnom, die Bufle, das himmlische Tempelheiligtum und der Name des
Messias. Wo aber war die Torah aufgeschrieben? Mit (Buchstaben von)
schwarzem Feuer auf (einer Tafel von) weiBem Feuer. Sie lag auf dem
SchoBe des Allheiligen, und der Allheilige sa auf dem Thron der Herrlich-
keit. Der Thron der Herrlichkeit war durch die Huld des Allheiligen auf dem
Himmelsgewolbe oberhalb der Hiaupter der Chajjot!! aufgerichtet, die
Chajjot selbst aber waren zu dieser Zeit noch nicht vorhanden. Der Garten
Eden befand sich zur Rechten des Allheiligen, das Tal Hinnom zu seiner
Linken, das Tempelheiligtum war vor seinem Angesicht errichtet, der
Name des Messias aber war auf einem Edelstein oberhalb des Altars ein-
gegraben. Und eine Himmelsstimme rief aus: «Kehret um, Menschenkinder !»
Alle diese Dinge wurden durch die Kraft des Allheiligen getragen.

Auch die Erzéhlung vom Licht des Messias, in der Pesiqta Babbaty
(Pisqa 36) setzt seine Priexistenz voraus:

«Denn bei dir ist der Quell des Lebens, in deinem Lichte schauen wir
das Licht» (Ps. 36, 10). — Auf wen bezieht sich dieser Ausspruch Davids?
Auf die Gemeinde Israels. Israel spricht zum Allheiligen: Herr der Welten!
um der Torah willen, die du mir geschenkt hast und die Quell des Lebens
genannt wird, werden wir uns einst in der Endzeit an deinem Lichte er-
gotzen. Was bedeuten die Worte: «In deinem Lichte schauen wir Licht?»
Welchem Licht sieht Israels Gemeinschaft voll Erwartung entgegen? Dem
Lichte des Messias. Denn es hei3t (1 Mos. 1, 4): «Und Gott sah das Licht,
dall es gut war.» Das will uns lehren, da3 der Allheilige den Messias und
seine Werke vor der Erschaffung der Welt betrachtete und das Urlicht
fiir den Messias und sein Geschlecht unterhalb des Thrones seiner Herrlich-
keit verwahrte. Da sprach der Satan: Herr der Welt! Fiir wen ist das Licht
bestimmt, das unterhalb des Thrones deiner Herrlichkeit verwahrt wird?
Gott antwortete ihm? Fiir den, der dich einst mit Schimpf und Schande
zuriickwerfen wird. Da bat der Satan: Herr der Welt, zeig’ ihn mir doch.
Gott sprach: Komm und sieh ihn dir an. Als er nun seiner ansichtig wurde,
fuhr er zusammen und fiel auf sein Angesicht. Angstvoll rief er aus: Dies
ist sicher der Messias, der mich und alle Fiirsten der Weltvoélker in die Holle
werfen wird, wie es heillt (Jes. 25, 8): «Er vernichtet den Tod fiir immer!2,
ja Gott der Herr wischt die Trine weg von jedem Angesicht.»

Eine andere Anschauung, die ebenfalls im Sinne der Priexistenz

des Messias zu deuten ist, findet sich in der dlteren Aggada, wo
vom (eist des Messias gesagt wird, er sei zur Zeit der Schopfung

11 In Hesekiel I genannte Engelsklasse.
12 Nach Baba Batra 16a ist der Satan mit dem bosen Trieb und dem

Todesengel identisch.

84



schon vorhanden gewesen. So heillt es im Midrasch Bereschit Rabba
zu 1 Mos. 1, 2 (I, 5): «...und der Geist Gottes schwebend iiber
dem Wasser» — das ist der Geist des Messias, wie es heillt (Jes.
11. 2): «Und es ruht auf ihm der Geist des Herrn.» In der Pesigta
Rabbatr (Pisqa 33) wird dann der «Geist Gottes» direkt mit dem
Messias gleichgesetzt: «Und der Geist Gottes schwebend iiber dem
Wasser”” — das ist der gesalbte Kénig»; so heillit es ja auch (Jes.
11,2)...

Die Messtasnamen

Wenn die rabbinische Literatur und vor allem die spéiteren
Midraschim, von der Priexistenz der Messiasnamen sprechen, so
wollen sie also damit aussagen, dall die Messiasidee in Gottes
Plan bereits vor den Tagen der Weltschopfung existiert hat.

Was nun die konkreten Namen anbetrifft, die die jiidische
Tradition dem Messias beilegt, so mull man sie aus dem immer
starker werdenden Personifizierungsbestreben heraus erkliren, wie
es ganz besonders in den zeitlich spiten Quellschriften zum Aus-
druck kommt. Gewif} bezeichnet der Name «Messias» an sich eine
Person, aber das Hauptgewicht liegt dennoch stets auf ihrer be-
sonderen Aufgabe, ist also viel mehr funktionell als personlich.

In der Bibel ist der nwn derjenige, der eine religiose Salbung
erhalten hat, zum Beispiel der Priester (3 Mos. 4, 3, 5 usw.), dann
ganz besonders der Konig, der ja seine gesamte Autoritit davon
herleitet. Im {ibertragenen Sinn bezeichnet dann der Ausdruck
«der Gesalbte» eine Person, die in ganz besonderer Weise das
Werkzeug der gottlichen Vorsehung ist, wie zum Beispiel der
Perserkonig Cyrus anlidBllich der Riickkehr der Exulanten ins
Land Israel (Jes. 45, 1). In diesem Sinn werden auch die Erzviter
als die ersten Triger der gottlichen Offenbarung «Gesalbte» ge-
nannt (Ps. 105, 15; 1 Chron. 16, 22), und schlieflich geht dieser
Ehrentitel auf das Volksganze iiber (Hab. 3, 13). Der Ausdruck
«Gesalbter» war demnach wie geschaffen fiir den Befreier und Er-
l6ser par excellence, und schon die HIl. Schrift verwendet ihn in
diesem Sinn (Ps. 2,2; 1 Sam. 2, 10). In den Apokryphen wird
dann endlich diese Bezeichnung schon ganz allein fiir den Messias
gebraucht.

85



Wenn nun der Terminus «Messias» auch auf eine bestimmte
Person Anwendung findet, ndmlich auf den zukiinftigen, von
Gott berufenen Erléser Israels, so ist er deswegen aber noch lange
kein Eigenname. Erst den spéiteren Aggadisten bleibt es vorbehal-
ten, dem Messias bestimmte symbolische Eigennamen beizulegen,
von denen wir mehrere in dem Kapitel vom leidenden Messias
kennenlernen werden.

Manche Aggadisten scheuen sich iibrigens nicht, den Namen
des Messias mit dem Gottesnamen in Verbindung zu setzen. So
Echa Rabbati zu Klagelieder 1, 16: «Was ist der Name des Konigs
Messias? R. Abba bar Kahanal?® sagte: Adonai ist sein Name, denn
es heillt (Jer. 23, 6): ,...und dies ist sein Name, mit dem man
ihn nennen wird: WpT¥° (der Herr unsere Gerechtigkeit). R. Lewi
hat ndmlich gesagt: Selig die Stadt, deren Name dem Namen ihres
Konigs gleicht, denn es heillt (Hes. 48, 35): ,Und der Name der
Stadt soll von dem Tage an sein: der Herr ist dort; der Name
ihres Konigs aber dem Namen ihres Gottes, denn es heillt (Jer.
23, 6): ,...und dies ist sein Name, mit dem man ihn nennen wird:
der Herr unsere Gerechtigkeit®.»

Der Midrasch Tehillim gibt folgende Deutung des auf den Mes-
sias bezogenen Konigspsalms (Ps. 21):

Die Krone eines irdischen Konigs setzt sich kein anderer aufs Haupt;
doch der Allheilige schenkt seine Krone dem Konig Messias, wie es heilt
(Ps. 21, 4): «Du setzest ihm aufs Haupt die Krone aus feinem Gold.» In
den Purpurmantel eines irdischen Konigs hullt sich kein anderer; doch der
Allheilige schenkt seinen Purpurmantel dem Konig Messias, wie es heillt
(ebd. 6): «Glanz und Majestit legst du auf ihn.» Auf den Thron eines irdi-
schen Konigs setzt sich kein anderer; doch von Salomo hei3t es (1 Chron.
29, 23): «Und Salomo sal auf dem Thron des Herrn.» Den Vertreter eines
irdischen Koénigs benennt man nicht mit dessen Namen; doch der Allheilige
nannte Mose mit seinem Namen, wie es heilt (2 Mos. 7, 1): «Siehe, ich
habe dich zum Gott fiir Pharao gemacht»; ebenso Israel, wie es heil3t (Ps.
82, 6): «Ich sprach: Gottwesen seid ihr...» Auch den Konig Messias nannte
er mit seinem Namen, wie es heillt (Jer. 23, 6): «...und dies ist sein Name,
mit dem man ihn nennen wird: der Herr unsere Gerechtigkeit.» Ebenso
wird Jerusalem mit seinem Namen benannt, wie es heillt (Hes. 48, 35):
«Und der Name der Stadt soll von dem Tag an sein: der Herr ist dort.»

13 Palidstinensischer Amora gegen Ende des 3. Jahrhunderts.

86



Der « Menschensohn»

Ein weiterer Messiasname ist ’Anani. Wir finden ihn in 1 Chr.
3, 24 unter den Nachkommen Serubabels. Der Midrasch Tanchuma,
Wochenabschnitt toldot, 14, sagt dazu: «Das ist der Messias.» Von
ihm heilt es (Sach. 4, 10): « Denn wem immer der Tag der gering-
fiigigen Dinge verdchtlich schien, freuen werden sich die, da sie
das Senkblei in der Hand Serubabels sehen, jene sieben.» Und
ferner hei3t es (Dan. 7, 13): «Ich sah im néchtlichen Gesichte, als
wiire einer wie eines Menschen Sohn auf den Wolken des Himmels
dahergekommen.» ...Das ist der Messias, Sohn Davids...”” Das
Targum zu 1 Chron. 3, 24 paraphrasiert ebenfalls: «Anani (,Wol-
kenmann®) ist der Konig Messias, der sich bald offenbaren mdoge.»

In diesem Zusammenhang taucht eine fiir das Verstindnis der
rabbinischen Messiasvorstellungen nicht unwesentliche Frage auf:
Haben die Rabbinen Dan. 7, 13 in einem eindeutig messianischen
Sinn gedeutet ?

Wenn wir als Beweis neuerdings den Dialog zwischen Justinus
Martyr und Tryphon (Kap. 22) heranziehen, so sehen wir, dal}
diese Stelle sehr wohl messianisch interpretiert wurde. Andererseits
ist es aber klar, dal} gerade dabei der Einflull der jiidisch-christli-
chen Polemik eine besonders grof3e Rolle gespielt haben mag und
daBl die bekannte christliche Deutung vielleicht doch nicht ohne
Einfluf} auf die jiidische Haltung geblieben ist.

R. Jochanan, ein Zeitgenosse R. Abbahus (Ende des 3. Jahr-
hunderts), war oft in Streitigkeiten mit den Minim, also zu dieser
Zeit wohl hauptsichlich Christen, verwickelt. Er vertrat den
Standpunkt, dall bei allen falschen Textinterpretationen der Sek-
tierer letzten Endes der Gesamtzusammenhang der in Frage ste-
henden Schriftstellen gegen sie spriache. Er untersucht einige dieser
Stellen, die von ihnen im Sinne einer Pluralitit der gottlichen
Kraft ausgelegt werden und kommt dabei auch zu Dan. 7,9:
«Solches sah ich, bis dall Stiihle gesetzt wurden; und der Alte
setzte sich...»

Dieser Stelle zufolge gibt es also noch jemanden anderen, der
wiirdig ist, sich an die Seite des «Alten der Tage» zu setzen, der
selbstverstindlich Gott ist. Konnte es sich dabei um jemanden

87



anderen handeln als denjenigen, der bald auf den Wolken des
Himmels erscheinen wiirde? R. Jochanan antwortete auf diesen
— im Text nicht ausgesprochenen, wohl aber vorausgesetzten —
Einwand, indem er sich darauf beruft (unter Hinweis auf Dan. 4, 14),
dafl Gott nichts unternimmt, ohne den himmlischen Hofstaat zu
befragen, so dafl demnach die anderen Stiihle, von denen im Text
die Rede ist, fiir die Dienstengel bestimmt sind. Da wendet einer
von den Anwesenden ein (Sanh. 38a):

Erklirlich ist dies — der Gebrauch des Plurals bei der Beschreibung von
Gottes Eingreifen — bei allen (anderen angefiihrten) Schriftstellen; wie ist
das aber beziglich der aufgestellten Thronsessel zu verstehen? (Man muf}
sagen): Einer fiir ihn (den Alten der Tage) und einer fir David. Worte
R. ’Aqibas. (Doch) R. Jose wies ihn zurecht: 'Aqiba, (sprach er), wie lange
noch willst du Gott listern? (Man muf) vielmehr (sagen): Einer (der Thron-
sessel) ist fir (das gottliche Attribut) der Gerechtigkeit bestimmt, der
andere (hingegen) fiir (das der) Milde. Hat er (R. "Aqiba) diese Irwiderung
angenommen ? Komm und hoére: Einer ist fiir die Gerechtigkeit und einer
fir die Milde bestimmt — Worte R. ’Aqibas. — R. Ele’asar b. Asarja sprach
zu ihm: ’Aqiba, was hast du mit der Aggada zu tun? Befasse dich lieber
mit (den Lehren {iber Unreinheit durch) Aussatz — die als halachisch hochst
wichtig galten — und Bezeltung!4. (Was die bei Daniel genannten) Stiihle
(anbetrifft), so dient (ganz einfach) einer als Thronsessel und der andere als
FuBschemel (vgl. Ps. 110, 1).

Auch in der Mechilta wird die Polemik mit Hiaretikern hinsicht-
lich Dan. 7, 9 angefiihrt!5:

«Der Herr ist ein Mann des Krieges, Ewiger ist sein Name» (2 Mos. 15, 3).
Wozu ist das gesagt? Weil er sich am Meere offenbarte als ein Kriegsheld,
wie es heifit: «Der Herr ist ein Mann des Krieges...», und am Sinai wie ein
Alter voll Barmherzigkeit, wie es heil3t (ebd. 24, 10): «Und sie sahen den
Gott Israels, und unter seinen Fiilen (war) wie ein Werk aus Saphirflieen. »
Und als sie erlost wurden, heilit es (ebd.): «Und wie der Himmel selbst an
Reinheit.» (Ferner (Dan. 7, 9): «Ich schaute in einem fort, bis Thronsessel
hergestellt wurden und ein Hochbetagter sich setzte...» Und ferner (ebd.):
«Ein Feuerstrom wuchs und ging von ihm aus.» (Das steht geschrieben),
um den Volkern der Welt keinen Anlafl zu geben, zu sagen: Zwei gottliche
Gewalten sind es (auf die die Schrift durch den Gebrauch des Plurals hin-

14 (Gemeint ist die Unreinheit, die man dadurch erwirbt, dafl man mit
einem Leichnam im selben Raum ist; vgl. 4 Mos. 19, 11 und Chagiga 11a.

15 Wochenabschnitt be-schallach (Traktat shirata); vgl. J. Z. Lauterbach,
op. cit., 2. Band, S. 31.

88



weisen will), sondern (die Schrift selbst will jede falsche Deutung unmdéglich
machen und sagt): «Der Herr ist ein Mann des Krieges, Ewiger ist sein
Name.» Derselbe am Meer, derselbe in Agypten, derselbe in der Vergangen-
heit, derselbe in der Zukunft, derselbe in dieser Welt, derselbe in der zu-
kiinftigen Welt, wie es hei3t (5 Mos. 32, 39): «Sehet jetzt, daB ich, ich der-
selbe bin...», und ferner (Jes. 41, 4): «Wer hat gewirkt und gemacht? Der
die Geschlechter ruft von Anbeginn, ich der Herr; der erste, und bei den
letzten bin ich derselbe!»

Kine dhnliche Polemik ist uns in der Pesiqia Rabbati (Pisqa 21)
im Namen des R. Chijja bar Abba iiberliefert, und der Talmud
von Jerusalem {Ta’anit 11, 1 (65 b)) legt sie in den Mund R. Abba-
hu’s. Man kann annehmen, dafl zur Zeit Rabbi Abbahu’s, also
um 300 n. Chr., die Vision vom Menschensohn bei Daniel allge-
mein messianisch gedeutet wurde, denn man empfand bereits die
Schwierigkeit, die darin bestand, diesen fiir den Messias so glor-
reichen Text mit anderen, ebenfalls messianisch verstandenen
Schriftstellen, wie zum Beispiel Sach. 9, 9, in Einklang zu bringen.
So lesen wir denn auch in Sanh. 98a:

R. Alexandrai sagte: R. Jehoschu’a b. Lewi wies auf einen Widerspruch
hin. Es heif3t (Dan. 7, 13): «(Wie ein Menschensohn kam er auf den Wolken
des Himmels herbei»; andererseits hei3t es aber auch (Sach. 9, 9): «Demiitig,
reitend auf einem Esel.» (Das ist so zu verstehen): Wenn (Israel) sich dessen
wiirdig erweist, dann (kommt der Messias) auf den Wolken des Himmels;
wenn aber nicht, dann (kommt er) «demiitig, auf einem Esel reitend».

Man geht aber noch weiter und bringt den Menschensohn
direkt mit dem «Alten der Tage» in Verbindung, wie zum Beispiel
im Mudrasch Tehillim zu Ps. 21, 7:

R. Berachjal® lehrte im Namen von R. Schemuel (bar Nachman): An

einer Stelle heif3t es (Dan. 7, 13): «...es kam einer in des Himmels Wolken
wie eines Menschen Sohn bis zu dem Alten und ward vor ihn gebracht»,
und an einer anderen Stelle (Jes. 30, 21): «...er soll herkommen. .. und

sich mir nahen.» Wie (ist das zu verstehen)? Die Engel werden ihn in ihre
Mitte aufnehmen, und der Herr wird seine Hand uber ihn ausstrecken und
ihn an sich zichen.

Die messianische Deutung von Dan. 7, 13 geht, wie wir schon
erwithnten, auch daraus hervor, da§ das Targum zu 1 Chron. 3, 24

in Anani den Messias sieht.

16 Palistinensischer Aggadist, der etwa ein Jahrhundert nach R. Abbahu
lebte.

89



Aus all dem kann geschlossen werden, dal3 die Rabbinen die
messianische Bedeutung des «Menschensohnes» sehr wohl erkann-
ten, es aber vermieden, sich irgendwelchen Spekulationen hinzu-
geben, die darnach angetan waren, ihren Ansichten einen héreti-
schen Charakter zu verleihen oder die auch nur Gefahr liefen, in
diesem Sinne aufgefallt zu werden.

DIE MESSIANISCHE ERWARTUNG IM
JUDENTUM SEIT DER TALMUDISCHEN
ZEIT

(Fortsetzung)

Von JoHANN MAIER, Wien
Von der ganodrschen Periode bis zur Vertreibung aus Spanien (1492)

Vorbemerkung

Schon in der letzten Zeit der gaoniischen Periode war die gei-
stige Schwerpunktverlagerung von Babylonien nach Spanien ein-
getreten. Hier fanden sich im Rahmen der arabisch-jiidischen
Kultur das Erbe der Antike und der Geist der Zeit, eine Synthese,
die das Wesen des «christlichen Abendlandes» nicht unwesentlich
mitgepriagt hat. Freilich blieb das giinstige Klima, das den Juden
die Teilnahme an der Kultur der Umwelt und somit auch die
Moglichkeit zu Anregungen fiir eigenes schopferisches Schaffen
bot, nicht lange erhalten. Im christlichen Bereich forderte die
kirchliche Stellung zum Judentum! immer nachhaltiger die radi-

1 B. Blumenkranz, Les auteurs chrétiens latins du moyen fge sur les
Juifs et le Judaisme, Revue d’Etudes Juives 109, 1948/49, 8. 3—67; ders.,
Juifs et Chrétiens dans le monde occidental 430—1096, Paris 1960.

90



	Anzeichen für das Kommen der messianischen Zeit

