
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 20 (1964)

Artikel: Anzeichen für das Kommen der messianischen Zeit

Autor: Hruby, Kurt

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960630

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960630
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Es scheint uns — und das ist vielleicht ein Zeichen von Naivität
—, als ob nach der «Rückkehr zu den Quellen» Pauls VI. kein
Konzilsvater mehr so wird sprechen können wie es etliche getan
haben. Ich habe den Eindruck, daß jeder ernsthafte Kardinal oder
Bischof sich nunmehr gedrängt fühlen wird, aufmerksam das Alte
Testament und die Aussagen des Apostels Paulus über sein Volk
im Römerbrief nachzulesen. Ich glaube endlich, daß Paul VI.
selbst nach den Worten, die er an Präsident Shazar gerichtet oder
die er in Bethlehem gesprochen hat, nur mehr darauf drängen und,
wenn nötig, persönlich eingreifen kann, damit dieses Kapitel in
seiner jetzigen Form angenommen werde. Es wäre dies die

Anerkennung durch die katholische Kirche — während andere
Kirchen auf demselben Wege sind — einer Grundwahrheit, die mit
dem Endziel der Sendung der Kirche engstens verbunden ist.

Die Wiederkunft Christi und das Kommen seines Reiches werden

zweifellos weniger durch die Bekehrung der Juden zu einer
christlichen Splittergemeinschaft näherrücken als durch die
Bekehrung der endlich vereinten Kirche zu Gottes ewiger Liebe.

ANZEICHEN FÜR DAS KOMMEN DER
ME SSI ANISCHEN ZEIT*

Von Kurt Hruby, Paris

Wenn wir aus dem Gesamtkomplex der rabbinischen
Messiasvorstellungen ganz besonders die Idee vom leidenden Messias

herausgreifen, so geschieht dies vor allem deshalb, weil in der
christlichen Theologie der Hauptakzent auf diesem Aspekt liegt
und wir zeigen wollen, daß er dem Judentum nicht fremd ist,
wenn ihm auch in der rabbinischen Tradition nicht dieselbe zentrale
Bedeutung beigemessen wird.

Der Gedanke vom Leiden kommt in der jüdischen Überlieferung
besonders stark bei der Beschreibung der Anzeichen des Kommens
der messianischen Zeit zur Geltung.

* Vorlosung, gehalten an einer Studionwoche in Reuti-Hasliberg, vgl. H. 1,

1964, S. 6.

73



Die Messiaswehen

Da der Messias vor allem als Erlöser kommt, ist es von vorneherein

klar, daß seinem Kommen eine Zeit außergewöhnlicher
Bedrückung vorangehen wird. Diese Zeit wird in den Traditionsquellen

rrtpan ''ban, «Geburtswehen der messianischen Zeit»
genannt, in Anlehnung an das bekannte prophetische Bild (Jes. 66, 7 ;

Hosea 13, 13). Aus diesem Vergleich mit den Geburtswehen einer
Frau leitet sich auch eine zeitliche Deutung ab, und manche Rab-
binen sind so der Ansicht, daß diese «Vorwehen der messianischen
Zeit» neun Monate dauern werden. Diese Zeit wird so schrecklich
sein, daß viele es vorziehen, sie nicht erleben zu müssen, selbst

um den Preis, so auch auf die Wonnen der messianischen Ära
verzichten zu müssen. Der babylonische Talmud (Sanh. 98b) gibt
uns eine Schilderung dieser geteilten Stimmung :

Rab sagte: Der Sohn Davids wird nicht eher kommen, als bis die ruchlose

Regierung neun Monate lang sich über ganz Israel ausgedehnt haben
wird, denn es heißt (Micha 5, 2) : «Er wird sie eine Zeit lassen, wie die
Gebärende gebiert; und seine übrigen Brüder werden zu den Kindern Israels
zurückkehren. » — Ulla sagte : Soll er kommen, ich will ihn aber nicht sehen.
R. Joseph sagte: Soll er kommen, und sei es mir beschieden, im Schatten
des Mistes seines Esels zu sitzen. Abbaje sprach zu Rabba: Weshalb (sagt
er das)? Etwa wegen der Leiden der messianischen Zeit? Wir haben (in der
Tat) eine Baraita, (in der es heißt): Die Schüler R. Eli'esers fragten ihren
Meister, was ein Mensch zu tun habe, um vor den Leiden der messianischen
Zeit geschützt zu werden. Er erwiderte ihnen: Er befasse sich mit der
Torah und mit guten Werken1!

Bei der Beschreibung der Leiden der messianischen Zeit läßt
natürlich jeder Rabbi seiner Phantasie freien Lauf, wenn auch
verschiedene Einzelheiten auf alte Überlieferungen zurückzugehen

1 R. Eli'eser, von dem die Baraita spricht, ist It. Eli'eser b. Hyrkanos,
ein berühmter Tannaite aus der vorhadrianischen Zeit. In einem andoren
Text (Mechilta zu 2 Mos. 16, 25; vgl. J. Z. Lauterbach, Mekilta de-Rabbi
Ismael, Traktat wa-jassa, 2. Band, S. 120) gibt er an, was man tun muß,
um den Schrecken dieser Zeit zu entrinnen: «Wenn (die Israeliten) den
Sabbat beobachteten, würden sie sich vom Tage Gogs und Magogs, von
den Wehen der messianischen Zeit und vom Tage des großen Gerichtes
retten.»

74



scheinen und mehr oder weniger bei allen, die dieses Thema behandelt

haben, wiederkehren. Es sind dies vor allem Mißwachs,
Hungersnot, die Verwüstung des Landes durch feindliche Einfälle und
eine allgemeine Sitten- und Zügellosigkeit. So sagt schon die
Mischna (Sotah IX, 15):

Zur Zeit der Ankunft des Messias wird die Frechheit zunehmen und die
Achtung schwinden. Dor Weinstoek wird (wohl) seine Früchte tragen, aber
der Wein wird teuer sein. Die Regierung wird der Häresie (niPtt) verfallen,
eine Zurechtweisung wird es nicht geben, und das Versammlungshaus (die
Synagoge) wird zum Hurenhaus werden. Galiläa wird zerstört, Gablan
wird verwüstet werden, und die Grenzbewohner werden von Stadt zu Stadt
wandern, ohne Erbarmen zu finden. Die Weisheit der Gelehrten wird
entarten, die Sündenscheuen werden verachtet sein, und die Wahrheit wird
vermißt werden. Knaben werden Greise beschämen, und Greise werden vor
Knaben aufstehen. Der Sohn wird den Vater besudeln, die Tochter gegen
ihre Mutter auftreten und die Schwiegertochter gegen ihre Schwiegermutter.
Die Feinde eines Menschen werden seine Hausgenossen sein. Das Gesicht
des Zeitalters wird dem Gesicht eines Hundes gleichen, und der Sohn wird
sich vor seinem Vater nicht schämen. Auf wen anders sollen wir uns verlassen,
als auf unseren Vater im Himmel?

Eine Baraita führt uns eine Art Progression des Übels während
dieser Zeit vor Augen (Sanh. 97 a) :

Die Rabbanan haben gelehrt: Im Jahrsiebent, in dem der Sohn Davids
kommen wird, (wird sich folgendes ereignen) : Im ersten Jahr wird in
Erfüllung gehen der Schriftvers (Arnos 9, 11): «Ich werde regnen lassen auf die
eine Stadt, und auf die andere Stadt nicht. » Im zweiten Jahr werden Pfeile
des Hungers abgesandt werden. Im dritten wird der Hunger sehr stark sein;
Männer, Frauen und Kinder, Fromme und Männer der Tat werden sterben,
und die Gesetzeskunde wird bei denen, die sie studieren, in Vergessenheit
geraton. Im vierten (Jahr) wird eine halbe Sättigung sein. Man wird essen
und trinken und lustig sein, und die Gesetzeskimde wird zu denen, die sich
ihrem Studium hingeben, zurückkehren. Im sechsten werden Stimmen
erschallen (wahrscheinlich die Jes. 27, 13 erwähnten Posaunenstöße). Im
siebenton werden Krioge sein. Am Ende des siebenten Jahres aber wird der
Sohn Davids kommen.

Die Leiden des Volkes gehören irgendwie mit hinein in den

Heilsplan Gottes. Sie sind Prüfungen, die Israel zur Umkehr
bewegen sollen, denn der Schrei nach einem Erlöser erhebt sich
selbstredend nur dann, wenn das Volk Not und Unterdrückung leidet.
Zu widerholten Malen in der Geschichte hat Gott sein Volk erhört

75



und es von der Bedrückung erlöst. Da nun das messianische Heil
die größte Erlösungstat Gottes zugunsten seines Volkes darstellt,
ist es nur natürlich, daß ihm eine viel schwerere Bedrückung
vorausgehen wird, als es die geschichtlichen Prüfungen Israels gewesen

sind. Die Bußgesinnung des Volkes wird das Kommen des

Messias beschleunigen, wozu sich dann eine besondere Treue zur
Torah und die Übung von Liebeswerken gesellen. So lesen wir zum
Beispiel im Traktat Schabbat (118b):

R. Jochanan sagte im Namen von R. Schim'on bar Jochai: Wenn dio
Israeliten auch nur zwei Sabbate vorschriftsmäßig beobachteten, würdo
alsogleich die Erlösung kommen, wie es heißt (Jes. 56, 4): «Denn so spricht
der Herr von den Verschnittenen, welche meine Sabbate halten... », und
gleich darauf (ebd. 7): «Die will ich zu meinem heiligen Berge bringen. »

Das Bild vom Sabbat ist deshalb gewählt, weil seine vorschriftsmäßige

Heiligung eine der schwierigsten Forderungen des Gesetzes

darstellt. Was die guten Werke angeht, so ist ihre Wirkung weniger
direkt; sie können bloß die Erlösung vorbereiten helfen. So sagt
R. Jehudah bar Il'ai (Baba Batra 10b): «Groß ist der Wert des

Almosens, denn es bringt die Erlösung Israels näher, wie es heißt
(Jes. 56, 1): ,So spricht der Herr: Haltet das Recht und tut
Gerechtigkeit2, denn mein Heil ist nahe, daß es komme...'»

Wichtiger als alles andere sind aber Buße und Umkehr3. Für
R. Eli'eser b. Hyrkanos sind sie das wahre «sine qua non» für das

Kommen der Erlösung. Der Talmud hat uns über dieses Thema
eine interessante Diskussion zwischen R. Eli'eser und R. Jeho-
schu'a b. Chananja bewahrt (Sanh. 97 b/ 98a):

R. Eli'eser sagte: Wenn die Israeliten Buße tun, so worden sie orlöst,
denn es heißt Jer. 3, 22) : «Kehret zurück, ihr abtrünnigen Söhne, ich will
euro Abtrünnigkeit heilen.» R. Jojoschu'a sprach zu ihm: Es heißt ja boroits
(Jos. 52, 3) : «Ich habe euch mir angetraut, ich will ouch holen, einon aus
einer Stadt und zwei aus oinem Geschlecht und euch nach Zion bringen.»
R. Eli'eser erwiderte ihm: Es heißt doch auch (Jes. 30, 15): «In Stille4 und

2 np"T2î bedeutet im rabbinischen Hebräisch «Almosengabe».
3 Das Wort rOHWl bedeutet boides, da ja die wahre Buße eben in der

«Umkehr», im Sich-Hinwenden zu Gott, dessen Wege man verlasson hat,
besteht.

4 H3W wird hier im Sinne von rDWn gedoutet.

76



Ruhe soll euch geholfen worden.» R. Jehoschu'a entgegnete: Es heißt ebenfalls

(Jos. 49, 7): «So spricht der Herr, der Erlöser Israels, sein Heiliger, zu
dem, der von jedem vorachtet wird, der von den Völkern verabscheut wird,
zu den Sklaven von Tyrannen : Könige sollen es sehen und aufstehen, Fürsten
sollen sich bücken.» R. Eli'esor erwiderto ihm: Es hoißt doch auch (Jer. 4, 1) :

«Wenn du zurückkehrst, Israel, Spruch des Herrn, so kehrst du zu mir
zurück.» R. Jehoschu'a entgegnete ihm: Es heißt ja bereits (Dan. 12, 7): «Da
hörte ich don in leinene Gewändor Gehüllton, der sich oben iibor dem Wasser

des Stroms bofand — daboi erhob er seine Rechte und seine Linke gegen
den Himmel und schwur bei dem, der ewig lebt — sagen: Nach einer Zeit,
Zeiten und einer halben (Zeit), wenn die Zertrümmerung der Macht des

heiligen Volkes vollendet ist, so wird dies alles aufhören» (das heißt also
ohne jode Vorbedingung). Alsdann schwieg R. Eli'eser. .»

R. Eli'eser, der den Gedanken von der Wichtigkeit der Bnße
in den Mittelpunkt rückt, dringt demnach mit seinen Argumenten
nicht durch, denn R. Jehoschu'a beweist ihm an Hand von Schriftstellen,

daß letzthin alles einzig und allein von Gottes ewigem
Ratschluß abhängt, auf den die menschlichen Handlungen keinerlei
Einfluß haben. In der Parallelstelle des jerusalemischen Talmuds
(Ta'anit I, 1; 63 c) wird der Grundgedanke R. Jehoschu'as deutlicher

formuliert. Er sagt dort, daß «die Befreiung eines der Attribute
Gottes sei (in demselben Maße) wie zum Beispiel der Regen, den

er fallen läßt». Das heißt, daß so wie Gott es regnen läßt für die
Gerechten und die Sünder, auch der Erweis seiner Güte nicht von
der Haltung der Menschen abhängig ist.

Immerhin muß gesagt werden, daß sich diese Anschauung im
rabbinischen Judentum nicht durchgesetzt hat. Im Talmud von
Jerusalem heißt es weiter (eb.):

Wann wird es sein (das heißt, wann wird die messianische Befreiung
kommen)? — Wann ihr selbst es wollt, will es auch Gott; an euch ist es,

ihn anzurufen. — Was für ein Hindernis steht unserem Heil entgegen? —
Es fohlt nur die Buße, antwortete (R. Schim'on b. Jochai). R. Acha sagte
im Namen von R. Tanchum b. Chijja: Wenn Israel nur einen einzigen Tag
lang Bußo tut, wird der Messias kommen, wie es hoißt (Ps. 95, 7): «Heute,
wenn ihr seine Stimme hört. » R. Lewi sagte : Wenn Israel nur einen einzigen
Sabbat genau nach den Vorschriften beobachtete, würde (alsogleich) der
Messias kommen.

Da sich nun aber Israel als Gesamtheit niemals über seine

wahre Haltung und Gesinnung klar sein konnte, blieb stets weiter-

77



hin alles unsicher, und das einzig mögliche Kriterium für das
Kommen des Messias war demnach das große Elend, durch das

es sich ankündigen würde. Gewiß waren zu allen Zeiten Leiden
ohne Zahl über das Volk gekommen, aber man konnte stets noch
Schlimmeres befürchten, und der Kelch war gewiß noch nicht bis

zur Neige geleert. Für manche waren allerdings die rein negativen
Anzeichen zu vage, zu wenig stichhältig, denn wo lag dabei wirklich
das Ende? So verlangten sie von den Gesetzeslehrern, sie möchten
ihnen positive Fakten nennen, an denen man das Nahen der
Messiaszeit erkennen könnte. Das war nun wieder ein sehr heikles
Thema, denn man mußte auch mit den aktuellen politischen
Verhältnissen rechnen und durfte sich in dieser Hinsicht nicht unnötig
kompromittieren. Gewiß war eines der «großen Zeichen» das Ende
der (römischen) «Herrschaft», aber wann war damit zu rechnen?
Manche Gesetzeslehrer waren sehr realistisch und machten sich
keine übertriebenen Hoffnungen. Sie zogen einen prekären Modus
vivendi mit den Römern jedenfalls einem unsicheren Abenteuer
vor. Eine Schuldiskussion im Talmud gewährt uns Einblick in
diese Stimmung (Sanh. 98a):

Die Schüler des R. Jose b. Qisma fragten einst ihren Meister: Wann
wird der Sohn Davids kommen? Dieser erwiderte ihnen: Ich fürchto, ihr
werdet von mir ein Zeichen verlangen. Sie entgegneten: Wir werden von
Dir kein Zeichen verlangen. Da erwiderte er ihnen: Wenn dieses Tor
einstürzen und wieder erbaut werden, einstürzen und wieder erbaut worden,
und wiederum einstürzen wird, und bevor man noch Zeit findet, es wieder
aufzurichten, wird der Sohn Davids kommen. Darauf sprachen sie zu ihm:
Meister, gib uns ein Zeichen Er entgegnete ihnen : Habt ihr mir denn nicht
gesagt, ihr würdet kein Zeichen verlangen? Sie erwidorten ihm: (Gib uns)
dennoch (eines) Da sprach er zu ihnen: Ist dies wahr, so soll das Wasser der
Paneashöhle5 in Blut verwandelt werden. Darauf wurde es in Blut
verwandelt. Bei seinem Hinscheiden sprach er zu ihnen: Senkt meinen Sarg
ganz tief in die Erde, denn es gibt keine Palme in Babylonion, an weleho
nicht ein persisches Pferd angebunden sein wird, und keinen Sarg6 im
Lande Israel, aus welchem nicht ein medischos Pferd Stroh fresson wird.

5 Eine der Quollon des Jordans.
6 Gemeint ist ein Steinsarkophag, wie man sie gerne als Brunnon- und

Futtortröge verwendete.

78



Die Kämpfe gegen Gog und Magog

Ein besonderer Platz kommt unter den schweren Heimsuchungen,

die die messianische Zeit mit sich bringen wird, den Kämpfen
gegen Gog und Magog zu.

Aus der rabbinischen Literatur ist nicht eindeutig zu entnehmen,
ob der Krieg gegen Gog und Magog zu Beginn oder am Ende der
messianischen Ära stattfinden wird. Die meisten Stellen weisen aber
eher auf den Beginn der Messiaszeit hin. Sie lassen diese Kämpfe
dem Messias Sohn Josefs führen und setzen das Kommen des

Davidssohnes für nachher an. So heißt es in Ber. 13a:

Es hoißt in der Schrift (Jes. 43, 18): «Gedenkt nicht des Frühoren und
auf Vergangenes achtet nicht.» — «Gedenkt nicht dos Früheren»; das ist
die Unterwerfung (Israels) unter die Macht, der Königreiche. «Und auf
Vergangenes achtet nicht»: das ist der Auszug aus Ägypten. «Siehe, ich schaffe
Neues, das jetzt sprossen soll» (des. 43, 19): Rab Josef lehrte: Das ist der
Krieg gegen Gog und Magog. Womit ist das zu vergleichen? Mit einem
Manne, der auf einem Weg dahinging, einem Wolf begegnete und vor ihm
errettet wurde. Er erzählte nun immer aufs neue die Geschichte vom Wolf.
Da fiel ihn eines Tages ein Löwe an, und auch dieser Gefahr entging er.
Nunmehr erzählte er immer wieder sein Erlebnis mit dem Löwen. Eines
Tages aber stieß er auf eine Schlange und blieb auch diesmal unversehrt.
Da vergaß er die beiden früheren Begebenheiten und erzählte immerzu von
der Schlange. Genau so ergeht es Israel: die späteren Leiden lassen die
früheren in Vergessenheit geraten.

In 4 Mos. 11, 26-29 wird von Eldad und Medad berichtet, zwei

weissagenden Männern aus der Zeit der WüstenWanderung. Der
Talmud erörtert nun die Frage, was denn wohl der Inhalt ihrer
Weissagungen gewesen sei und kommt unter Hinweis auf Hes. 18,17
zu dem Schluß, ihre Weissagung habe die Kriege gegen Gog und
Magog zum Gegenstand gehabt. Dasselbe geht auch aus den beiden

Targumim zur Stelle hervor :

Die beiden (Eldad und Medad) weissagton gleichzeitig und sprachen:
Siehe, ein König wird aus dem Lande Magog am Ende der Tage heraufziehen,

und er wird kronengeschmückte Herrscher und panzerumgürtete
Feldherrn um sich scharen, und alle Völker werden ihm Untertan sein. Und
sie werden einen Krieg im Lande Israel wider die aus dem Exil Heimkehrenden

entfesseln. Doch ein Sturm ist für sie bereit in der Stunde der
Bedrängnis, und sie werden alle dahingerafft werden durch eine Flammen-

79



zunge, die unter dem göttlichen Thron hervorbrechen wird. Und ihro Leichname

worden auf die Berge des Landes Israel fallen, und alles Getier des
Feldes und die Vögel des Himmels werden kommen und ihro Leiber
verzehren. Nachher aber werden die Toten Israels auferstohon. und den
Lohn ihrer Werke empfangen.

Dieser Krieg gegen Gog und Magog wird schon in der alten
rabbinischen Literatur erwähnt, wobei es dort allerdings nicht recht
klar ist, wer ihn eigentlich führen wird. Manche Stellen scheinen
darauf hinzudeuten, daß Gott selbst letzten Endes den Sieg
herbeiführen wird, so zum Beispiel Sifre zu Deut., 143a:

Es gibt vier «Ausstrahlungen». Die orste war in Ägypten, wie es heißt
(Ps. 80, 2): «Hirt Israels, habe acht! der du Josef hütest wie Schäflein, dor
du thronst über Cherubim, strahle auf » Die zweite war zur Zoit der
Gesetzgebimg, wie es heißt (5 Mos. 33, 2): «Er strahlte auf von Pharan's Gebirg.»
Die dritte wird sich in den Tagen von Gog und Magog ereignen, wio es
heißt (Ps. 91, 1): «Du Gott der Rache, strahle auf!» Die vierte (endlich)
wird in den Tagen des Messias Sohn Davids eintreten, wie es hoißt (Ps. 50, 2) :

«Von Zion wird Gott, die Krone der Schönheit, aufstrahlen.»

Das Fragmententargum zu 4 Mos. 11, 26-29, dem sich verschiedene

Midraschim anschließen, schreibt den Sieg eindeutig dem
Messias zu:

Und am Endo der Tage werden Gog und Magog samt ihren Heerhaufen
wider Jerusalem ziehen, doch werden sie durch dio Hand des Königs Messias

fallen. Und ein volles Jahrsiebent werden die Kinder Israels mit dem
Holz ihrer Waffen heizen; in den Wald werden sie nicht hinausgehon und
einen Baum werden sie nicht fällen.

Das rabbinische Schrifttum bezieht auch Sacharja 14 und Psalm
2 auf die Kämpfe von Gog und Magog. So heißt es im Jalqut
Schim'oni zu Sach. 14, 3:

«Und der Horr wird ausziehen und wider jene Völker streiten.» R. Lewi7
sagte : Wehe den Bösewichtorn, die listige Ratschläge gegen Israel ersinnen.
Jeder einzelne von ihnen spricht: Moin Rat ist besser als der deine! So

sprach Esau.. Ebenso worden auch Gog und Magog einst sprechen : Wio
töricht waren doch die Alten! Wußten sie donn nicht, daß Israel einen
Beschützer im Himmel hat? Ich will nicht so verfahren, sondern will vor
allen Dingen ihron Schutzgott angreifen, und nachher erst sie selbst. Dies

7 Bekannter Aggadist dos 3. Jahrhunderts.

80



ist es, was geschrieben steht (Ps. 2, 2): «Hintreten die Könige der Erde und
Machthaber pflegen Rat wider den Herrn und wider seinen Gesalbten.»
Da spricht der Allhoiligo: Frevler! Mich willst du angreifen? Bei deinem
Leben, ich führe Krieg wider dich! Wie es heißt (Jes. 42, 13): «Der Herr
zieht aus wie ein Held, gleich oinem Kriogsmann läßt er Zorneifer rege
werden, erhobt lauten Kriegsruf und wettert, überwältigt seine Feinde.»
Und ferner heißt es (Sach. 14, 3): «Und der Herr wird ausziehen und wider
die Völker streiten.»

Die Person des Messias

Das rabbinische Schrifttum beschränkt sich nun nicht darauf,
die Leiden der «Messiaswehen» zu schildern, sondern es bezieht
auch den Messias selbst in diese Leiden ein. Seinem Triumph wird
eine Leidenszeit vorausgehen, ja dieser Triumph wird gleichsam
durch Leiden erworben, die an mehreren Stellen eindeutig den
Charakter eines Sühneleidens tragen. Dazu gesellen sich dann die
auf den Tod des Messias bezüglichen Deutungen.

Die Frage der Messiasleiden wirft ein weiteres grundsätzliches
Problem auf: Um Leiden auf sich nehmen zu können, muß der
Messias ein leidensfähiges Wesen sein und demnach also der menschlichen

Sphäre angehören. Wer ist also der Messias, was ist er, in
welche Kategorie muß man ihn einreihen?

Der Messias des rabbinischen Schrifttums stammt, wie es sein

am häufigsten gebrauchter Name, «Davidssohn», nahelegt, aus dem
Geschlecht Davids. Er ist von Gott mit außergewöhnlichen Gaben

ausgestattet, bleibt aber absolut dem menschlichen Bereich
verhaftet. Demnach ist er weder ein Engel noch sonst ein außerweltliches

Wesen. Das bezeugt übrigens mit aller wünschenswerten
Deutlichkeit cler Jude Tryphon in seinem Dialog mit Justinus
Martyr (Kap. 49): «Wir erwarten», sagt er, «daß der Messias ein
Mensch sein und von Menschen abstammen wird. »

Was nun die Person des Messias angeht, so sind die Rabbinen

geteilter Ansicht. Auf diesem Gebiet hilft auch die Schriftexegese
verhältnismäßig wenig, da der Akzent in der Bibel weitaus mehr
auf den Ereignissen der messianischen Zeit als auf der Person des

Messias liegt. Da er nun aus dem Hause Davids stammt und Gott
dem David versprochen hat, das Zepter würde nicht von seinem
Geschlechte weichen, konnte man sich fragen — wie es der Talmud

81



auch wirklich tut —, ob nicht der auferstandene David selbst der
Messias sein würde (Sanh. 98b): «Rab Jehuda sagte im Namen
Rabs: Einst wird der Allheilige Israel einen zweiten David erstehen

lassen, denn es heißt (Jer. 30, 9) : ,Und sie werden dem Herrn,
ihrem Gotte, dienen, und David, ihrem König, den ich ihnen
erstehen lasse.'» Es heißt nicht «erstehen ließ», sondern «erstehen
lasse ».

Rab Papa8 richtete an Abbaje die Frage (eb.): «Es heißt doch
(Hes. 37,25): ,Und mein Knecht David wird ihr Fürst sein bis in
Ewigkeit.' (Was bedeutet das? Abbaje erwiderte): Etwa wie ein
Kaiser oder ein Vizekaiser.» Abbaje will damit sagen, daß der
Messias, also der zweite David, wohl der eigentliche Herrscher
Israels sein wird, daß jedoch seinem Stammvater, dem historischen
König David, in der messianischen Ära ebenfalls eine Fürstenrolle
zukommen wird.

Auch im Talmud von Jerusalem findet sich ein Hinweis dieser

Art (Ber. II, 4 (5 a) :

Die Rabbinen sagten: Jener gesalbte König (das heißt der Messias)
heißt, wenn er sieh unter den Lebenden befindet, David; gehört er zu den
Verstorbenen, so heißt er gleichfalls David. R. Tanchuma9 sagte: Ich will
dies (aus der Schrift) begründen. Steht doch geschrieben (Ps. 18, 51

2 Sam. 22, 51): «... und erweist Huld seinem Gesalbten, dem David.»

Der Vollständigkeit halber sei erwähnt, daß wir im Talmud
auch eine vereinzelte Meinung finden, derzufolge Israel keinen
Messias mehr zu erwarten habe, weil es die Ruhe und den Frieden
der messianischen Zeit bereits zur Zeit des Königs Chiskija genossen
hätte (Sanh. 99a):

R. Hillel10 sagte: Israel hat keinen Messias mehr zu erwarten, denn es

hat die messianische Zeit schon in den Tagen des Königs Chiskija gonosson.
Rab Josef sprach: Gott verzeihe es dem R. Hillel! Wann hat denn Chiskija
gelebt? Zur Zeit des ersten Tempels. Nun hat aber der Prophet Sacharja,
der zur Zeit des zweiten Tempels weissagte, ausgerufen (Sach. 9, 9): «Siehe,
dein König kommt zu dir; gerecht und beschützt ist er, demütig und
reitend auf einem Esel, auf einem Füllen, dem Jungen einer Eselin.»

8 Rab Papa b. Chanan, babylonischer Amoräer des 4. Jahrhunderts.
9 R. Tanchuma bar Abba, bedeutender Aggadist des 4. Jahrhunderts.
10 Wahrscheinlich einer der palästinensischen Amoräer dieses Namons.

82



Die Idee von der Präexistenz des Messias

Angesichts der hohen Bedeutung der Messiasperson ist es nicht
weiter verwunderlich, wenn man ihr in der rabbinischen Literatur
stellenweise eine gewisse Präexistenz vor der Weltschöpfung
zuerkennt.

Wie ist nun diese Präexistenz aufzufassen? Handelt es sich um
eine Realität oder um eine Erwägung rein idealer Natur, also um
etwas, was nur in Gottes Vorstellungswelt vorhanden war, ungefähr

wie der Plan des Heiligtums, den der Herr nach der Überlieferung

dem Mose zeigte, als er ihm die Anweisungen zum Bau der
Stiftshütte gab (2 Mose 25, 9, 40; 26, 30 usw.)?

Die Rabbinen hatten dabei gewiß keinerlei philosophische Dis-
tinktion im Auge, denn ein solches Vorgehen ist ihnen völlig fremd.
Immerhin ist es nicht ausgeschlossen, daß sich bei dieser Formulierung

ein unbewußter Einfluß der Ideenwelt Piatos geltend macht.
Daß wir es mit einer puren Idee ohne jede Konsistenz zu tun haben,
geht schon daraus hervor, daß die Texte bei der Erörterungen dieser

Präexistenz nicht von der Person des Messias, sondern
ausschließlich von seinem Namen sprechen. Der in diesem Zusammenhang

am häufigsten angeführte Text ist eine Baraita, die sich in
Pes. 54a und Ned. 39b findet:

Sieben Dingo sind vor der Entstehung der Welt erschaffen worden:
Die Torah, die Buße, der Garten Eden, das Tal Hinnom, der Thron der
Gottesherrlichkeit, das Heiligtum und dor Name des Messias. Die Torah,
denn es steht geschrieben (Spr. 8, 22): «Der Herr erwarb mich als den
Beginn seines Waltens». Der Name des Messias, denn es heißt (Ps. 72, 17):
«Sein Name sei ewig, vor der Sonne entfaltet sich sein Name.»

Im Midrasch Bereschit ltabba zu 1 Mos. 1,1 (I, 4) sind es nur
sechs Dinge:

Sechs Dinge gingen der Erschaffung der Welt voran; zum Teil wurden
sie wirklich vorher erschaffen, zum Teil war ihre Erschaffung vorher
geplant. Die Torah und der Thron der Gottesherrlichkeit wurden vorher
geschaffen Die Stammväter, Israel, das Tempelheiligtum und der Name
des Messias aber waren für die Erschaffung vorherbestimmt..

In sehr anschaulicher Form schildert ein später Text (Midrasch
Tehillim zu Ps. 90, 3) die sieben vorweltlichen Dinge:

83



Siebon Dinge gingen der Erschaffung der Welt zweitausend Jahro voran:
Die Torah, der Thron dor Gottesherrlichkeit, dor Garton Eden, das Tal
Hinnom, die Buße, das himmlische Tompelheiligtum und dor Name des

Messias. Wo aber war die Torah aufgeschrieben? Mit (Buchstaben von)
schwarzem Feuer auf (einer Tafel von) weißem Feuer. Sie lag auf dem
Schöße des Allheiligen, und der Allheilige saß auf dem Thron der Herrlichkeit.

Der Thron der Herrlichkeit war durch die Huld des Allheiligen auf dem
Himmelsgewölbe oberhalb der Häupter der Chajjot11 aufgerichtet, die
Chajjot solbst aber waren zu dieser Zoit noch nicht vorhandon. Dor Garton
Eden befand sich zur Rechten des Allhoiligon, das Tal Hinnom zu seiner
Linken, das Tempelhoiligtum war vor seinem Angesicht errichtet, der
Name des Messias aber war auf einem Edelstein oberhalb des Altars
eingegraben. Und eine Himmelsstimme rief aus: «Kehret um, Menschenkinder!»
Alle diese Dinge wurden durch die Kraft dos Allheiligen getragen.

Auch die Erzählung vom Licht des Messias, in der Pesiqta Rabbati

(Pisqa 36) setzt seine Präexistenz voraus :

« Denn bei dir ist der Quell des Lebens, in deinem Lichto sehauon wir
das Licht» (Ps. 36, 10). — Auf wen bezieht sich dieser Ausspruch Davids?
Auf die Gemeinde Israels. Israel spricht zum Allheiligen : Herr der Welten
um der Torah willen, die du mir geschenkt hast und die Quell des Lebens

genannt wird, werden wir uns einst in der Endzoit an deinem Lichte
ergötzen. Was bedeuten die Worte: «In deinem Lichte schauen wir Licht?»
Welchem Licht sieht Israels Gemeinschaft voll Erwartung entgegen? Dem
Lichte des Messias. Denn es heißt (1 Mos. 1, 4): «Und Gott sah das Licht,
daß es gut war.» Das will uns lehren, daß der Allheilige den Messias und
seine Werke vor der Erschaffung der Welt betrachtete und das Urlicht
für den Messias und sein Geschlecht unterhalb des Thrones soiner Herrlichkeit

verwahrte. Da sprach der Satan : Herr der Welt Für wen ist das Licht
bestimmt, das unterhalb des Thrones deiner Herrlichkeit vorwahrt wird?
Gott antwortete ihm? Für den, der dich einst mit Schimpf und Schande
zurückwerfen wird. Da bat der Satan: Herr der Welt, zeig' ihn mir doch.
Gott sprach : Komm und sieh ihn dir an. Als er nun seiner ansichtig wurde,
fuhr er zusammen und fiel auf sein Angesicht. Angstvoll rief er aus: Dies
ist sicher der Messias, der mich und alle Fürsten der Weltvölker in die Hollo
werfen wird, wie es heißt (Jes. 25, 8) : «Er vernichtet den Tod für immer12,
ja Gott der Herr wischt die Träne weg von jedem Angesicht.»

Eine andere Anschauung, die ebenfalls im Sinne der Präexistenz
des Messias zu deuten ist, findet sich in der älteren Aggada, wo
vom Geist des Messias gesagt wird, er sei zur Zeit der Schöpfung

11 In Hesekiel I genannte Engelsklasse.
12 Nach Baba Batra 16a ist der Satan mit dem bösen Trieb und dem

Todesengel identisch.

84



schon vorhanden gewesen. So heißt es im Midrasch Bereschit Rabba

zu 1 Mos. 1, 2 (II, 5): «.. .und der Geist Gottes schwebend über
dem Wasser» — das ist der Geist des Messias, wie es heißt (Jes.
11. 2): «Und es ruht auf ihm der Geist des Herrn.» In der Pesiqta
Rabbati (Pisqa 33) wird dann der «Geist Gottes» direkt mit dem
Messias gleichgesetzt: «Und der Geist Gottes schwebend über dem
Wasser" — das ist der gesalbte König»; so heißt es ja auch (Jes.

11,2)...
Die Messiasnamen

Wenn die rabbinische Literatur und vor allem die späteren
Midraschim, von der Präexistenz der Messiasnamen sprechen, so

wollen sie also damit aussagen, daß die Messiasidee in Gottes
Plan bereits vor den Tagen der Weltschöpfung existiert hat.

Was nun die konkreten Namen anbetrifft, die die jüdische
Tradition dem Messias beilegt, so muß man sie aus dem immer
stärker werdenden Personifizierungsbestreben heraus erklären, wie
es ganz besonders in den zeitlich späten Quellschriften zum
Ausdruck kommt. Gewiß bezeichnet der Name «Messias» an sich eine

Person, aber das Hauptgewicht liegt dennoch stets auf ihrer
besonderen Aufgabe, ist also viel mehr funktionell als persönlich.

In der Bibel ist der rPPÖ derjenige, der eine religiöse Salbung
erhalten hat, zum Beispiel der Priester (3 Mos. 4, 3, 5 usw.), dann

ganz besonders der König, der ja seine gesamte Autorität davon
herleitet. Im übertragenen Sinn bezeichnet dann der Ausdruck
«der Gesalbte» eine Person, die in ganz besonderer Weise das

Werkzeug der göttlichen Vorsehung ist, wie zum Beispiel der
Perserkönig Cyrus anläßlich der Rückkehr der Exulanten ins
Land Israel (Jes. 45, 1). In diesem Sinn werden auch die Erzväter
als die ersten Träger der göttlichen Offenbarung «Gesalbte»
genannt (Ps. 105, 15; 1 Chron. 16, 22), und schließlich geht dieser
Ehrentitel auf das Volksganze über (Hab. 3, 13). Der Ausdruck
«Gesalbter» war demnach wie geschaffen für den Befreier und
Erlöser par excellence, und schon die Hl. Schrift verwendet ihn in
diesem Sinn (Ps. 2, 2; 1 Sam. 2, 10). In den Apokryphen wird
dann endlich diese Bezeichnung schon ganz allein für den Messias

gebraucht.

85



Wenn nun der Terminus «Messias» auch auf eine bestimmte
Person Anwendung findet, nämlich auf den zukünftigen, von
Gott berufenen Erlöser Israels, so ist er deswegen aber noch lange
kein Eigenname. Erst den späteren Aggadisten bleibt es vorbehalten,

dem Messias bestimmte symbolische Eigennamen beizulegen,
von denen wir mehrere in dem Kapitel vom leidenden Messias
kennenlernen werden.

Manche Aggadisten scheuen sich übrigens nicht, den Namen
des Messias mit dem Gottesnamen in Verbindung zu setzen. So

Echa Rabbati zu Klagelieder 1, 16: «Was ist der Name des Königs
Messias? R. Abba bar Kahana13 sagte: Adonai ist sein Name, denn
es heißt (Jer. 23, 6) : und dies ist sein Name, mit dem man
ihn nennen wird: lïj?TSPn' (der Herr unsere Gerechtigkeit). R. Lewi
hat nämlich gesagt : Selig die Stadt, deren Name dem Namen ihres

Königs gleicht, denn es heißt (Hes. 48, 35) : ,Und der Name der
Stadt soll von dem Tage an sein : der Herr ist dort' ; der Name
ihres Königs aber dem Namen ihres Gottes, denn es heißt (Jer.
23,6): und dies ist sein Name, mit dem man ihn nennen wird :

der Herr unsere Gerechtigkeit'.»
Der Midrasch Tehillim gibt folgende Deutung des auf den Messias

bezogenen Königspsalms (Ps. 21):

Die Krone eines irdischen Königs setzt sich kein anderer anfs Haupt;
doch der Allheilige schenkt seine Krone dem König Messias, wie es heißt
(Ps. 21,4): «Du setzest ihm aufs Haupt die Krone aus feinem Gold.» In
den Purpurmantel eines irdischen Königs hüllt sich kein anderer; doch der
Allheilige schenkt seinen Purpurmantel dem König Messias, wie es heißt
(ebd. 6): «Glanz und Majestät legst du auf ihn.» Auf den Thron eines
irdischen Königs setzt sich kein anderer; doch von Salomo heißt es (1 Chron.
29, 23) : «Und Salomo saß auf dem Thron des Herrn. » Den Vertreter eines
irdischen Königs benennt man nicht mit dessen Namen; doch der Allheilige
nannte Mose mit seinem Namen, wie es heißt (2 Mos. 7, 1): «Siehe, ich
habe dich zum Gott für Pharao gemacht»; obenso Israel, wie es heißt (Ps.
82, 6) : «Ich sprach : Gottwesen seid ihr...» Auch den König Messias nannte
er mit seinem Namen, wie es heißt (Jer. 23, 6): «. .und dies ist sein Name,
mit dem man ihn nennen wird: der Herr unsere Gerechtigkeit.» Ebenso
wird Jerusalem mit seinem Namen benannt, wie es heißt (Hes. 48, 35) :

«Und der Name der Stadt soll von dem Tag an sein: der Horr ist dort.»

13 Palästinensischer Amora gegen Ende des 3. Jahrhunderts.

86



Der «Menschensohn »

Ein weiterer Messiasname ist 'Anani. Wir finden ihn in 1 Chr.
3, 24 unter den Nachkommen Serubabels. Der Midrasch Tanchuma,
Wochenabschnitt toldot, 14, sagt dazu: «Das ist der Messias.» Von
ihm heißt es (Sach. 4, 10): «Denn wem immer der Tag der
geringfügigen Dinge verächtlich schien, freuen werden sich die, da sie

das Senkblei in der Hand Serubabels sehen, jene sieben.» Und
ferner heißt es (Dan. 7, 13): «Ich sah im nächtlichen Gesichte, als

wäre einer wie eines Menschen Sohn auf den Wolken des Himmels
dahergekommen.» .Das ist der Messias, Sohn Davids..." Das

Targum zu 1 Chron. 3, 24 paraphrasiert ebenfalls: «Anani
(,Wolkenmann') ist der König Messias, der sich bald offenbaren möge.»

In diesem Zusammenhang taucht eine für das Verständnis der
rabbinischen Messiasvorstellungen nicht unwesentliche Frage auf:
Haben die Rabbinen Dan. 7, 13 in einem eindeutig messianischen
Sinn gedeutet?

Wenn wir als Beweis neuerdings den Dialog zwischen Justinus
Martyr und Tryphon (Kap. 22) heranziehen, so sehen wir, daß
diese Stelle sehr wohl messianisch interpretiert wurde. Andererseits
ist es aber klar, daß gerade dabei der Einfluß der jüdisch-christlichen

Polemik eine besonders große Rolle gespielt haben mag und
daß die bekannte christliche Deutung vielleicht doch nicht ohne
Einfluß auf die jüdische Haltung geblieben ist.

R. Jochanan, ein Zeitgenosse R. Abbahus (Ende des 3.

Jahrhunderts), war oft in Streitigkeiten mit den Minim, also zu dieser

Zeit wohl hauptsächlich Christen, verwickelt. Er vertrat den

Standpunkt, daß bei allen falschen Textinterpretationen der
Sektierer letzten Endes der Gesamtzusammenhang der in Frage
stehenden Schriftstellen gegen sie spräche. Er untersucht einige dieser

Stellen, die von ihnen im Sinne einer Pluralität der göttlichen
Kraft ausgelegt werden und kommt dabei auch zu Dan. 7,9:
«Solches sah ich, bis daß Stühle gesetzt wurden; und der Alte
setzte sich...»

Dieser Stelle zufolge gibt es also noch jemanden anderen, der

würdig ist, sich an die Seite des «Alten der Tage» zu setzen, der
selbstverständlich Gott ist. Konnte es sich dabei um jemanden

87



anderen handeln als denjenigen, der bald auf den Wolken des

Himmels erscheinen würde? R. Jochanan antwortete auf diesen

— im Text nicht ausgesprochenen, wohl aber vorausgesetzten —
Einwand, indem er sich darauf beruft (unter Hinweis auf Dan. 4,14),
daß Gott nichts unternimmt, ohne den himmlischen Hofstaat zu
befragen, so daß demnach die anderen Stühle, von denen im Text
die Rede ist, für die Dienstengel bestimmt sind. Da wendet einer

von den Anwesenden ein (Sanh. 38a):

Erklärlich ist dies — der Gebrauch des Plurals bei der Beschreibung von
Gottes Eingreifen — bei allen (anderen angeführten) Schriftstcllcn ; wie ist
das aber bezüglich der aufgestellten Thronsessel zu vorstehen Î (Man muß
sagen): Einer für ihn (den Alten der 'tage) und einer für David. Worte
R. 'Aqibas. (Doch) R. Jose wies ihn zurecht: 'Aqiba, (sprach er), wie lange
noch willst du Gott lästern? (Man muß) vielmehr (sagen): Einer (der Thronsessel)

ist für (das göttliche Attribut) der Gerechtigkeit bestimmt, der
andere (hingegen) für (das der) Milde. Hat er (R. 'Aqiba) diose Erwiderung
angenommen? Komm und höre: Einer ist für die Gerechtigkeit und einer
für die Milde bestimmt — Worte R. 'Aqibas. — R. Ele'asar b. 'Asarja sprach
zu ihm: 'Aqiba, was hast du mit der Aggada zu tun? Befasse dich lieber
mit (den Lehren über Unreinheit durch) Aussatz — die als halachisch höchst
wichtig galten — und Bezeltung14. (Was die bei Daniel genannten) Stühle
(anbetrifft), so dient (ganz einfach) einer als Thronsessel und der andere als
Fußschemel (vgl. Ps. 110, 1).

Auch in der Mechilta wird die Polemik mit Häretikern hinsichtlich

Dan. 7, 9 angeführt15:

«Der Herr ist ein Mann des Krieges, Ewiger ist sein Name» (2 Mos. 15, 3).
Wozu ist das gesagt? Weil er sich am Meere offenbarte als ein Kriogsheld,
wie es heißt: «Der Herr ist ein Mann des Krieges. », und am Sinai wio ein
Alter voll Barmherzigkeit, wie es heißt (ebd. 24, 10): «Und sie sahen den
Gott Israels, und unter seinen Füßen (war) wie ein Work aus Saphirflioßen. »

Und als sie erlöst wurden, heißt es (ebd.): «Und wie dor Himmel selbst an
Reinheit.» (Ferner (Dan. 7, 9): «Ich schaute in einem fort, bis Thronsessel
hergestollt wurden und ein Hochbetagter sich setzte. » Und ferner (obd.):
«Ein Feuerstrom wuchs und ging von ihm aus.» (Das steht geschrieben),
um den Völkern der Welt keinen Anlaß zu geben, zu sagen: Zwoi göttliche
Gewalten sind es (auf die die Schrift durch den Gebrauch dos Plurals hin-

14 Gemeint ist die Unreinheit, die man dadurch erwirbt, daß man mit
einem Leichnam im selben Raum ist; vgl. 4 Mos. 19, 11 und Chagiga IIa.

15 Wochonabschnitt be-schallach (Traktat shirata)-, vgl. J. Z. Lautorbach,
op. cit., 2. Band, S. 31.

88



weisen will), sondern (die Schrift selbst will jedo falsche Deutung unmöglich
machen und sagt) : «Der Herr ist ein Mann des Krieges, Ewiger ist sein
Name.» Derselbe am Meer, derselbe in Ägypten, dersolbe in der Vergangenheit,

derselbe in der Zukunft, derselbe in dieser Welt, dersolbe in der
zukünftigen Welt, wie es heißt (5 Mos. 32, 39): «Sehet jetzt, daß ich, ich
derselbe bin. », und ferner (Jes. 41, 4): «Wer hat gewirkt und gemacht? Der
die Geschlechter ruft von Anbeginn, ich der Herr; der erste, und bei den
letzten bin ich derselbe!»

Eine ähnliche Polemik ist uns in der Pesiqta Rabbali (Pisqa 21)
im Namen des R. Chijja bar Abba überliefert, und der Talmud
von Jerusalem (Ta'anit II, 1 (65 b)) legt sie in den Mund R. Abba-
lm's. Man kann annehmen, daß zur Zeit Rabbi Abbahu's, also

um 300 n. Chr., die Vision vom Menschensohn bei Daniel allgemein

messianisch gedeutet wurde, denn man empfand bereits die

Schwierigkeit, die darin bestand, diesen für den Messias so
glorreichen Text mit anderen, ebenfalls messianisch verstandenen
Schriftstellen, wie zum Beispiel Sach. 9, 9, in Einklang zu bringen.
So lesen wir denn auch in Sanh. 98a:

R. Aloxandrai sagte: R. Jehoschu'a b. Lewi wies auf einen Widerspruch
hin. Es heißt (Dan. 7, 13): «Wie ein Menschensohn kam er auf den Wolken
des Himmels herbei»; andererseits heißt es aber auch (Sach. 9, 9) : «Domütig,
reitend auf einem Esel.» (Das ist so zu verstehen) : Wenn (Israel) sich dessen

würdig erweist., dann (kommt der Messias) auf den Wolken des Himmels;
wenn aber nicht, dann (kommt er) «demütig, auf einem Esel reitend».

Man geht aber noch weiter und bringt den Mènschensohn
direkt mit dem «Alten der Tage» in Verbindung, wie zum Beispiel
im Midrasch Tehillim zu Ps. 21,7:

R. Berachja16 lehrte im Namen von R. Schomuol (bar Nachman) : An
einer Stolle heißt es (Dan. 7, 13): «. .es kam oinor in dos Himmels Wolken
wie eines Menschon Sohn bis zu dem Alten und ward vor ihn gebracht»,
und an einor anderen Stelle (Jos. 30, 21): «. .er soll herkommen. und
sich mir nahen.» Wie (ist das zu verstehen)? Die Engel werden ihn in ihre
Mitto aufnehmen, und der Herr wird seine Hand über ihn ausstrecken und
ihn an sich ziehen.

Die messianische Deutung von Dan. 7, 13 geht, wie wir schon

erwähnten, auch daraus hervor, daß das Targum zu 1 Chron. 3, 24

in Auani den Messias sieht.

16 Palästinensischer Aggadist, der etwa ein Jahrhundert nach R. Abbahu
lebte.

89



Aus all dem kann geschlossen werden, daß die Rabbinen die
messianische Bedeutung des «Menschensohnes» sehr wohl erkannten,

es aber vermieden, sich irgendwelchen Spekulationen
hinzugeben, die darnach angetan waren, ihren Ansichten einen häretischen

Charakter zu verleihen oder die auch nur Gefahr liefen, in
diesem Sinne aufgefaßt zu werden.

DIE MESSIANISCHE ERWARTUNG IM
JUDENTUM SEIT DER TALMUDISCHEN

ZEIT

(Fortsetzung)

Von Johann Maier, Wien

Von der ganoäischen Periode bis zur Vertreibung aus Spanien 1492)

Vorbemerkung

Schon in der letzten Zeit der gaonäischen Periode war die
geistige Schwerpunktverlagerung von Babylonien nach Spanien
eingetreten. Hier fanden sich im Rahmen der arabisch-jüdischen
Kultur das Erbe der Antike und der Geist der Zeit, eine Synthese,
die das Wesen des «christlichen Abendlandes» nicht unwesentlich
mitgeprägt hat. Freilich blieb das günstige Klima, das den Juden
die Teilnahme an der Kultur der Umwelt und somit auch die

Möglichkeit zu Anregungen für eigenes schöpferisches Schaffen

bot, nicht lange erhalten. Im christlichen Bereich forderte die
kirchliche Stellung zum Judentum1 immer nachhaltiger die radi-

1 B. Blumenkranz, Les autours chrétiens latins du moyen âge sur les

Juifs et le Judaisme, Revue d'Etudes Juives 109, 1948/49, S. 3—67; dors.,
Juifs et Chrétiens dans le monde occidental 430—1096, Paris I960.

90


	Anzeichen für das Kommen der messianischen Zeit

