
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 20 (1964)

Artikel: Das Israelsschema auf dem II. Vatikanischen Konzil

Autor: Richard-Molard, G.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960629

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960629
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DAS ISRAELSSCHEMA AUF DEM
II. VATIKANISCHEN KONZIL

Von G. Richard-Molard, Chatillon s/B, Seine

(Aus dem Französischen übersetzt von Frau Ch. Wakker)

Unmittelbar nach der nationalsozialistischen Vernichtungskampagne

von 1939 bis 1945, dieser tragischen Apokalypse jüdischen
Martyriums, war es vielleicht das Buch «Jesus und Israel» des

leider zu früh verstorbenen Jules Isaac, gewidmet seiner in Auschwitz

umgekommenen Frau und Tochter, welches brutal das
allerdings schon seit langem durch ähnliche Vorkämpfer gewarnte
christliche Gewissen aufgerüttelt hat. Es ist bekannt, daß seit dem
Erscheinen dieses Werkes, im Jahre 1948, andere ebenso «explosive»

Bücher geschrieben wurden, sei es durch Jules Isaac gelbst,
durch André Neher und andere... Allen diesen Schriften gemeinsam

ist die Tatsache, daß sie das traditionelle Gedankengut der
Kirche zur Geschichte und zur besonderen Aufgabe Israels in
Frage stellen.

Es schien plötzlich, als ob die christlichen Theologen durch fast
neunzehn Jahrhunderte weder das Alte Testament noch — ganz
besonders — die bekannten Kapitel IX bis XI des Römerbriefes

richtig zu lesen verstanden hätten. Dieses Unvermögen wäre so

weit gegangen, daß es der Kirche oder den Kirchen gelungen sei,
durch ihre diesbezüglichen dogmatischen Formulierungen und
bestimmte liturgische Aussagen... im Volk eine zutiefst antisemitisch

gefärbte Mentalität zu schaffen. Nicht nur im Mittelalter,
sondern leider noch in unseren Tagen glaubte man ein gutes und
verdienstvolles Werk zu tun, indem man an den Juden das Blut
des Heilands rächte.

Angesichts derartiger Verirrungen, die nicht nur dem Geist der
Bibel, sondern auch dem einfachen, gesunden Verständnis der
Evangelien widersprechen, soll doch gesagt und daran erinnert
werden, daß immerhin einige Päpste, Kirchenväter und Reformatoren

darauf richtig reagiert haben. Auch darf man nicht vergessen,

daß eine große Zahl von Christen nicht gezaudert hat, mög-

65



liehst viele verfolgte Juden vor den Todeslagern zu retten. Aber
das Übel war da, schändlich, sozusagen unverzeihlich. Die Kirche
war jahrhundertelang eines der Fermente des Antisemitismus
gewesen; nirgendswo waren die Juden so verfolgt worden wie in
christlichen Landen.

Und siehe da, zur selben Zeit ereignete sich etwas Außergewöhnliches:

Jeder Unmöglichkeit zum Trotz und gegen den Widerstand
der ganzen Welt haben die Juden wieder einen jüdischen Staat
geschaffen. Es ist bekannt, daß diese Wüstenlandschaft seitdem,
um den Preis verbissener Hartnäckigkeit, einem modernen Staat
Platz gemacht hat, in dem hebräisch gesprochen wird, wo das

Judentum die offizielle Religion ist und wo sich jeder auf die Thora
beruft.

Inmitten dieses zugleich alten und neuen, aus mehr als 74
Nationen zusammengeschweißten Volkes, leben 52 000 Christen. Sie

fühlen sich nicht sehr wohl in ihrer Haut, nicht so sehr weil sie

Christen sind, das heißt Anhänger eines Messias, auf den Israel
noch immer harrt, sondern weil sie die leibhaftigen Zeugen der

vergangenen Abscheulichkeiten abgeben. Und auch deshalb, weil
es so aussieht, wie wenn sich in Jerusalem, diesem geschichtlichen
und geistigen Zentrum par excellence, Christen jeder möglichen
Richtung, Angehörige der verschiedensten Orden, Patriarchate und
Sekten Stelldichein gegeben hätten, und zwar nur zu oft in einer
Atmosphäre gegenseitiger Konkurrenz und feindseliger Abneigung.
Und das genügt, um zu zeigen, daß das Schauspiel, das die Christen
den Juden darbieten, keine Überzeugungskraft besitzt.

Jedoch vollzog sich sowohl innerhalb des Staates Israel selbst
wie auch außerhalb seiner Grenzen ein spürbarer Wandel im
christlichen Denken. Schon 1947 veröffentlichten Katholiken und
Protestanten gemeinsam die bekannten 10 Thesen von Seelisberg,
eine wahre Magna Charta der geistigen Verbundenheit zwischen
Juden und Christen. Im Jahr darauf, 1948, erfolgte die kraftvolle
Stellungnahme des Deutschen Katholikentages in Mainz, in der
es unter anderem heißt : alle Christen werden aufgefordert, jeder
für seinen Teil, an den Anstrengungen mitzuarbeiten, welche die
christliche Gesellschaft vor Antisemitismus bewahren sollen. Diese

Anstrengungen sind besonders dann erfolgversprechend, wenn man

66



sich in den weitesten Kreisen der von Paulus verkündeten Wahrheit
bewußt wird... daß nämlich die mit Gewißheit versprochene künftige
Bekehrung des jüdischen Volkes vom Zeugnis unserer Liebe abhängig
ist... Kurz darnach veröffentlichte die 21. Synode der Evangelischen

Kirche in Deutschland zu Berlin-Weißensee eine theologisch
noch präzisere Erklärung. Sie endete mit dem Gehet : Wir bitten
den Gott des Erbarmens, den Tag der Vollendung seines Reiches zu
beschleunigen, jenen Tag, wo wir im Verein mit dem geretteten Israel
den Sieg Jesu Christi feiern werden...

Wir könnten noch manche andere ermutigende Tatsache
anführen, doch gebührt der Ehrenplatz in dieser Hinsicht der
Ökumenischen Bewegung, die beharrlich und sogar schon vor der
konstituierenden Versammlung von Amsterdam im Jahre 1948
versucht hat, eine neue, maßgebende Israelstheologie auszuarbeiten.

Aber bevor wir unser eigentliches Thema, nämlich Vatikan II
und die Juden, anschneiden, soll auch darauf aufmerksam gemacht
werden, daß bereits 1948 das Heilige Offizium in Rom von
verschiedenen Seiten bestürmt wurde, doch das liturgische Karfreitagsgebet,

das für die Juden verletzende Worte enthält, abzändern.
Diese begrüßenswerten Änderungen wurden jedoch erst 1956

und dann besonders 1959, dank der Autorität von Papst Johannes

XXIII., durchgeführt.
Und nun sollten plötzlich während der 09. und 70.

Generalkongregation von Vatikan II (am 18. und 19. November 1963)
die Interventionen der Kardinäle und Bischöfe Cicognani, Martin,
Bea und De Smedt zum Schema «De Oecumenismo» aus dieser
zweiten Konzilsperiode etwas sehr Bedeutendes machen, was
immer man auch anderswo darüber gesagt haben mag.

Dieses Schema umfaßt fünf Kapitel: drei über den katholischen
Ökumenismus gegenüber den getrennten Brüdern, eines über die
Juden und das letzte über die religiöse Freiheit.

Wir werden hier nicht über die drei ersten und das letzte Kapitel
sprechen, da sie nicht zu unserem Thema gehören. Es sei jedoch
hinsichtlich der drei ersten (diese drei sind die einzigen, zu deren

Besprechung das Konzil bei dieser Sitzung Zeit fand) darauf
hingewiesen, daß schon die bloße Tatsache, daß sich die römische Kirche
mit den «Getrennten» in anderer Weise befaßte als um sie, wie sie

67



das stets getan hat, mit dem Anathema zu belegen, ein bedeutendes

Ereignis darstellt. Was das letzte Kapitel angeht, weiß ich, daß es

meine katholischen Brüder nicht gern sehen, wenn man von einem
Bruch oder einer Änderung im katholischen Denken spricht. Doch
läßt sich das schwer in Abrede stellen, wenn man einen Kardinal
versichern hört, die Verdammung der religiösen Freiheit durch
den Syllabus oder andere päpstliche Dokumente könne nur aus
dem geschichtlichen Zusammenhang heraus erklärt werden, während

heutzutage die Gewissensfreiheit jedem Menschen als ein
elementares Recht zugestanden werden müsse.

Natürlich haben sich viele gefragt, was dieses vierte Kapitel
über die Juden in diesem Schema eigentlich verloren habe. Es ist
nicht schwer, zu verstehen, daß es seinen Platz neben dem Kapitel
über die Gewissensfreiheit hat, aber man sieht nicht recht, was
beide in einem Schema zu suchen haben, das der Wiederherstellung
der christlichen Einheit gewidmet ist.

Wie dem auch immer sei, wurde das Kapitel über «Die

Einstellung der Katholiken zu den Nichtchristen, insbesondere zu den
Juden» am 19. November durch Kardinal A. Bea, den Präsidenten
des Sekretariats für die christliche Einheit, eingereicht, und wir
gestehen zu, daß es hesser in dieses Shcmea paßt als irgendwo
andershin. Da dieses Kapitel noch nicht eingehend durchbesprochen
wurde, ist es nicht ausgeschlossen, daß es letzten Endes in ein
anderes Schema Aufnahme findet. Für jemanden, der ein wenig
mit den Problemen vertraut ist, die man als das «Mysterium Israels»
bezeichnet, ist es offenkundig, daß es seinen Platz im Schema «De

Ecclesia» finden müßte, das in eben dieser letzten Sitzungsperiode
so hartnäckig diskutiert wurde.

Es ist auch interessant, zu bemerken, daß, während die drei
ersten Kapitel des Schemas «De Oecumenismo» den Konzilsvätern
schon im Juni 1963 zugesandt wurden, dies für unser viertes

Kapitel erst sehr spät, im Laufe der Sessionsperiode selbst geschah,
nämlich am 8. November. Und obschon Kardinal Bea erwähnt hat,
dieses Kapitel sei unter dem Antrieb von Papst Johannes XXIII.
schon seit zwei Jahren in Vorbereitung gewesen, darf man doch
annehmen, daß der Einfluß gewisser Gespräche für seine

endgültige Abfassung nicht ohne Wirkung war. Wir wissen zum Bei-

68



spiel, daß eine bestimmte, von französischen Nonnen inspirierte
Gruppe gewissen «Vätern» oder «Beratern» einfach formulierte
Thesen übergab, zum Zweck ihrer Aufnahme in das Schema von
der Kirche. Wir selbst haben schon im vergangenen September
mehrere Mitglieder des Sekretariats für die christliche Einheit auf
diese Thesen aufmerksam gemacht.

Wie dem auch sei, hat der Inhalt dieses Kapitels und vielleicht
auch sein Titel bei Nichteingeweihten sofort eine unermeidliche
Verwirrung hervorgerufen. Genau wie beim Ökumenischen
Weltkirchenrat

Gleichzeitig war zu Beginn dieser Sitzungsperiode viel von einem
Sekretariat für die nichtchristlichen Religionen die Rede; das

Judentum sollte dazu eingeladen werden. Nun ist es aber sicher,
daß die Juden eine solche Teilnahme ablehnen würden. Der Titel
des Kapitels würde sie ebenfalls abstoßen, falls sie nicht rasch
merkten, daß darin ausschließlich von ihnen die Rede ist!
Weshalb? Einfach deshalb, weil Israel von den anderen nichtchristlichen

Religionen total verschieden ist (den Islam vielleicht irgendwie

ausgenommen) ; es ist des Vaters erstgeborener Sohn, der Erstling

der Erwählung, Anfang und vielleicht auch Endziel des Chri-
stentimis, was man weder vom Islam noch sonst von einer anderen

Religion sagen kann.
Aber wenn die Juden berechtigterweise empfindlich sind

hinsichtlich der Art der Kirche, von ihnen zu sprechen, so muß auch
erwähnt werden, wie weit manchmal die Mitglieder der Kirche,
so hoch auch ihr Rang sein mag, davon entfernt sind, die nötige
Reife für eine Auseinandersetzung mit einer Frage zu besitzen,
die gleichzeitig so delikat und von so grundsätzlicher Bedeutung
ist. Das Kapitel über Israel wurde noch nicht besprochen (zweifelsohne

wird man das bei der dritten Sessionsperiode tun), aber die

allgemeine Diskussion über die Gesamtheit des Schemas genügt,
um vorausahnen zu lassen, daß die Sache nicht leicht sein wird. Wenn
auch Kardinal Bea mit Nachdruck erklärte, dieses Schema befasse
sich nur mit rein religiösen Fragen... es handle sich weder um
nationale noch um politische Probleme... es sei namentlich darin nicht
die Rede von der Anerkennung Israels durch den Heiligen Stuhl...,
so verhinderte dies keineswegs — und das war zu erwarten — die

69



beiden klassischen Arten von negativen Reaktionen, die erste
politischer, die zweite religiöser Natur. Leider muß man noch hinzufügen,

daß kein Konzilsvater — wenigstens in der Öffentlichkeit —
dieses Kapitel verteidigte.

Bevor wir jedoch auf die ersten Reaktionen zu sprechen kommen,

ist es angezeigt, vorerst einmal summarisch den Inhalt dieses

Kapitels zu analysieren, und zwar im Lichte der von Kardinal Bea

gegebenen Darstellung. Nachdem er genau umrissen hatte, worum
es sich in diesem Kapitel nicht handle, erinnerte der Kardinal rasch,
aber feierlich daran, was die Kirche Christi durch eine geheimnisvolle
Absicht der göttlichen Vorsehung aus den Händen des auserwählten
Volkes Israel empfangen hat, um dann, gestützt auf Römer IX, zu
lehren, daß für uns Christen aus diesem auserwählten Volk die

Vorbereitung des Werkes des Erlösers und seiner Kirche im Alten
Bund, aber auch die Ausführung seines Werkes, die Gründung seiner
Kirche und ihre Verbreitung in der Welt. hervorgegangen sind.
Und der Kardinal stellt sich am Schluß dieses ersten Punktes die
Frage, ob sich die Christen auch der Dankesschuld bewußt sind,
die sie diesem Volk gegenüber haben. In einem einfachen Kommentar

derselben Stelle ans dem Römerbrief zeigt der Referent
eindringlich, daß Gott sein Volk nicht verstoßen hat... und daß es

gerade während der Zeit, wo Gott Israel gegenüber schweigt, allen
Nichtjuden offensteht, ebenfalls Barmherzigkeit zu erlangen, denn
es naht der Tag, wo ganz Israel gerettet sein wird.

Der Kardinal erinnert sodann an die Naziverbrechen, die
manchmal mit der Unterstützung von Christen begangen wurden,
und geht darauf direkt zur theologischen Frage von der
Verantwortlichkeit am Tod Christi über. Er behauptet, der Antisemitismus

könne seine Wurzeln nicht in der Lehre der Kirche finden und
greift sozusagen Jules Isaacs Thesen auf, um zu beweisen, daß die

Tradition, welche die Juden mit der Verantwortlichkeit für
Christi Tod belastet, sowohl geschichtlich wie auch biblisch
vollkommen falsch ist. Und er schließt, indem er das absolute Beispiel
der Verzeihung Jesu ins Treffen führt, ein Beispiel, das sogleich
vom Apostel Paulus nachgeahmt wurde, der soweit ging, zu
wünschen, verflucht zu sein, von Christus getrennt, für seine Brüder, die
seines Stammes nach dem Fleisch..

70



Die Art der Darstellung war summarisch, so wie übrigens das

ganze Kapitel, das soweit wie nur irgendwie möglich jede Diskussion

vermeiden möchte..., was allerdings, wie wir eben erwähnten,
nicht verhindern konnte, daß sich die Opposition nun doch
bemerkbar machte. Sie kam einerseits von den Konzilsvätern, die
in mohammedanischen Ländern national gebunden sind, andererseits

von der Masse derer, die das Problem weder auf doktrinärer
Ebene noch aus persönlicher Erfahrung kennen.

Der koptisch-katholische Patriarch von Alexandrien findet das

Kapitel über die Juden unangebracht.. nicht notwendig, um den

Antisemitismus zu verdammen... Es ist gefährlich, im augenblicklichen

Zeitpunkt das jüdische Problem zu behandeln, und es liegt kein
Grund vor, es zu tun. Der lateinische Patriarch von Jerusalem, der
armenische Patriarch von Cilicien, der syrische Patriarch von
Antiochien usw. sprachen alle im selben Sinn. Es ist nicht schwer,
ihre Stellung zu verstehen; sie ist genau von der Art derjenigen,
die der koptische Delegierte anf der ökumenischen Weltkirchenkonferenz

in New Delhi bezog, als dasselbe Problem auf der
Tagesordnung stand.

Die zweite Art von Reaktion weist mehrere Nuancen in der
Unkenntnis des Themas auf. Mit Ausnahme von Erzbischof
Jelmini, der die besondere Stellung der Juden in bezug auf die Kirche
betonte, und mit Ausnahme wahrscheinlich auch der Verfasser des

Kapitels, die nicht das Wort ergriffen, waren alle Redner gegen
die Einreihung dieses Kapitels in das Schema über den Ökumenis-

mus. Ihre Beweggründe können alle aus der Verwirrung und der
Unwissenheit hinsichtlich der Themenstellung abgeleitet werden.
Kardinal Ruffini ist erstaunt, daß man so schön von den Juden
spricht, aber nicht von den anderen Religionen, die sich doch oft
weniger gegen den Katholizismus stellen als Juden und Protestanten..
Für den Patriarchen Maximos IV. ist das eine Beleidigung für die

getrennten Brüder... Muß man schon von den Juden sprechen, so tue

man es anderswo, gleichzeitig mit den anderen Religionen... Bis zu
Kardinal Leger, der behauptet, dieses Kapitel sei gut und nützlich.
aber nicht an seinem. Platz.. Es gelte für alle Religionen. Wenn
man jedoch über dieses Thema die Reaktionen der asiatischen
oder afrikanischen Delegierten auf der Versammlung von New

71



Delhi gehört hat, versteht man zum Beispiel auch die Intervention
von Msgr. Da Veiga Coutinho aus Indien, wenn er erklärt: Man
kann das Kapitel über die Juden unangebracht finden. In seiner jetzigen

Struktur ivird das Schema von den Völkern Asiens und Afrikas
falsch verstanden werden. Dieses Kapitel sollte weggelassen iverden,
oder aber man müßte darauf andere Kapitel folgen lassen, welche

Religionen wie den Islam, den Hinduismus, den Buddhismus usw. zum
Gegenstand haben, die zusammen mehr als die Hälfte der Menschheit

umfassen.
Wir könnten ad infinitum solche Interventionen zitieren, aber

man sieht deutlich, daß die einen die theologische und biblische
Bedeutung der Auserwählung Israels für die Kirche verkennen,
während bei den anderen, die noch zahlreicher sind, überdies noch
ein Mangel an Kontakt mit Juden hinzukommt. Gewiß wird ein
in einer mohammedanischen oder hinduistischen Masse verlorener
Christ nicht leicht zu einer reinlichen Scheidung kommen zwischen
diesen zwar ehrwürdigen Religionen und dem «Mysterium », das aus

Abraham, Isaak und Jakob entsprungen, auf dem Weg über Christus
in einem avaserwählten Volk Gestalt angenommen hat und, ob es nun
gefalle oder nicht, im neuen Jerusalem sein Endziel erreichen wird.

Wenn man diese Reaktionen auch leicht verstehen kann, so

empfindet man es doch schmerzlich, wenn sie formuliert werden.
Das alles läßt befürchten, daß dieses Schema letzten Endes genau
so blutleer gemacht wird, wie die ursprünglich den Versammlungen
des Ökumenischen Weltkirchenrates unterbreiteten Texte.

Wir möchten jedoch diese Zeilen nicht mit einer pessimistischen
Note schließen. Ein Ereignis ist ja seit der Schlußsitzung der zweiten

Konzilsversammlung eingetreten: Papst Paul VI. hat vom 4.

bis zum G. Januar eine Wallfahrt ins Heilige Land unternommen.
Wir werden es anderen überlassen, die Ursachen und vielgestaltigen
Auswirkungen dieser noch nie dagewesenen Reise zu untersuchen.
Kann die päpstliche Wallfahrt einen günstigen Einfluß haben auf
die Sache, die uns hier beschäftigt? Es handelt sich ja in erster
Linie weder um die Anerkennung des Staates Israel durch den

Vatikan, noch auch um die Versöhnung zwischen Juden und
Arabern..., sondern lediglich um die «Erkenntnis » der privilegierten

Stellung Israels in der gesamten Heilsgeschichte.

72



Es scheint uns — und das ist vielleicht ein Zeichen von Naivität
—, als ob nach der «Rückkehr zu den Quellen» Pauls VI. kein
Konzilsvater mehr so wird sprechen können wie es etliche getan
haben. Ich habe den Eindruck, daß jeder ernsthafte Kardinal oder
Bischof sich nunmehr gedrängt fühlen wird, aufmerksam das Alte
Testament und die Aussagen des Apostels Paulus über sein Volk
im Römerbrief nachzulesen. Ich glaube endlich, daß Paul VI.
selbst nach den Worten, die er an Präsident Shazar gerichtet oder
die er in Bethlehem gesprochen hat, nur mehr darauf drängen und,
wenn nötig, persönlich eingreifen kann, damit dieses Kapitel in
seiner jetzigen Form angenommen werde. Es wäre dies die

Anerkennung durch die katholische Kirche — während andere
Kirchen auf demselben Wege sind — einer Grundwahrheit, die mit
dem Endziel der Sendung der Kirche engstens verbunden ist.

Die Wiederkunft Christi und das Kommen seines Reiches werden

zweifellos weniger durch die Bekehrung der Juden zu einer
christlichen Splittergemeinschaft näherrücken als durch die
Bekehrung der endlich vereinten Kirche zu Gottes ewiger Liebe.

ANZEICHEN FÜR DAS KOMMEN DER
ME SSI ANISCHEN ZEIT*

Von Kurt Hruby, Paris

Wenn wir aus dem Gesamtkomplex der rabbinischen
Messiasvorstellungen ganz besonders die Idee vom leidenden Messias

herausgreifen, so geschieht dies vor allem deshalb, weil in der
christlichen Theologie der Hauptakzent auf diesem Aspekt liegt
und wir zeigen wollen, daß er dem Judentum nicht fremd ist,
wenn ihm auch in der rabbinischen Tradition nicht dieselbe zentrale
Bedeutung beigemessen wird.

Der Gedanke vom Leiden kommt in der jüdischen Überlieferung
besonders stark bei der Beschreibung der Anzeichen des Kommens
der messianischen Zeit zur Geltung.

* Vorlosung, gehalten an einer Studionwoche in Reuti-Hasliberg, vgl. H. 1,

1964, S. 6.

73


	Das Israelsschema auf dem II. Vatikanischen Konzil

