
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 20 (1964)

Artikel: Studienwoche "Kirche-Israel" in Reuti-Hasliberg

Autor: Schmid, R.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960628

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960628
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


STUDIENWOCHE «KIRCHE-ISRAEL»
IN REUTI-HASLIBERG

Erwartungsvoll vereinigten sich vom 31. August bis 7. September 1963

etwa 40 Gäste aus der Schweiz, Deutschland, Frankreich und Österreich
in der «Viktoria», dem Erholungsheim der Schweiz. Methodistenkirche in
Reuti-Hasliberg (Berner Oberland) zu einer Studienwoche über die
Probleme der Messiaserwartung im Alten und Neuen Testament sowie in der
Geschichte des Judentums. Wurde die letzte Sommerschule vor zwei Jahren
vom Internationalen Missionsrat in der Heimstätte Boldern durchgeführt,
so ist diese Tagung auf regionalem Boden von der Schweiz. Evang.
Judenmission veranstaltet worden. Sie wurde zu einer intensiven Arbeitswoche,
zu einem eigentlichen theologischen Seminar, das mit seinen 24 Vorlesungen

und 3 Ausspracheabenden an die Ausdauer und die Aufnahmefähigkeit
der Teilnehmer oft hohe Anforderungen stellte. Wir alle, die den Vorträgen
und Diskussionen folgten, durften aber reichen Gewinn nach Hause tragen
und denken dankbar an die vielen neuen Erkenntnisse zurück, welche uns
gegeben wurden. Diese Konzentrationswoche machte uns deutlich, daß der
Auftrag der Judenmission nicht einfach mit dem Anliegen der Heidenmission

gleichgeschaltet werden kann, gilt es doch uns selbst und auch
unseren Gemeinden immer aufs neue wieder einzuprägen, daß sich die
Offenbarung Gottes nicht nur so allgemein, sondern in besonderer Weise in
seinem auserwählten Volke Israel, aus welchem Jesus, der Christus
hervorgegangen ist, vollzogen hat. Darum leistet die Schweiz. Evang. Judenmission
den Pfarrern und unseren Gemeinden auch einen theologischen Dienst. Es
wäre nur zu wünschen, daß eine Woche von so hohem, geistigem Niveau,
wie wir sie erleben durften, ein andermal noch eine stärkere Beachtung
durch unsere schweizerische Pfarrerschaft und verantwortliche Glieder
unserer Kirchgemeinde finden wird. Denn neben dem Interesse für die äußere
Mission müssen unsere Gemeinden doch wach sein für die besondere
Aufgabe der Judenmission im Sinne von Rom. 1, 16: «Denn ich schäme mich
des Evangeliums nicht; denn es ist eine Kraft Gottes zum Heil einem jeden,
der daran glaubt, dem Juden zuerst und auch den Griechen. »

Die fünf Dozenten fanden sieh mit den Kursteilnehmern zu einer
fröhlichen und ungezwungenen Arbeitsgemeinschaft zusammen und ergänzten
sich gegenseitig in wertvollster Weise. Von ihren gründlichen, von höchster
Sachkenntnis zeugenden Ausführungen können hier nur einige Linien
festgehalten werden.

Mit der Messiaserwartung des Alten Testamentes, besonders bei den
Propheten und Psalmisten machte uns Prof. Dr. J. Stamm von der Theologischen

Fakultät der Universität Bern vertraut. In anschaulicher und
präziser exegetischer Kleinarbeit führte er uns vom Jakobsspruch an Juda
(I. Mose 49, 8-12) über das 4. Bileamslied (4. Mose 24, 15-19), die beide auf

59



König David und sein Reich hindeuten, zur NathanWeissagung (2. Sam. 7).
Diese letztere ist dann die Wurzel für die Messiaserwartung geworden, indem
von dieser Verheißung her die Hoffnung auf einen kommenden Davididen
aufgestiegen ist. Nur David hat die Zusage für die Dauer seiner Herrschaft
erhalten und kein anderer. Darum kann auch nicht von einem orientalischen
Einfluß der Messiaserwartung im Alten Testament gesprochen werden. In
Psalm 2, der seinen Platz im Kult hat, und zwar bei der Krönung israelitischer

Könige, wird deutlich, wie sich im kleinen Königtum das Weltkönigtum

Gottes manifestiert. «Mein Sohn bist du» (Psalm 2, 7) deutet auf einen
Rechtsakt, eine Adoption hin. Der König ist also nicht von Anfang an
Sohn Gottes wie der Pharao in Ägypten. Bei den Propheten wurden besonders

die Stellen Jes. 7, 10-17; 9, 1-6; 11, 1-9; Micha 5, 2-6; Haggai 2, 5;
2, 20-22; Sach. 6, 9-14 und Sach. 9, 9 einer Durchleuchtung unterzogen.
Es wurde dabei ein ausführlicher Weg abgeschritten, der vom Kriegsmessias

von früher zum Friedensmessias des Sacharja führte, der macht, daß
Friede wird und ein schiedsrichterliches Wort spricht. Die beiden Ölbäume
bei Sacharja deuten auf den Priester und den politischen Leiter. Serubbabel
handelt als Jahwes Bevollmächtigter, als «sein Knecht», was einem messia-
nischen Titel gleichkommt. Die Vergebung der Sünden ist hier im Vordergrund.

Hier stehen wir schon nahe beim Neuen Testament, wo das königliche

und hohepriesterliche Amt in Jesus Christus vereinigt ist.
In die Probleme des Messias im Neuen Testament führte uns Prof. Dr.

Christian Maurer aus Bethel-Bielefeld ein. Der Ausdruck Messias selber
kommt im Neuen Testament nur wenige Male vor (Joh. 1, 41; 4, 25), sonst
wird immer der Ausdruck «Christos», der Gesalbte, gebraucht. Hören wir
im Alten Testament von dem Messias, der kommen wird, so redet das Neue
Testament von dem Messias, der in der Gestalt dos Jesus von Nazaroth
gekommen ist. Der Referent ging dann besonders der Frage des
Messiasgeheimnisses bei Markus nach und stellte vor allen Dingen das Leiden Jesu
als Inhalt dieses Messiasgeheimnisses dar. Das letzte Geheimnis ist ein
Gehängter. In der Auferstehung Jesu Christi aber wird deutlich, daß Gott
die Verantwortung für das übernimmt, was dem Gottesknecht angetan
worden ist. Gott steht weiterhin zu seinem Sohn. Auch wenn wir als Juden,
Heiden und Christen infolge der Verurteilung Jesu in einer Schuldsolidarität
drinstehen, so sind wir doch alle weiter in den gleichen Bund Gottes
zusammengeschlossen. Gott steht zu dieser Welt, wie bei einer zerbrochenen
Ehe das Ja des unschuldigen Teils diese weiterhin aufrecht erhält. In
Verbindung mit dorn Messiastitel werden bei Markus oft auch alttestamentliche
Ausdrücke verwendet. Besonders ist der Ausdruck Menschensohn (Dan. 7, 13)

zu beachten. Wenn Jesus sich als Menschensohn bezeichnet hat, dann
besteht eine Beziehung zum Gericht. Das letzte Gericht ist in ihm
vorweggenommen. Aus Mark. 2, 1-12 geht hervor, daß der Inhalt seines Richtens
der Zuspruch der Sündenvergebung ist, und zwar jetzt schon. Sein richterliches

Amt besteht also in einem positiven Freispruch, nicht in einer Ver-

60



urteilung, was ihn in Gegensatz zum Pharisäertum stollte. Boi Matthäus
wird besonders deutlich, wie Jesus den Anspruch erhebt, nicht von der
Thora autorisiert worden zu sein. Er steht über der Thora und ist verbunden
mit dem Gesetzgeber. Durch ihn spricht Gott wieder, und er löst die Zeit
der Thora ab. In der Bergpredigt redet er von der «besseren Gerechtigkeit».
Darum ist der Gemeinde auch etwas «Besonderes» aufgetragen, etwas, das
über das übliche Maß dés Gesetzes hinausgeht. Proexistenz und nicht
einfach Koexistenz ist ihr aufgetragen. Das gilt auch für das Verhältnis der
christlichen Gemeinde gegenüber Israel. Das Nein Israels hebt Gottes Ja
nicht auf. Die Heidenchristen dürfen sich auf jeden Fall nicht damit zufrieden
geben, daß Israel fehlt.

Unbekanntes Gelände zeigte uns Prof. Dr. H. Bietenhard, Universität
Bern, in seinen Ausführungen über die außertalmudischen Vorstellungen
vom kommenden Messias und das Neue Testament. Wir erhielten Einblick
in eine Fülle von Quellen aus der Zeit des Spätjudentums von etwa 150 v. Chr.
bis 150 n. Chr. Die Henochtraditionon, das 4. Buch Esra, die Syrische
Apokalypse des Baruch, die sibyllinischen Orakel, die Überlieferungen der Sa-

maritaner und die Erwartungen der Qumram-Gemeindo zeigen eine Vielfalt
von Heilspersönlichkeiten. Innerhalb der Heilserwartungen ist der Messias

eine einzelne Gestalt neben andern Heilsbringern. So tauchen auch
Engel und ganze Engelhierarchien als eschatologische Retter auf. Die
spätjüdischen Messiaserwartungen bilden keine Einheit und sind oft sehr
widerspruchsvoll. Oft war es eine irdisch-nationale Erwartung. Schon die Makka-
bäerzeit mit dem hohenpriesterlichen Fürsteh Simon hatte für viele einen
messianischen Glanz, und nach Christi Geburt wurde Simon bar Koseba,
der einen dann mißlungenen Aufstand gegen die Römer wagte, in messiani-
scher Verherrlichung von Rabbi Akiba Simon bar Kochba (Sternensohn)
genannt. Je nach den verschiedenen Kreisen im Spätjudentum gehen auch
die messianischen Erwartungen in verschiedenen Richtungen. Die Namen
Henoch und Esra deuten auf Kreise mit apokalyptischen Erwartungen,
Mose ehor auf Thorakreise. Weite Volkskreise sehen auf Elia als den
Wegbereiter Gottes und den Priester der Endzeit. Die Qumram-Gomeinde
erwartet einen Priester, König und Propheten als endzeitlicho Gostalten. Am
vorbreitetsten ist die David-Erwartung. Neben ausgesprochen irdischen
Hoffnungen finden sich auch ganz jenseitige. Im Buch «Asumptio Mose» ist
die Gestalt des Messias ganz an den Rand gedrängt, indem Gott das
Entscheidende tut. Besonders in der apokalyptischen Literatur haben
außerisraelitische Religionen einen Einfluß ausgeübt.

Aus einer reichen Fülle der Kenntnis des talmudischen Schrifttums
schöpfte Prof. Dr. Kurt Hruby von der katholischen theologischen Fakultät
der Universität Paris. In einer bewundernswerten Überlegenheit sichtete er
die Messiasvorstellungen des talmudischen Judentums in der Zeit von
200 n. Chr. bis zum Anfang des 5. Jahrhunderts. In den traditionellen
Messiasvorstellungen steht das Kommen des Messias fest. Die Diskussion dreht

61



sich eigentlich nur darum, wie und unter welchen Begleitumständen der
Messias erscheinen wird. Die verschiedenen Schriften des Talmud ergeben
kein einheitliches Bild. Neben einem hoheitlichen Messias ist auch ein
leidender und duldender Messias zu finden, der sein Leiden freiwillig auf sich
nimmt. Wo vom leidenden Messias die Rede ist, da ist er entweder persönlich

verstanden oder dann wird er mit dem leidenden Volk identifiziert.
Dabei werden messianische Aussagen nur soweit gemacht, als sie sich
biblisch belegen lassen. Es ist aber auch eine verborgene Messiasgestalt etwa
vor den Toren Roms oder im Himmel anzutreffen. Der Messias kommt als
Erlöser, darum gehen die Wehen voran. Auf die Frage, wann der Messias

komme, wird etwa geantwortet: «Es fehlt noch die Buße, nur 1 Tag Buße
und dann kommt der Messias!» Die Bußgesinnung dos Volkes kann das
Kommen des Messias beschleunigen. Kommt er nicht, dann nur wegen der
Sünden des Volkes. Erlöst ist man aber, «wenn nur 2 Sabbathe gehalten
werden». Zeichen der messianischen Wehen sind dann eingetroffen, «wenn
die Frechheit zunimmt, wenn die Regierung Häresien hat, wenn Schwiegermutter

und Schwiegertochter miteinander entzweit sind». Die Leiden des

Volkes führen dann zum Schrei nach Erlösung.
Eine außerordentlich lebendige und anschauliche Geschichte der

Messiaserwartung im Judentum sei der talmudischen Zeit bis in unsere Gegenwart

schilderte uns Dr. Joh. Maier, Dozent in Wien. Es ist eine lange Kette
glühender und so oft enttäuschter Messiaserwartungon im Zusammenhang
mit bestimmten geschichtlichen Ereignissen, die sich im Judentum durch
Jahrhunderte hindurchzog. Dabei spielte die Gamatrie, die Zahlenberechnung

eine nicht unwichtige Rolle. Der Referent führte uns vom Zusammenbruch

des Römischen Reiches in die Zeit der byzantinischen Kriege und
bis ins 10. Jahrhundert, in welchem die Karäor gegen die Gesetzestreuen
und die Überlieferung dos Talmud protestierten. Er zeigte den jüdischen
Wohlstand und die gute gesellschaftliche Stellung der Exiljuden in Spanien
und das messianische Bewußtsein eines Salomon Ibn Gabirol. Wie Hagar
zu ihrer Herrin umkehren mußte, um ihr zu gehorchen, so soll sich auch
der Islam Israel unterworfen. Ein messianisches Jahr war das Jahr 1492.

In diesem Jahre aber wurden die Juden aus Spanion vertrieben. In der
nachfolgenden Notzeit war der Messianismus verbunden mit der
Geheimwissenschaft der Kabbala. Diese fand eine große Verbreitung. Ein Jahr
messianischer Erwartung war auch das Jahr 1648, welches das Ende des

30jährigen Krieges brachte und in welchem das Judentum völlig verarmt
war. In der Kabbala und im nachfolgenden Sabbathianismus machen sich
auch neuplatonische Gedankengänge bemerkbar im Sinne der Emanation.
Die Seele des Messias ist in die Tiefe gestürzt und muß sich wieder zurückfinden

und einen Läuterungsprozeß durchmachen. Eine Erweckungsbewe-
gung bedeutete der Chassidismus. Hier geht es um eine persönliche Erneuerung.

Die Messiaserwartung ist ähnlich wie im rabbinischen Judentum.
Vermittlungsgestalten sind die «zadikim», die Gerechten, die eine Art mes-

62



sianischer Funktionäre darstellen, die sich ethisch vervollkommnen zum
Vorbild der anderen. In der Periode der Aufklärung war das Judentum
bestrebt, aus der eigenen Tradition herauszukommen und sich derjenigen
des Gastlandes anzuschließen. Man wollte aus der jüdischen Isolation
herauskommen. Es treten die liberalen Juden auf. Der Messias wird zur Idee.
Das jüdische Volk leidet stellvertretend, und der Monotheismus wird mes-
sianisch betont. In der neuesten Zeit erhebt sich die Frage, ob der Zionismus
eine messianische Bewegung sei oder nicht. Die meisten Zionisten würden
dies verneinen. Der Zionismus aber hat sich gewandelt. Der heutige Staat
Israel mit seiner Propaganda ist aber mit dem religiösen Schicksal des Volkes
Israel verbunden. Soll die Thora in diesem Staate eingeführt werden oder
nicht? Darüber wird diskutiert, und es drängt sich ein Kompromiß auf,
weil in weltanschaulicher Hinsicht so ganz verschiedenartige Juden in
diesem Staate zusammengeschlossen sind. Die messianischen Erwartungen
leben im traditionellen Judentum weiter, wobei die Terminfrage offen
gelassen werden muß. Aufs ganze gesehen bleibt in den jüdischen Erwartungen
der Messias der Wandler, der die äußeren Verhältnisse ändert, und es
besteht dabei keine persönliche Beziehung zum Messias.

Eingeleitet wurde die ganze Tagung durch eine eindrückliche Predigt
von Pfr. R. Brunner über die Berufung des Levi (Mark. 2, 13-17).
Aufschlußreich waren an den Diskussionsabenden die Berichterstattungen über
die Arbeit an Israel in Deutschland, Frankreich, Österreich und der Schweiz.
Für den Problemkreis Kirche-Israel bestand am Kirchentag 1961 in Berlin
eine eigene Arbeitsgruppe, die auch nach dem Kirchentag noch zusammenblieb.

An der freien kirchlichen Hochschule in Berlin besteht ein Institut
für Kirche und Judentum. Man erkennt vor allen Dingen auch eine Aufgabe
an der christlichen Gemeinde, um ihr die einzigartige Bedeutung des Judentums

klar zu machen. Von der christlich-jüdischen Gesellschaft wurde eine
Woche der Brüderlichkeit durchgeführt über Themen wie: Proexistenz von
Juden und Christen, der Eichmannprozeß, Israel und die Araber. Das
Thema: «Unser gemeinsames Erbe» wurde gemeinsam mit einem Rabbiner
besprochen. Für Presse und Unterrichtswesen wurden kleine Informationsblätter

bereitgestellt. Es kam in Berlin zu einem verpflichtenden Reden,
wobei die Juden erwarten, daß wir ihnen ihr christliches Zeugnis nicht
schuldig bleiben. Der 10. Sonntag nach Trinitatis, der an die Zerstörung
Jerusalems erinnert, wird als Israelsonntag begangen und ist mit einer
diesbezüglichen Kollekte verbunden. Durch die Besinnungen und Aussprachen
wurde deutlich, daß die Juden heute nicht einfach bloßes Missionsobjekt
sein können und daß wir auch nicht mit einer großen Bekehrungsstatistik
aufwarten können und wollen, daß wir aber dessen ungeachtet unseren
Auftrag vom Evangelium Jesu Christi her Israel gegenüber nicht verleugnen
dürfen.

Die Borggipfel hüllten sich während dieser Studienwoche meist in Wolken;

dafür führte uns aber eine Lichtbilderreihe in die gebirgige Land-

63



Schaft des Haslitales und des Berner Oberlandes ein. Die Teilnehmer danken
für alle Anregungen und Bereicherungen, die sie von den verschiedenen
Dozenten haben empfangen dürfen. Danken möchten wir aber auch für die
wohlwollende und freundliche Aufnahme in der «Viktoria», die auch das

Ihrige zum guten Gelingen der ganzen Tagung beigetragen hat. Sie hat uns
ermutigt, mit weiteren solchen Studienwochen fortzufahren.

Pfr. Ii. Schmid, Dübendorf

REZENSIONEN

Reinhold Mayer: Zum Gespräch mit Israel. Calwer Verlag, Stuttgart 1962,
H. 9 der Schriftenreihe «Arbeiten zur Theologie, 46 S., DM 4,80.

Der Verfasser versucht das Verhältnis von Judentum und Christentum
zu bestimmen. Er lehnt die von beiden Seiten vertretene Auffassung,
wonach Christentum und Judentum als getrennte, einander gleichwertige
Religionen und Heilswege beziehungslos nebeneinander bestehen könnten,
mit geschichtlichen und bibelexegetischen Argumenten ab und sucht die
Notwendigkeit und Möglichkeit eines ununterbrochenen christlich-jüdischen
Gespräches zu erweisen. Vor allem die Darstellung der jüdischen Positionen
ist dem Verfasser etwas kurz geraten, wirkt als verzeichnet und unrealistisch.
Das Judentum steht eben nicht in dem direkten Bezug zum Alten Testament,

wie der Verfasser glauben machen will. Seine Beziehung zu diesem
Buche ist gebrochen durch den Talmudismus oder — im Fall der nicht ganz
unwichtigen jüdischen Mystik — durch die griechische Philosophie. Selbst
wenn es den christlichen Kirchen in vollem Ausmaß gelingen sollte, sich in
Theologie, Dogmatik und Brauchtum zu befreien von der hellenistischen
Hypothek und zurückfinden zu ihrer hebräischen Wurzel, dem Alten Testament,

so würde sie dort dem Judentum nicht begegnen, weil es sich eben im
ganzen längst nicht mehr dort befindet. Dort aber, wo das Judentum heute
steht, pflegt es sich selbst zu genügen und zeigt wenig Neigung, sich mit dem
Christentum auseinanderzusetzen. Mit anderen Worten: Trotz des gemeinsamen

Buches ist — wenn man die Realitäten sprechen läßt — des Gemeinsamen

zwischen Christentum und Judentum nicht so viel, daß die bloße
Besinnung darauf, eine so schöne und tiefe Gemeinsamkeit zwischen
Christentum und Judentum schaffen könnte, wie sie dem Verfasser dieser Schrift
vorzuschweben scheint. Was an christlich-jüdischen Glaubensgesprächen
vor und nach dem letzten Krieg etwa zustande kam, ist ja auch auf einer
ganz andere Grundlage möglich geworden.

64


	Studienwoche "Kirche-Israel" in Reuti-Hasliberg

