
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 20 (1964)

Artikel: Die messianische Erwartung im Judentum seit der talmudischen Zeit

Autor: Maier, Johann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960627

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960627
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE MESSIANISCHE ERWARTUNG IM
JUDENTUM SEIT DER TALMUDISCHEN ZEIT1

Von Johann Maier, Wien

Einleitung

1. Die folgende Darstellung beschäftigt sich nicht in erster
Linie mit dem Inhalt der jüdischen Endzeiterwartung oder mit
dem Bild, das man sich von dem kommenden Messias im Judentum

machte. Diese Fragen werden in den gleichzeitig erscheinenden

Beiträgen von K. Hruby behandelt und sind hier sachlich

vorausgesetzt. Nur soweit sich im Verlauf der Zeit die
Messiasvorstellung wesentlich wandelte, soll darauf näher eingegangen
werden. Man darf nämlich nicht übersehen, daß die messianische

Erwartung im Judentum in lehrhafter Hinsicht kaum von Bedeutung

war, sondern im Unterschied zum Christentum weit mehr als

geschichtsbestimmender Faktor wirkt2. Der Grundzug der jüdischen
Endzeiterwartung ist nämlich restaurativ, das heißt, man erwartete
vor allem die Wiederherstellung der Verhältnisse, die man aus
der Überlieferung über die Glanzzeit der Eigenstaatlichkeit
(besonders unter dem König David) kannte. Gewiß wird dieser Aspekt
meist sehr stark durch andere Elemente bereichert und zum Teil
sogar weit überboten, was immer blieb, ist die Erwartung eines

wirklichen Wandels der Verhältnisse dieser Welt. Dabei ist mit
«Erwartung» aber viel zu wenig gesagt. Aus dem jüdischen Erwäh-
lungs- und Sendungsbewußtsein, aus dem Selbstverständnis als

Werkzeug Gottes zur Durchführung seines Heilsplanes mit der
Welt, ergibt sich notwendigerweise die Überzeugung, zur Verwirk-

1 Dieser Beitrag, der in den folgenden Nummern des Jahrgangs
fortgesetzt wird, ist eine erweiterte Wiedergabe der Vorträge, die im September
1963 auf der Tagung am Hasliberg gehalten wurden. Vgl. den Bericht S. 59.

2 Zur grundsätzlichen Beurteilung der messianischen Erwartung im
Rahmen der jüdischen Religionsgeschichte siehe G. Scholem, Zum
Verständnis der messianischen Idee im Judentum, Eranos-Jahrbuch 28, 1960,
S. 193—239.

23



lichung der messianischen Hoffnung verpflichtet zu sein. Der alctivi-
stisch-politische Grundzug beruht also nicht bloß auf der « parti -

kularistisch»-restaurativen Komponente, sondern nicht minder auf
der «universalistischen». Jede Enttäuschung, die man dabei erlitt,
konnte daher bis zu einem gewissen Grad als eigenes Versagen
und als Ansporn zu besserer Verwirklichung gedeutet werden. Die
messianische Hoffnung bedeutet für das Judentum also die Verpflichtung

zur Verwirklichung einer unerfüllbaren Aufgabe, deren Unerfüll-
barkeit aber im Glauben an den Bundesgott als Herrn der Geschichte

nicht anerkannt werden kann. Für das Schicksal des Judentums hat
dies eine zweifache Bedeutung. Einerseits führte es zu einer
aufreibenden Kette von bitteren Enttäuschungen, andrerseits erforderte

die unerfüllte Aufgabe die Existenz derer, die sich zu ihrer
Verwirklichung berufen fühlten. Die messianische Hoffnung garantierte

Elend und Tod der einzelnen und gleichzeitig das Weiterleben des

Volkes.

Dieses verhängnisvolle Doppelgesicht wurde von vielen Juden
jeder Generation auch empfunden und führte nicht selten zur
Verzweiflung am jüdischen Glauben und damit zur Konversion, zum
Islam oder zum Christentum. Diejenigen jüdischen Kreise, die sich
in besonderer Weise auch seelsorgerlich für ihr Volk verantwortlich
fühlten, versuchten daher immer wieder, die unvermeidliche
Belastung des einzelnen möglichst in Grenzen zu halten und wandten
sich unermüdlich gegen die Strömungen, die zu einer akutmessia-
nischen Aktivität (sei es politisch-militärischen oder auch nur
spekulativ-rechnerischen Charakters) führten, da die darauf folgende
Enttäuschung nicht nur die äußeren Lebensbedingungen, sondern
auch die religiöse Problematik ins Unerträgliche steigerte. Diese

vorsichtige und zurückhaltende Einstellung ist als Erbe der alten
pharisäischen Skepsis gegen das eschatologische Fieber der
Jahrhunderte um Christi Geburt vor allem den Gesetzesgelehrten zu
eigen geblieben. Sie waren deshalb nicht quietistisch eingestellt.
Ihr messianischer Aktivismus sah jedoch in erster Linie in rechter
Buße und Gesetzeserfüllung das Mittel zur Verwirklichung und sie

schätzten die Möglichkeit zu einer politisch-revolutionären
Verwirklichung auf Grund ihrer realistischen Einschätzung der
religiösen Lage meist von vornhinein negativ ein. Gewöhnlich mußten

24



diese «Konservativen» mühsam kitten, was die «Revolutionäre» in
Scherben geschlagen haben. Dazu trat eine gewisse Gefahr für
die Gesetzesfrömmigkeit, und zwar aus der Überzeugung, daß die

eschatologische Wende auch einen Wandel hinsichtlich der
Geltung der Tora mit sich bringen werde. Kreise, die auf Grund einer
akut-messianischcn Bewegung der Meinung waren, die Periode
der Tora vom Sinai sei vorbei, fanden oft nicht mehr zu ihr
zurück. Die messianischen Bewegungen zeigen daher vielfach eine
antirabbinische Tendenz.

2. Dieser Zwiespalt zwischen revolutionärer Tendenz und
konservativer Skepsis auf der Basis einer gemeinsamen restaurativ-
aktivistischen Grundhaltung durchzieht die ganze Geschichte des

Judentums seit der Existenz einer messianischen Hoffnung und
nicht etwa erst seit dem Entstehen des Christentums3.

Über das erste Scheitern einer messianisch-restaurativen
Bestrebung unter der Statthalterschaft des Serubbabel ist nur wenig
bekannt. Sicher hat diese Enttäuschung nicht unwesentlich zur
Ausbildung der hierokratischen Verfassung des Frühjudentums
beigetragen, die in den folgenden Jahrhunderten zwar eine gewisse
Stabilität garantierte, mit der teilweisen Hellenisierung der Priesterschaft

aber selbst in Frage gestellt wurde. In der Abwehr des

Hellenismus flammte die messianische Hoffnung neu auf und einte
weite Schichten des Volkes. Der erfolgreiche Aufstand der Makka-
bäer ist eines der wenigen Beispiele für eine zunächst allem
Anschein nach geglückte messianische Verwirklichung, denn der
Hauptbeweis, der äußerlich nachweisbare Erfolg, war ja gegeben.
Doch mit der Übernahme der politischen Macht und Verantwortung

trat an die Stelle des messianischen Ideals die Kunst des

Möglichen, wenn nicht überhaupt der übliche Despotismus jenes
Zeitalters. Für jene, die eine echte Verwirklichung des messiani-

3 Umfassendere Darstellungen: J. II. Greenstone, The Messiah-Idea in
Jewish History, Philadelphia 1960; W. O. E. Oesterley, The Evolution of
the Messianic Idea: A study in comparative religion, London 1908; A. Leman,
Histoire complète do l'idée messianique chez le peuple d'Israël, Paris 1909;
insbesondere aber A. H. Silver, A History of Messianic Speculation in
Israel, Boston 19592 (1927), und A. Z. 'Askôlî, Hat-tenû'ôt ham-m'sîhijjôt
bejiérâel, I, Jerusalem 1956.

25



sehen Auftrags nicht preisgeben oder ins Ungewisse vertagen
wollten, erwies sich das unter der makkabäischen Führung
Erreichte daher als wesenhaft unmessianisch, wenn nicht anti-
messianisch. Die Folge war, daß die frühere antihellenistische
Front in eine Unzahl oppositioneller Gruppen zerfiel, von denen
sich die meisten immer mehr radikalisierten (Zelotismus). Die
Kette zelotischer Aktionen gegen die Römer und die großen
Aufstandsbewegungen der Jahre 66—70 und 135—138 n. Chr.
illustrieren zur Genüge die weite Verbreitung und den aktivistisch-
politischen Charakter der messianischen Hoffnung, wie es ja auch

später noch zu militärischen Erhebungen kam4. Im ersten großen
Aufstand (66—73) wurden die (sich noch im belagerten Jerusalem
untereinander befehdenden) eschatologisch orientierten Kreise
zwar fast aufgerieben. Was davon übrigblieb und im Judentum
verbleiben wollte, mußte sich jener Partei anschließen, die dank
ihrer realistischen Einstellung in gesetzlichen und geschichtlichpolitischen

Fragen aus der Katastrophe des Volkes noch halbwegs
heil hervorgegangen war. Das war die Partei der Pharisäer, die
fortan das Judentum überhaupt darstellten. Dieser Zustrom
eschatologisch-revolutionärer Elemente blieb aber nicht ohne

Auswirkungen. Gefördert durch die harte Haltung der Römer keimte
die revolutionäre Hoffnung nun auch in dem offiziell pharisäischen
Judentum auf und erfaßte einen großen Teil des Volkes. In
Palästina konnte die Besonnenheit der rabbinischen Kreise den
drohenden Sturm noch einige Zeit vermeiden, anders in der
ungeduldigeren Diaspora. Kaiser Trajan (98—117 n. Chr.) mußte in der
östlichen Hälfe des Reiches eine Serie heftiger Aufstände
unterdrücken. Im Jahre 135 n. Chr. brach in Palästina selbst die
berühmte Revolte des Bar Kosiba aus5, den Rabbi Akiba für den

4 Für die talmudische und beginnende gaonäische Zeit siehe N. N.
Glatzer, Geschichte der talmudischen Zeit, Berlin 1937; G. 'Allôn, Tôledôt

haj-jehûdîm be'äräs jiérci'el bitqûfat ham-miënah ufhat-talmûd, 2 Bde.,
Jerusalem 19583; M. Avi-Yonah, Geschichte der Juden im Zeitalter des Talmud,
Berlin 1962; S. W. Baron, A Social and Religious History of the Jews,
Band II—III, New York 19522 ff.

5 Neue Quellen über die Ereignisse und Verhältnisse dieser Periode
erbrachten die Funde von Murabba'at und in der Wüste Juda. Siehe P. Benoit

26



Stern von Num 24, 17 und somit zum Messias erklärte6. Aber auch
diesmal waren auf die Dauer die römischen Waffen die stärkeren.
Diese Enttäuschung und nicht zuletzt die schweren Folgen des

Krieges veranlaßten viele zu scharfen Absagen gegen alle akut-
messianischen Bestrebungen und gegen jede Art der
Endzeitberechnung. Grundsätzlich konnte man die Hoffnung auf eine

Verwirklichung des messianischen Ideals jedoch nicht preisgeben,
und so blieb die Terminfrage auch weiterhin ein latentes und im
Falle umstürzender politischer Ereignisse auch ein akutes Problem.
Außerdem konnte man die erlittenen Enttäuschungen jederzeit
als «Wehen der messianischen Zeit» und somit als Vorstufe für die

endgültige Wende deuten.
Die wenig stabile Lage an der Ostgrenze des Reiches verleitete

immer wieder zur Hoffnung, die messianische Zeit stehe nahe
bevor. Dabei spielte die Dan. 7, Iff. erwähnte Ansicht von vier
Weltreichen eine gewisse Rolle, doch ebenso die Meinung, daß die
Dauer der Welt nach der Zahl der Tage der Schöpfungswoche (in
Jahrtausenden) festgesetzt sei, wovon ein Teil (oft 1000 Jahre)
schon die messianische Zeit sein werde7. Je nach der Identifizierung
der Danielschen Reiche mit den historischen politischen Mächten

— J. T. Milik — R. de Vaux, Les grottes de Murabba'at, Oxford 1961

(DJD II); N. Avigad — Y. Aharoni — P. Bar-Adon — Y. Yadin, The
Expedition to the Judean Desert, Isr. Expl. Journal 11, 1961, S. 3—72;
W. Baumgartner, Die neuen Texte vom Toten Meer, Neue Zürcher Zeitung
128, Morgenausgabe 21. Nov. 1961, Blatt 7; S. Abramski, Bar Kôkbah, neéî'

jiérâ'el, Tel Aviv 1961 (v. a. S. 234ff.); J. A. Pitzmyer, The Bar Cochba
Period, in: The Bible in Current Catholic Thought, ed. J. L. MacKenzie,
New York 1962, S. 133—168; Y. Yadin, Judean Desert Studies (hebr.),
Jerusalem 1963.

6 Der messianische Charakter der Bewegung wird auch durch die Münz-
aufschriften bezeugt («Im Jahre... der Erlösung Israels», oder: «...der
Freiheit Israels»).

7 Vgl. schon IV. Esr. XIV, 48. In bSanh 97 a—b sind mehrere Beispiele
zu finden. Auf 97 b wird berichtet, daß ein Mann eine Schrift gefunden habe,
in der es heißt, daß die Welt 4291 Jahre nach der Schöpfung zu Ende gehen
wird. Dazu gehören noch die endzeitlichen Kriege, der Rest aber sind «die

Tage des Messias», denn Gott werde die Welt erst nach 7000 Jahren wieder
erneuern.

27



und je nach der Bemessung der «messianischen Zeit» kam es
daher zu immer neuen Terminbestimmungen8. Die eschatologische
Ungeduld verstärkte sich naturgemäß nach dem Sieg des Christentums

und mit der nun einsetzenden antijüdischen Gesetzgebung
im römischen Reich. Leider wissen wir zuwenig über die
Aufstandsbewegungen in dieser Zeit9, nicht nur im römischen, sondern
auch im persischen Bereich10. Deutlicher wird die messianische

Komponente in den jüdischen Stellungnahmen zu den umwälzenden
Ereignissen des 6./7. Jahrhunderts, doch damit ist der Ausgang
der talmudischen Periode erreicht. Der Sinn dieser knappen Übersicht

war, die grundlegende Bedeutung des revolutionären Aspekts
der messianischen Hoffnung aufzuzeigen, der im Bereich des
Islams auch weiterhin wirksam bleibt. Nur in der christlichen Machtsphäre

erstickte der politische Wille und der Weg zur
messianischen Verwirklichung mußte hauptsächlich auf Buße und
Gesetzeserfüllung beschränkt werden.

3. Der Zwiespalt, der sich bei gemeinsamer restaurativ-aktivisti-
scher Grundhaltung zwischen den revolutionären Tendenzen breiter

Kreise und der besonnen-konservativen Haltung der
Gesetzesgelehrten ergab, führte dazu, daß sich im rabbinischen Schrifttum
(Talmude und alte Midraschim) kaum größere eschatologische
Partien finden11. Selbst die ältere Midraschlitcratur, in der die

Volksfrömmigkeit sich schon stärker bemerkbar machte, enthält
eher eine Häufung vereinzelter Aussagen und Motive als eine
geschlossene Darstellung der Endzeitereignisse. Bei genauerem
Hinsehen gewinnt man allerdings den Eindruck, daß es solche ein-

8 S. darüber A. H. Silver, a. a. O. (Anm. 3), S. 6ff. und 16ff.
9 S. Avi-Yonah, a. a. O. (Anm. 4), S. 169ff.

10 Unter Peroz (459—486), einem der wenigen judenfeindlichen Sassaniden,
brach ein bewaffneter Aufstand unter der Führung des jugendlichen Mar
Zutra II. aus, der erst nach sieben Jahren unterdrückt werden konnte. S.

darüber H. Graetz, Geschichte der Juden IV2, 5f. Auch unter Hormuzd IV.
(579—589) soll es im Rahmen der Revolte des Bahram zu jüdischen
Aufstandsbewegungen gekommen sein. Zur Lage der Juden im persischen
Bereich s. G. Widengren, The status of the Jews in the Sassanide empire,
Iranica Antiqua 1, 1961, S. 117—162.

11 Vgl. die Gemara zu Sanh. X, ferner bSota 49a—b; bSukka 51a—52b;
Cant.r. Ende.

28



schlägigen Darstellungen gegeben haben muß12. Dafür gibt es auch

eindeutigere Hinweise.
In den literarischen Zeugnissen der frühen jüdischen Esoterik13,

insbesondere im Rahmen der sogenannten Hekalot-Literatur14,
befinden sich Stücke ausgeprägt apokalyptischen Charakters15.
Die Geheimnisse der Endzeit waren neben den kosmischen
Geheimnissen Hauptgegenstand der himmlischen Schau beziehungsweise

des Offenbarungsempfanges vor dem Thron Gottes16, während

von einem individuell-soteriologischen Charakter solcher
«Himmelsreisen» keine Rede sein kann17. Auch diese apokalyptischen

Fragmente weisen auf die Existenz einer reicheren eschato-

logischen Literatur hin, von der uns nur deshalb nichts erhalten
ist, weil die Rabbinen sie wenigstens zeitweilig mit Erfolg
unterdrücken konnten.

Das einleuchtendste Argument für die genannte Annahme ist
aber die tatsächliche Existenz einer richtigen apokalyptischen
Literatur aus der Zeit des Übergangs von der talmudischen zur gao-
näischen Periode und aus den Jahrhunderten darnach18. — Man

12 Vgl. auch die oben (Anm. 7) erwähnte Nachricht über einen Schriftenfund.

13 S. darüber G. Scholem, Die jüdische Mystik in ihren Hauptströmungen,
Zürich 1957; ders., Jewish Gnosticism, Merkabah Mysticism, and

Talmudic Tradition, New York 1960; J. Maicr, Bundeslade, Gottesthron
und Märkabah, Salzburg 1964.

14 S. dazu G. Scholem, «Die jüdische Mystik...» (Anm. 13), S. 41 ff.;
und in «Jewish Gnosticism. .» (Anm. 13), S. 5ff.

15 Hebr. Henoch (ed. Odeberg), Kap. 45 (himmlischer Geschichtsplan,
darin auch Messias b. Josef, die Kriege Gogs und Magogs, Davidmessias
etc.) und 48; s. ferner Hekalot rabb. (od. Wortheimer) XXXII, 5; Alphabet
des R. Akiba (Wertheimer) Aloph, Resch und Schin. Aus späterer Zeit die
'Ôtôt ham-müSiah (Jellinok, Bet ha-Midrasch II, 58—63) und die 'Aggadat
rnäSiah (ibd. III, 141 ff.).

16 G. Scholem, Die jüdische Mystik. (Anm. 13), S. 78.
17 J. Maier, Das Gefährdungsmotiv bei der Himmelsreise in der

jüdischen Apokalyptik und «Gnosis», Kairos 1963, S. 18—40, und a. a. O.

(Anm. 13).
18 Jchüdah 'Äbän-S°miYel, Midrese ge'üllüh, Jerusalem-Tol Aviv 19543.

So gut wie keine dieser Schriften ist jedoch in ihrer ursprünglichen Gestalt
auf uns gekommen, und ihre historische Auswertung bleibt wegen der noch
nicht genügend durchgeführten literarkritischen und überlieferungsge-

29



darf nach all dem wohl annehmen, daß ein Traditionszusammenhang

zwischen der frühjüdischen Apokalyptik und dieser Literatur
besteht19. Nur ist zu beachten, daß es sich dabei um keine
festgelegte Lehre handelt, sondern um jeweilige Anpassung traditioneller

Vorstellungen an die Zeitverhältnisse. Kaum einer dieser
mittelalterlichen Apokalypsen ist uns daher in ihrer Urgestalt
erhalten, ein weiteres Zeugnis für die Lebendigkeit der messianischen

Hoffnung.
Wie stark die Volksfrömmigkeit durch die messianische Erwartung

bestimmt worden ist, zeigt auch ein Blick auf die synagogale

Liturgie. In talmudischer und nachtalmudischer Zeit wurden die
alten Gebete sehr oft mit stereotypen Phrasen eschatologischen
Inhalts ausgeschmückt20. Der Einfluß dieser «eschatologisierten»
Gebete auf das religiöse Empfinden und auf die Lebenseinstellung
der kommenden Generationen kann kaum hoch genug
veranschlagt werden. Als Brennpunkt messianischer Erwartung in
diesem Rahmen sei noch das Passahfest erwähnt, insbesondere der
Seder-Abend, an dem die stark messianisch bestimmte Passah-

Haggada verlesen wird.
Die synagogale Poesie schließlich, die gegen Ende der talmudischen

Periode, zur Zeit des byzantinischen antijüdischen Druckes,
entstanden ist21, trägt weithin akut-messianischen Charakter, und

schichtlichen Arbeit ungesichert. Man vergleiche die verschiedenen Auffassungen

bei 'Äbän-Semü'el, a. a. 0. (Einleitung), A. H. Silver, a. a. O. (Anm.
3), S. 37ff., und die Bemerkungen S. W. Barons, a. a. O. (Anm. 4) im Band
III.

19 Vgl. G. Scholem, Die jüd. Mystik. (Anm. 13), S. 45; M. Smith,
Observations on Hekalot Rabbati, Studies and Texts I, ed. A. Altmann,
Harvard Univ. Press 1963, S. 142—160.

20 I. Elbogen, Der jüdische Gottesdienst in seiner geschichtlichen
Entwicklung, Frankfurt a. M. 193Is; ders., Die messianische Idee in den
altjüdischen Gebeten, «Judaica» (Festschrift H. Cohen), Berlin 1912; A. Mi-
sheon, The Origin of 'ät sämah David and its Place in the 'Amidah, Jew.
Quart. Rev. 1927, S. 37—43.

21 Siehe L. Ginzberg, Genizah Studies II, Geonic and Early Karaite
Halakah, New York 1929, S. XIV; weiters R. Edelmann, Bestimmung,
Heimat und Alter der synagogalen Poesie, Oriens Christianus III/7, 1932,
S. 16—31; ders., Zur Frühgeschichte des Mahzor, Bonner Or. Stud. 6, 1934;
P. Kahle, Die Kairoer Genisa, Berlin 1962, S. 36ff.

30



auch die spätere mittelalterliche Poesie bringt das Golah-Bewußt-
sein22 und die Erlösungssehnsucht immer wieder leidenschaftlich
zum Ausdruck. Da viele dieser Gedichte (Pijjutim) ins Gebetbuch
Eingang fanden, sind sie nicht bloß als Ausdruck, sondern auch
als Anregung zu messianischer Stimmung zu werten. Auch die
jüdische synagogale Kunst entbehrte nicht einer weitgehenden
messianischen Symbolik23.

So war am Ende der talmudischen Periode genügend Nährstoff
für die messianische Erwartung vorhanden. Selbst die verhältnismäßig

geringen eschatologischen Aussagen in der offiziell
anerkannten rabbinischen Literatur konnten zudem ja als Legitimation

für eine akute Enderwartung oder für eine spekulative
Darstellung verwendet werden, während die besonnenen rabbinischen
Kreise ihren Standpunkt unter Anerkennung der grundsätzlichen
Berechtigung der messianischen Hoffnung24 und ihrer Verwirklichung

als der Aufgabe Israels verteidigen mußten. Allen gemeinsam

war ja auch das Gefühl der Verbannung (Golah-Bewußtsein),
und dies allein bedingte schon die Unausweichlichkeit der
messianischen Erwartung samt ihrer zeitlichen Auswegslosigkeit.

Das kollektiv-messianische Sendungsbewußtsein Israels
beziehungsweise das Verständnis der messianischen Hoffnung als der zu
verwirklichenden Aufgabe brachte es mit sich, daß die Person des

Messias25 gegenüber dem endzeitlichen Geschehen in den Hintergrund
rückt. Der Messias spielt eher eine repräsentative als eine soteriolo-

22 Treffend herausgearbeitet durch Ch. H. Sason, P'raqîm betôledôt haj-
j'hûdîm bîmê hab-benajim, Tel Aviv 1958, S. 255 ff.

23 R. Wischnitzer-Bernstein, Gestalten und Symbole der jüdischen
Kunst, Berlin-Schöneberg 1935; R. Wischnitzer, The Messianic Theme in
the Paintings of the Dura Synagogue, Chicago 1948; C. Roth, Messianic
Symbols in Palestinian Archaeology, Pal. Expl. Quart. 87, 1955, S. 151—164.

24 Die Pflege und Weiterbildung halachischer Überlieferungen über
Gebiete, die seit der Tempelzerstörung gar nicht mehr aktuell waren, erklärt
sich unter anderm aus dem Bestreben, jederzeit für den neuen, messianischen

Tempel bereit zu sein. Vgl. H. Zucker, Studien zur jüdischen
Selbstverwaltung im Altertum, Berlin 1934, S. 94f., 144.

25 Siehe M. Rabinsohn, Le Messianisme dans le Talmud et les Midrashim,
Paris 1907; M. Zobel, Gottes Gesalbter, der Messias und die messianische
Zeit in Talmud und Midrasch, Berlin 1938.

31



gische (oder gar individuell-soteriologische) Rolle, und auch dies

nur in Hinblick auf die Wende zur messianischen Restauration
und die darauf folgende (begrenzte) «messianische Zeit». Nach
dieser Zeit stirbt der Messias nach manchen Aussagen, ist also

nur der erste in der restaurierten davidischen Thronfolge. Daher
kann man, von den traditionellen Zügen des Idealherrschers
abgesehen, auch kaum von einer bestimmten Vorstellung von der
Persönlichkeit des Messias sprechen. Bedeutend wichtiger sind die
überlieferten Vorzeichen der messianischen Erlösung, die man immer
neu mit den Zeitereignissen in Einklang zu bringen versuchte.
Dazu gehören vor allem die Vorstellungen von den «messianischen

Wehen», von den endzeitlichen Bedrängnissen und Kriegen

(Gog und Magog), vom Messias ben Josef (oder Efraim), vom
(Vorläufer) Elias usw., oft verbunden mit traditionellen und neuen
Mitteln zur terminmäßigen Bestimmung dieser Ereignisse.

Vom Ausgang der talmudischen Periode bis zum Ende der gaonäischen
Zeit

I. Der Osten (Byzanz, Perser und Araber)

1. Gegen Ende der talmudischen Periode bot der zunehmende
Verfall des Römischen Reiches26 reichlich Anlaß zu eschatologi-
scher Spekulation27. Überlieferte Ansichten, wie jene vom 1200-

jährigen Bestand Roms oder von der 400jährigen Dauer des Exils
(gleich laug wie der ägyptische Aufenthalt)28 trugen das ihre dazu
bei. Es gab offenbar auch Kreise, die sich mit der Zerstörung
Jerusalems überhaupt nicht abfinden konnten und die Meinung
vertraten, man müßte ständig in Trauer und mit Fasten in Jeru-

26 Vgl. M. Avi-Yonah, a. a. O. (Anm. 4), S. 252ff.
27 Vgl. Gen.r. 42, 7; 63, 13.
28 Aus einer Kombination von Gen. 15, 13 und Ps. 90, 15 erschlossen in

bSanh. 99 a, vgl. bAZ 9 b. Ähnliche Berechnungen Midr. Ps. (ed. Buber)
90, 17 (354). Etwa auf dieselbe Zeit führt die Jubiläenrechnung, vgl. bSanh.
97 b, und die Spekulationen auf Grund der VVeltdauor, vgl. bSanh. 97 a—b;
bAZ 9 a und öfter.

32



salem beten und klagen, bis sich der Herr über Zion wieder
erbarmt. Diese «Trauernden um Zion» könnten sehr wohl ein wichtiges

Verbindungsglied zwischen der Apokalyptik des Frühjudentums

und der gaonäischen Zeit gewesen sein, da sie sich durch
viele Jahrhunderte hindurch behaupten konnten. Ein Teil von
ihnen ging dann in der karäischen Bewegung auf, aber noch im
12. Jahrhundert29 wird ihre Existenz bezeugt.

Um 500 wird in einer christlichen Quelle30 das Scheitern einer
messianischen Bewegung auf Kreta als Grund für Übertritte von
Juden zum Christentum angegeben. Die historische Glaubwürdigkeit

des ziemlich tendenziösen Berichts mag im einzelnen
fragwürdig sein, doch gewisse Charakteristika einer messianischen

Bewegung sind auch hier zu erkennen. Ein Mann namens Mose

gab vor, von Gott dazu ausgesaiidt worden zu sein, um die Juden
der Insel durch das Meer ins Land der Verheißung zu führen, so

wie er (Mose!) einst Israel durch das Rote Meer geführt habe. Auf
seine Aufforderung hin ließen viele ihr Hab und Gut im Stich
und versammelten sich am vereinbarten Tag an der Küste, wo
ihnen Mose befahl, sich ins Meer zu stürzen, denn so hätte man es

auch damals gemacht. Viele sollen daraufhin auf den Klippen
der Steilküste oder in der Tiefe den Tod gefunden haben, ein Teil
soll aber durch Christen, die «durch Gottes Vorsehung» in Booten
hinzukamen, gerettet worden sein. Der Verführer freilich war
verschwunden, und das gab zur Meinung Anlaß, daß er überhaupt
ein Dämon in Menschengestalt gewesen sei.

Wie immer man den Wert dieser Nachricht einschätzt, sie

illustriert die ganze Problematik, die sich für die Juden aus dem
Auftreten eines solchen messianischen Prätendenten ergab. Die
geforderte Entscheidung für oder gegen ihn ist eine eschatologische,
das heißt eine endgültige und erfordert ein totales Risiko. Da man

29 Benjamin von Tudela und Mogillat 'Achimaaz. S. dazu J. Mann, The
Jews in Egypt and Palestine under the Fatimide Caliphs, New York 1922,

I, S. 47f.; S. D. Goitein, Jews and Arabs, New York 1955, S. 170, 173f.
(der auch einen Einfluß auf die Bewegung dos Abu Tsa — s. u. — annimmt).

30 Socrates Schob, Ecc. Hist. VII, 38, ed. R. Hussey, Oxford 1853, II,
S. 822—824; vgl. Cassidor, Hist. eccl. trip. XII, 9, ed. R. Hanslik, Wien
1957 (CSEL 71), S. 677f.

33



standen, wurden sie von der nichtchristlichen Bevölkerung als
Befreier begrüßt. Die Juden nahmen die Chance wahr und trafen
mit den Invasoren ein militärisch-politisches Übereinkommen, das
ihnen für ihre Waffenhilfe den Besitz Jerusalems und eine
weitgehende Autonomie zusicherte. 614 wurde Jerusalem tatsächlich
der jüdischen Herrschaft unterstellt, der Opferdienst scheint auf
dem Tempelplatz wiederaufgenommen worden zu sein, und die
Stadt wurde von den nichtjüdischen Kultstätten radikal gesäubert.
Spuren des messianischen Hochgefühls jener Tage finden sich in
dem «Buch Serubbabels34», von dem später (Abs. 4) noch die Rede
sein wird. Das harte Vorgehen der Juden versteifte jedoch den
christlichen Widerstand, und nach der Eroberung von Akko verließ

das Kriegsglück die jüdischen Waffen. Bei der Belagerung
von Tyrus kam es zu einer derartigen Niederlage, daß die Perser
ihre Palästinapolitik radikal umstellten und die christliche Mehrheit

zu gewinnen suchten. Etwa 617, also nach drei Jahren
jüdischer Autonomie, wurde Jerusalem den Christen zurückgegeben.
Dieser Rückschlag mußte um so härter empfunden werden, als die

Byzantiner unter Heraclius die Perser durch ein tollkühnes kriegerisches

Unternehmen zur Zeit innerer Uneinigkeit von Norden
her angriffen und daraufhin den Vorderen Orient und 629 auch
Palästina wiedereroberten. Die führenden Kreise der Juden, vor
allem die Tiberienser, brachten es immerhin zustande, von Heraclius
unter Eid die Zusage einer Amnestie zu erhalten, aber die
grundsätzliche Enttäuschung war so tiefgehend, daß einer der Ange-
sehendsten, Benjamin von Tiberias, die Taufe annahm. Die Lage
wurde noch unerträglicher, als sich Heraclius der Forderung der

palästinensischen Christen, seinen Eid zu brechen, beugte und
eine Woge von Vergeltungsmaßnahmen über die Juden hcrcin-

34 Text: A. Jollinek, Bet ha-Midrasch II, S. 54—57; J. D. Eisenstein,
'Ôsar Midraschîm I, S. 159—161; vgl. S. A. Wertheimer, Batte Midrasôt II,
Jerusalem 19592 (A. J. Worthciinor), S. 497—505: J°hûdah 'Äban-S<'iniYeI,
a.a.O. (Anm. 18), S. 71—88. Auch diese Schrift ist nur überarbeitet
erhalten, vgl. A. H. Silver, a. a. O. (Anm. 3), S. 49. Zur historischen Auswortimg

s. I. Lévi, L'apocalypse de Zorobabel et le roi de Perse Sirois, Rev.
Etudes Juives 68, 1914, S. 129ff.; 69, 1915, S. 108ff.; 71, 1920, S. 57ff., und
H. Graetz, Gesch. d. J. V2, S. 393ff.

34



die messianische Hoffnung grundsätzlich teilte, war das Nein nicht
weniger schwerwiegend als das Ja, zumal damit die Preisgabe
eines Teiles der eigenën Volks- und Religionsgemeinschaft
verbunden war. Andrerseits hatte man schon genug bittere
Enttäuschungen erlebt und wußte auch um die verheerenden Folgen
solcher Erscheinungen. Nur zu oft waren blutige Verfolgungen
durch die Umwelt das Ergebnis, und so mancher verzweifelte an
der Zukunft des erwählten Volkes und konvertierte zur herrschenden

Religion.
2. Die seit Justinian zunehmende Verschlechterung der

rechtlichen und sozialen Stellung der Juden im byzantinischen Reich
blieb nicht ohne politische Folgen. In Südarabien31 war der jüdische

Einfluß durch die Konversion des Himjarenkönigs eine Zeitlang

stark genug, um den byzantinischen Handel, der wegen der

persischen Blockade auf den Seeweg angewiesen war, empfindlich
zu treffen, wobei der Einfluß der Palästinenser eine gewisse Rolle
gespielt haben dürfte32. Viel schwerwiegender war aber der
steigende persische Druck gegen die Ostgrenze des Reiches zu Beginn
des 7. Jahrhunderts33. Als die Perser 613 an den Grenzen Palästinas

31 Dio orston jüdischen Siedlungen in Arabien dürften schon unter Na-
bonid im 6. Jahrhundert v. Chr. gegründet worden sein, vgl. E. Vogt,
Novae inscriptiones Nabonidi, Biblica 40, 1959, S. 88—102; I. Ben-Zbi,
The Origin of the Settlemonts of Jewish Tribes in Arabia (hebr.), Eretz
Jisrael VI, 1960, S. 130—148. Für die spätere Zeit s. R. Dozy, Die Israeliten
zu Mekka, Leiden 1864; R. Loszynski, Die Juden in Arabien, Berlin 1910;
D. S. Margoliouth, The Relations bewenn Arabs and Israelites Prior to the
Rise of Islam, London 1924; W. H. Hirschberg, Jiém'el ba-'"r<ib, Jerusalem
1947; S. D. Goitein, Jews and Arabs, New York 1955, S. 46ff.

32 Darstellung und Diskussion der Quellen bei M. Avi-Yonah, a. a. O.

(Anm. 4), S. 262ff.
33 Aus der Zeit des pers. Vormarsches könnte das «Buch des Elias»

stammen. Text: M. Buttenwieser, Eine hebräische Eliasapokalypse, Leipzig
1897; A. Jollinek, Bet ha-Midrasch III, 65—68; J. D. Eisenstein, 'Ôsar
Midraschîm I, 26 f. ; Jehûdah 'Âban-Semû'el, a. a. O. (Anm. 18), S. 41—48.
Mit A. H. Silver, a. a. O. (Anm. 3), S. 42f., ist diese Datierung (gegen
Buttenwieser imd S. Krauß, Jew. Quart. Rev. 14, 1914) vorzuziehen, soweit
es die anzunehmende Grundschrift betrifft. Vgl. auch M. Waxmann, Galût
ûg°'ullâh besifrät jiém'el, New York 1952, S. 301 ff.; J'-hüdah 'Äbän-Scmü'el,
a. a. O. (Anm. 18), S. 60f., und M. Avi-Yonah, a. a. O. (Anm. 4), S. 261f.

35



brach. Das Verbot, die jüdischen Hauptgebete ihrem Wortlaut
nach zu rezitieren, führte, wie schon frühere ähnliche Verordnungen

bezüglich des Gesetzesstudiums, zur Ausbildung der synago-
galen Poesie35, deren vielfach gekünstelter und gezwungener Stil
zum Teil eben von daher zu erklären ist, daß es sich um Gebrauchsdichtung

zum Lehrersatz handelte. Auch die in diesen Dichtungen
vehement zum Ausdruck kommende Ungeduld über die Verzögerung

der Endzeit entspricht der Situation.
3. Es ist nach all dem verständlich, daß die Juden im byzantinischen

Bereich den Siegeszug des Islams mit wachsender Anteilnahme

verfolgten, und dies um so mehr, als Heraclius angesichts
der wachsenden Bedrohung immer schärfere religionspolitische
Maßnahmen ergriff. Nicht daß die Juden den Arabern eine
unmittelbare messianische Bedeutung beigemessen hätten, denn das
Verhältnis zwischen Mohammed und den Juden war seit den

Auseinandersetzungen in Medina eher feindlich zu nennen, wenngleich
grundsätzlich Juden wie Christen als «Leute der Schrift» (ahl al-
kitab) gegen Entrichtung einer Kopfsteuer (gizja) in gleicher Weise
als Vertragsschützlinge (ahl ad-dimma) galten und die Juden damit
im Vergleich zum Westen wenigstens gewisse Mindestrechte
besaßen. Diese Verbesserung der rechtlichen Lage hat man natürlich
begrüßt, die eschatologische Bedeutung der islamischen Eroberung
sah man aber in ihrer Auswirkung auf «Edom», die christliche
Bedrückermacht, mit der wieder eines von Daniels Weltreichen zu
Ende zu gehen schien. Dies veranlaßte zur Hoffnung, daß die

nun folgende Periode der arabischen Herrschaft die letzte vor der

endgültigen messianischen Wende sein würde36. Zu dieser Zeit
dürfte Heraclius in der apokalyptischen Literatur die Züge eines

Antichrist erhalten haben und hinter der Figur des sogenannten
«Armilius» (s. u.) stehen.

35 S. o. Anm. 20 und 21.
36 Zur arab. Eroberung s. M. Avi-Yonah, a. a. O. (Anm. 4), S. 2741T. Er

unterschätzt aber wohl die messianischen Aspokte wogen oinor oinseitigon
Überbewertung politisch-aktiver Äußerungen. Vgl. z.B. das Gedicht ' Ôtôt haj-
jôm bei Jchüdäh 'Äbän-Semü'el, a. a. O. (Anm. 18), S. 158—160, das
vielleicht von El'azar haq-Qalir stammt.

36



4. Einen Widerhall des so ereignisreichen ersten Drittels des

7. Jahrhunderts finden wir in einer apokalyptischen Schrift, die
auf die spätere Literatur großen Einfluß ausgeübt hat. Es ist das

sogenannte «Buch Serubbabels37», dessen Grundschrift zwischen
633 und 639 verfaßt worden sein dürfte. Wegen ihrer beispielhaften
Bedeutung sei diese Apokalypse etwas eingehender beschrieben38.
Der Seher, Serubbabel39, berichtet von einem Gesicht, verbunden
mit einer Entrückung:

.da hob mich der Geist empor zwischen Himmel und Erde und
brachte mich nach 'Ninive', der großen Stadt, das ist die Blutstadt40.

.Und ich sah einen verwahrlosten und verwundeten41 Mann. Da sprach
zu mir der verwundete und verwahrloste Mann: «Serubbabel, was suchst
du da?» Ich antwortete und sprach: «Der Geist des Herrn hob mich
unversehens auf und brachte mich an diesen Ort.» Er sagte zu mir: «Fürchte
dich nicht, denn um dir Gesichte zu zeigen, wurdest du hierhergebracht.»
Als ich seine Worte hörte, war ich getröstet und fragte ihn: «Wie heißt
dieser Ort?» Er sprach zu mir: «Das hier ist G roß-Rom!» Und ich sprach zu
ihm: «Wer bist du, wie ist dein Name, und was tust du an diesem Ort?»
Da sagte er zu mir: «Ich bin der Gesalbte des Herrn und bin hier im Kerker
gefangen bis zur Zeit des Endes42.» Nachdem ich dies vernommen hatte,
verstummte ich und verdeckte mein Antlitz vor ihm. Doch da entbrannte
meine Sehnsucht und ich versuchto, ihn wieder zu schauen, verbarg mich
jedoch abermals, weil ich mich fürchtete. Er aber sagte zu mir: «Tritt
heran zu mir, fürchte dich nicht und erschrick nicht; warum schweigst
du?» Da sprach ich: «Weil ich gehört habe, daß du der Gesalbte Gottes
bist, der Knecht des Herrn und Israels Licht.» Sofort erschien er mir wie

37 S. o. Anm. 34.
38 U. zw. nach dem Text bei 'Äbän-Semü'el, ohne daß hier auf die Kritik

der Schrift näher eingegangen werden kann.
39 Wie in der frühjüdischon Apokalyptik die Offenbarung einer Gestalt

der Vergangenheit (meist Henoch, Elias, Moses, Baruk, Esra) in den Mund
gelegt wird, so hier dem davidischen Statthalter Porsiens im Palästina der
nachexilischen Zeit, der selbst wegen messianischer Aspirationen zu Fall
kam.

40 Symbolisch für die römische Weltmacht, wie einige Zeilen weiter deutlich

wird. Vgl. «Babylon» in Apk. Joh. 17.
41 Andere Lesart: «einen niedergedrückten und mit Schmerzen wohlvertrauten

».

42 Eine Abwandlung der Überlieferung bSanh. 98 a, nach der Josua b.
Levi in einem Gesicht den Messias als verwundeten Bettler vor einem Tore
Roms antraf.

37



ein Jüngling von vollendeter Schönheit und Anmut. Und ich sagte zu ihm:
«Wann wird Israels Licht erstrahlen?» Während ich zu ihm diese Worte
sprach, kam ein geflügelter Mann auf mich zu und sprach zu mir: «Serub-
babel, was fragst du den Gesalbten des Herrn?» Ich antwortete und sagte
zu ihm: «Ich frage, wann die Endzeit der Erlösung kommt.» Da sagte er:
«Frage mich, ich werde es dir kundtun...»

Da fragte ich ihn und sprach: «Wie heißt dieser Gesalbte des Herrn, und
was ist seine Aufgabe an diesem Ort?» Er sprach zu mir: «Dieser ist der
Messias, Davids Sohn, und seine Name ist Mcnahem b. 'Ammi'el43. Er
wurde dem Hause Davids, des Königs von Israel, geboren, als Nebukadnezar
gegen Jerusalem zog44, und der Herr hat ihn dazu bestimmt, Bundesführer
für das Volk zu sein. Ich aber habe ihn durch den Geist dos Herrn entrückt
und verbarg ihn an diesem Ort45, bis zur Zeit des Endes. (Zitat Jes. 27,

6)...» Da fragte ich und sprach: «Wann wird sich dies ereignen?»

Der Engel erklärt nun den Geschichtsverlauf von Serubhahels
Zeit an. 420 Jahre nach dem Bau des zweiten Tempels zerstört
der zehnte von den 70 Königen Roms (also Titus) diesen wiederum.
Nach 990 Jahren (also Mitte des 7. Jahrhunderts) werde der
Messias kommen. Wichtiger als diese Terminangaben erscheinen

dem Seher aber die Zeichen der Endzeit, auf die der Engel
aber nur zögernd und zunächst nur in verhüllter Form eingeht.
Gott werde der Mutter des Davidmessias, Häfsibah46, den Stab
des Heils geben, der mit dem Wunderstab des Mose und mit dem
blühenden Stab Arons identisch ist. Und zwar wird ihn der
Prophet Elia aus einem Versteck im Stammesgebiet Naftalis holen
und dem Nehämjah b. Hûsî'el b. 'Efrajim b. Jôsef47 geben, der
ihn dann der Mutter des Menahem b. 'Ammi'el überreicht. Der
Seher drängt aber nochmals auf die Beantwortung des «Wann?».

43 «Tröster, Sohn des Gottesvolkes.» Über die Messiasnamon s. im Beitrag
K. Hrubys. Mnhm hat übrigens denselben Zahlenwort (138) wio smh, eine
ältere Messiasbezeichnung (vgl. Jer. 23, 5; 33, 15; Sach. 3, 8; 6, 12).

44 Für später vgl. Jehudah Liva b. Besal'el, Näsah Jiérâ'el, Prag 1959,

Kap. 25 und 50 (fol. 38c, 57c).
45 Das Motiv vom Messias in Rom (vgl. Targ. Ex. 12, 42) hatte später

eine gewisse Bedoutung in den jiid.-christl. Religionsdisputationen.
46 So heißt im AT (II Kön. 21, 1) die Frau Hisltias, Manasses Mutter.

Sie soll in der Apokalypse wohl das davidische Juda repräsentieren, wie
der Messias b. Josef das Nordreich (s. auch Anm. 53).

47 S. unten und Anm. 53.

38



Da sprach er zu mir: <<N°hämjah b. Hûsî'el wird kommen und ganz
Israel wie einon Mann nach Jerusalem versammeln, wie jemand seine
Familie versammelt. Und sie werden dort bleiben, Opfer darbringen, und
es wird dem Herrn angenehm sein, und die Israeliten werden sich nach
ihren Familien registrieren lasson48. Im fünfton Jahr des Nchämjah b.
Hûsî'el und der Sammlung des Volkes der Heiligen wird der König von
Porsien49 gegen N°hämjäh und gegen Israel heraufziehen, und eine große
Bedrängnis wird über Israel kommen. Da wird Häfsibah, die Mutter des

M°nahom b. 'Ammi'el, ausziehen mit dem Stab, den ihr Nehämjah b. Hûsî'el
gegeben hatte, und der Abondstorn vor ihr her, und wird zwei Könige töten.
Der Naine des einen ist Nof, König von Teman, und der Name des anderen
ist Sargon, König von Antiochia.

Als Serubbabel auf weitere Einzelheiten drängt, zeigt ihm der
Engel eine wunderschöne weibliche Marmorstatue50. Ein Satan hat
sich in sie verliebt und mit ihr den «Arrnilius» gezeugt, den
endzeitlichen Gewaltherrscher mit dem steinernen Herzen und dem
totalen Machtanspruch («Jeden, der nicht an ihn glaubt, tötet er
mit seinem harten Schwert»). Er, hinter dem die historische
Gestalt des Heraclius zu vermuten ist, wird mit 10 Unterregenten51

gegen das Volk der Heiligen kämpfen. Nehämjah b. Hûsî'el wird
getötet und mit ihm 16 Gerechte. Nur Häfsibah bleibt unangefochten

beim östlichen Tor, damit Sach. 14, 2 erfüllt würde.
Arrnilius führt überall den Götzendienst ein und errichtet seiner
steinernen Mutter viele Altäre. An dieser Stelle bricht der Seher

in Klagen aus, seine Frage nach dem «Wann» blieb noch immer
offen. Der Engel fährt fort:

Plötzlich wird M°nahem b. 'Ammi'el kommen und sich in der Ebene
von Arbel52, die dem Jôsua' b. Nisraf gehört, hinstellen. Die übriggeblie-

48 Zum Nachweis der Zugehörigkeit zum erwählten Volk, vgl. die Rolle
solcher Register schon in Esr. 2; Qumran 1QM III—IV; Dam. II, 11 ff.;
IV, 5; XIV, 3 f.

49 Andere Lesart; SJRWJ, der König von Porsien. Verballhornt aus
Chosroes

60 Möglicherweise wurde der Verfasser durch Marienstatuen zu diesem
Einfall angeregt, evtl. auch mit durch die hoftheologische Deutung der

Stellung des Kaisers als Vertretor des Christus (als Weltherrscher).
61 Diese 10 mußte der Verf. neben Heraclius unterbringen, um mit

Heraclius die Zahl der römischen Kaiser (70) abschließen zu können.
62 Auf dem fruchtbaren Plateau nordwestlich von Tiberias, das damals

ein Zentrum des Judentums in Pal war. Arbel war eine bekannte Siedlung

39



benen Gelehrton Israels worden zn ihm hinausziehen. und M°nahem b.
'Ammi'el sagt zu den Ältesten und Gelehrten: «Ich bin der Gesalbte des

Herrn, der mich gesandt hat, euch zu erlösen und zu erretten aus der Hand
dieser Bedränger.» Wie ihn die Ältesten und Gelehrten anschauen und
sehen, daß er ein verwahrloster Mann ist und seine Gewänder Lumpen sind,
achten sie ihn gering, wie du ihn gering geachtet hattest. Darauf wird in
ihm sein Zorn entbrennen, er wird als Gewand Kleider der Rache anziehen
und sich Eifer als Mantel umhüllen. Dann kommt er vor die Tore Jerusalems,
wo ihm seine Mutter Häfsibah entgegenkommen und ihm den Stab übor-
geben wird, mit dem die Wunder vollbracht worden sind. Mit ihr wird Elia
kommen und sie werden N°hämjah b. Hûsî'el auferwecken. Nachdem alle
Ältesten Israels hingegangen sind und gesehen haben, daß Nchämjah lebt
und auferstanden ist, glauben auch sie sofort an Menahem b. 'Ammi'el.
Friedliches Einvernehmen wird zwischen ihnen herrschen, entsprechend
der Prophétie des Jesaja: «Efraim wird iibor Juda nicht mehr eifersüchtig
sein, und Juda wird Efraim nicht bedrängen» (Jos. 11, 13).

Darauf wird in Jerusalem der Opferdienst wieder eingeführt,
und Gott selbst erscheint vor den Augen des ganzen Volkes auf
dem Ölberg. Die Stadt wird neu gebaut und mit Feuermauern
umgeben, der Tempel ruht auf den fünf Gipfeln des Libanon,
Morija, Tabor, Karmel und Hermon, so gewaltige Ausmaße wird
die neue Gottesstadt haben. Der Schlußteil der Apokalypse bringt
nochmals eine genauer datierte Aufzählung der einzelnen Stadien
dieser Heilsgeschichte. Hier wird noch erwähnt, daß Menahem b.

'Ammi'el den Frevler Armilius besiegt und ihn «mit seinem Hauch»
tötet. Auch Got und Magog unterliegen in einer Schlacht in der
Ebene von Arbel. Was dabei entrinnt, wird durch Nehämjah und
Elia vernichtet.

Die Zeit der persisch-byzantinischen Kriege am Anfang des

7. Jahrhunderts spiegelt sich hier im Schicksal des Nehämjah b.

Hûsî'el, der im Kampf gegen Armilius unterliegt. Ob man dahinter
außer der schon bekannten Figur des Messias b. Josef (bzw. Ef-

und hatte eine schöne Synagoge der üblichen galiläischen Art, deren Reste
noch heute gut sichtbar sind. Auffallendo Beziehungen dieser Gegend zu
eschatologischen Überlieferungen bezeugt auch jBor. II, 4 und jTa'anit 4, 8,

so daß man den Ort als Sitz eines Apokalyptikerkreises betrachten darf.
Im Westen wird das Plateau durch die «Hörner von Hattin» begrenzt, von
wo sich nach Süden eine Ebene erstreckt, auf der 1187 n. Chr. Saladin die
Kreuzritter vernichtend schlug.

40



raim)53 auch eine historische Gestalt mit messianischen Ansprüchen
vermuten darf? Das kurze Intermezzo der jüdischen Autonomie
kommt immerhin deutlich genug zum Ausdruck, doch zugleich
erscheint mit der Mutter des Davidmessias (Häfsibah) eine
ausgesprochen symbolische Figur54. Am ehesten handelt es sich um eine
hypologische. Ausdeutung der Geschehnisse nach dem Muster der
alten Geschichte Israels. Wie das Nordreich (gern Josef oder Efraim
genannt) 722 v. Chr. im Kampf gegen die Assyrer unterlag, während

sich Juda 701 unter Hiskia erfolgreich behaupten konnte55,
so wird auch für die Endzeit eine entsprechende Geschichte erwartet.

Dafür spricht ja auch die betonte Aussage, daß zwischen den

beiden, Menahem und Nehämjah, schließlich volles Einvernehmen
herrschen werde (s. o), und das charakteristische Zitat (Jes. 11,13 58.

Auf diese Weise wurde das Scheitern des politisch-messianischen
Experiments von 613—617 als heilsgeschichtlich notwendige
Vorstufe für die kommende Heilszeit gedeutet, deren Vorzeichen man
in den umstürzenden Ereignissen der arabischen Eroberungsperiode

zu erblicken glaubte.
5. In den folgenden Jahren stabilisierte sich die politische Lage

im Vorderen Orient und bot für eschatologische Kombinationen
wenig Anlaß. Für die Apokalyptik war diese unvorhergesehene
Beruhigung der Weltgeschichte ein Problem und bedurfte einer
Erklärung. Aus dieser Situation dürfte die Schrift Pirqê Ma$îah57

stammen, in der die Eroberung Jerusalems und Alexandriens so-

53 Siehe bSukka 51 b—52 b und dazu P. de Benedetti, Una pagina messia-
nica del Talmud, Rieerche Religiose (Milano) 1, 1953, S. 241—245. Auch
die spätere Ansicht, daß der Messias b. Josef zur Sühne für die «Sünde
Jerobeams», des ersten Königs des Nordroiches, sterben muß, spricht für
die typologische Bedoutung (vgl. Jalqût hadas 141, Nr. 21; 143, Nr. 52).

54 S. o. Anm. 46.
65 Man darf hier natürlich nicht nach unserem historischen Empfinden

bewerten, sondern nach dem Eindruck, den dieses Ereignis in der jüdischen
Überlieferung gemacht hat. In bSanh. 94a wird Hiskia sogar als Messias
bezeichnet.

56 S. o. Anm. 53.
57 Text: A. Jellinek, Bet ha-Midrasch III, 68—78; J. D. Eisenstein,

'Ôsar Midraschîm I, 392—394; vgl. dazu A. H. Silver, a. a. O. (Anm. 3),
S. 43.

41



wie die Seekriege mit Byzanz nach 650 mehr oder weniger deutlich
erwähnt werden. Das messianische Ende wird nunmehr zum
Ausgang des 7. Jahrhunderts erwartet.

Eine gewisse Erregung ergriff das Volk am Anfang des 8.

Jahrhunderts, als den Arabern eine neuerliche Siegesserie beschieden

war. Die erfolglose Belagerung Konstantinopels 717 dämpfte die

Erwartung eines weltweiten Umschwungs aber wieder, brachte
sogar allerlei Unannehmlichkeiten mit sich. Im Westen versuchte
Kaiser Leo III. (der Isaurier), die Einheit seines Reiches durch
religionspolitische Zwangsmaßnahmen zu verstärken, während der
Kalif Omar II. seinen militärischen Mißerfolg innenpolitisch
abreagierte, wodurch sich die Position der religiösen Minderheiten
erheblich verschlechterte.

Um 720 trat in Mesopotamien ein gewisser Severus (fälschlich
auch Serene oder ähnlich genannt68) auf, der sich als Vorläufer
des Messias ausgab und versprach, die Araber zu besiegen und
Jerusalem wieder aufzubauen. Seine Anhängerschaft soll beträchtlich

gewesen sein59. Angeblich60 handelte es sich um einen Pro-
selyten, der in Samaria wegen Verführung eines jüdischen
Mädchens arg mißhandelt worden war und daher den Juden Rache

geschworen hatte. Als er schließlich gefangen und vor den Kalifen
geführt wurde, verantwortete er sich jedenfalls damit, daß er bloß
die Juden irreführen wollte. Der weise Kalif ließ sich davon nicht
beeindrucken und lieferte ihn denen zur Bestrafung aus, die er
getäuscht hatte.

6. Die abhasidische Bewegung, die um 750 zum Wechsel im
Kalifat führte, regte die eschatologische Phantasie der .luden von
neuem an. Ältere Schriften wurden in dieser Zeit überarbeitet und

58 Siehe J. Starr, Le mouvement messianique au début du VIIIe siècle,
V

Rev. Et. Juives .102, 1937, 8. 81—92: dor Name Serene bei Natronaj (Saarê
sädäq VII, 7; VI, 10; fol. 24a-b) ist Suryani («Syrer») zu lesen, was seinerseits

zu «Zonaria» entstellt worden ist. Zur Sache s. auch H. Graetz, Gesch.
d. J. V2, S. 434—438.

59 Zur Nachricht, daß sogar Juden aus Spanien und Frankreich herboi-
eilten (Isidor v. Pacensis), s. J. Starr, a. a. O. (Anra. 58), der sie auf eine

spätere Interpolation zurückführt.
60 Pseudo-Dionysius (CSCO Ser. Syr. IV, 33).

42



den neuen Umständen angepaßt, aber auch neue wurden verfaßt,
wie die sogenannte «Offenbarungen Simon b. Jochajs» (Nistämt
RaSbîjG1. Die letztgenannte Schrift hat später einen starken Einfluß

ausgeübt. In ihr wird der Islam als Werkzeug Gottes zur
Vernichtung «Edoms» (des Römischen Reiches) angesehen und der
messianische Umbruch mit dem Fall der Omajjaden angesetzt.
Die Geschichtsdarstellung reicht bis Merwan II. Nach seiner Zeit
folgt drei Monate lang die Herrschaft eines grausamen Königs
(die Herrschaft Edoms soll noch neun Monate währen). Darnach
erscheint der Messias b. Josef und versammelt die Zerstreuten
nach Jerusalem, wo der Tempel wieder errichtet wird. Armilius
bekämpft das Gottesvolk, das für 45 Jahre in die Wüste verdrängt
wird, und der Messias b. .Josef fällt im Kampf. Dann erscheint der
Davidmessias. Aber die Enttäuschten meinen, der Messias sei

schon umgekommen und wollen ihm keinen Glauben schenken,
bis sie endlich durch seine wunderbaren Siege überzeugt werden.
Nachdem Armilius besiegt ist, lebt Israel 2000 Jahre lang in
Freuden im vom Himmel kommenden neuen Jerusalem, und zu
ihrer Speise dienen die Fabelwesen Leviathan, Behemoth und Ziz.
Am Ende dieser messianischen Zeit findet im Tal Jehosaphat das

große Gericht statt. Der Rest der Schrift ist wohl späteren
Ursprungs.

Um die Mitte des 8. Jahrhunderts gab sich in Persien ein Mann
als letzter Vorläufer des Messias aus62, sein Name war angeblich
Abu 'Isa, nach anderen Zeugnissen aber «Obadja03». Er traf
regelrechte militärische Vorbereitungen zur Befreiung Palästinas und
verfügte auch religiöse Anordnungen, obwohl er selber ein unge-

61 Text: A. Jellinok, Bot ha-Midrasch III, S. 78—82; J. D. Eisenstein,
'Ôsar Midraschîm II, S. 555—557; Jehûdah 'Äbän-Semü'el, a. a. O. (Anm.
18), S. 187—198. Jellinek setzte die Abfassung in der Krouzzugszeit fest,
s. aber H. Graetz, Gesch. d. J. V2, S. 441—449; A. H. Silver, a. a. O. (Anm.
3), S. 43ff., und 'Äbän-S0mü'el. S. D. Goitein findet hier (Mohammed als

Prophet für die Araber anerkannt) Einfluß der Bewegung Abu Tsas, s.

a. a. O. (Anm. 31), S. 170.
62 H. Graetz, Gesch. d. J. V2, S. 438—441; A. H. Silver, a. a. O. (Anm. 3),

S. 55; S. W. Baron, a. a. O. (Anm. 4), S. 191 f.; S. D. Goitein, a. a. O. (Anm.
31), S. 168ff.

63 Tatsächlich wohl Jishaq b. .Ja,'"qôb.

43



bildeter Schneider war. Das Recht dazu leitete er aus seiner
prophetischen Gabe ab, die er (in geringerem Ausmaß) auch den
Rabbinen zugestand, wahrscheinlich, um ihnen zu schmeicheln. Er
verbot den Genuß von Fleisch und berauschenden Getränken,
auch die Scheidung, und verordnete sieben tägliche Gebete64,
vielleicht auch Änderungen im Kultkalender. Jesus und Mohammed
soll er (nach Kirkisani) als Propheten für ihre Anhänger anerkannt
haben65. Unter dem Kalifen Mansur (754—775) erlitt Abu 'Isa
aber eine vernichtende Niederlage und floh nach Norden in die

Berge, angeblich um sich mit den verlorenen zehn Stämmen86 zu
vereinigen. Im Bunde mit räuberischen Bergstämmen vermochte
er sich noch kurze Zeit zu halten, fiel aber schließlich 755 im
Kampf. Seine Anhänger sollen eine Sekte gebildet haben (Isawiten)
und erwarteten seine Wiederkehr. Auch als messianischer Aspirant
fand er Nachfolger (Muschkha, Yudgan). Genaueres darüber ist
jedoch nicht bekannt67.

7. Das zehnte Jahrhundert.
a) Im Bereich des Islams erlebte das Judentum um das 10.

Jahrhundert in jeder Hinsicht eine Blütezeit und hinsichtlich der
religiösen Minderheiten war die mohammedanische Praxis in dieser
Zeit im Vergleich zu den juristischen Normen ziemlich großzügig68.
Messianische Bewegungen revolutionären Charakters sind daher
auch kaum zu verzeichnen, wohl aber mehren sich Anzeichen eines
anwachsenden antirabbinischen Ressentiments69. Die Sekte der
Karäer, die ihren Ursprung in einem politischen Konflikt um die
Nachfolge im Amt des Exilarchen hatte, vereinigte die unzufriedenen

Elemente, die an der herkömmlichen Geltung der rabbini-

64 S. D. Goitein, a. a. O. (Anm. 62), führt dies wohl mit Rocht auf christliche

Vorbilder zurück.
ß5 Was vielleicht die «Niatarôt RaSbi» einwirkte, s. o. Anm. 62.
66 Das Gerücht, das später Eldad had-Düni über die Existenz der 10

Stämme verbreitete, hat allgemein Aufsehen und auch Glauben gefunden.
Siehe H. Graetz, Gesch. d. J. V2, S. 472ff.

67 S. darüber A. E. Harkavy, L'qôrôt hak-kittôt bejiéra'el, ed. Hebr.
H. Graetz, III, S. 501 f.

68 J. Fischel, Jews in the Economic and Political Life of Mediaoval
Islam, London 1937.

69 Vgl. schon die Haltung des Abu 'Isa.

44



sehen Autoritäten etwas auszusetzen hatten. Die karäische Bewegung

war daher von Anfang an ein komplexes Gebilde ohne festes

Programm, da sich ihr Widerstand weniger gegen die Tradition
als gegen die autoritative Geltung der Tradenten richtete. Die
Überzeugungskraft der Bewegung war infolge dieser inneren
Inkonsequenz auf die Dauer auch nur gering70. Ein gewisses
Element steuerte bei der Entstehung der karäischen Partei auch die

apokalyptische Strömung bei, die ja von rabbinischer Seite immer
mit Mißtrauen verfolgt wurde. Ein Teil der sogenannten «Trauernden

um Zion» (s. o.) ging im frühen Karäertum auf und brachte
eine gewisse eschatologisch-asketische Note mit hinein71. Vielleicht
ist es bis zu einem gewissen Grad darauf zurückzuführen, daß man
nun auch rabbinischerseits sich eingehender für die Eschatologie
interessierte, wie die rabbinische Verteidigung ja auch die von den
Karäern in der Polemik angewendeten arabischen religionsphilo-
sophischcn Mittel (Kalam) übernahm. Doch muß man beachten,
daß die eschatologischen Interessen zu jener Zeit überhaupt in der
Luft lagen und sich nicht minder im Islam (Schia) bemerkbar machten72.

Bedeutsam ist nun, daß dieses neue rabbinische Interesse zu
einer gewissen Sammlung und Systematisierung der Überlieferungen

führte, wodurch für die Spekulation der folgenden Jahrhunderte
eine offiziell legitimierte Grundlage geschaffen wurde. Von
weitreichender Auswirkung waren in dieser Hinsicht die Schriften R.

Saadjas.
b) R. Saadja (882—942), Gaon von Sura, war auf dem Gebiet

der Gesetzesgelehrsamkeit eine anerkannte Autorität und hat auch
zur inneren Reorganisation des mesopotamischen Judentums seiner

Zeit viel beigetragen. Nicht minder bedeutsam war seine

exegetische Tätigkeit73. Sein Danielkommentar ist eine Fundgrube
70 Vgl. S. D. Goitein, a. a. O. (Anm. 31, S. I72ff.
71 Nähores bei A. H. Silver, a. a. O. (Anm. 3), S. 54f.
72 Für eventuelle jüdische Einflüsse s. H. Z. Hirschberg, 'Iqbôt ham-mâêiah

be'äräs 'arâb beme'äh liâ'hamiàît Whas-èièsît 'aharê horban lmb-bajit hai-ëenî, in:
Sefär haz-zikkârôn l'bêt ham-midras l'rabbanîm b'Wîriah, Jerusalem 1946,
S. 112—124; ders., Jiérâ'el ba-'"rab, Jerusalom 1947, S. 175ff.; S. D. Goitein,
a. a. O. (Anm. 31), S. 168ff.; S. W. Baron, a. a. O. (Anm. 4), V, S. 168ff.

73 H. T. Malter, Saadia Gaon. His Lifo and Works, Philadelphia 1922;
J. Unna, Der Gaon Saadia, Nürnberg 1926.

45



für apokalyptische Motive talmudischer und außertalmudischer
Herkunft. Eine Zusammenfassung und systematische Anordnung
der eschatologischen Überlieferungen bot er im Teil VIII seines

religionsphilosophischen Werkes «Glaubenssätze und
Vernunftansichten74», der ein Kompendium der Apokalyptik darstellt und
auf spätere Zeiten nachhaltigen Einfluß ausgeübt hat75.

Grundsätzlich könne das Ende von menschlicher Seite nur
durch Buße herbeigeführt werden, doch Saadja nimmt darüber
hinaus auch einen gottbestimmten Termin an, was die Möglichkeit
zur Berechnung bietet. Dafür stützt er sich auf drei Zahlenangaben
im Danielbuch. In Dan. 12, 6f. 12 werden eine Zeit, zwei Zeiten
und eine halbe Zeit genannt, und zwar im Sinne von dreieinhalb
Jahren, also 1335 Tagen. Letztere deutet Saadja als Jahre. In
Dan. 12, 11 ist von 1290 Tagen nach der Abschaffung des Opfers
die Rede; Saadja deutet sie als Jahre, gerechnet ab einem
Zeitpunkt 45 Jahre nach Daniels Prophétie, und erhält so (1290 + 45)
wieder 1335. Dan. 8, 14 schließlich spricht von 2300 Abenden und
Morgen, das sind 1150 Tage, die als Jahre zu verstehen sind,
bezogen auf ein Ereignis 185 Jahre nach Daniels Prophétie, und
1150 + 185 ergibt wiederum 1335 Jahre, die bis zur Ankunft des

Messias noch vergehen müßten. Doch Saadja nennt nirgends den

genauen Zeitpunkt, von dem ab diese 1335 Jahre zu zählen sind.
Man kann aber auf Grund von Hinweisen auch aus zeitgenössischer
Literatur78 vermuten, daß er das 3. Jahr des Cyrus im Auge
hatte, das nach damaliger Zeitrechnung77 auf 367 v. Chr. fällt.

74 Kitäb al-Amanat wäl-I'tiqadat, ed. S. Landauer, Leiden 1880; hebr.
Übers, von Jchûdah ibn Tibbôn, ed. Jerusalem («Maqôr») 1962 (Sa'adjah
b. Jôsef al-Fajjûmî, Sejär ha-'âmûnôt Whad-de'ôt), Text des Kap. VIII auch
bei Jeh. 'Äbän-Semü'el, a. a. O. (Anm. 18), S. 121—128.

75 Oft separat gedruckt als Sefär hap-pedût w'hap-purqän.
78 Belege bei A. H. Silver, a. a. O. (Anm. 3), S. 50. Interessant ist auch

die Nachricht beim persischen Chronisten Abbiruni (zitiert bei C. E. Sachau,
The Chronology of Ancient Nations, London 1879, S. 18), daß Juden den
messianischen Termin 1335 Jahre nach Alexander (d. h. 325 v. Chr.)
ansetzten, also 1010 n. Chr. Der Tempelbau beginnt aber schon 45 Jahre
früher (965), was in etwa mit dem vermutlichen Datum Saadjas übereinkommt.

77 S. darüber die vorhergehende Anm. genannte Arbeit von C. E. Sachau.

46



Der messianische Termin Saadjas wäre demnach 968 n. Chr.
gewesen78.

Der Ablauf der eschatologischen Ereignisse ist nach dem Kap.
VIII des «Sefär ha-Aminôt wehad-de'ôt» folgender: Jerusalem
wird noch einmal unter christliche Herrschaft geraten (dieser
merkwürdige Gedanke hatte verhängnisvolle Folgen für die
messianische Erwartung in der Kreuzzugszeit), worauf «ein Mann von
den Söhnen Josefs» im Gebirge Galiläas auftreten und gegen
Jerusalem ziehen wird. Er fällt aber im Kampf gegen Armilius, der
nach seinem Sieg eine harte Verfolgungszeit über Israel bringt,
wodurch das Volk von unzuverlässigen Elementen geläutert wird,
da viele abfallen. Darnach tritt der Prophet Elias auf. Diese
Geschehnisse um den ben Josef treten aber nur ein, wenn Israel nicht
recht Buße getan hat. Schließlich kommt der Davidmessias, der
Armilius und Gog und Magog besiegt. In diesen Kriegen bleiben

nur die bekehrungswilligen Völker verschont, die dann in Zukunft
freiwillig jährlich Tribut zahlen und zum Laubhüttenfest jeweils
nach Jerusalem pilgern, da sonst über ihren Gebieten kein Regen
fallen würde79. Nach dieser kriegerischen Wende findet die
Auferstehung statt, an welcher der ben Josef als erster teilhat. Der
Tempel wird wieder errichtet, und das ganze Land wird kultiviert.
Über dem Tempel lagert das Licht der Schekinah80, für alle Welt
sichtbar und ein untrügliches Wegzeichen für die Pilger aus der
Ferne. Ganz Israel wird die Gabe der Prophétie besitzen, so daß
die Nichtjuden sich wegen jeder Auskunft an die Israeliten wenden
werden. Krankheit, Trauer und Haß werden nicht mehr sein, als
ob die Welt neu erschaffen worden wäre.

c) Spuren messianischer Bewegungen sind für diese Periode nur
am Rande der großen jüdischen Zentren zu verspüren. In Persien

78 So S. Poznanski, Die Berechnung des Erlösungsjahres bei Saadja,
Berlin 1901, und A. H. Silver, a. a. O. (Anm. 3), S. 50ff.

70 Der kausale Zusammenhang zwischen geregeltem Kult und kosmischer

Ordnung bzw. Fruchtbarkeit ist allgemeinaltorientalische Ansicht.
Für das Sukkotfest und seine Bedeutimg für den Regen vgl. in der jüd.
Überlieferung etwa bJoma 21b (vgl. bBB 25b und 147a); Tanhuma (ed.
Buber) Lev. 60; Lev. r. 20, 4; Pesiqta rabb. 190b; Midrasch Tadse (A.
Jellinek, Bet ha-Midrasch III, S. 164ff. ; Jalqut Sim'oni I, § 185.

80 s°kîriâh: die göttliche Gegenwart, eine fast hypostasierte Umschreibung.

47



dürfte gegen 940 die Grundschrift der «Geschichte Daniels»
(Ma'aseh Dani'el81) verfaßt worden sein, die dann zur Zeit der

Kreuzzüge stark überarbeitet worden ist. Sie lehnt sich bei der
Bestimmung der Endzeit an die Königsliste der «Nistarot Rasbi»
an und erwartet die «messianische Zeit» in der Dauer von 1300

Jahren ab dem Jahr 4700 nach der Schöpfung, das heißt ab 940

n. Chr.
Ziemliches Aufsehen und eine gewisse eschatologische Spannung

erregte die Kunde von der Existenz eines jüdischen Königreiches

in der östlichen Schwarzmeergegend. Hier hatte das Königshaus

der Chazaren den jüdischen Glauben angenommen, und ein

großer Teil des Volkes folgte nach und nach diesem Beispiel. In
Griechenland verbreitete sich daraufhin die Meinung, die verlorenen

10 Stämme Israels hätten sich wieder gefunden, was als

Voraussetzung für die endzeitliche Sammlung Gesamtisraels galt.
Spuren dieser messianischen Welle sind im sogenannten «Gesicht
Daniels» (Hazôn Dani'el)82 zu finden83. Auch in einem Brief des

Hasdaj ibn Saprüt an den Chazarenkönig Josef84 tauchte die
Frage des «Wann?» auf. König Josef antwortete, daß es allein
von der Buße des Volkes abhängig sei. Die messianische Erregung
in Griechenland wurde anscheinend auch in Teilen der übrigen
Diaspora bekannt, da ein Brief rheinländischer Juden erhalten ist86,
in dem sie ihre griechischen Glaubensgenossen um genauere
Auskunft bitten.

81 Text: A. Jellinek, Bet ha-Midrasch V, S. 117—130; J. D. Eisenstein,
'Ôsar Midrasehîm I, S. 97—103; Jehûdah 'Äbän-S°mü'el, a. a. O. (Anm. 18),
S. 209—228. Zur Ansetzung und Beurteilung vgl. außer dem Letztgenannten

(S. 201 ff.) auch A. H. Silver, a. a. O. (Anm. 3), S. 48.
82 Text: L. Ginzberg, Ginzê Sehter, Sefär I, 1928, S. 311—323; Jehûdah

'Äbän-Semü'el, a. a. O. (Anm. 18), S. 249—252.
83 S. Krauß, Un nouveau texte pour l'histoire judéo-byzantine, Rev.

Et. Juives 87, 1937, S. 1—27, datierte die Schrift allerdings in die
Kreuzzugszeit, dagegen s. 'Äbän-Semü'el, a. a. O. (Anm. 18), S. 232ff., und S. W.
Baron, a. a. O. (Anm. 4), III, S. 314f.

84 Nunmehr zugänglich in der wissenschaftlichen Neuausgabe der Sammlung

durch P. Kokovcov, Eurebska-chazarskaja perepiska v X veke, Leningrad

1932.
85 Rev. Et. Juives 44, 1885, S. 238ff.

48



II. Der Westen

1. In Spanien hatten sich seit dem Übertritt des westgotischen
Königshauses zum römischen Katholizismus die Lebensbedingungen

der Juden zunehmend verschlechtert86. Die arabischen Eroberer87

am Anfang des 8. Jahrhunderts fanden daher in der zahlenmäßig

nicht geringen88 jüdischen Bevölkerung willige
Waffengefährten, was die spätere Stellung des Judentums im maurischen
Spanien bis ins 12. Jahrhundert äußerst günstig gestaltete89. Die
Folge war auch eine entsprechende kulturelle Blüte, so daß

Spanien die mesopotamischen Zentren an Bedeutung bald
überholte. Über messianische Bewegungen ist in diesem Zeitraum
nichts bekannt, da die vereinzelten militärischen Unternehmungen
von jüdischer Seite eher auf die in diesem Gebiet eben stärker
hervortretende politische Aktivität zurückzuführen sind. Wie
stark aber selbst in dieser glücklichen Periode die Erlösungssehnsucht

und das Golah-Bewußtsein waren90, zeigt sich in der
religiösen Lyrik, aus der im folgenden Abschnitt (III) einige Proben
geboten werden. Auch der schon erwähnte Briefwechsel zwischen

Hasdaj ibn Saprüt und dem Chazarenkönig Josef ist ein eindrückliches

Beispiel dafür.
Im Frankenreich91 gewannen die Juden als Nachfolger der

christlichen Syrer das Außenhandelsmonopol92, was ihnen könig-

86 S. Katz, The Jews in the Visigothie and Frankish Kingdom of Spain
and Gaul, Cambridge/Mass. 1937.

87 R. P. A. Dozy, Histoire des Musulmans d'Espagne jusqu'à la conquête
de l'Andalusie par les Almoravides (711—1110), ed. E. Lévi-Provençal,
3 Bde., Paris 1932; E. Lévi-Provençal, Histoire do l'Espagne musulmane,
3 Bde., Paris 1950—1953.

88 Nach 'E. 'Astôr, Mispar haj-j'hûdîm bisfäräd ham-mûslâmît, Zion 28,
1963, S. 34—56, waren es im 11. Jh. etwa 50 000—55 000 (allerdings in
Gesamtspanien).

89 A. A. Neumann, The Jews in Spain. Thoir social, political and cultural
life during the Middle Ages, 2 vis., Philadelphia 1942; 'E. 'Astôr, Qôrôt

haj-j'hûdîm, bisfäräd ham-mûslâmît, Jerusalem 1960.
90 S. o. Anm. 22.
91 S. o. Anm. 86, ferner A. Berliner, Aus dem Leben der deutschen Juden

im Mittelalter, Berlin 1900.
92 Vgl. dazu, insbesondere für die unerhörten internationalen Verbindungen

(bis China) der Radaniten, S. D. Goitein, a. a. O. (Anm. 31), S. 106.

49



lichen Schutz und mancherlei Privilegien einbrachte. Hier beginnt
sich schon deutlich das verhängnisvolle Verhältnis der abendländischen

Juden zu den christlichen Herrschern abzuzeichnen. Von
Königen und Kaisern aus wirtschaftspolitischen Erwägungen
geschützt und privilegiert93, erregten sie Neid und Mißgunst der
christlichen Umwelt. Ihr Schicksal war mit dem der höchsten

Landesgewalt gekoppelt. Auch der Zerfall des Frankenreiches
lieferte die Juden der Willkür des Pöbels oder örtlicher Potentaten
aus. Als der Kalif El-Hakim94 zu Beginn des 11. Jahrhunderts
entgegen der sonstigen fatimidischen Praxis95 die religiösen Minderheiten

arg bedrängte und in diesem Zusammenhang auch die Grabeskirche

in Jerusalem zerstört wurde, kam es im Frankenreich zu
heftigen Ausschreitungen gegen die Juden, die dem Gerücht nach
als Anstifter hinter dieser Maßnahme standen96. In Wirklichkeit
hatten die Juden unter El-Hakim nicht minder zu leiden als die
Christen. Mit dem Anwachsen der äußeren Unsicherheit wuchs
natürlich auch die Bereitschaft zu überspannten Endzeithoffnungen.

Im christlichen Bereich war aber der revolutionär-politische
Wille des Judentums schon so gut wie erstickt, und die akut-
messianische Erwartung drückte sich in erster Linie in Form von
Spekulationen und Berechnungen aus.

III. Die messianische Hoffnung im Spiegel der frühen hebräischen
Poesie

1. Die älteste synagogale Poesie, die sich in Palästina unter
dem Druck der byzantinischen Iteligionsbe,schränkungen entwik-
kelte97, ist naturgemäß von der Sehnsucht nach Erlösung
durchdrungen. Hier sei nur auf einige bekannte Beispiele hingewiesen,
da eine ausführlichere Darstellung den Rahmen sprengen würde.

03 M. Hoffmann, Der Geldhandel der deutschen Juden im Mittelalter,
Leipzig 1910.

94 Siehe S. D. Goitein, a. a. O. (Anm. 31), S. 83f.
96 S. dazu J. Mann, a. a. O. (Anm. 29); W. Fischel, a. a. O. (Anm. 68),

S. 45ff., und S. D. Goitein, a. a. O. (Anm. 31), S. 82ff.
96 S. W. Baron, a. a. O. (Anm. 4), IV 54.
97 S. o. Anm. 21.

50



Von dem gegen Ende der talmudischen Zeit in Palästina lebenden

Dichter Jannaj98, seinerzeit sehr berühmt, später fast
vergessen, hat ein stark messianisch bestimmtes Gedicht auch
Aufnahme in die Passah-Haggada gefunden, nämlich das Lied Wajjehî
ba-hasî hal-lajlah". Es enthält eine Aufzählung traditioneller
heilsgeschichtlicher Daten mit dem Refrain «Und es geschah zu mitten
der Nacht». Die letzte Strophe enthält die Bitte:

«Bring doch herbei den Tag,
der weder Tag noch Nacht.

erhelle gleich dem Tageslicht
die Finsternis der Nacht —

Und es wird geschehen zu mitten der Nacht!»

Ebenfalls berühmt ist El'azar Qalirs Gedicht Baj-jamim ha-häm
ûba'et ha-hi', eine Apokalypse in poetischer Gestalt, in welcher
die einzelnen Ereignisse, die zum größten Teil der Tradition des

«Buches Serubbabels» entstammen, genau nach Monaten und Tagen
festgelegt werden. Das Gedicht hat demnach 12 Strophen. Die
erste lautet100:

«In diesen Tagen, ja zu jener Zeit,
im ersten Mond, das ist der Monat Nisan,

da kommt am vierzehnten Tage
plötzlich Menahem b. 'Ammî'el.

Im Tal von Arbel sprießt auf sein Heil,
Rachekleider zieht er an als Gewand.»

Die folgenden Strophen schildern die Auferstehung, kosmische
Erschütterungen und das Auftreten des feindlichen Weltherrschers.

Strophe fünf und sechs:

98 M. Zulay, Piyyute Yannai. Liturgical Booms of Yannai, Collected
from Genizah-Manuscripts and other Sources, Berlin 1938.

99 Übersetzt nach dem Text bei H. Brody-M. Wiener, Anthologia He-
braica, Leipzig 1922, S. 36f.

100 Übersetzt nach dem Text bei Jehüdäh 'Äbän-Semü'el, a. a. O. (Anm.
18), S. 113—116.

51



«In diesen Tagen, ja zu jener Zeit,
im fünften Mond, das ist der Monat Ab,

da hüllt der Reine sich in seine Rachekleidor
und der Ölberg spaltet sich vor seinem Schelten,

der Gesalbte zieht hervor in seiner Größe
wie die Sonn' in ihrer Macht.»

In diesen Tagen, ja zu jener Zeit,
im sechsten Mond, das ist Monat Ellul,

ruft er als seinen Fürsten aus den Sohn Sche'alti'els
und es steigen Michael und Gabriel herab,

um den Krieg der Gottesrache zu vollstrecken,
daß keiner von den Feinden Gottes übrigbleibt.

Die restlichen Strophen schildern die furchtbaren Ereignisse
vor der endgültigen Wende zum Guten, deren Ausgang die 12.

Strophe schildert:

In diesen Tagen, ja zu jener Zeit,
im zwölften Mond, das ist der Monat Adar,

weilen einträchtig in der erbauten (Stadt) die drei:
Tischbite101, Menahem und Nehemija102.

«Pracht» wird ihnen zugeteilt zum heil'gen Dienst,
dort, wo den Herron jede Seele preist!

2. Um die Wende vom 10. zum 11. Jahrhundert n. Chr. wirkte
im Rheinland R. Gerschom b. Jehudah, «Licht der Golah», dessen

Einfluß das Wesen des abendländischen Judentums entscheidend

mitgeprägt hat. Auch er hat seinem religiösen Bewußtsein poetischen

Ausdruck gegeben, wofür hier das Gedicht «Zekôr berît
Ja'aqôb wa'aqedat Jishaq» angeführt werden soll103.

Gedenk Abrahams Bund und Isaaks Opferung,
wende das Geschick der Zelte Jakobs
und rette uns um deines Namens willen!

Aus dem guten Lande wurden wir vertrieben,
die Zeit verstreicht — die Prophezeiung auch.

101 Elias.
102 Vgl. oben zum «Buch Serubbabels». Die Abhängigkeit des Dichters

von traditionellem Material verrät sich hier deutlich durch die an sich
unmotivierte Erwähnung des Nehämjah.

103 Übersetzt nach dem Text in Brody-Wiener (s. Anm. 99), S. 62—64.

52



Kein freies Volk lebt mehr in Israel104,
und der Schwund kam über seine Frucht105.

Kehre in Erbarmen um zum Reste Israels
und rette uns um deines Namens willen!

Verbannung auf Verbannung
ist ganz Judas Los,
täglich schwindet es dahin
und keiner fragt und sucht darnach.

Ach wende das Geschick der Zelte Jakobs
und rette uns um deines Namens willen!

Länger als des dritten Volkes Unterdrückung
zieht sich hinaus und dauert die des vierten106,
das auf die Unglückselige ihr Joch gelegt
zu Klage und Betrübnis.

Kehre in Erbarmen um zum Reste Israels
und rette uns um deines Namens willen!

An den Bund der Väter, der Mütter und der Stämme,
an dein gnädiges Erbarmen zu so mancher Zeit,
denke, Herr, zugunsten der Geschlagenen, Entblößten,
die den ganzen Tag um deinetwillen hingeschlachtet werden!

Kehre in. usw.

Der du die Blutschuld heimsuchst, führe unsern Streit,
vergilt du siebenfältig unsern Peinigern
und kauf uns, die umsonst Verkauften, nicht um Silber los!
Richte dein zerstörtes Heiligtum wieder auf vor unsern Augen

und wende das Geschick der Zelte Jakobs
und rette uns um deines Namens willen!

3. Einer der frühesten und doch größten Dichter der Juden in
Spanien war Salomo b. Jehudah ihn Gabirol (etwa 1022:—1052)107.

Abgesehen von seinem persönlichen Geschick — er war von jung
an durch eine tödliche Krankheit gezeichnet — beklagt er in er-

104 Ri. 5, 7.
105 Jes. 10, 16.
106 Entsprechend der Vierzahl der Danielschen Weltreiche: Babylon,

Perser, Griechen, Römer (und Christen), s. Den. 7, Iff.
107 Zur Information s. Judaica 18, 1962, S. Iff.

53



greifender Weise auch das Schicksal seines Volkes. Dies ist hier
um so mehr bemerkenswert, da die Lage der Juden zu seiner Zeit
(im maurischen Spanien) im Vergleich zu den sonst gewohnten
Verhältnissen außergewöhnlich gut war. Aus der reichen Fülle
seiner Schöpfungen können hier nur einige Beispiele angeführt
werden, sie genügen aber, um das ausgeprägte Golah-Bewußtsein
und die brennende Erlösungssehnsucht des Dichters ermessen zu
können.

a) 108 Unglückliche Gefangene,
in fremdem Land,

zur Sklavin gegeben
der ägyptischen Magd109.

Seit du sie verlassen,
hofft sie auf dich.

Wende ihr Schicksal,
du Großer von Tat110,

und es werde «das Zehntel111»

zum «dritten Volk112»!
Eile rasch und schnell

und verkünde ihr durch Elia:
«Juble, Tochter Zion,

siehe, unser Messias »

Warum willst du für immer uns vergessen

Alles hat ein Ende,
nur mein Unglück nicht,

meine Jahre schwinden,
doch meine Wunde bleibt.

In der Verbannung sitze ich,
festgefahren im Morast,

und keiner greift zum Ruder,
um das Schiff zu bergen.

Wie lang noch, Herr,
verzieht sich meine Zeit?

108 Übersetzt nach dem Text bei H. Schirmann, Has-sîrah hâ-'ibrît bisfäräd
ûbeProvence I, Jerusalem-Tel Aviv 19592, S. 247—249.

109 Hagar, Gen. 16, 1.
110 Jer. 32, 19.
111 Jes. 6, 13; der Rest Israels.
112 Jes. 19, 24: Israel gleichwertig als drittes Volk neben den Großmächten

Ägypten und Assyrien.

54



Wann wird der Taube Ruf113

in meinem Lande laut?
Es ist dein Name über uns genannt,

darum verlaß uns nicht!
Warum willst du für immer uns vergessen?

Geschlagen, bedrückt,
mit Mühsal beladen,

geplündert, beraubt
und getreten

Wie lange noch, Herr,
muß ich schreien: «Gewalt!»,

zerfließt in mir
mein Herz

So viele Jahre schon
im Frondienst,

Ismael114, ein Löwe,
und Esau115, ein Aar,

läßt uns der eine,
packt uns der!

Warum willst du für immer uns vergessen?

116 Ist dies deine Stimme,
Verbannung «Ariel117»?

Frohlocke nur und jauchze,
du Tochter Israel,

zur Stunde, die geschrieben
im Buche Daniel118,

zu eben dieser Zeit
erhebt sich Michael,

auf den Bergen schallt der Ruf,
und nach Zion kommt der Retter!

113 Hohel. 2, 12 allegorisch gedeutet. Schirmann verweist auf das Tar-
gum zu St.: «die Stimme des Geistes der Heiligkeit und der Erlösung».

114 Ismael, Hagars Sohn, Stammvater der Araber, ist Repräsentant der
islamischen Herrschaft.

115 «Esau» oder «Edom» bezeichnet das römische und römisch-christliche
Reich.

116 Die ersten 5 Verse sind Gottes Antwort.
117 «Ariel»: vgl. Jes. 29, 1. Eigentlich ein kultischer Terminus im

Zusammenhang mit dem Altar, später meist nicht mehr verstanden und umgedeutet.

Hier symbolische Bezeichnung der Gottesstadt bzw. des Gottesvolkes.
118 Dan. 12, 11 f.

55



Amen, Amen,
so tue Gott!

Solange wie du uns gebeugt,
schenk uns dann Freude!

Warum willst du für immer uns vergessen?

b)119 Mach auf das Tor, Geliebter,
steh auf, öffne die Tür,

denn meiner Seele ist so bang,
und ein Sturm hat sich erhoben.

Meiner Mutter Magd120 verspottet mich,
überheblich ward ihr Herz,

weil Gott damals das Geschrei
des Knaben hat erhört.

Seit der halben Nacht
jagt mich ein wilder Esel121,

vorher trat auf mich
ein wildes Schwein122.

Die versiegelte Endzeit123
vermehrt meinen Sehmerz,

keiner gibt mir Kunde,
ratlos bleibe ich.

Ein Löwe124 stieß auf mich,
nach ihm ein Panther125,

und ich floh vor ihnen
fort aus meinem Garten.

Kaum war dies geschehn,
da kam ein wilder Esel126,

119 Übersetzt nach dem Text bei H. Schirmann, a. a. 0. (Anm. 108),
S. 243. Die Nachahmung des allegorisch gedeuteten Hohenliedes zur
Beschreibung des Verhältnisses Gott-Volk spielt in der mittelalterlichen
hebräischen Poesie eine große Rolle.

120 Hagar, s. Gen. 16 und 21, 17.
121 Gen. 26, 12 von Ismael: «Er wird ein Monsch sein wie ein Wildesel. .»
122 Der «Eber aus dem Walde» von Ps. 80, 14 wurde auf «Edom» gedeutet,

das dann zur Bezeichnung der römischen und römisch-christlichen
Weltmacht wurde.

123 Dan. 12, 9. Vgl. den Schluß des unter d angeführten Gedichts.
124 Das babylonische Reich.
125 Die hellenistisch-römische Herrschaft.
126 S. o. Anm. 121.

56



erhob sich zu der halben Nacht
und lagert sich an meiner Stätte.

Ach Gott, rufe ihm zu,
so wie du seiner Mutter riefst:

« Steh auf und kehre um
zu deiner Herrin und gehorche127!»

Unsere Jahre verflossen in Armut und Schmach,
wir hofften auf Licht, es kam Schande und Not.

Knechte spotten unser, und wir sind verbannt,
so hilf doch, Herr, dein ist die Macht!

Um deines Namens willen gib ein gutes Zeichen,
Herr, wann kommt das wunderbare Ende129?

0 Wurzel, Isais Sohn, bis wann bleibst du verborgen?
Erblühe doch, der Winter ist vorbei!
Soll denn ein Knecht über den Sohn von Fürsten herrschen131?
Statt daß der Jting'ro herrscht, ist der «Behaarte132» stark!
Nun bin ich über tausend Jahre schon geknechtet,
verstoßen, wie ein Vogel in der Wüste!
Ist keiner da im Linnenkleid133, daß man ihn frage:
Wann wird das Ende offenbar
Doch Gott befahl: Verschließe und versiegle dieses Wort134!

Abraham ibn Ezra hat in seinem Kommentar zu Daniel 11,30
auch zu einer angeblichen Endzeitberechnung Ibn Gabirols Stellung

genommen. Demnach hätte er für die große Konjunktion von
Jupiter und Saturn 1058 die messianische Wende erwartet. Dies
wäre nach dem Tenor seiner Gedichte durchaus glaubwürdig und
darf vielleicht dahingehend ausgelegt werden, daß Ibn Gabirol

127 Gen. 16, 9 der Engel zur fliehenden Hagar.
128 Nach dem Text bei Schirmann, a. a. O. (Anm. 108), S. 244.
129 Dan. 12, 6.
130 Nach dem Text bei Schirmann, a. a. O. (Anm. 108), S. 242.
131 Der Sohn der Hagar über den Sohn Saras; vgl. die Argumentation

Gal. 4, 22 ff.
132 éâ'îr (haarig) — sÏÏîr (jung, kloin), ein Wortspiel, beruht auf Gen.

27, 11, wo eine Volksetymologie für den Landschaftsnamen Se'ir, der für
das Gebiet der Edomiter auch gebräuchlich war, vorliegt.

133 Dan. 10, 5; 12, 6, der Engel, der dem Daniel die Offenbarung
vermittelte.

134 Dan. 12, 4.

C)i28

d)130

57



mehrere Terminbestimmungen versucht hat. Man vergleiche zum
Beispiel die deutlich ausgedrückte Enttäuschung im folgenden
Gedicht135:

Israel: Du hast mir eine Zeit bestimmt,
für die ich meine Lauten sammeln sollte136,

doch nehme ich kein Zeichen wahr
für den Erbauer meines Heiligtums,

und kein Friedensbote137 kam zu meinen Heiligen.
Warum erscheint der Sohn des Isai nicht

Gott : Sieh, ich habe bei mir selbst geschworen,
meine Unterdrückten zu versammeln.

Werden dann die Könige
dir nicht Tribut darbringen138?

Zu Zeugen für die Nationen139
hab ich meine Heiligen bestimmt,

und sieh! Ich habe schon ersehen
einen Sohn für Isai!

Die Enttäuschung der messianischen Hoffnung ist unausweichlich.

Und es bleibt nur die Wahl zwischen Verzweiflung oder
erneuertem Vertrauen auf die Verheißung. So spiegeln die beiden
Strophen dieses letzten Gedichts die beiden Seiten der messianischen

Hoffnung Israels als eines geschichtsbestimmenden Faktors
wider, eine verheerende und eine bewahrende Seite.

135 Die 6. Strophe aus « S'bijjah, bat Sijjôn», nach dem Text bei
Schirmann, a. a. 0. (Anm. 108), S. 247.

136 I Sam. 18, 6, wo die Siegesfeier für David geschildert wird. Die
genaue Bedeutung des Wortes im Bibeltext ist zwar nicht gesichert, doch
dürfte es sich um ein Musikinstrument handeln, vgl. Targum, Rasi und
David Qimhi z. St. Anders Schirmann: Häupter des Volkes, von salis, «der
Dritte (auf dem Streitwagen?)», «Offizier».

137 Jes. 52, 7.
138 Ps. 68, 30.
136 Jes. 55, 4, beim Gericht.

58


	Die messianische Erwartung im Judentum seit der talmudischen Zeit

