Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 20 (1964)

Artikel: Die messianische Erwartung im Judentum seit der talmudischen Zeit
Autor: Maier, Johann

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-960627

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-960627
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DIE MESSIANISCHE ERWARTUNG IM
JUDENTUM SEIT DER TALMUDISCHEN ZEIT*

Von JouANN MaAIER, Wien

Einleitung

1. Die folgende Darstellung beschiftigt sich nicht in erster
Linie mit dem Inhalt der jiidischen Endzeiterwartung oder mit
dem Bild, das man sich von dem kommenden Messias im Juden-
tum machte. Diese Fragen werden in den gleichzeitig erscheinen-
den Beitriigen von K. Hruby behandelt und sind hier sachlich
vorausgesetzt. Nur soweit sich im Verlauf der Zeit die Messias-
vorstellung wesentlich wandelte, soll darauf ndher eingegangen
werden. Man darf ndmlich nicht iibersehen, dall die messianische
Erwartung im Judentum in lehrhafter Hinsicht kaum von Bedeu-
tung war, sondern im Unterschied zum Christentum weit mehr als
geschichisbestimmender Faktor wirkt2. Der Grundzug der jiidischen
Endzeiterwartung ist nimlich restaurativ, das heillt, man erwartete
vor allem die Wiederherstellung der Verhiltnisse, die man aus
der Uberlieferung iiber die Glanzzeit der Eigenstaatlichkeit (be-
sonders unter dem Konig David) kannte. Gewill wird dieser Aspekt
meist sehr stark durch andere Elemente bereichert und zum Teil
sogar weit tiberboten, was immer blieb, ist die Hrwartung eines
wirklichen Wandels der Verhiltnisse dieser Welt. Dabei ist mit «HKr-
wartung» aber viel zu wenig gesagt. Aus dem jiidischen Erwih-
lungs- und Sendungsbewulitsein, aus dem Selbstverstindnis als
Werkzeug Gottes zur Durchfiihrung seines Heilsplanes mit der
Welt, ergibt sich notwendigerweise die Uberzeugung, zur Verwirk-

1 Dieser Beitrag, der in den folgenden Nummern des Jahrgangs fort-
gesetzt wird, ist eine erweiterte Wiedergabe der Vortrige, die im September
1963 auf der Tagung am Hasliberg gehalten wurden. Vgl. den Bericht S. 59.

2 Zur grundsiitzlichen Beurteilung der messianischen Erwartung im
Rahmen der jiidischen Religionsgeschichte siche G. Scholem, Zum Ver-
stéindnis der messianischen Idee im Judentum, Eranos-Jahrbuch 28, 1960,
S. 193—239.

23



lichung der messianischen Hoffnung verpflichtet zu sein. Der aktive-
stisch-politische Grundzug beruht also nicht blof3 auf der «parti-
kularistisch»-restaurativen Komponente, sondern nicht minder auf
der «universalistischen». Jede Enttduschung, die man dabei erlitt,
konnte daher bis zu einem gewissen Grad als eigenes Versagen
und als Ansporn zu besserer Verwirklichung gedeutet werden. Die
messtantsche Hoffnung bedeutet fitr das Judentum also die Verpflich-
tung zur Verwirklichung einer unerfiillbaren Aufgabe, deren Unerfilll-
barkewt aber im Glauben an den Bundesgott als Herrn der Geschichte
nicht anerkannt werden kann. Fir das Schicksal des Judentums hat
dies eine zweifache Bedeutung. EKinerseits fithrte es zu einer auf-
reibenden Kette von bitteren Enttduschungen, andrerseits erfor-
derte die unerfillte Aufgabe die Existenz derer, die sich zu ihrer
Verwirklichung berufen fiihlten. Die messianische Hoffnung garan-
tverte Elend und Tod der einzelnen und gleichzeitiq das Weiterleben des
Volkes.

Dieses verhingnisvolle Doppelgesicht wurde von vielen Juden
jeder Generation auch empfunden und fiihrte nicht selten zur Ver-
zweiflung am jidischen Glauben und damit zur Konversion, zum
Islam oder zum Christentum. Diejenigen jiidischen Kreise, die sich
in besonderer Weise auch seelsorgerlich fiir ihr Volk verantwortlich
fithlten, versuchten daher immer wieder, die unvermeidliche Be-
lastung des einzelnen moglichst in Grenzen zu halten und wandten
sich unermiidlich gegen die Stromungen, die zu einer akutmessia-
nischen Aktivitit (sei es politisch-militéirischen oder auch nur speku-
lativ-rechnerischen Charakters) fiithrten, da die darauf folgende
Enttiuschung nicht nur die d&ulleren Lebensbedingungen, sondern
auch die religiose Problematik ins Unertrigliche steigerte. Diese
vorsichtige und zuriickhaltende Einstellung ist als Erbe der alten
pharisiiischen Skepsis gegen das eschatologische Fieber der Jahr-
hunderte um Christi Geburt vor allem den Gesetzesgelehrten zu
eigen geblieben. Sie waren deshalb nicht quietistisch eingestellt.
Ihr messianischer Aktivismus sah jedoch in erster Linie in rechter
BuBle und Gesetzeserfiillung das Mittel zur Verwirklichung und sie
schitzten die Moglichkeit zu einer politisch-revolutiondren Ver-
wirklichung auf Grund ihrer realistischen Einschitzung der reli-
giosen Lage meist von vornhinein negativ ein. Gewohnlich muf3ten

24



diese «Konservativen» mithsam kitten, was die « Revolutionire» in
Scherben geschlagen haben. Dazu trat eine gewisse Gefahr fiir
die Gesetzesfrommigkeit, und zwar aus der Uberzeugung, dafl die
eschatologische Wende auch einen Wandel hinsichtlich der Gel-
tung der Tora mit sich bringen werde. Kreise, die auf Grund einer
akut-messianischen Bewegung der Meinung waren, die Periode
der Tora vom Sinai sei vorbei, fanden oft nicht mehr zu ihr zu-
riick. Die messianischen Bewegungen zeigen daher vielfach eine
antirabbinische Tendenz.

2. Dieser Zwiespalt zwischen revolutionidrer Tendenz und kon-
servativer Skepsis auf der Basis einer gemeinsamen restaurativ-
aktivistischen Grundhaltung durchzieht die ganze Geschichte des
Judentums seit der Existenz einer messianischen Hoffnung und
nicht etwa erst seit dem Entstehen des Christentums3.

Uber das erste Scheitern einer messianisch-restaurativen Be-
strebung unter der Statthalterschaft des Serubbabel ist nur wenig
bekannt. Sicher hat diese Enttduschung nicht unwesentlich zur
Ausbildung der hierokratischen Verfassung des Friihjudentums
beigetragen, die in den folgenden Jahrhunderten zwar eine gewisse
Stabilitat garantierte, mit der teilweisen Hellenisierung der Priester-
schaft aber selbst in Frage gestellt wurde. In der Abwehr des
Hellenismus flammte die messianische Hoffnung neu auf und einte
weite Schichten des Volkes. Der erfolgreiche Aufstand der Makka-
bier ist eines der wenigen Beispiele fiir eine zunidchst allem An-
schein nach gegliickte messianische Verwirklichung, denn der
Hauptbeweis, der dullerlich nachweisbare Erfolg, war ja gegeben.
Doch mit der Ubernahme der politischen Macht und Verantwor-
tung trat an die Stelle des messianischen Ideals die Kunst des
Moglichen, wenn nicht iiberhaupt der iibliche Despotismus jenes
Zeitalters. Fiir jene, die eine echte Verwirklichung des messiani-

3 Umfassendere Darstellungen: J. H. Greenstone, The Messiah-Idea in
Jewish History, Philadelphia 1960; W. O. E. Oesterley, The Evolution of
the Messianic Idea: A study in comparative religion, London 1908; A. Leman,
Histoire compléte de I'idée messianique chez le peuple d’Israél, Paris 1909;
insbesondere aber A. H. Silver, A History of Messianic Speculation in
Israel, Boston 19592 (1927), und A. Z. ’A8koli, Hat-tendi'ét ham-mesihijjor
bejisgrael, 1, Jerusalem 1956.

25



schen Auftrags nicht preisgeben oder ins Ungewisse vertagen
wollten, erwies sich das unter der makkab#ischen Fithrung Er-
reichte daher als wesenhaft unmessianisch, wenn nicht anti-
messianisch. Die Folge war, dal die friihere antihellenistische
Front in eine Unzahl oppositioneller Gruppen zerfiel, von denen
sich die meisten immer mehr radikalisierten (Zelotismus). Die
Kette zelotischer Aktionen gegen die Romer und die groBen Auf-
standsbewegungen der Jahre 66—70 und 135—138 n. Chr. illu-
strieren zur Geniige die weite Verbreitung und den aktivistisch-
politischen Charakter der messianischen Hoffnung, wie es ja auch
spater noch zu militarischen Erhebungen kam®*. Im ersten grolen
Aufstand (66—73) wurden die (sich noch im belagerten Jerusalem
untereinander befehdenden) eschatologisch orientierten Kreise
zwar fast aufgerieben. Was davon iibrigblieb und im Judentum
verbleiben wollte, mulite sich jener Partei anschliefen, die dank
ihrer realistischen Einstellung in gesetzlichen und geschichtlich-
politischen Fragen aus der Katastrophe des Volkes noch halbwegs
heil hervorgegangen war. Das war die Partei der Pharisier, die
fortan das Judentum iiberhaupt darstellten. Dieser Zustrom
eschatologisch-revolutionirer Elemente blieb aber nicht ohne Aus-
wirkungen. Gefordert durch die harte Haltung der Romer keimte
die revolutionire Hoffnung nun auch in dem offiziell pharisdischen
Judentum auf und erfalite einen groflen Teil des Volkes. In Pa-
lastina konnte die Besonnenheit der rabbinischen Kreise den
drohenden Sturm noch einige Zeit vermeiden, anders in der unge-
duldigeren Diaspora. Kaiser Trajan (98—117 n. Chr.) mufite in der
Ostlichen Hilfe des Reiches eine Serie heftiger Aufstéinde unter-
driicken. Im Jahre 135 n. Chr. brach in Paldstina selbst die be-
riithmte Revolte des Bar Kosiba aus® den Rabbi Akiba fiir den

4 Fiir die talmudische und beginnende gaoniiische Zeit siehe N. N.
Glatzer, Geschichte der talmudischen Zeit, Berlin 1937; G. *Allén, Téledét
haj-jehidim bedrds jiéra’el bitgiifat ham-misnah wehat-talmad, 2 Bde., Jeru-
salem 19583; M. Avi-Yonah, Geschichte der Juden im Zeitalter des Talmud,
Berlin 1962; S. W. Baron, A Social and Religious History of the Jews,
Band II—III, New York 19522ff,

5 Neue Quellen tuiber die Ereignisse und Verhiltnisse dieser Periode er-
brachten die Funde von Murabba‘at und in der Wiste Juda. Siehe P. Benoit

26



Stern von Num 24, 17 und somit zum Messias erklirte®. Aber auch
diesmal waren auf die Dauer die romischen Waffen die stérkeren.
Diese Enttduschung und nicht zuletzt die schweren Folgen des
Krieges veranlaten viele zu scharfen Absagen gegen alle akut-
messianischen Bestrebungen und gegen jede Art der Endzeit-
berechnung. Grundsitzlich konnte man die Hoffnung auf eine
Verwirklichung des messianischen Ideals jedoch nicht preisgeben,
und so blieb die Terminfrage auch weiterhin ein latentes und im
Falle umstiirzender politischer Ereignisse auch ein akutes Problem.
Auflerdem konnte man die erlittenen Enttduschungen jederzeit
als «(Wehen der messianischen Zeit» und somit als Vorstufe fiir die
endgiiltige Wende deuten.

Die wenig stabile Lage an der Ostgrenze des Reiches verleitete
immer wieder zur Hoffnung, die messianische Zeit stehe nahe
bevor. Dabei spielte die Dan. 7, 1ff. erwéihnte Ansicht von vier
Weltreichen eine gewisse Rolle, doch ebenso die Meinung, dafl die
Dauer der Welt nach der Zahl der Tage der Schopfungswoche (in
Jahrtausenden) festgesetzt sei, wovon ein Teil (oft 1000 Jahre)
schon die messianische Zeit sein werde’. Je nach der Identifizierung
der Danielschen Reiche mit den historischen politischen Méchten

— J. T. Milik — R. de Vaux, Les grottes de Murabbaat, Oxford 1961
(DJD II); N. Avigad — Y. Aharoni — P. Bar-Adon — Y. Yadin, The Ex-
pedition to the Judean Desert, Isr. Expl. Journal 11, 1961, S. 3—72;
W. Baumgartner, Die neuen Texte vom Toten Meer, Neue Ziircher Zeitung
128, Morgenausgabe 21. Nov. 1961, Blatt 7; S. Abramski, Bar Kokbah, nes’
jisra’el, Tel Aviv 1961 (v. a. S. 234ff.); J. A. Fitzmyer, The Bar Cochba
Period, in: The Bible in Current Catholic Thought, ed. J. L. MacKenzie,
New York 1962, S. 133—168; Y. Yadin, Judean Desert Studies (hebr.),
Jerusalem 1963. ,

6 Der messianische Charakter der Bewegung wird auch durch die Miinz-
aufschriften bezeugt («Im Jahre... der Erlésung Israels», oder: «...der
Freiheit Israels»).

7 Vgl. schon IV. Esr. XIV, 48. In bSanh 97a—b sind mehrere Beispiele
zu finden. Auf 97b wird berichtet, dafl ein Mann eine Schrift gefunden habe,
in der es heil3t, daB die Welt 4291 Jahre nach der Schopfung zu Ende gehen
wird. Dazu gehoren noch die endzeitlichen Kriege, der Rest aber sind «die
Tage des Messias», denn Gott werde die Welt erst nach 7000 Jahren wieder
erneuern.

27



und je nach der Bemessung der «messianischen Zeit» kam es da-
her zu immer neuen Terminbestimmungen?®. Die eschatologische
Ungeduld verstirkte sich naturgemif3 nach dem Sieg des Christen-
tums und mit der nun einsetzenden antijiidischen Gesetzgebung
im romischen Reich. Leider wissen wir zuwenig iiber die Auf-
standsbewegungen in dieser Zeit?, nicht nur im rémischen, sondern
auch im persischen Bereich!®. Deutlicher wird die messianische
Komponente in den jiidischen Stellungnahmen zu den umwélzenden
Erecignissen des 6./7. Jahrhunderts, doch damit ist der Ausgang
der talmudischen Periode erreicht. Der Sinn dieser knappen Uber-
sicht war, die grundlegende Bedeutung des revolutioniren Aspekts
der messianischen Hoffnung aufzuzeigen, der im Bereich des Is-
lams auch weiterhin wirksam bleibt. Nur in der christlichen Macht-
sphire erstickte der politische Wille und der Weg zur messia-
nischen Verwirklichung mufite hauptsichlich auf Bufle und Ge-
setzeserfiillung beschrinkt werden.

3. Der Zwrespalt, der sich bei gemeinsamer restaurativ-aktivisti-
scher Grundhaltung zwischen den revolutiondren Tendenzen brei-
ter Kreise und der besonnen-konservativen Haltung der Gesetzes-
gelehrten ergab, fithrte dazu, dal sich im rabbinischen Schrifttum
(Talmude und alte Midraschim) kaum griéfere eschatologische
Partien finden!!. Selbst die iltere Midraschliteratur, in der die
Volksfrommigkeit sich schon stidrker bemerkbar machte, enthélt
eher eine Hiufung vereinzelter Aussagen und Motive als eine ge-
schlossene Darstellung der Endzeitereignisse. Bei genauerem Hin-
sehen gewinnt man allerdings den Eindruck, dall es solche ein-

8 5. dartiiber A. H. Silver, a. a. O. (Anm. 3), S. 6ff. und 16ff.

9 8. Avi-Yonah, a. a. O. (Anm. 4), S. 169ff.

10 Unter Peroz (459—486), einem der wenigen judenfeindlichen Sassaniden,
brach ein bewaffneter Aufstand unter der Fithrung des jugendlichen Mar
Zutra II. aus, der erst nach sieben Jahren unterdriickt werden konnte. S.
dariuber H. Graetz, Geschichte der Juden 1V2, 5f. Auch unter Hormuzd IV.
(579—589) soll es im Rahmen der Revolte des Bahram zu judischen Auf-
standsbewegungen gekommen sein. Zur Lage der Juden im persischen Be-
reich s. G. Widengren, The status of the Jews in the Sassanide empire,
Iranica Antiqua 1, 1961, S. 117—162.

11 Vgl. die Gemara zu Sanh. X, ferner bSota 49a—b; bSukka 51a—52b;
Cant.r. Ende.

28



schligigen Darstellungen gegeben haben muf312. Dafiir gibt es auch
eindeutigere Hinweise.

In den literarischen Zeugnissen der friithen jidischen Esoterik13,
insbesondere im Rahmen der sogenannten Hekalot-Literatur!?,
befinden sich Stiicke ausgeprigt apokalyptischen Charakters?!s.
Die Geheimnisse der Endzeit waren neben den kosmischen Ge-
heimnissen Hauptgegenstand der himmlischen Schau beziehungs-
weise des Offenbarungsempfanges vor dem Thron Gottes!®, wih-
rend von einem individuell-soteriologischen Charakter solcher
«Himmelsreisen» keine Rede sein kann!’. Auch diese apokalypti-
schen Fragmente weisen auf die Existenz einer reicheren eschato-
logischen Literatur hin, von der uns nur deshalb nichts erhalten
ist, weil die Rabbinen sie wenigstens zeitweilig mit Erfolg unter-
driicken konnten.

Das einleuchtendste Argument fiir die genannte Annahme ist
aber die tatsichliche Existenz einer richtigen apokalyptischen Late-
ratur aus der Zeit des Ubergangs von der talmudischen zur gao-
niischen Periode und aus den Jahrhunderten darnach!®. — Man

12 Vgl. auch die oben (Anm. 7) erwidhnte Nachricht iiber einen Schriften-
fund.

13 8. dartiber G. Scholem, Die judische Mystik in ihren Hauptstréomun-
gen, Ziurich 1957; ders., Jewish Gnosticism, Merkabah Mysticism, and
Talmudic Tradition, New York 1960; J. Maier, Bundeslade, Gottesthron
und Méarkabah, Salzburg 1964.

14 8. dazu (. Scholem, «Die jidische Mystik...» (Anm. 13), S. 41ff.;
und in «Jewish Gnosticism. ..» (Anm. 13), S. 5ff.

15 Hebr. Henoch (ed. Odeberg), Kap. 45 (himmlischer Geschichtsplan,
darin auch Messias b. Josef, die Kriege Gogs und Magogs, Davidmessias
ete.) und 48; s. ferner Hekalot rabb. (ed. Wertheimer) XXXII, 5; Alphabet
des R. Akiba (Wertheimer) Aleph, Resch und Schin. Aus spiiterer Zeit die
*Otot ham-masich (Jellinek, Bet ha-Midrasch 1I, 58-—63) und die ’Aggadat
madieh (ibd. 111, 141ff.).

16 (3, Scholem, Die jlidische Mystik. .. (Anm. 13), S. 78.

17 J, Maier, Das Geféhrdungsmotiv bei der Himmelsreise in der jiidi-
schen Apokalyptik und «Gnosis», Kairos 1963, S. 18—40, und a. a. O.
(Anm. 13).

18 Jehiidah ’Abdn-Semi’el, Midrede gedllah, Jerusalem-Tel Aviv 19543
So gut wie keine dieser Schriften ist jedoch in ihrer urspriinglichen Gestalt
auf uns gekommen, und ihre historische Auswertung bleibt, wegen der noch
nicht geniigend durchgefiihrten literarkritischen und tiberlieferungsge-

29



darf nach all dem wohl annehmen, daf} ein Traditionszusammen-
hang zwischen der frithjidischen Apokalyptik und dieser Literatur
besteht1®, Nur ist zu beachten, dafl es sich dabei um keine fest-
gelegte Lehre handelt, sondern um jeweilige Anpassung traditio-
neller Vorstellungen an die Zeitverhiltnisse. Kaum einer dieser
mittelalterlichen Apokalypsen ist uns daher in ihrer Urgestalt er-
halten, ein weiteres Zeugnis fiir die Lebendigkeit der messianischen
Hoffnung.

Wie stark die Volksfrommigkeit durch die messianische Erwar-
tung bestimmt worden ist, zeigt auch ein Blick auf die synagogale
Liturgie. In talmudischer und nachtalmudischer Zeit wurden die
alten Gebete sehr oft mit stereotypen Phrasen eschatologischen
Inhalts ausgeschmiickt?°. Der Einflull dieser «eschatologisierteny
Gebete auf das religiose Empfinden und auf die Lebenseinstellung
der kommenden Generationen kann kaum hoch genug veran-
schlagt werden. Als Brennpunkt messianischer Erwartung in die-
sem Rahmen sei noch das Passahfest erwihnt, insbesondere der
Seder-Abend, an dem die stark messianisch bestimmte Passah-
Haggada verlesen wird.

Die synagogale Poesie schlieBlich, die gegen Ende der talmudi-
schen Periode, zur Zeit des byzantinischen antijiidischen Druckes,
entstanden ist?!, trigt weithin akut-messianischen Charakter, und

schichtlichen Arbeit ungesichert. Man vergleiche die verschiedenen Auffas-
sungen bei *Abin-Semi’el, a. a. O. (Einleitung), A. H. Silver, a. a. 0. (Anm.
3), S. 37ff., und die Bemerkungen S. W. Barons, a. a. O. (Anm. 4) im Band
III.

1% Vgl. G. Scholem, Die jiud. Mystik... (Anm. 13), S. 45; M. Smith,
Observations on Hekalot Rabbati, Studies and Texts I, ed. A. Altmann,
Harvard Univ. Press 1963, S. 142—160.

20 T, Elbogen, Der jiidische Gottesdienst in seiner geschichtlichen Ent-
wicklung, Frankfurt a. M. 19313; ders., Die messianische Idee in den alt-
jidischen Gebeten, «Judaica» (Festschrift H. Cohen), Berlin 1912; A. Mi-
sheon, The Origin of ’dt simah David and its Place in the ‘Amidah, Jew.
Quart. Rev. 1927, S. 37—43.

21 Siehe L. Ginzberg, Genizah Studies II, Geonic and Early Karaite
Halakah, New York 1929, S. XIV; weiters R. Edelmann, Bestimmung,
Heimat und Alter der synagogalen Poesie, Oriens Christianus I1I/7, 1932,
S. 16—31; ders., Zur Friihgeschichte des Mahzor, Bonner Or. Stud. 6, 1934;
P. Kahle, Die Kairoer Genisa, Berlin 1962, S. 36ff.

30



auch die spitere mittelalterliche Poesie bringt das Golah-Bewul3t-
sein?2 und die Erlésungssehnsucht immer wieder leidenschaftlich
zum Ausdruck. Da viele dieser Gedichte (Pijjutim) ins Gebetbuch
Eingang fanden, sind sie nicht blof als Ausdruck, sondern auch
als Anregung zu messianischer Stimmung zu werten. Auch die
judische synagogale Kunst entbehrte nicht einer weitgehenden
messianischen Symbolik 23,

So war am Ende der talmudischen Periode geniigend Néhrstoff
fir die messianische Erwartung vorhanden. Selbst die verhiltnis-
mifig geringen eschatologischen Aussagen in der offiziell aner-
kannten rabbinischen Literatur konnten zudem ja als Legitima-
tion fir eine akute Enderwartung oder fiir eine spekulative Dar-
stellung verwendet werden, wihrend die besonnenen rabbinischen
Kreise ihren Standpunkt unter Anerkennung der grundsitzlichen
Berechtigung der messianischen Hoffnung?* und ihrer Verwirkli-
chung als der Aufgabe Israels verteidigen mufiten. Allen gemein-
sam war ja auch das Gefiihl der Verbannung (Golah-BewuBtsein),
und dies allein bedingte schon die Unausweichlichkeit der messia-
nischen Erwartung samt ihrer zeitlichen Auswegslosigkeit.

Das kollektiv-messianische SendungsbewuBtsein Israels bezie-
hungsweise das Verstindnis der messianischen Hoffnung als der zu
verwirklichenden Aufgabe brachte es mit sich, daf die Person des
Messias® gegeniiber dem endzeitlichen Geschehen in den Hintergrund
riickt. Der Messias spielt eher eine reprdsentafive als eine soteriolo-

22 Treffend herausgearbeitet durch Ch. H. Sadon, Peragim betéledst haj-
jehddim bimé hab-benajim, Tel Aviv 1958, S. 255ff.

2 R. Wischnitzer-Bernstein, Gestalten und Symbole der jiidischen
Kunst, Berlin-Schéneberg 1935; R. Wischnitzer, The Messianic Theme in
the Paintings of the Dura Synagogue, Chicago 1948; C. Roth, Messianic
Symbols in Palestinian Archaeology, Pal. Expl. Quart. 87, 1955, S. 151—164.

24 Die Pflege und Weiterbildung halachischer Uberlieferungen iiber Ge-
biete, die seit der Tempelzerstéorung gar nicht mehr aktuell waren, erklirt
sich unter anderm aus dem Bestreben, jederzeit fiir den neuen, messiani-
schen Tempel bereit zu sein. Vgl. H. Zucker, Studien zur jidischen Selbst-
verwaltung im Altertum, Berlin 1934, S. 94f., 144.

25 Siehe M. Rabinsohn, Le Messianisme dans le Talmud et les Midrashim,
Paris 1907; M. Zobel, Gottes Gesalbter, der Messias und die messianische
Zeit in Talmud und Midrasch, Berlin 1938.

31



gische (oder gar individuell-soteriologische) Rolle, und auch dies
nur in Hinblick auf die Wende zur messianischen Restauration
und die darauf folgende (begrenzte) «messianische Zeit». Nach
dieser Zeit stirbt der Messias nach manchen Aussagen, ist also
nur der erste in der restaurierten davidischen Thronfolge. Daher
kann man, von den traditionellen Ziigen des Idealherrschers abge-
sehen, auch kaum von einer bestimmten Vorstellung von der
Personlichkeit des Messias sprechen. Bedeutend wichtiger sind die
iiberlieferten Vorzeichen der messianischen Erlosung, die man immer
neu mit den Zeitereignissen in Kinklang zu bringen versuchte.
Dazu gehoren vor allem die Vorstellungen von den «messia-
nischen Wehen», von den endzeitlichen Bedringnissen und Krie-
gen (Gog und Magog), vom Messias ben Josef (oder Efraim), vom
(Vorldufer) Elias usw., oft verbunden mit traditionellen und neuen
Mitteln zur terminméifligen Bestimmung dieser Ereignisse.

Vom Ausgang der talmudischen Periode bis zum Ende der gaondischen
Zent

1. Der Osten ( Byzanz, Perser und Araber)

1. Gegen Ende der talmudischen Periode bot der zunehmende
Verfall des Romischen Reiches?® reichlich Anlall zu eschatologi-
scher Spekulation??. Uberlieferte Ansichten, wie jene vom 1200-
jihrigen Bestand Roms oder von der 400jihrigen Dauer des Exils
(gleich lang wie der dgyptische Aufenthalt)?® trugen das ihre dazu
bei. Es gab offenbar auch Kreise, die sich mit der Zerstérung
Jerusalems iiberhaupt nicht abfinden konnten und die Meinung
vertraten, man miilite stindig in Trauer und mit Fasten in Jeru-

26 Vgl. M. Avi-Yonah, a. a. O. (Anm. 4), S. 252ff.

27 Vgl. Gen.r. 42, 7; 63, 13.

28 Aus einer Kombination von Gen. 15, 13 und Ps. 90, 15 erschlossen in
bSanh. 99a, vgl. bAZ 9b. Ahnliche Berechnungen Midr. Ps. (ed. Buber)
90, 17 (354). Etwa auf dieselbe Zeit fiihrt die Jubilienrechnung, vgl. bSanh.
97b, und die Spekulationen auf Grund der Weltdauer, vgl. bSanh. 97a—b;
bAZ 9a und ofter.

32



salem beten und klagen, bis sich der Herr iiber Zion wieder er-
barmt. Diese «Trauernden um Zion» konnten sehr wohl ein wich-
tiges Verbindungsglied zwischen der Apokalyptik des Friihjuden-
tums und der gaoniischen Zeit gewesen sein, da sie sich durch
viele Jahrhunderte hindurch behaupten konnten. Ein Teil von
ihnen ging dann in der kardischen Bewegung auf, aber noch im
12. Jahrhundert2® wird ihre Existenz bezeugt.

Um 500 wird in einer christlichen Quelle3® das Scheitern einer
messianischen Bewegung auf Kreta als Grund fiir Ubertritte von
Juden zum Christentum angegeben. Die historische Glaubwiirdig-
keit des- ziemlich tendenzitsen Berichts mag im einzelnen frag-
wiirdig sein, doch gewisse Charakteristika einer messianischen Be-
wegung sind auch hier zu erkennen. Ein Mann namens Mose (!)
gab vor, von Gott dazu ausgesandt worden zu sein, um die Juden
der Insel durch das Meer ins Land der Verheillung zu fiihren, so
wie er (Mose!) einst Israel durch das Rote Meer gefiihrt habe. Auf
seine Aufforderung hin lieBen viele ihr Hab und Gut im Stich
und versammelten sich am vereinbarten Tag an der Kiiste, wo
ihnen Mose befahl, sich ins Meer zu stiirzen, denn so hitte man es
auch damals gemacht. Viele sollen daraufhin auf den Klippen
der Steilkiiste oder in der Tiefe den Tod gefunden haben, ein Teil
soll aber durch Christen, die «durch Gottes Vorsehung» in Booten
hinzukamen, gerettet worden sein. Der Verfiihrer freilich war ver-
schwunden, und das gab zur Meinung AnlaB, dall er iiberhaupt
ein Ddamon in Menschengestalt gewesen sei.

Wie immer man den Wert dieser Nachricht einschitzt, sie
illustriert die ganze Problematik, die sich fiir die Juden aus dem
Auftreten eines solchen messianischen Priatendenten ergab. Die
geforderte Entscheidung fiir oder gegen ihn ist eine eschatologische,
das heil}t eine endgiiltige und erfordert ein totales Risiko. Da man

20 Benjamin von Tudela und Megillat ’Achimaaz. S. dazu J. Mann, The
Jews in Egypt and Palestine under the Fatimide Caliphs, New York 1922,
I, S. 47f.; S. D. Goitein, Jews and Arabs, New York 1955, S. 170, 173f.
(der auch einen EinfluB} auf die Bewegung des Abu ‘Isa — 8. u. — annimmt).

30 Socrates Schol., Ece. Hist. VII, 38, ed. R. Hussey, Oxford 1853, II,
S. 822—824; vgl. Cassidor, Hist. eccl. trip. X1I, 9, ed. R. Hanslik, Wien

1957 (CSEL 71), S. 677f.

33



standen, wurden sie von der nichtchristlichen Bevolkerung als Be-
freier begriifit. Die Juden nahmen die Chance wahr und trafen
mit den Invasoren ein militirisch-politisches Ubereinkommen, das
ihnen fiir ihre Waffenhilfe den Besitz Jerusalems und eine weit-
gehende Autonomie zusicherte. 614 wurde Jerusalem tatsichlich
der jiidischen Herrschaft unterstellt, der Opferdienst scheint auf
dem Tempelplatz wiederaufgenommen worden zu sein, und die
Stadt wurde von den nichtjiidischen Kultstitten radikal gesiubert.
Spuren des messianischen Hochgefiihls jener Tage finden sich in
dem «Buch Serubbabels3!», von dem spiiter (Abs. 4) noch die Rede
sein wird. Das harte Vorgehen der Juden versteifte jedoch den
christlichen Widerstand, und nach der Eroberung von Akko ver-
liefi das Kriegsgliick die jiidischen Waffen. Bei der Belagerung
von Tyrus kam es zu einer derartigen Niederlage, dall die Perser
ihre Palédstinapolitik radikal umstellten und die christliche Mehr-
heit zu gewinnen suchten. Etwa 617, also nach drei Jahren jiidi-
scher Autonomie, wurde Jerusalem den Christen zuriickgegeben.
Dieser Riickschlag mulite um so héirter empfunden werden, als die
Byzantiner unter Heraclius die Perser durch ein tollkiihnes kriege-
risches Unternehmen zur Zeit innerer Uneinigkeit von Norden
her angriffen und daraufhin den Vorderen Orient und 629 auch
Paliastina wiedereroberten. Die fithrenden Kreise der Juden, vor
allem die Tiberienser, brachten es immerhin zustande, von Heraclius
unter Eid die Zusage einer Amnestic zu erhalten, aber die grund-
sitzliche Enttauschung war so tiefgehend, dall einer der Ange-
sehendsten, Benjamin von Tiberias, die Taufe annahm. Die Lage
wurde noch unertriglicher, als sich Heraclius der Forderung der
paliastinensischen Christen, seinen Eid zu brechen, beugte und
eine Woge von Vergeltungsmafinahmen iiber die Juden herein-

3 Text: A. Jellinek, Bet ha-Midrasch 1I, 8. 54—57; J. D. Eisenstein,
>Osar Midraschim I, 5. 159—161; vgl. S. A. Wertheimer, Battd Midradot LI,
Jerusalem 19592 (A. J. Wertheimer), S. 497—505: Jehiidah *Abin-Sem’el,
a.a. 0. (Anm. 18), S. 71—88. Auch diese Schrift ist nur tiberarbeitet or-
halten, vgl. A. H. Silver, a. a. O. (Anm. 3), S. 49. Zur historischen Auswer-
tung s. I. Lévi, L’apocalypse de Zorobabel et le roi de Perse Sirois, Rev.
Etudes Juives 68, 1914, S. 129ff.; 69, 1915, S. 108ff.; 71, 1920, S. 57ff., und
H. Graetz, Gesch. d. J. V2, S, 393ff.

34



die messianische Hoffnung grundsiitzlich teilte, war das Nein nicht
weniger schwerwiegend als das Ja, zumal damit die Preisgabe
eines Teiles der eigenen Volks- und Religionsgemeinschaft ver-
bunden war. Andrerseits hatte man schon genug bittere Ent-
tiuschungen erlebt und wulite auch um die verheerenden Folgen
solcher Erscheinungen. Nur zu oft waren blutige Verfolgungen
durch die Umwelt das Ergebnis, und so mancher verzweifelte an
der Zukunft des erwiihlten Volkes und konvertierte zur herrschen-
den Religion.

2. Die seit Justinian zunehmende Verschlechterung der recht-
lichen und sozialen Stellung der Juden im byzantinischen Reich
blieb nicht ohne politische Folgen. In Siidarabien! war der jidi-
sche Einflul} durch die Konversion des Himjarenkonigs eine Zeit-
lang stark genug, um den byzantinischen Handel, der wegen der
persischen Blockade auf den Seeweg angewiesen war, empfindlich
zu treffen, wobei der Einflull der Palidstinenser eine gewisse Rolle
gespielt haben diirfte32. Viel schwerwiegender war aber der stei-
gende persische Druck gegen die Ostgrenze des Reiches zu Beginn
des 7. Jahrhunderts®3, Als die Perser 613 an den Grenzen Palistinas

31 Die ersten jiudischen Siedlungen in Arabien dirften schon unter Na-
bonid im 6. Jahrhundert v. Chr. gegriindet worden sein, vgl. . Vogt,
Novae inscriptiones Nabonidi, Biblica 40, 1959, S. 88—102; 1. Ben-Zbi,
The Origin of the Settlements of Jewish Tribes in Arabia (hebr.), Eretz
Jisrael VI, 1960, S. 130—148. Fiir die spatere Zeit 8. R. Dozy, Die Israeliten
zu Mekka, Leiden 1864; R. Leszynski, Die Juden in Arabien, Berlin 1910;
D. 8. Margoliouth, The Relations bewenn Arabs and Israelites Prior to the
Rise of Islam, London 1924; W. H. Hirschberg, Jidra’el ba-"¢rab, Jerusalem
1947; 8. D. Goitein, Jews and Arabs, New York 1955, S. 46ff.

32 PDarstellung und Diskussion der Quellen bei M. Avi-Yonah, a. a. O.
(Anm. 4), S. 262ff.

33 Aus der Zeit des pers. Vormarsches kénnte das «Buch des Elias»
stammen. Text: M. Buttenwieser, Eine hebriische Eliasapokalypse, Leipzig
1897; A. Jellinek, Bet ha-Midrasch I1II, 65—68; J. D. Eisenstein, ’Ogar
Midraschim I, 26f.; Jehtdah ’Abin-Sem®’el, a. a. O. (Anm. 18), S. 41—48,
Mit A. H. Silver, a.a.O. (Anm. 3), S. 42f., ist diese Datierung (gegen
Buttenwieser und S. Krauf}, Jew. Quart. Rev. 14, 1914) vorzuziehen, soweit
es die anzunehmende Grundschrift betrifft. Vgl. auch M. Waxmann, Galdt
Gge ullah besifrat jisra’el, New York 1952, S. 301ff.; Jehtidah ’Abin-Semi’el,
a. a. 0. (Anm. 18), S. 60f., und M. Avi-Yonah, a. a. O. (Anm. 4), S. 261f.

35



brach. Das Verbot, die jiidischen Hauptgebete ihrem Wortlaut
nach zu rezitieren, fiihrte, wie schon frithere ahnliche Verordnun-
gen beziiglich des Gesetzesstudiums, zur Ausbildung der synago-
galen Poesie®®, deren vielfach gekiinstelter und gezwungener Stil
zum Teil eben von daher zu erkliren ist, dal es sich um Gebrauchs-
dichtung zum Lehrersatz handelte. Auch die in diesen Dichtungen
vehement zum Ausdruck kommende Ungeduld iiber die Verzige-
rung der Endzeit entspricht der Situation.

3. Es ist nach all dem verstindlich, dal die Juden im byzanti-
nischen Bereich den Siegeszug des Islams mit wachsender Anteil-
nahme verfolgten, und dies um so mehr, als Heraclius angesichts
der wachsenden Bedrohung immer schirfere religionspolitische
MafBnahmen ergriff. Nicht dafl die Juden den Arabern eine un-
mittelbare messianische Bedeutung beigemessen hitten, denn das
Verhiltnis zwischen Mohammed und den Juden war seit den Aus-
einandersetzungen in Medina eher feindlich zu nennen, wenngleich
grundsitzlich Juden wie Christen als «Leute der Schrift» (ahl al-
kitab) gegen Entrichtung einer Kopfsteuer (éizja) in gleicher Weise
als Vertragsschiitzlinge (ahl ad-dimma) galten und die Juden damit
im Vergleich zum Westen wenigstens gewisse Mindestrechte be-
sallen. Diese Verbesserung der rechtlichen Lage hat man natiirlich
begriiBlt, die eschatologische Bedeutung der islamischen Eroberung
sah man aber in ihrer Auswirkung auf «Edom», die christliche
Bedriickermacht, mit der wieder eines von Daniels Weltreichen zu
Ende zu gehen schien. Dies veranlafte zur Hoffnung, daf3 die
nun folgende Periode der arabischen Herrschaft die letzte vor der
endgiiltigen messianischen Wende sein wiirde3¢. Zu dieser Zeit
diirfte Heraclius in der apokalyptischen Literatur die Ziige eines
Antichrist erhalten haben und hinter der Figur des sogenannten
«Armilius» (s. u.) stehen.

35 S. 0. Anm. 20 und 21.

36 Zur arab. Eroberung s. M. Avi-Yonah, a. a. O. (Anm. 4), S. 274ff. Er
unterschiitzt aber wohl die messianischen Aspekte wegen einer einseitigen
Uberbewertung politisch-aktiver AuBerungen. Vgl. z. B. das Gedicht’ Otét haj-
jém bei Jehiidah >Abén-Semirel, a. a. O. (Anm. 18), 8. 158—160, das viel-
leicht von El‘azar haq-Qalir stammt.

36



4. Einen Widerhall des so ereignisreichen ersten Drittels des
7. Jahrhunderts finden wir in einer apokalyptischen Schrift, die
auf die spétere Literatur groflen Einfluf} ausgeiibt hat. Es ist das
sogenannte «Buch Serubbabels3”», dessen Grundschrift zwischen
633 und 639 verfal3t worden sein diirfte. Wegen ihrer beispielhaften
Bedeutung sei diese Apokalypse etwas eingehender beschrieben 3.
Der Seher, Serubbabel3?, berichtet von einem Gesicht, verbunden
mit einer Entriickung:

...da hob mich der Geist empor zwischen Himmel und Erde und
brachte mich nach ‘Ninive’, der groflen Stadt, das ist die Blutstadt40.
...Und ich sah einen verwahrlosten und verwundeten4! Mann. Da sprach
zu mir der verwundete und verwahrloste Mann: «Serubbabel, was suchst
du da?» Ich antwortete und sprach: «Der Geist des Herrn hob mich unver-
sehens auf und brachte mich an diesen Ort.» Er sagte zu mir: «Fiirchte
dich nicht, denn um dir Gesichte zu zeigen, wurdest du hierhergebracht.»
Als ich seine Worte horte, war ich getrostet und fragte ihn: «Wie heif3t
dieser Ort?» Er sprach zu mir: «Das hier ist Gro3-Rom!» Und ich sprach zu
ihm: «Wer bist du, wie ist dein Name, und was tust du an diesem Ort?»
Da sagte er zu mir: ¢Ich bin der Gesalbte des Herrn und bin hier im Kerker
gefangen bis zur Zeit des Endes42.» Nachdem ich dies vernommen hatte,
verstummte ich und verdeckte mein Antlitz vor ihm. Doch da entbrannte
meine Sehnsucht und ich versuchte, ihn wieder zu schauen, verbarg mich
jedoch abermals, weil ich mich fiirchtete. Er aber sagte zu mir: «Tritt
heran zu mir, fiirchte dich nicht und erschrick nicht; warum schweigst
du?» Da sprach ich: «Weil ich gehort habe, daBl du der Gesalbte Gottes
bist, der Knecht des Herrn und Israels Licht.» Sofort erschien er mir wie

37 8. 0. Anm. 34.

38 . zw. nach dem Text bei ’Abiin-Semi’el, ohne daB hier auf die Kritik
der Schrift nidher eingegangen werden kann.

3 Wie in der frihjidischen Apokalyptik die Offenbarung einer Gestalt
der Vergangenheit (meist Henoch, Elias, Moses, Baruk, Esra) in den Mund
gelegt wird, so hier dem davidischen Statthalter Persiens im Paliastina der
nachexilischen Zeit, der selbst wegen messianischer Aspirationen zu Fall
kam.

40 Symbolisch fiir die rémische Weltmacht, wie einige Zeilen weiter deut-
lich wird. Vgl. «Babylon» in Apk. Joh. 17.

41 Andere Lesart: «einen niedergedriickten und mit Schmerzen wohlver-
trauten».

42 Eine Abwandlung der Uberlieferung bSanh. 98a, nach der Josua b.
Levi in einem Gesicht den Messias als verwundeten Bettler vor einem Tore
Roms antraf.

37



ein Jingling von vollendeter Schonheit und Anmut. Und ich sagte zu ihm:
«Wann wird Israels Licht erstrahlen?» Wihrend ich zu ihm diese Worte
sprach, kam ein gefliigelter Mann auf mich zu und sprach zu mir: «Serub-
babel, was fragst du den Gesalbten des Herrn?» Ich antwortete und sagte
zu ihm: «Ich frage, wann die Endzeit der Erlosung kommt.» Da sagte or:
«Frage mich, ich werde es dir kundtun. . .»

Da fragte ich ihn und sprach: «Wie heilt dieser Gesalbte des Herrn, und
was ist seine Aufgabe an diesem Ort?» Er sprach zu mir: «Dieser ist der
Messias, Davids Sohn, und seine Name ist Menahem b. ‘Ammi’el®. Er
wurde dem Hause Davids, des Konigs von Israel, geboren, als Nebukadnezar
gegen Jerusalem zog?4, und der Herr hat ihn dazu bestimmt, Bundesfiithrer
fiir das Volk zu sein. Ich aber habe ihn durch den Geist des Herrn entriickt
und verbarg ihn an diesem Ort%, bis zur Zeit des Endes. .. (Zitat Jes. 27,
6)...» Da fragte ich und sprach: «Wann wird sich dies creignen?»

Der Engel erklirt nun den Geschichtsverlauf von Serubbabels
Zeit an. 420 Jahre nach dem Bau des zweiten Tempels zerstort
der zehnte von den 70 Konigen Roms (also Titus) diesen wiederum.
Nach 990 Jahren (also Mitte des 7. Jahrhunderts) werde der
Messias kommen. Wichtiger als diese Terminangaben erschei-
nen dem Seher aber die Zeichen der Lndzeit, auf die der Engel
aber nur zogernd und zunichst nur in verhiillter Form eingeht.
Gott werde der Mutter des Davidmessias, I.Iéi,fﬁibah‘w, den Stab
des Heils geben, der mit dem Wunderstab des Mose und mit dem
blithenden Stab Arons identisch ist. Und zwar wird ihn der Pro-
phet Elia aus einem Versteck im Stammesgebiet Naftalis holen
und dem Nehémjah b. Has’el b. *Efrajim b. Josef4? geben, der
ihn dann der Mutter des Meénahem b. “Ammi’el iiberreicht. Der
Seher dringt aber nochmals auf die Beantwortung des «Wann?».

43 (Troster, Sohn des Gottesvolkes.» Uber die Messiasnamen s. im Beitrag
K. Hrubys. Mnhm hat iibrigens denselben Zahlenwert (138) wie smh, eine
iltere Messiasbezeichnung (vgl. Jer. 23, 5; 33, 15; Sach. 3, 8; 6, 12).

44 Fiir spiter vgl. Jehudah Liva b. Besal’el, Nédsah Ji$ra’el, Prag 1959,
Kap. 25 und 50 (fol. 38¢, 57¢).

4% Das Motiv vom Messias in Rom (vgl. Targ. Ex. 12, 42) hatte spiter
eine gewisse Bedeutung in den jiid.-christl. Religionsdisputationen.

46 So heit im AT (II Koén. 21, 1) die Frau Hiskias, Manasses Mutter.
Sie soll in der Apokalypse wohl das davidische Juda reprisentieren, wie
der Messias b. Josef das Nordreich (s. auch Anm. 53).

47 S. unten und Anm. 53.

38



A VAl

Da sprach er zu mir: «Nehimjah b. Hus’el wird kommen und ganz
Israel wie einen Mann nach Jerusalem versammeln, wie jemand seine
Familie versammelt. Und sie werden dort bleiben, Opfer darbringen, und
es wird dem Herrn angenehm sein, und die Isracliten werden sich nach
ihren Familien registrieren lassen. Im fiinften Jahr des Nehimjah b.
Hasi’el und der Sammlung des Volkes der Heiligen wird der Kénig von
Persien?® gegen N¢himjah und gegen Israel heraufziehen, und eine grofie
Bedriingnis wird iiber Israel kommen. Da wird Hiifsibah, die Mutter des
Menahem b. “Ammi’el, ausziechen mit dem Stab, den ihr Nehidmjah b. Hustel
gegeben hatte, und der Abendstern vor ihr her, und wird zwei Konige toten.
Der Naine des einen ist Nof, Kénig von Teman, und der Name des anderen
ist Sargon, Kdénig von Antiochia.

Als Serubbabel auf weitere Einzelheiten dringt, zeigt ihm der
Engel eine wunderschone weibliche Marmorstatue?. Kin Satan hat
sich in sie verliebt und mit ihr den «Armilius» gezeugt, den end-
zeitlichen Gewaltherrscher mit dem steinernen Herzen und dem
totalen Machtanspruch («Jeden, der nicht an ihn glaubt, tétet er
mit seinem harten Schwert»). Er, hinter dem die historische Ge-
stalt des Heraclius zu vermuten ist, wird mit 10 Unterregenten 5!
gegen das Volk der Heiligen kiimpfen. Nehimjah b. Hasi’el wird
getotet und mit ihm 16 Gerechte. Nur Hifsibah bleibt unange-
fochten beim oOstlichen Tor, damit Sach. -14, 2 erfiillt wiirde. Ar-
milius fithrt tberall den Gotzendienst ein und errichtet seiner
steinernen Mutter viele Altidre. An dieser Stelle bricht der Seher
in Klagen aus, seine Frage nach dem «Wann» blieb noch immer
offen. Der Engel fihrt fort:

Plotzlich wird Menahem b. “Ammi’el kommen und sich in der Ebene
von Arbel52, die dem J6Sus* b. Nisraf gehért, hinstellen. Die Gbriggeblie-

48 Zum Nachweis der Zugehorigkeit zum erwiihlten Volk, vgl. die Rolle
solcher Register schon in Ksr. 2; Qumran 1QM I1I—IV; Dam. II, 11ff,;
1V, 5; XIV, 3f.

49 Andere Lesart: SJRWJ, der Konig von Persien. Verballhornt aus
Chosroes?

50 Moglicherweise wurde der Verfasser durch Marienstatuen zu diesem
Einfall angeregt, evtl. auch mit durch die hoftheologische Deutung der
Stellung des Kaisers als Vertreter des Christus (als Weltherrscher).

51 Diese 10 muBte der Verf. neben Heraclius unterbringen, um mit
Heraclius die Zahl der réomischen Kaiser (70) abschlieBen zu kénnen.

52 Auf dem fruchtbaren Plateau nordwestlich von Tiberias, das damals
ein Zentrum des Judentums in Pal war. Arbel war eine bekannte Siedlung

39



benen Gelehrten Israels werden zu ihm hinausziehen. .., und Menahem b.
‘Ammi’el sagt zu den Altesten und Gelehrten: «Ich bin der Gesalbte des
Herrn, der mich gesandt hat, euch zu erlésen und zu erretten aus der Hand
dieser Bedringer.» Wie ihn die Altesten und Gelehrten anschauen und
-sehen, daB er ein verwahrloster Mann ist und seine Gewénder Lumpen sind,
achten sie ihn gering, wie du ihn gering geachtet hattest. Darauf wird in
ihm sein Zorn entbrennen, er wird als Gewand Kleider der Rache anziehen
und sich Eifer als Mantel umhiillen. Dann kommt er vor die Tore Jerusalems,
wo ihm seine Mutter Héfsibah entgegenkommen und ihm den Stab iiber-
geben wird, mit dem die Wunder vollbracht worden sind. Mit ihr wird Elia
kommen und sie werden N¢hiimjah b. HGs’el auferwecken. Nachdem alle
Altesten Israels hingegangen sind und gesehen haben, daB3 Nehidmjah lebt
und auferstanden ist, glauben auch sie sofort an Menahem b. “Ammi’el.
Friedliches Einvernehmen wird zwischen ihnen herrschen, entsprechend
der Prophetie des Jesaja: «Efraim wird iiber Juda nicht mehr eifersiichtig
sein, und Juda wird Efraim nicht bedridngen» (Jes. 11, 13).

Darauf wird in Jerusalem der Opferdienst wieder eingefiihrt,
und Gott selbst erscheint vor den Augen des ganzen Volkes auf
dem Olberg. Die Stadt wird neu gebaut und mit Feuermauern
umgeben, der Tempel ruht auf den fiinf Gipfeln des Libanon,
Morija, Tabor, Karmel und Hermon, so gewaltige Ausmalle wird
die neue Gottesstadt haben. Der Schlufiteil der Apokalypse bringt
nochmals eine genauer datierte Aufzihlung der einzelnen Stadien
dieser Heilsgeschichte. Hier wird noch erwihnt, dall Menahem b.
‘Ammi’el den Frevler Armilius besiegt und ihn «mit seinem Hauch»
totet. Auch Got und Magog unterliegen in einer Schlacht in der
Ebene von Arbel. Was dabei entrinnt, wird durch Nehimjah und
Elia vernichtet.

Die Zeit der persisch-byzantinischen Kriege am Anfang des
7. Jahrhunderts spiegelt sich hier im Schicksal des Nehimjah b.
Hustel, der im Kampf gegen Armilius unterliegt. Ob man dahinter
auBler der schon bekannten Figur des Messias b. Josef (bzw. Ef-

und hatte eine schone Synagoge der tiblichen galilidischen Art, deren Reste
noch heute gut sichtbar sind. Auffallende Beziehungen dieser Gegend zu
eschatologischen Uberlieferungen bezeugt auch jBer. 11, 4 und jTa‘anit 4, 8,
so daB man den Ort als Sitz eines Apokalyptikerkreises betrachten darf.
Im Westen wird das Plateau durch die « Hérner von Hattin» begrenzt, von
wo sich nach Siiden eine Ebene erstreckt, auf der 1187 n. Chr. Saladin die
Kreuzritter vernichtend schlug.

40



raim)53 auch eine historische Gestalt mit messianischen Anspriichen
vermuten darf? Das kurze Intermezzo der jiidischen Autonomie
kommt immerhin deutlich genug zum Ausdruck, doch zugleich er-
scheint mit der Mutter des Davidmessias (Hifsibah) eine ausge-
sprochen symbolische Figur’. Am ehesten handelt es sich um eine
typologische Ausdeutung der Geschehnisse nach dem Muster der
alten Geschichte Israels. Wie das Nordreich (gern Josef oder Efraim
genannt) 722 v. Chr. im Kampf gegen die Assyrer unterlag, wih-
rend sich Juda 701 unter Hiskia erfolgreich behaupten konnte53,
so wird auch fiir die Endzeit eine entsprechende Geschichte erwar-
tet. Dafiir spricht ja auch die betonte Aussage, dall zwischen den
beiden, Menahem und Nehimjah, schliellich volles Einvernehmen
herrschen werde (s. 0), und das charakteristische Zitat (Jes. 11, 13 3,
Auf diese Weise wurde das Scheitern des politisch-messianischen
Experiments von 613—617 als heilsgeschichtlich notwendige Vor-
stufe fiir die kommende Heilszeit gedeutet, deren Vorzeichen man
in den umstiirzenden Ereignissen der arabischen Eroberungs-
periode zu erblicken glaubte.

5. In den folgenden Jahren stabilisierte sich die politische Lage
im Vorderen Orient und bot fiir eschatologische Kombinationen
wenig Anlaf}. Fiir die Apokalyptik war diese unvorhergesehene Be-
ruhigung der Weltgeschichte ein Problem und bedurfte einer Er-
klirung. Aus dieser Situation diirfte die Schrift Pirgé Mai*h®
stammen, in der die Eroberung Jerusalems und Alexandriens so-

53 Siehe bSukka 51 b—52b und dazu P. de Benedetti, Una pagina messia-
nica del Talmud, Ricerche Religiose (Milano) 1, 1953, S. 241—245. Auch
die spitere Ansicht, dafl der Messias b. Josef zur Stuhne fir die «Stunde
Jerobeams», des ersten Konigs des Nordreiches, sterben muf}, spricht fiir
die typologische Bedeutung (vgl. Jalqat hadas 141, Nr. 21; 143, Nr. 52).

54 S, 0. Anm. 46. )

5 Man darf hier natiirlich nicht nach unserem historischen Empfinden
bewerten, sondern nach dem Eindruck, den dieses Ereignis in der jidischen
Uberlieferung gemacht hat. In bSanh. 94a wird Hiskia sogar als Messias
bezeichnet.

5 8. 0. Anm. 53.

57 Text: A. Jellinek, Bet ha-Midrasch III, 68—78; J. D. Eisenstein,
’Ogar Midraschim I, 392—394; vgl. dazu A. H. Silver, a. a. 0. (Anm. 3),
S. 43.

41



wie die Seekriege mit Byzanz nach 650 mehr oder weniger deutlich
erwihnt werden. Das messianische Ende wird nunmehr zum Aus-
gang des 7. Jahrhunderts erwartet.

Eine gewisse Erregung ergriff das Volk am Anfang des 8. Jahr-
hunderts, als den Arabern eine neuerliche Siegesserie beschieden
war. Die erfolglose Belagerung Konstantinopels 717 dimpfte die
Erwartung eines weltweiten Umschwungs aber wieder, brachte so-
gar allerlei Unannehmlichkeiten mit sich. Im Westen versuchte
Kaiser Leo 1II. (der Isaurier), die Einheit seines Reiches durch
religionspolitische Zwangsmallnahmen zu verstirken, wihrend der
Kalif Omar II. seinen militirischen MiBerfolg innenpolitisch ab-
reagierte, wodurch sich die Position der religitsen Minderheiten
erheblich verschlechterte.

Um 720 trat in Mesopotamien ein gewisser Severus (filschlich
auch Serene oder #hnlich genannt?®®) auf, der sich als Vorlaufer
des Messias ausgab und versprach, die Araber zu besiegen und
Jerusalem wieder aufzubauen. Seine Anhéngerschaft soll betricht-
lich gewesen sein®. Angeblich®® handelte es sich um einen Pro-
selyten, der in Samaria wegen Verfithrung eines jiidischen Mad-
chens arg milhandelt worden war und daher den Juden Rache
geschworen hatte. Als er schliellich gefangen und vor den Kalifen
gefiihrt wurde, verantwortete er sich jedenfalls damit, dal er blof3
die Juden irrefiihren wollte. Der weise Kalif lief} sich davon nicht
beeindrucken und lieferte ihn denen zur Bestrafung aus, die er ge-
tauscht hatte.

6. Die abbasidische Bewegung, die um 750 zum Wechsel im
Kalifat fiihrte, regte die eschatologische Phantasie der Juden von
neuem an. Altere Schriften wurden in dieser Zeit tiberarbeitet und

38 Siehe J. Starr, Le mouvement messianique au début du VIIIe s\,/iécle,
Rev. Et. Juives 102, 1937, S. 81—92: der Name Serene bei Natronaj (Sa‘eré
sdddq VI, 7; VI, 10; fol. 24a-b) ist Suryani (¢Syrer») zu lesen, was seiner-
geits zu «Zonaria» entstellt worden ist. Zur Sache s. auch H. Graetz, Gesch.
d.J. V2, 8. 434—438.

5 Zur Nachricht, dal sogar Juden aus Spanien und Frankreich herbei-
eilten (Isidor v. Pacensis), s. J. Starr, a. a. O. (Anm. 58), der sie auf eine
gpétere Interpolation zuriickfiihrt.

60 Pgeudo-Dionysius (CSCO Ser. Syr. IV, 33).

42



den neuen Umstinden angepallt, aber auch neue wurden verfaflt,
wie die sogenannte «Offenbarungen Simon b. Jochajs» (Nistardt
Ragbi)bt. Die letztgenannte Schrift hat spiter einen starken KEin-
fluBl ausgeiibt. In ihr wird der Islam als Werkzeug Gottes zur Ver-
nichtung «Edoms» (des Romischen Reiches) angesehen und der
messianische Umbruch mit dem Fall der Omajjaden angesetzt.
Die Geschichtsdarstellung reicht bis Merwan II. Nach seiner Zeit
folgt drei Monate lang die Herrschaft eines grausamen Konigs
(die Herrschaft Edoms soll noch neun Monate wihren). Darnach
erscheint der Messias b. Josef und versammelt die Zerstreuten
nach Jerusalem, wo der Tempel wieder errichtet wird. Armilius
bekimpft das Gottesvolk, das fiir 45 Jahre in die Wiiste verdringt
wird, und der Messias b. Josef fillt im Kampf. Dann erscheint der
Davidmessias. Aber die Enttiuschten meinen, der Messias sei
schon umgekommen und wollen ihm keinen Glauben schenken,
bis sie endlich durch seine wunderbaren Siege iiberzeugt werden.
Nachdem Armilius besiegt ist, lebt Israel 2000 Jahre lang in
Freuden im vom Himmel kommenden neuen Jerusalem, und zu
ihrer Speise dienen die Fabelwesen Leviathan, Behemoth und Ziz.
Am Ende dieser messianischen Zeit findet im Tal Jehosaphat das
grolle Gericht statt. Der Rest der Schrift ist wohl spéiteren Ur-
sprungs.

Um die Mitte des 8. Jahrhunderts gab sich in Persien ein Mann
als letzter Vorlaufer des Messias aus%?, sein Name war angeblich
Abu ‘Isa, nach anderen Zeugnissen aber «Obadja%». Er traf regel-
rechte militérische Vorbereitungen zur Befreiung Paldstinas und
verfiigte auch religiose Anordnungen, obwohl er selber ein unge-

61 Text: A. Jellinek, Bet ha-Midrasch TIT, S. 78—82; J. D. Eisenstein,
*Osar Midraschim II, 8. 555—557; JehGidah *Abiin-Semi’el, a. a. O. (Anm.
18), S. 187—198. Jellinek setzte die Abfassung in der Kreuzzugszeit fest,
8. aber H. Graetz, Gesch. d. J. V2, S. 441—449; A. H. Silver, a. a. O. (Anm.
3), S. 43ff., und *Abiin-Semi’el. S. D. Goitein findet hier (Mohammed als
Prophet fir die Araber anerkannt) EinfluB der Bewegung Abu ‘Isas, s.
a. a. 0. (Anm. 31), S. 170.

62 H, Graetz, Gesch. d. J. V2, S. 438—441; A. H. Silver, a. a. O. (Anm. 3),
S. 55; S. W. Baron, a. a. O. (Anm. 4), S. 191f.; S. D. Goitein, a. a. O. (Anm.
31), S. 168ff.

83 Tatsichlich wohl Jishaq b. Ja'aqob.

43



bildeter Schneider war. Das Recht dazu leitete er aus seiner pro-
phetischen Gabe ab, die er (in geringerem Ausmall) auch den
Rabbinen zugestand, wahrscheinlich, um ihnen zu schmeicheln. Er
verbot den GenuBl von Fleisch und berauschenden Getrinken,
auch die Scheidung, und verordnete sieben téigliche Gebete®, viel-
leicht auch Anderungen im Kultkalender. Jesus und Mohammed
soll er (nach Kirkisani) als Propheten fiir ihre Anhinger anerkannt
haben®. Unter dem Kalifen Mansur (754—775) erlitt Abu ‘Isa
aber eine vernichtende Niederlage und floh nach Norden in die
Berge, angeblich um sich mit den verlorenen zehn Stimmen® zu
vereinigen. Im Bunde mit rduberischen Bergstimmen vermochte
er sich noch kurze Zeit zu halten, fiel aber schlieBlich 755 im
Kampf. Seine Anhénger sollen eine Sekte gebildet haben (Isawiten)
und erwarteten seine Wiederkehr. Auch als messianischer Aspirant
fand er Nachfolger (Muschkha, Yudgan). Genaueres dariiber ist
jedoch nicht bekannt 7.

7. Das zehnte Jahrhundert.

a) Im Bereich des Islams erlebte das Judentum um das 10.
Jahrhundert in jeder Hinsicht eine Bliitezeit und hinsichtlich der
religiosen Minderheiten war die mohammedanische Praxis in dieser
Zeit im Vergleich zu den juristischen Normen ziemlich grof3ziigig 8.
Messianische Bewegungen revolutioniren Charakters sind daher
auch kaum zu verzeichnen, wohl aber mehren sich Anzeichen eines
anwachsenden antirabbinischen Ressentiments®. Die Sekte der
Karder, die ihren Ursprung in einem politischen Konflikt um die
Nachfolge im Amt des Exilarchen hatte, vereinigte die unzufrie-
denen Elemente, die an der herkémmlichen Geltung der rabbini-

64 S, D. Goitein, a. a. O. (Anm. 62), fithrt dies wohl mit Recht auf christ-
liche Vorbilder zurtick.

65 Was vielleicht die «Niustardt Rasbi» einwirkte, s. 0. Anm. 62.

66 Das Gerlicht, das spiter Eldad had-Dani {iber die Existenz der 10
Stémme verbreitete, hat allgemein Aufsehen und auch Glauben gefunden.
Siehe H. Graetz, Gesch. d. J. V2, S. 472{f.

67 S. daritber A. E. Harkavy, Leqorot hak-kittor bejisra’el, ed. Hebr.
H. Graetz, 111, S. 501f.

68 J, Fischel, Jews in the Economic and Political Life of Mediaeval
Islam, London 1937.

69 Vgl. schon die Haltung des Abu ‘Isa.

44



schen Autorititen etwas auszusetzen hatten. Die kariische Bewe-
gung war daher von Anfang an ein komplexes Gebilde ohne festes
Programm, da sich ihr Widerstand weniger gegen die Tradition
als gegen die autoritative Geltung der Tradenten richtete. Die
Uberzeugungskraft der Bewegung war infolge dieser inneren In-
konsequenz auf die Dauer auch nur gering”. Ein gewisses Ele-
ment steuerte bei der Entstehung der kariischen Partei auch die
apokalyptische Stromung bei, die ja von rabbinischer Seite immer
mit MiBtrauen verfolgt wurde. Ein Teil der sogenannten «I'rauern-
den um Zion» (s. 0.) ging im frithen Kariertum auf und brachte
eine gewisse eschatologisch-asketische Note mit hinein?'. Vielleicht
ist es bis zu einem gewissen Grad darauf zuriickzufiihren, dal} man
nun auch rabbinischerseits sich eingehender fiir die Eschatologie
interessierte, wie die rabbinische Verteidigung ja auch die von den
Kardern in der Polemik angewendeten arabischen religionsphilo-
sophischen Mittel (Kalam) ibernahm. Doch mull man beachten,
daf} die eschatologischen Interessen zu jener Zeit iberhaupt in der
Luft lagen und sich nicht minder im Islam (Schia) bemerkbar mach-
ten?2. Bedeutsam ist nun, dal} dieses neue rabbinische Interesse zu
einer gewissen Sammlung und Systematisierung der Uberlieferun-
gen fithrte, wodurch fiir die Spekulation der folgenden Jahrhunderte
eine offiziell legitimierte Grundlage geschaffen wurde. Von weit-
reichender Auswirkung waren in dieser Hinsicht die Schriften R.
Saadjas.

b) R. Saadja (882—942), Gaon von Sura, war auf dem Gebiet
der Gesetzesgelehrsamkeit eine anerkannte Autoritit und hat auch
zur inneren Reorganisation des mesopotamischen Judentums sei-
ner Zeit viel beigetragen. Nicht minder bedeutsam war seine exe-
getische Tatigkeit”. Sein Danielkommentar ist eine Fundgrube

70 Vgl. S. D. Goitein, a. a. O. (Anm. 31, S. 172ff.

71 Niiheres bei A. H. Silver, a. a. O. (Anm. 3), S. 54f.

72 Fiir eventuelle judische Einfliisse s. H. Z. Hirschberg, “ Iqbdt ham-masich
bedrds ‘rab beme’ah ha-hemidit wehas-$issit *ahoré horban hab-bajit ha$-Seni, in:
Sefir haz-zikkarén lebét ham-midras lerabbanim beWinah, Jerusalem 1946,
S. 112—124; ders., Jidra’el ba-"arab, Jerusalem 1947, S. 175ff.; S. D. Goitein,
a.a. 0. (Anm. 31), S. 168ff.; S. W. Baron, a.a.O. (Anm. 4), V, S. 168ff.

73 H. T. Malter, Saadia Gaon. His Life and Works, Philadelphia 1922;
J. Unna, Der Gaon Saadia, Niirnberg 1926.

45



fir apokalyptische Motive talmudischer und auBertalmudischer
Herkunft. Eine Zusammenfassung und systematische Anordnung
der eschatologischen Uberlieferungen bot er im Teil VIII seines
religionsphilosophischen Werkes «Glaubenssitze und Vernunft-
ansichten "», der ein Kompendium der Apokalyptik darstellt und
auf spitere Zeiten nachhaltigen Einflul} ausgeiibt hat 7.
Grundsétzlich konne das Ende von menschlicher Seite nur
durch Bufle herbeigefithrt werden, doch Saadja nimmt dariber
hinaus auch einen gottbestimmten Termin an, was die Méglichkeit
zur Berechnung bietet. Dafiir stiitzt er sich auf drei Zahlenangaben
im Danielbuch. In Dan. 12, 6f. 12 werden eine Zeit, zwei Zeiten
und eine halbe Zeit genannt, und zwar im Sinne von dreieinhalb
Jahren, also 1335 Tagen. Letztere deutet Saadja als Jahre. In
Dan. 12, 11 ist von 1290 Tagen nach der Abschaffung des Opfers
die Rede; Saadja deutet sie als Jahre, gerechnet ab einem Zeit-
punkt 45 Jahre nach Daniels Prophetie, und erhilt so (1290 +45)
wieder 1335. Dan. 8, 14 schlieBlich spricht von 2300 Abenden und
Morgen, das sind 1150 Tage, die als Jahre zu verstehen sind, be-
zogen auf ein Kreignis 185 Jahre nach Daniels Prophetie, und
1150+ 185 ergibt wiederum 1335 Jahre, die bis zur Ankunft des
Messias noch vergehen miillten. Doch Saadja nennt nirgends den
genauen Zeitpunkt, von dem ab diese 1335 Jahre zu zihlen sind.
Man kann aber auf Grund von Hinweisen auch aus zeitgendossischer
Literatur”™ vermuten, dafl er das 3. Jahr des Cyrus im Auge
hatte, das nach damaliger Zeitrechnung? auf 367 v. Chr. fillt.

" Kitab al-Amanat wa'l-1tigadat, ed. S. Landauer, Leiden 1880; hebr.
Ubers. von Jehtdah ibn Tibbén, ed. Jerusalem («Magdr») 1962 (Sa‘adjah
b. Josef al-Fajjimi, Sefir ha-*miandt wehad-de ét), Text des Kap. VIII auch
bei Jeh. *Abin-Semivel, a. a. 0. (Anm. 18), S. 121—128.

5 Oft separat gedruckt als Sefér hap-pedit wehap-purgan.

76 Belege bei A. H. Silver, a. a. O. (Anm. 3), S. 50. Interessant ist auch
die Nachricht beim persischen Chronisten Abbiruni (zitiert bei C. E. Sachau,
The Chronology of Ancient Nations, London 1879, S. 18), daf3 Juden den
messianischen Termin 1335 Jahre nach Alexander (d.h. 325 v. Chr.) an-
setzten, also 1010 n. Chr. Der Tempelbau beginnt aber schon 45 Jahre
friher (965), was in etwa mit dem vermutlichen Datum Saadjas iiberein-
kommt.

77 S. daruber die vorhergehende Anm. genannte Arbeit von C. E. Sachau.

46



Der messianische Termin Saadjas wire demnach 968 n. Chr. ge-
wesen 75,

Der Ablauf der eschatologischen Ereignisse ist nach dem Kap.
VIII des «Sefir ha-"mtnét wehad-de'6t» folgender: Jerusalem
wird noch einmal unter christliche Herrschaft geraten (dieser
merkwiirdige Gedanke hatte verhingnisvolle Folgen fiir die mes-
sianische Erwartung in der Kreuzzugszeit), worauf «ein Mann von
den Sthnen Josefs» im Gebirge Galildas auftreten und gegen Jeru-
salem ziehen wird. Er fillt aber im Kampf gegen Armilius, der
nach seinem Sieg eine harte Verfolgungszeit iiber Israel bringt,
wodurch das Volk von unzuverlidssigen Elementen geliutert wird,
da viele abfallen. Darnach tritt der Prophet Elias auf. Diese Ge-
schehnisse um den ben Josef treten aber nur ein, wenn Israel nicht
recht Bulle getan hat. Schliellich kommt der Davidmessias, der
Armilius und Gog und Magog besiegt. In diesen Kriegen bleiben
nur die bekehrungswilligen Volker verschont, die dann in Zukunft
freiwillig jahrlich Tribut zahlen und zum Laubhiittenfest jeweils
nach Jerusalem pilgern, da sonst iiber ihren Gebieten kein Regen
fallen wiirde™. Nach dieser kriegerischen Wende findet die Auf-
erstehung statt, an welcher der ben Josef als erster teilhat. Der
Tempel wird wieder errichtet, und das ganze Land wird kultiviert.
Uber dem Tempel lagert das Licht der Schekinah®, fiir alle Welt
sichtbar und ein untriigliches Wegzeichen fiir die Pilger aus der
Ferne. Ganz Israel wird die Gabe der Prophetie besitzen, so dafl
die Nichtjuden sich wegen jeder Auskunft an die Israeliten wenden
werden. Krankheit, Trauer und Hafl werden nicht mehr sein, als
ob die Welt neu erschaffen worden wire.

c¢) Spuren messianischer Bewegungen sind fiir diese Periode nur
am Rande der groflen jiidischen Zentren zu verspiiren. In Persien

78 So S. Poznanski, Die Berechnung des Erlésungsjahres bei Saadja,
Berlin 1901, und A. H. Silver, a. a. O. (Anm. 3), S. 50ff.

7 Der kausale Zusammenhang zwischen geregeltem Kult und kosmi-
scher Ordnung bzw. Fruchtbarkeit ist allgemeinaltorientalische Ansicht.
Fur das Sukkotfest und seine Bedeutung fiir den Regen vgl. in der jid.
Uberlieferung etwa bJoma 21b (vgl. bBB 25b und 147a); Tanhuma (ed.
Buber) Lev. 60; Lev. r. 20, 4; Pesiqta rabb. 190b; Midrasch Tadse (A.
Jellinek, Bet ha-Midrasch III, 8. 164ff.); Jalqu# Sim‘oni I, § 185.

80 §ekinah: die gottliche Gegenwart, eine fast hypostasierte Umschreibung.

47



diirfte gegen 940 die Grundschrift der «Geschichte Daniels»
(Maageh Dani’el8!) verfaBt worden sein, die dann zur Zeit der
Kreuzziige stark iiberarbeitet worden ist. Sie lehnt sich bei der
Bestimmung der Endzeit an die Konigsliste der «Nistarot Rasbi»
an und erwartet die «messianische Zeit» in der Dauer von 1300
Jahren ab dem Jahr 4700 nach der Schopfung, das heil3t ab 940
1, Cht.

Ziemliches Aufsehen und eine gewisse eschatologische Span-
nung erregte die Kunde von der Existenz eines jiidischen Konig-
reiches in der Gstlichen Schwarzmeergegend. Hier hatte das Konigs-
haus der Chazaren den jiidischen Glauben angenommen, und ein
groBer Teil des Volkes folgte nach und nach diesem Beispiel. In
Griechenland verbreitete sich daraufhin die Meinung, die verlore-
nen 10 Stimme Israels hiatten sich wieder gefunden, was als Vor-
aussetzung fiir die endzeitliche Sammlung Gesamtisraels galt.
Spuren dieser messianischen Welle sind im sogenannten «Gesicht
Daniels» (H2zon Dani’el)8? zu finden®. Auch in einem Brief des
Hasdaj ibn Sapriit an den Chazarenkonig Josef$t tauchte die
Frage des «Wann?» auf. Konig Josef antwortete, dall es allein
von der Bulle des Volkes abhiingig sei. Die messianische Erregung
in Griechenland wurde anscheinend auch in Teilen der iibrigen
Diaspora bekannt, da ein Brief rheinlindischer Juden erhalten ist 85,
in dem sie ihre griechischen Gilaubensgenossen um genauere Aus-
kunft bitten.

81 Text: A. Jellinek, Bet ha-Midrasch V, S. 117—130; J. D. Kisenstein,
’Os_ar Midraschim I, 8. 97—103; Jehiidah *Abén-Semi’el, a. a. O. (Anm. 18),
S. 209—228. Zur Ansetzung und Beurteilung vgl. auler dem Letztgenann-
ten (S. 201f{f.) auch A. H. Silver,\z}. a. 0. (Anm. 3), S. 48.

82 Text: L. Ginzberg, Ginzé Sehter, Sefar I, 1928, S. 311—323; Jehtidah
’Abin-Semivel, a. a. O. (Anm. 18), S. 249—252.

83 S. Krauf3, Un nouveau texte pour I’histoire judéo-byzantine, Rev.
Et. Juives 87, 1937, 8. 1—27, datierte die Schrift allerdings in die Kreuz-
zugszeit, dagegen s. *Abin-Semi’el, a. a. O. (Anm. 18), S. 232ff., und S. W.
Baron, a. a. O. (Anm. 4), 111, S. 314f.

84 Nunmehr zuginglich in der wissenschaftlichen Neuausgabe der Samm-
lung durch P. Kokovcov, Eurebska-chazarskaja perepiska v X veke, Lenin-

grad 1932.
85 Rev. Et. Juives 44, 1885, S. 238ff.

48



11. Der Westen

1. In Spanien hatten sich seit dem Ubertritt des westgotischen
Konigshauses zum romischen Katholizismus die Lebensbedingun-
gen der Juden zunehmend verschlechtert®¢. Die arabischen Erobe-
rer8? am Anfang des 8. Jahrhunderts fanden daher in der zahlen-
mifBig nicht geringen® jidischen Bevolkerung willige Waffen-
gefihrten, was die spitere Stellung des Judentums im maurischen
Spanien bis ins 12. Jahrhundert &ullerst giinstig gestaltete®®. Die
Folge war auch eine entsprechende kulturelle Bliite, so da@
Spanien die mesopotamischen Zentren an Bedeutung bald iiber-
holte. Uber messianische Bewegungen ist in diesem Zeitraum
nichts bekannt, da die vereinzelten militdrischen Unternehmungen
von jiidischer Seite eher auf die in diesem Gebiet eben stéirker
hervortretende politische Aktivitdt zuriickzufithren sind. Wie
stark aber selbst in dieser gliicklichen Periode die Erlésungssehn-
sucht und das Golah-Bewultsein waren®, zeigt sich in der reli-
giosen Lyrik, aus der im folgenden Abschnitt (III) einige Proben
geboten werden. Auch der schon erwihnte Briefwechsel zwischen
Hasdaj ibn Sapriit und dem Chazarenkonig Josef ist ein eindriick-
liches Beispiel dafiir.

Im Frankenreich® gewannen die Juden als Nachfolger der
christlichen Syrer das AufBlenhandelsmonopol®, was ihnen konig-

86 S, Katz, The Jews in the Visigothic and Frankish Kingdom of Spain
and Gaul, Cambridge/Mass. 1937.

87 R. P. A. Dozy, Histoire des Musulmans d’Espagne jusqu’a la conquéte
de I’Andalusie par les Almoravides (711—1110), ed. E. Lévi-Provengal,
3 Bde., Paris 1932; E. Lévi-Provengal, Histoire de 1’Espagne musulmane,
3 Bde., Paris 1950—1953.

88 Nach ’E. *Astér, Mispar haj-jehtidim bisfarad ham-mislamit, Zion 28,
1963, S. 34—56, waren es im 11. Jh. etwa 50 000—55 000 (allerdings in
Gesamtspanien).

82 A. A. Neumann, The Jews in Spain. Their social, political and cultural
life during the Middle Ages, 2 vls., Philadelphia 1942; *E. *Astér, Qérdt
haj-jehtidim bisfarad ham-mdslamit, Jerusalem 1960.

9 S, 0. Anm. 22.

91 S, 0. Anm. 86, ferner A. Berliner, Aus dem Leben der deutschen Juden
im Mittelalter, Berlin 1900.

92 Vgl. dazu, insbesondere fiir die unerhérten internationalen Verbindun-
gen (bis China) der Radaniten, S. D. Goitein, a. a. O. (Anm. 31), S. 106.

49



lichen Schutz und mancherlei Privilegien einbrachte. Hier beginnt
sich schon deutlich das verhingnisvolle Verhiltnis der abendlédndi-
schen Juden zu den christlichen Herrschern abzuzeichnen. Von
Konigen und Kaisern aus wirtschaftspolitischen Erwigungen ge-
schiitzt und privilegiert®, erregten sie Neid und MiBgunst der
christlichen Umwelt. Ihr Schicksal war mit dem der héchsten
Landesgewalt gekoppelt. Auch der Zerfall des Frankenreiches
lieferte die Juden der Willkiir des Pobels oder drtlicher Potentaten
aus. Als der Kalif El-Hakim® zu Beginn des 11. Jahrhunderts
entgegen der sonstigen fatimidischen Praxis® die religiosen Minder-
heiten arg bedringte und in diesem Zusammenhang auch die Grabes-
kirche in Jerusalem zerstort wurde, kam es im Frankenreich zu
heftigen Ausschreitungen gegen die Juden, die dem Geriicht nach
als Anstifter hinter dieser MafBnahme standen®. In Wirklichkeit
hatten die Juden unter KEl-Hakim nicht minder zu leiden als die
Christen. Mit dem Anwachsen der dulleren Unsicherheit wuchs
natiirlich auch die Bereitschaft zu iiberspannten Endzeithoffnun-
gen. Im christlichen Bereich war aber der revolutionir-politische
Wille des Judentums schon so gut wie erstickt, und die akut-
messianische Erwartung driickte sich in erster Linie in Form von
Spekulationen und Berechnungen aus.

I111. Die messianische Hoffnung im Spiegel der frithen hebrdischen
Poesie

1. Die é&lteste synagogale Poesie, die sich in Palidstina unter
dem Druck der byzantinischen Religionsbeschrinkungen entwik-
kelte??, ist naturgemill von der Sehnsucht nach Erlosung durch-
drungen. Hier sei nur auf einige bekannte Beispiele hingewiesen,
da eine ausfiihrlichere Darstellung den Rahmen sprengen wiirde.

93 M. Hoffmann, Der Geldhandel der deutschen Juden im Mittelalter,
Leipzig 1910.

94 Siehe S. D. Goitein, a. a. O. (Anm. 31), S. 83f.

9 S. dazu J. Mann, a.a. O. (Anm. 29); W. Fischel, a. a. 0. (Anm. 68),
S. 45ff., und 8. D. Goitein, a. a. 0. (Anm. 31), S. 82ff. |

% S, W. Baron, a. a. O. (Anm. 4), IV 54.

97 8. 0. Anm. 21.

50



Von dem gegen Ende der talmudischen Zeit in Paldstina leben-
den Dichter Jannaj®, seinerzeit sehr berithmt, spiter fast ver-
gessen, hat ein stark messianisch bestimmtes Gedicht auch Auf-
nahme in die Passah-Haggada gefunden, namlich das Lied Wajjehi
ba-h*si hal-lajlah®. Es enthiilt eine Aufzithlung traditioneller heils-
geschichtlicher Daten mit dem Refrain «Und es geschah zu mitten
der Nacht». Die letzte Strophe enthilt die Bitte:

«Bring doch herbei den Tag,
der weder Tag noch Nacht. ..

erhelle gleich dem Tageslicht
die Finsternis der Nacht —
Und es wird geschehen zu mitten der Nacht!»

Ebenfalls berithmt ist El‘azar Qalirs Gedicht Baj-jamim'ha-him
tba‘et ha-hi’, eine Apokalypse in poetischer Gestalt, in welcher
die einzelnen Ereignisse, die zum grofiten Teil der Tradition des
«Buches Serubbabels» entstammen, genau nach Monaten und Tagen
festgelegt werden. Das Gedicht hat demnach 12 Strophen. Die
erste lautet 19:

«In diesen Tagen, ja zu jener Zeit,
im ersten Mond, das ist der Monat Nisan,
da kommt am vierzehnten Tage
plétzlich Menahem b. “Ammf’el.
Im Tal von Arbel sprie3t auf sein Heil,
Rachekleider zieht er an als Gewand.»

Die folgenden Strophen schildern die Auferstehung, kosmische
Erschiitterungen und das Auftreten des feindlichen Weltherr-
schers. Strophe fiinf und sechs:

% M. Zulay, Piyyute Yannai. Liturgical Poems of Yannai, Collected
from Genizah-Manuscripts and other Sources, Berlin 1938.

9% Ubersetzt nach dem Text bei H. Brody-M. Wiener, Anthologia He-
braica, Leipzig 1922, S. 36f. |

100 (Jhersetzt nach dem Text bei Jehidah ’Abén-Semi’el, a. a. O. (Anm.
18), S. 113—118.

51



«In diesen Tagen, ja zu jener Zeit,
im fiinften Mond, das ist der Monat Ab,
da hiillt der Reine sich in seine Rachekleider
und der Olberg spaltet sich vor seinem Schelten,
der Gesalbte zieht hervor in seiner Gréf3e
wie die Sonn’ in ihrer Macht.»
In diesen Tagen, ja zu jener Zeit,
im sechsten Mond, das ist Monat Ellul,
ruft er als seinen Firsten aus den Sohn Sche’alti’els
und es steigen Michael und Gabriel herab,
um den Krieg der Gottesrache zu vollstrecken,
daf3 keiner von den Feinden Gottes uibrigbleibt.

Die restlichen Strophen schildern die furchtbaren Ereignisse
vor der endgiiltigen Wende zum Guten, deren Ausgang die 12.
Strophe schildert:

In diesen Tagen, ja zu jener Zeit,
im zwo6lften Mond, das ist der Monat Adar,
weilen eintrichtig in der erbauten (Stadt) die drei:
Tischbite 101, Menahem und Nehemija 102,
«Pracht» wird ihnen zugeteilt zum heil’gen Dienst,
dort, wo den Herren jede Seele preist!

2. Um die Wende vom 10. zum 11. Jahrhundert n. Chr. wirkte
im Rheinland R. Gerschom b. Jehudah, «Licht der Golah», dessen
Einflul das Wesen des abendlindischen Judentums entscheidend
mitgeprigt hat. Auch er hat seinem religiosen Bewultsein poeti-
schen Ausdruck gegeben, wofiir hier das Gedicht «Zekor berit
Ja'aqob wa'aqedat Jishaq» angefiihrt werden soll 193,

Gedenk Abrahams Bund und Isaaks Opferung,
wende das Geschick der Zelte Jakobs
und rette uns um deines Namens willen!

Aus dem guten Lande wurden wir vertrieben,
die Zeit verstreicht — die Prophezeiung auch.

101 Klias.

102 Vgl. oben zum «Buch Serubbabels». Die Abhiéingigkeit des Dichters
von traditionellem Material verrit sich hier deutlich durch die an sich un-
motivierte Erwihnung des Nehidmjah.

103 Ubersetzt nach dem Text in Brody-Wiener (s. Anm. 99), S. 62—64.

52



Kein freies Volk lebt mehr in Israel 104,

und der Schwund kam tuber seine Frucht 195,
Kehre in Erbarmen um zum Reste Israels
und rette uns um deines Namens willen!

Verbannung auf Verbannung

ist ganz Judas Los,

téglich schwindet es dahin

und keiner fragt und sucht darnach.
Ach wende das Geschick der Zelte Jakobs
und rette uns um deines Namens willen!

Lénger als des dritten Volkes Unterdriickung
zieht sich hinaus und dauert die des vierten 196,
das auf die Ungliickselige ihr Joch gelegt
zu Klage und Betriibnis.
Kehre in Erbarmen um zum Reste Israels
und rette uns um deines Namens willen!

An den Bund der Viter, der Mutter und der Stamme,

an dein gnidiges Erbarmen zu so mancher Zeit,

denke, Herr, zugunsten der Geschlagenen, EntbloBten,

die den ganzen Tag um deinetwillen hingeschlachtet werden!
Kehre in. .. usw.

Der du die Blutschuld heimsuchst, fithre unsern Streit,
vergilt du siebenfiltig unsern Peinigern
und kauf uns, die umsonst Verkauften, nicht um Silber los!
Richte dein zerstortes Heiligtum wieder auf vor unsern Augen
und wende das Geschick der Zelte Jakobs
und rette uns um deines Namens willen!

3. Einer der frithesten und doch gréBten Dichter der Juden in
Spanien war Salomo b. Jehudah ibn Gabirol (etwa 1022—1052)107,
Abgesehen von seinem personlichen Geschick — er war von jung
an durch eine todliche Krankheit gezeichnet — beklagt er in er-

104 Ri. 5, 7.

105 Jes, 10, 16. :

106 Tntsprechend der Vierzahl der Danielschen Weltreiche: Babylon,
Perser, Griechen, Rémer (und Christen), s. Deu. 7, 1ff.

107 Zur Information s. Judaica 18, 1962, S. 1ff.

53



greifender Weise auch das Schicksal seines Volkes. Dies ist hier
um so mehr bemerkenswert, da die Lage der Juden zu seiner Zeit
(im maurischen Spanien) im Vergleich zu den sonst gewohnten
Verhiltnissen auBergewsohnlich gut war. Aus der reichen Fiille
seiner Schopfungen koénnen hier nur einige Beispiele angefiihrt
werden, sie geniigen aber, um das ausgeprigte Golah-BewuBtsein
und die brennende Erlosungssehnsucht des Dichters ermessen zu
konnen.

a)108 Ungliickliche Gefangene,
in fremdem Land,
zur Sklavin gegeben
der dgyptischen Magd 109,
Seit du sie verlassen,
hofft sie auf dich.
Wende ihr Schicksal,
du GroBer von Tat110,
und es werde «das Zehntelllly
zum «dritten Volk112y!
Eile rasch und schnell
und verkiinde ihr durch Elia:
«Juble, Tochter Zion,
siehe, unser Messias!»
Warum willst du fiir immer uns vergessen?

Alles hat ein Ende,
nur mein Unglick nicht,
meine Jahre schwinden,
doch meine Wunde bleibt.
In der Verbannung sitze ich,
festgefahren im Morast,
und keiner greift zum Ruder,
um das Schiff zu bergen.
Wie lang noch, Herr,
verzieht sich meine Zeit?

108 {Jbersetzt nach dem Text bei H. Schirmann, Has-§irah ha-"ibrit bisfarad
@be Provence I, Jerusalem-Tel Aviv 19592, S. 247—249.

109 Hagar, Gen. 16, 1.

110 Jer. 32, 19.

11 Jes. 6, 13; der Rest Israels.

12 Jes, 19, 24: Israel gleichwertig als drittes Volk neben den GroBméch-

ten Agypten und Assyrien.

54



Wann wird der Taube Ruf!13
in meinem Lande laut?

Es ist dein Name iiber uns genannt,
darum verla3 uns nicht!

Warum willst du fiir immer uns vergessen.?

Geschlagen, bedriickt,
mit Mihsal beladen,
geplindert, beraubt
und getreten
Wie lange noch, Herr,
mul} ich schreien: «Gewalt!»,
zerfliet in mir
mein Herz?
So viele Jahre schon
im Frondienst,
Ismael14, ein Lowe,
und Esaulls, ein Aar,
1Bt uns der eine,
packt uns der!
Warum willst du fiir immer uns vergessen?

116 st dies deine Stimme,
Verbannung «Ariel117,?
Frohlocke nur und jauchze,
du Tochter Israel,
zur Stunde, die geschrieben
im Buche Daniel 118,
zu eben dieser Zeit
erhebt sich Michael,
auf den Bergen schallt der Ruf,
und nach Zion kommt der Retter!

113 Hohel. 2, 12 allegorisch gedeutet. Schirmann verweist auf das Tar-
gum zu St.: «die Stimme des Geistes der Heiligkeit und der Erlosung».

114 Tgmael, Hagars Sohn, Stammvater der Araber, ist Reprisentant der
islamischen Herrschaft. '

116 ¢Egau» oder « Edom» bezeichnet das rémische und rémisch-christliche
Reich.

118 Die ersten 5 Verse sind Gottes Antwort.

17 ¢Ariel»: vgl. Jes. 29, 1. Eigentlich ein kultischer Terminus im Zusam-
menhang mit dem Altar, spéter meist nicht mehr verstanden und umgedeu-
tet. Hier symbolische Bezeichnung der Gottesstadt bzw. des Gottesvolkes.

118 Dgn. 12, 11f,

55



Amen, Amen,
so tue Gott!
Solange wie du uns gebeugt,
schenk uns dann Freude!
Warum willst du fur immer uns vergessen ?

hyue Mach auf das Tor, Geliebter,
steh auf, 6ffne die Tiir,
denn meiner Seele ist so bang,
und ein Sturm hat sich erhoben.
Meiner Mutter Magd 120 verspottet mich,
itberheblich ward ihr Herz,
weil Gott damals das Geschrei
des Knaben hat erhért.
Seit der halben Nacht
jagt mich ein wilder Esel121,
vorher trat auf mich
ein wildes Schwein122,
Die versiegelte Endzeit 123
vermehrt meinen Schmerz,
keiner gibt mir Kunde,
ratlos bleibe ich.

Ein Lowe124 gtie3 auf mich,

nach ihm ein Panther125,
und ich floh vor ihnen

fort aus meinem Garten.
Kaum war dies geschehn,

da kam ein wilder Esel126,

119 Ubersetzt nach dem Text bei H. Schirmann, a.a.O. (Anm. 108),
S. 243. Die Nachahmung des allegorisch gedeuteten Hohenliedes zur Be-
schreibung des Verhiiltnisses Gott-Volk spielt in der mittelalterlichen he-
briischen Poesie eine grofle Rolle.

120 Hagar, s. Gen. 16 und 21, 17.

121 Gen. 26, 12 von Ismael: « Er wird ein Mensch sein wie ein Wildesel. . .»

122 Der « Eber aus dem Walde» von Ps. 80, 14 wurde auf «Edom» gedeutet,
das dann zur Bezeichnung der rémischen und rémisch-christlichen Welt-
macht wurde.

123 Dan. 12, 9. Vgl. den Schlufl des unter d angefithrten Gedichts.

124 Das babylonische Reich.

125 Die hellenistisch-romische Herrschaft.

126 §, 0. Anm. 121.

56



erhob sich zu der halben Nacht

und lagert sich an meiner Stitte.
Ach Gott, rufe ihm zu,

so wie du seiner Mutter riefst:
«Steh auf und kehre um

zu deiner Herrin und gehorche 1271y

¢)128 Unsere Jahre verflossen in Armut und Schmach,
wir hofften auf Licht, es kam Schande und Not.
Knechte spotten unser, und wir sind verbannt,
so hilf doch, Herr, dein ist die Macht!
Um deines Namens willen gib ein gutes Zeichen,
Herr, wann kommt das wunderbare Ende129?

d) 130 O Wurzel, Isais Sohn, bis wann bleibst du verborgen ?
Erblihe doch, der Winter ist vorbei!
Soll denn ein Knecht itber den Sohn von Fursten herrschen131?
Statt dal3 der Jing’re herrscht, ist der « Behaarte132) stark!
Nun bin ich iiber tausend Jahre schon geknechtet,
verstoflen, wie ein Vogel in der Wiiste!
Ist keiner da im Linnenkleid 133, daf3 man ihn frage:
Wann wird das Ende offenbar?
Doch Gott befahl: Verschliele und versiegle dieses Wort 134!

Abraham ibn Ezra hat in seinem Kommentar zu Daniel 11, 30
auch zu einer angeblichen Endzeitberechnung Ibn Gabirols Stel-
lung genommen. Demnach hétte er fiir die grole Konjunktion von
Jupiter und Saturn 1058 die messianische Wende erwartet. Dies
wire nach dem Tenor seiner Gedichte durchaus glaubwiirdig und
darf vielleicht dahingehend ausgelegt werden, daBl Ibn Gabirol

127 Gen. 16, 9 der Engel zur flichenden Hagar.

128 Nach dem Text bei Schirmann, a. a. O. (Anm. 108), S. 244.

129 Pan. 12, 6.

130 Nach dem Text bei Schirmann, a. a. O. (Anm. 108), S. 242.

131 Der Sohn der Hagar tiber den Sohn Saras; vgl. die Argumentation
Gal. 4, 22ff.

132 $a‘ir (haarig) — sa'ér (jung, klein), ein Wortspiel, beruht auf Gen.
27, 11, wo eine Volksetymologie fiir den Landschaftsnamen Seir, der fur
das Gebiet der Edomiter auch gebriuchlich war, vorliegt.

133 Dan. 10, 5; 12, 6, der Engel, der dem Daniel die Offenbarung ver-
mittelte.

134 Dan. 12, 4.

57



mehrere Terminbestimmungen versucht hat. Man vergleiche zum
Beispiel die deutlich ausgedriickte Enttiuschung im folgenden
Gedicht 135:

Israel: Du hast mir eine Zeit bestimmt,
fir die ich meine Lauten sammeln sollte 136,
doch nehme ich kein. Zeichen wahr
fiir den Erbauer meines Heiligtums,
und kein Friedensbote!3? kam zu meinen Heiligen.
Warum erscheint der Sohn des Isai nicht?

Gott: Sieh, ich habe bei mir selbst geschworen,
meine Unterdriickten zu versammeln.
Werden dann die Konige
dir nicht Tribut darbringen 138?
Zu Zeugen fiir die Nationen 139
hab ich meine Heiligen bestimmt,
und sieh! Ich habe schon ersehen
einen Sohn fiir Isai!

Die Enttduschung der messianischen Hoffnung ist unausweich-
lich. Und es bleibt nur die Wahl zwischen Verzweiflung oder er-
neuertem Vertrauen auf die VerheiBung. So spiegeln die beiden
Strophen dieses letzten Gedichts die beiden Seiten der messiani-
schen Hoffnung Israels als eines geschichtsbestimmenden Faktors
wider, eine verheerende und eine bewahrende Seite.

135 Die 6. Strophe aus « E’"biﬁ&h, bat S'ijjén», nach dem Text bei Schir-
mann, a. a. 0. (Anm. 108), S. 247.

136 T Sam. 18, 6, wo die Siegesfeier fiir David geschildert wird. Die ge-
naue Bedeutung des Wortes im Bibeltext ist zwar nicht gesichert, doch
diirfte es sich um ein Musikinstrument handeln, vgl. Targum, Rasi und
David Qimhi z. St. Anders Schirmann: Hiupter des Volkes, von Sali§, «der
Dritte (auf dem Streitwagen?)», «Offizier».

137 Jes. 52, 7.

138 Pg. 68, 30.

132 Jes. 55, 4, beim Gericht.

58



	Die messianische Erwartung im Judentum seit der talmudischen Zeit

