Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 20 (1964)

Artikel: Die Messiaserwartung in der talmudischen Zeit, mit besonderer
Beriicksichtigung des leidenden Messias

Autor: Hruby, Kurt

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-960626

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-960626
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DIE MESSIASERWARTUNG IN DER
TALMUDISCHEN ZEIT, MIT BESONDERER
BERUCKSICHTIGUNG DES LEIDENDEN

MESSIAS!

Von KurT HrRUBY, Paris

Der Versuch eines Uberblicks iiber die Messiaserwartungen in
der talmudischen Zeit erfordert vorerst einige Klarstellungen.

Der Begriff «talmudische Zeit» mull hier notwendigerweise in
einem ziemlich weitgesteckten, mehr allgemeinen Sinn verstanden
werden. Er kann sich weder ausschlielich innerhalb der Grenzen
bewegen, die sich von der Redaktion der Mischna (um 200 n. Chr.),
als dem Grunddokument der beiden Talmude, bis zum Abschlul3
der palistinensischen (Anfang des 5. Jahrhunderts) und der baby-
lonischen Gemara (Anfang bis Mitte des 6. Jahrhunderts) erstreckt,
noch auch die Aussagen anderer wichtiger Dokumente des rabbi-
nischen Schrifttums, so vor allem der Midraschim, véllig auller
acht lassen.

Andererseits besteht die bei der Verfolgung dieser Methode auf-
tauchende und praktisch nicht zu iiberwindende Schwierigkeit dar-
in, daB3 durch die verhaltnisméfig spéte, ja sehr spate Abfassungs-
zeit mancher Midraschim wieder die Grenzen nach oben schwer
abzustecken sind, so dafl man Gefahr lduft, eine ideenméiBig oft
viel spiter anzusetzende Entwicklung als charakteristisch fiir eine
frithere Zeitepoche anzusehen.

Auf diesem Gebiet eine strenge Trennungslinie ziehen zu wollen
ist schon deshalb unméglich, weil ja doch die rabbinische Literatur
ein Ganzes darstellt, wenn auch die Kodifikation ihrer einzelnen
Teile verschiedenen Notwendigkeiten und Bediirfnissen entspricht.
So steht zum Beispiel die Kodifikationszeit einer Tradition nicht
unbedingt in einem urséichlichen Zusammenhang mit ihrem Alter,

1 Vorlesung, gehalten an einer Studienwoche in Reuti-Hasliberg, vgl.
den Bericht S. 59. ‘

6



denn fiir gewohnlich taucht ja dieselbe Uberlieferung in verschie-
denen Quellen auf, und nur die verschiedene Darstellungsweise
erlaubt dann Riickschliisse auf eine ideenméaBige Weiterentwick-
lung, die ihrerseits in einer spiter anzusetzenden Version ihren
Niederschlag findet.

Auch darf man nicht vergessen, dafl der Midrasch? die alteste
Form der Schriftauslegung darstellt, als solche anderen Kriterien
gehorcht als die in Form von Mischna tradierte, ausschlieBlich auf
autoritativen Lehrmeinungen aufgebaute Uberlieferung und oft
alte Elemente enthilt, die in Mischna und Gemara keine Auf-
nahme gefunden haben, ganz einfach, weil sie einem anderen
Sachgruppenbereich angehoren. Allerdings wird man sich dabei
auch wieder nicht auf zu spit abgefafite Midraschim stiitzen diirfen,
die das alte Uberlieferungsgut vollkommen im Geiste ihrer Zeit
iiberarbeitet und so seines originellen Charakters entkleidet haben.

Was nun ganz besonders die Messiasvorstellungen anbetrifft, so
gesellt sich hiezu ein weiteres Element, ndmlich daf sie samt und
sonders der Aggada, also dem erzédhlend-erbaulichen Teil der rabbi-
nischen Tradition zuzuzéhlen sind. Das will wiederum nicht be-
sagen, dall den messianischen Stellen keine Lehrbedeutung im
Sinne der religivsen Erwartungen zukédme. Aber es handelt sich
doch um nicht unbedingt verpflichtende, oft einander widerspre-
chende Schulmeinungen, die keinen Vergleich mit den gesetzlich
verbindlichen Normen der Halacha zulassen. Es geht bei diesen
Lehrmeinungen auch nie um die Frage des Kommens des Messias,
das von allen rabbinischen Autorititen als Xn"™MXT3, als von der
Thora geoffenbart, gar keinen Widerspruch zuldfit, sondern nur
um die naheren Begleitumstinde seines Kommens, die ihrerseits
zum GrofBteil in den Bereich der freien Vorstellung gehdren und
von der Interpretation abhingen, die einzelne Lehrer den allge-
mein als messianisch angesehenen Schriftstellen gegeben haben.

Die beste Methode einer Darstellung der rabbinischen Messiaser-
wartungen ist wohl die enge Anlehnung an die Texte. Es geht ja nicht
darum, um jeden Preis Ideen zu konstruieren oder theologische Kon-

? Ganz unabhiingig davon, daB die grofen Midraschsammlungen, mit
Ausnahme der sogenannten halachischen oder tannaitischen Midraschim
(Mechilta, Sifra, Sifre), groBteils zeitlich jiinger sind als die beiden Talmude.

7



zepte und Vorstellungen auszuarbeiten, sondern festzustellen, was die
rabbinischen Texte selbst von diesen Vorstellungen aussagen. Das
schlieBt wiederum nicht aus, dafl man versucht, diese Texte dort,
wo es moglich ist, kurz zu analysieren.

Da die Messiasidee innerhalb eines ganz bestimmten religiosen
Vorstellungskreises ihren Platz hat, wollen wir zuerst ihre Haupt-
komponenten kurz beleuchten. Es sind dies die rabbinischen Vor-
stellungen vom Gottesreich und von der zukiinftigen Welt. Dann
wollen wir kurz an Hand der wichtigsten Texte die einzelnen
Phasen der messianischen Zeit hervorheben und uns endlich der
Person des Messias zuwenden, und zwar unter dem Blickpunkt
der rabbinischen Aussagen iiber den leidenden Messias. Daran
schliet sich dann der Versuch einer Analyse von zwei besonders
wichtigen Schriftstellen im Lichte der rabbinischen Exegese, und
zwar Jes. 53 und Sach. 9, 9 und 12, 10-12.

Das Gottesreich

Die Idee vom Gottesreich ist im ganzen Alten Testament gegen-
wirtig, nimmt aber besonders in den spiten Biichern konkret Ge-
stalt an, wobei bereits eine bestimmte Relation hergestellt wird
zwischen der Erlosung Israels und der Anerkennung der Herr-
schaft seines Gottes.

So wird das Gottesreich auch von den Schulen der phariséiischen
Tradition, aus denen die rabbinische Literatur hervorgegangen ist,
gesehen. In ihrer Grundkonzeption unterscheiden sich diese Vor-
stellungen nicht von denen der Heiligen Schrift. Das Gottesreich
ist in der Sicht der rabbinischen Schulmeinungen keine neue Hr-
scheinung, sondern kennzeichnet sich vor allem durch die univer-
selle Anerkennung des ewigen Herrschaftsanspruches Gottes iiber
seine gesamte Schopfung.

Diese Betrachtungsweise ist auch die des Buches der Jubilden?,
das Gott als Konig und Erloser Israels zeichnet (1, 28): «Und der
Herr wird vor den Augen aller erscheinen, und alle werden erken-

8 Apokryphe judische Schrift aus dem Ende des 2. Jahrhunderts v. Chr.



nen, dall ich der Gott Israels bin, der Vater aller Kinder Jakobs,
der Konig auf dem Berge Zion fiir alle Ewigkeit.»

Gewil3 handelt es sich dabei um einen Anklang an Jes. 24, 23:
«Und der Mond wird sich schimen und die Sonne mit Schanden
bestehen, wenn der Herr Zebaoth Konig sein wird auf dem Berge
Zion und zu Jerusalem. . .» Angesichts der religivsen Stromungen,
die das Jubildenbuch widerspiegelt und die uns jetzt durch die
Sektenliteratur erheblich niahergeriickt sind, tritt natiirlich in der
Beurteilung Israels eine reinliche Scheidung ein. Das Israel, von
dem der Text spricht, ist das der Getreuen und Auserwéhlten, das
wahre Israel, das allein teilhaben wird am Gottesreich auf Erden:
«Alle Leuchten werden erneuert werden zum Heil, zum Frieden,
zum Segen und zum Frommen der Erwéhlten Israels. . .» (Jub. 1, 29).
Das Heil, von dem hier die Rede ist, hat nach den Anschauungen
des Verfassers schon begonnen durch die Siege der Hasmonéer und
die nationale Renaissance, die auf sie folgte.

Die Anschauungen des Jubildenbuches vom Gottesreich halten
dieselbe Linie wie die &lteren eschatologischen Texte; wir finden
sie dann auch in fast unverinderter Form im rabbinischen Schrift-
tum wieder. Ein wichtiges Zwischenglied sind die Psalmen Salomos?,
wo dieses Reich direkt mit der ganz besonderen Herrschaft Gottes
iber Israel gleichgesetzt wird, so dal Israel katexochen «sein
Reich» heifit. Das Gottesurteil tiber die Feinde Israels erscheint
als eine vollzogene Tatsache: Der Konig des Himmels hat Gerech-
tigkeit geiibt. Der Verfasser der Psalmen Salomos driickt diese
Tatsache folgendermafBen aus (Ps. 5, 21):

«Die den Herrn fiirchten, erfreuen sich des Wohlstandes, und
deine Giite erstreckt sich unter deiner Herrschaft auf Israel.

Gebenedeit sei die Herrlichkeit des Herrn, denn er ist unser
Koénig. »

Im Ps. 17, der fiir unser Thema von besonderer Wichtigkeit ist,
begegnen wir der Schilderung des messianischen Reiches, das dort
iibrigens mit dem Gottesreich zusammenfillt und mit ihm eine
Einheit bildet. In der Perspektive des Verfassers ist dieses messia-
nische Reich eine zeitlich begrenzte Etappe des allgemeinen Gottes-

4 Buch der Pseudepigraphen aus dem 1. Jahrhundert v. Chr.



reiches (V. 51), und eines der hervorstechendsten Kennzeichen des
Messias besteht darin, dafl von ihm ausgesagt wird, dal «der Herr
sein Konig ist» (V. 38). Die messianische Zeit ist exne Entwicklungs-
stufe des allgemeinen Gottesreiches.

In den tannaitischen Quellen® wechselt dann wohl das sprach-
liche Gewand, aber die Vorstellungen vom Gottesreich bleiben in
ihren Grundziigen dieselben. Der Ausdruck omw nio®» oder ein-
fach m>%n wurde so eingehend untersucht und analysiert, daB es
unndétig erscheint, sich dabei linger aufzuhalten. Es sei nur in
Erinnerung gebracht, dafl der Ausdruck o"w, «Himmel», hier
nichts anderes ist als eine Umschreibung des Gottesnamens. Es
handelt sich dabei weniger um das Gottesreich als um die Gottes-
herrschaft im universellen Sinn.

Gottes Herrschaftsbereich ist durch nichts begrenzt; der Mensch
mul} sich diesem Herrschaftsanspruch unterwerfen und tut es, in-
dem er die Gebote Gottes beobachtet. In diesem Sinn ist die Got-
tesherrschaft auch nicht eschatologisch aufzufassen, sondern ab-
solut aktuell. Jeder Jude muB tagtiglich das ow mabn 1w, das
«Joch des Gottesreiches» auf sich nehmen, wie es ja auch beim
taglichen ymw-Gebet zum Ausdruck kommt. So fragte R. Jeho-
schu’a b. Qarcha, ein Tannaite aus der Mitte des 2. Jahrhunderts:
«Warum sagt man eigentlich im yn® 5 Mos. 6,4-9 vor eb. 11,
13-21? Um sich zuerst der Gottesherrschaft zu unterwerfen, und
dann erst den Geboten» (Ber. 13a). Einige Schiiler Rabban Gam-
liel II. wunderten sich dariiber, daf3 ihr Lehrer das ym® selbst in
seiner Hochzeitsnacht rezitierte®. «Ich kann mich der Gottesherr-
schaft nicht einmal eine Stunde lang entziehen», antwortete er
ihnen (Ber. II, 5). Im Sifre zu 5 Mos.” lesen wird: «Bevor unser
Vater Abraham zur Welt kam, war Gott nur Koénig des Himmels;
mit Abraham aber wurde er auch Konig der Erde.» Das bedeutet
nichts anderes, als dal} die Gottesherrschaft erst dann in ihr effek-
tives Stadium eintritt, wenn sich der Mensch ihr unterwirft. Und

5 Die Tannaiten sind die Gesetzeslehrer der ersten beiden nachchrist-
lichen Jahrhunderte, bis R. Jehuda ha-Nassi, den Kompilator der Mischna.

6 Die Hochzeitsnacht stellt einen der Fille dar, wo man vom Beten des
VNP befreit ist.

7 Sifre zu Deut., Ausgabe Friedmann, Wien 1864, § 113, S. 134b.

10



das ist fiir Israel in der Person des Erzvaters geschehen. Der End-
zweck, den Gott mit der Auserwihlung Israels verfolgt, ist die
Ausbreitung seiner Herrschaft iiber die gesamte Menschheit.

Der Zweck der Beobachtung der Gebote ist die Unterwerfung
unter Gottes Herrschaft, die darin zum Ausdruck kommt. So
konnte R. Ele’asar b.’Asarja (um 100 n. Chr.) sagen (Sifra 93d):
«Man soll nicht behaupten: Ich habe kein Verlangen darnach,
Kleider aus (verbotenen) Mischstoffen zu tragen, Schweinefleisch
zu essen oder eine verbotene Ehe einzugehen, und deshalb tue ich
es auch nicht. Man soll vielmehr sagen: Das alles wiirde ich gerne
tun, aber kann ich es denn, da es mein Vater im Himmel verboten
hat? Heiflt es doch (3 Mos. 20, 26): «Ich habe euch von den Vél-
kern abgesonders, daB3 ihr mir angehoret; wer sich von der
Siinde fernhilt, muBl auch die Gottesherrschaft (o™w m>») aner-
kennen.» Immer aber handelt es sich dabei um ein freiwilliges An-
erkennen.

Da man nun durch die Weissagungen der Propheten wulte,
daB die Gottesherrschaft eines Tages von allen Menschen anerkannt
werden wiirde, multe man auch diese Phase der Heilsgeschichte
einem ganz besonderen KEingreifen Gottes zuschreiben, mit dem
dann das wahre Gottesreich seinen Anfang nimmt. Die Gottes-
herrschaft ist eine gegenwirtige, aktuelle Realitit, was sie aber
andererseits nicht daran hindert, sich dergestalt in die Zukunft zu
verschieben. An sich handelt es sich wohl nur um das Resultat
einer progressiven, organischen Weiterentwicklung, aber eine
kleine Anderung der Perspektive geniigt, damit sich das Ganze in
die Zukunft verschiebt und die Gestalt einer vollig in der Zukunft
liegenden Realisation annimmt.

Beide Vorstellungen, die vom gegenwirtigen und die vom zu-
kiinftigen Gottesreich, sind im Alten Testament vorhanden, und
auch in der rabbinischen Literatur finden wir beide Aspekte wieder.

So heillt es zum Beispiel im Achtzehngebet®: «Herrsche iiber
uns, o Herr, du allein!» Das neue Element, das sich zu der an sich
aktuellen Gottesherrschaft gesellt, besteht darin, daf} Israel eines
Tages wirklich keinen anderen Konig als Gott allein haben wird

8 11. Bitte der palistinensischen Rezension aus der Geniza in Kairo.

11



und daB sich die Herrschaft des Gottes Israels dann fiir alle Zeiten
auch auf die anderen Volker erstrecken wird. Was nun den Beginn
dieser neuen Phase anbetrifft, so wurde sie gewil schon sehr friih
messianisch gedeutet®.

Das alles ist aber noch lange kein hinreichender Grund dafiir,
das Gottesreich als solches nun vollig in die kinftige Welt zu ver-
legen. Die Aufgabe der messianischen Epoche besteht hauptséichlich
darin, die Gottesherrschaft wiederherzustellen und weiter auszu-
dehnen. Beide Aspekte, der gegenwirtige und der zukiinftige, die
beide in den Bereich dieser Welt fallen, kommen harmonisch in
dem Rab (um 240) zugeschriebenen ‘Alenu-Gebet zum Ausdruck:

Uns liegt es ob, zu verherrlichen den Herrn des Alls, die Ehre
zu geben dem Schopfer der Welt, dall er uns nicht hat sein lassen
wie die Volker der Erde und uns nicht gleichgestellt hat den Ge-
schlechtern des Erdbodens, daBl er unser Teil nicht gleichgemacht
hat dem ihren, und unser Los dem ihrer Scharen. Denn sie beten
an Kitles und Nichtiges und rufen an, was ihnen keine Hilfe zu
gewihren vermag. Wir aber beugen das Knie und biicken uns und
bekennen vor dem Konige, dem Weltenherrn, dem Heiligen, gelobt
sei er, daf} er ausgespannt die Himmel und gegriindet die Erde,
und seiner Allmacht Sitz ist im Himmel droben, und der Thron
seiner Allmacht ist in den hochsten Hohen. Er ist unser Gott,
keiner sonst. Er ist in Wahrheit unser Konig, niemand aufler ihm,
wie geschrieben steht (5 Mos. 4, 39): «Und heute sollst du erkennen
und es dir zu Gemiite fithren, dall der Herr der wahre Gott ist, im
Himmel oben und auf Erden hienieden, keiner sonst!»

Darum hoffen wir auf dich, Herr, unser Gott, bald zu schauen
den Glanz deiner Herrlichkeit, dafl du wegriumest die Gotzen
von der Erde und all die eitlen Wahngebilde génzlich austilgst,
aufzurichten die Welt durch das Walten des Allméchtigen
(7w n1obna avw jpn®). Und daB alle Fleischgeborenen anrufen dei-
nen Namen, dir zuzuwenden all die Frevler der Erde. Dal} er-
kennen und einsehen alle Bewohner des Erdenrunds, dafl} dir
sich beugen miisse jedes Knie, schworen miisse jegliche Zunge.

® So zum Beispiel von R. Jehoschu’a b, Chanina; vgl. Bacher, Die Agada
der Tannaiten, I, S. 138fT, '

12



Vor dir, o Herr, unser Gott, miissen wir niederknien und hinsinken
und der Herrlichkeit deines Namens Preis bringen. Sie alle miissen
auf sich nehmen das Joch deines Reiches (n19%» 2w nx a%o 192pm),
auf dal du iiber sie herrschest bald, auf immer und ewig. Denn
dein ist die Herrschaft, und fiir ewige Zeiten wirst du in der Glorie
walten, wie geschrieben steht in deiner Lehre (2 Mos. 15, 18):
«Der Herr wird herrschen fiir immer und ewig!» Und es heil}t
(Sach. 14,9): «Und der Herr wird Konig sein iiber die ganze
Erde; an jenem Tag wird der Herr einzig sein, und sein Name
einzig.»

Das Gottesreich, um es nochmals zu betonen, ist absolut aktuell:
Gott ist und bleibt fiir alle Zeiten der Konig der Konige. Aber
seine Herrschaft wird in ein besseres Licht geriickt werden, wenn
dann die falschen Gotter von der Bildflache abtreten. Die Heiden
werden dann das tun, was jetzt das Privileg Israels ist: sie werden
vor dem Herrn das Knie beugen und das Joch der Gottesherr-
schaft auf sich nehmen. So betrachtet kommt der statische Cha-
rakter des Gottesreiches sehr wohl zum Ausdruck, ohne dal} da-
durch seiner Kkiinftigen glorreichen Entfaltung Abbruch getan
wird.

Nun sprechen freilich die Propheten von einem Kommen Gotes,
das den Auftakt bilden wird fiir die volle Entfaltung seines Rei-
ches. Wenn man diese Aussagen wortlich nimmt, so kann man
darin wohl die Ankiindigung einer ganz neuen Art von Gottes-
herrschaft sehen. Da sich nun aber dieser Gedanke nicht mit der
Vorstellung vom bereits zur Realitit gewordenen Gottesreich ver-
einbaren lif3t, mit Gottes aktuellem Herrschaftsanspruch, haben
schon die Targumim die prophetischen Aussagen vom neuen
Gottesreich in der Weise abgeschwicht, dafl es sich nur mehr um
die neuerliche Manifestation einer von jeher bestehenden und auch
ausgeiibten Herrschaft handeln wird.

So ersetzt das Targum oft die prophetischen Aussagen von der
Gegenwart Gottes oder von der Ausiibung seines Herrschaftsan-
spruches einfach durch die Anerkennung des Gottesreiches. Wenn
zum Beispiel Jesaja bei der Ankiindigung von der Riickkehr
Israels aus der Gefangenschaft sagt (49, 9): «Siehe euer Gott!»
(2R mn), so gibt es das Targum mit: «Das Reich eures Gottes

13



wird offenbar werden» (N2r2RT ¥n10Yn noin®) wieder. «Dein Gott
herrscht» (ebd. 52, 7) (‘AR 9%n) wird ebenfalls mit: «Das Reich
deines Gottes wird offenbar werden» (71287 Xn19%n N*2InR) iiber-
setzt, und Beispiele dieser Art lielen sich beliebig vermehren.
Wenn Jesaja in der Herabkunft Gottes seines konkrete Hilfe in
einer bestimmten Situation sieht (31, 4: ‘1 79" 12), so falt das die
aramdische Paraphrase neuerdings als eine zukiinftige Manifesta-
tion des Gottesreiches auf: ‘N7 8nw%n *2ann 19: «So wird sich das
Konigtum Gottes offenbaren.»

Das ist natiirlich erst recht dann der Fall, wenn es sich um
weitgesteckte Perspektiven handelt, wie Obadja V. 21: «Und die
Kénigsherrschaft wird dem Herrn gehéren» (nov?nin ‘n? nnvm). Das
Targum liest auch an dieser Stelle: «Und das Reich des Herrn
wird ewig Bestand haben» (a%9% ovp ‘n7 8msbn "nn), wie ja auch
Sach. 14, 9: «Und der Herr wird Konig sein auf der ganzen Welt»
dort mit: «Und das Konigtum des Herrn wird offenbar werden
auf der ganzen Welt» wiedergegeben ist.

Im Midrasch zum Hohenlied (zu Hoh. 2, 2) folgt dieses Gottes-
reich auf andere Reiche, und sein Beginn fillt zeitlich mit der
Erlosung Israels zusammen: «Die Zeit ist fiir Israel gekommen,
erlost zu werden, fir die Unbeschnittenen, ausgeloscht zu werden,
fir die Kuthder — in diesem Zusammenhang die Romer —, aus-
getilgt zu werden. Die Zeit ist gekommen fiir das Himmelreich,
sich zu offenbaren.»

Die Gottesherrschaft, wie es im Targum heillt, oder das «Him-
melreich» der rabbinischen Schriften ist gewill synonym mit der
messtanischen Zeit, in dem Sinn, dall das wesentlich neue Element
dabei, wie wir schon betonten, hauptsdchlich in der allgemeinen
Anerkennung der an sich bereits bestehenden Gottesherrschaft
liegt. Aus diesem Grund, und um MiBversténdnisse und Mifldeu-
tungen, die in diesem Zusammenhang immer wieder auftauchen,
tunlichst zu vermeiden, scheint es auch angezeigt, nicht von der
«Offenbarung», sondern von der «Anerkennung» des Gottesreiches
zu sprechen. Es handelt sich nicht um die Schaffung eines neuen
Zustandes, sondern eher um eine Art innere Erleuchtung, die den
Menschen das Verstéandnis fiir das schon bestehende Gottesreich
naherbringt.

14



Jedenfalls ist die Idee vom Gottesreich eine der Hauptkompo-
nenten im theologischen Konzept des rabbinischen Judentums.
Seine Bedeutung erhellt aus einem Ausspruch, den der Talmud
(Ber. 12a) R. Jochanan, dem berithmten Schiiler R. Jehuda ha-
Nassis, zuschreibt: «Jeder Segensspruch, in dem nicht des Gottes-
reiches gedacht wird, ist kein Segensspruch.»

Das Leben der zukiinftigen Welt

Unter «zukiinftigem Leben» verstehen wir hier das Geschick
des Menschen nach dem Tode. An sich besteht kein unbedingter,
ursichlicher Zusammenhang zwischen diesem «zukiinftigen Leben»
und den messianischen Erwartungen. Je mehr iibrigens die mes-
sianische Zeit als irdische Hoffnung angesehen wurde, desto deut-
licher unterschied man auch zwischen den beiden. Véllig unab-
hingig von dem Zeitpunkt, an dem das Problem des «zukiinftigen
Lebens» im Rahmen der religiosen Vorstellungen des Judentums
Gestalt angenommen hat, handelt es sich dabei um einen Fragen-
komplex, der nichts mit Israels nafionalen Erwartungen zu tun
hat. Es geht hierbei um die Antwort auf die persinliche, rein indi-
viduelle Heilserwartung.

Die Hauptkomponenten sind dabei die Gerechtigkeit Gottes,
das individuelle Verdienst, das Fortleben der Seele nach dem Tode
sowie die Begriffe von Lohn und Strafe.

Die Frage nach dem zukiinftigen Leben hat gewil die religiosen
Vorstellungen Israels schon geraume Zeit vor der christlichen Ara
weitaus mehr beschiftigt als die messianische Erwartung. Schon
in den Psalmen Salomos kommt diese Stimmung deutlich zum
Ausdruck. Natiirlich 148t sich andererseits die Idee von der indi-
viduellen Belohnung oder Bestrafung micht vom Gesamtschicksal
des Volkes trennen. Gottes Gerechtigkeit betrifft den einzelnen
genau so wie die Gesamtheit, und wenn er in der Geschichte Israel
bestraft hat, so geschah dies um der Siinden des Volkes willen.
Das Endschicksal des einzelnen hiingt von seiner moralischen
Haltung ab und nicht vom Eingreifen eines Erlosers, eines Mes-

15



sias. Deshalb hat auch das Individuum auf das Kommen des
Messias keinerlei Einflu3.

Von diesem Standpunkt aus nehmen dann die verschiedenen
Jenseitsvorstellungen immer deutlicher Gestalt an. Der Lohn der
Gerechten besteht darin, dall sie in der kommenden Welt in die
gottliche Sphire eingehen. Dazu gesellt sich dann die Idee von
der leiblichen Auferstehung. Die Siinder werden im Sinne der un-
bestechlichen Gerechtigkeit Gottes der verdienten Strafe zuge-
fiihrt. Die #lteste Vorstellung ist wohl die von ihrer definitiven
Vernichtung, aber bald nimmt man an, dal} sie im Jenseits weiter-
existieren, um dort ihre Strafe abzubiilen, wenn man sie auch von
der endzeitlichen Auferstehung ausschlieBt. Auch diese Vorstel-
lungen sind in den Psalmen Salomos bereits deutlich formuliert.

Der Hauptakzent liegt demnach auf dem Schicksal der Ge-
rechten. Es wird so deutlich behandelt, daBl man es in keine Be-
ziehung setzen kann zum irdischen Messianismus, von dem der
Verfasser der Psalmen Salomos ebenfalls spricht (Ps. 17 und 18).
Nun liegt aber das Geschick der Frommen und Gerechten im
Jenseits und hingt von einem allgemeinen Gottesgericht ab. Mul3
man unter diesen Umstéinden nicht annehmen, dafl dieses Gericht
der messianischen Zeit vorausgehen wird, daf3 die Gerechten dann
auferstehen und an der allgemeinen Gliickseligkeit teilhaben wer-
den? Dié Texte stehen dieser Annahme entgegen. In ihnen er-
scheint die Gliicklichkeit der Gerechten als in keiner Beziehung
zur messianischen Zeit stehend, die im irdischen Wohlergehen der
dann noch auf Erden lebenden Menschen ihre Erfiillung findet.
Das allgemeine Gericht folgt auf die messianische Zeit, weil ja
auch die dann lebenden Menschen der gottlichen Gerechtigkeit
unterworfen bleiben, vor allem die Heiden.

Die grofle Schwierigkeit bei der Analyse dieser Frage besteht
darin, daf} dieselbe Terminologie, die fiir die ewige Gliickseligkeit
der Gerechten gebraucht wird, auch auf das kollektive Heil Israels
Anwendung findet. Diese Erscheinung ist dem Uberleben alter
Klischees in der Zukunftsschilderung zuzuschreiben. Wenn die
Texte vom personlichen Heil der Gerechten sprechen, so tun sie
dies unter dem Blickwinkel des Verdienstes oder der Schuld, des
Lebens in Gottes Gegenwart oder des ewigen Verderbens. Handelt

16



es sich dann aber um die traditionellen nationalen Erwartungen,
so sieht man sie ebenfalls in einer zeitlich unbegrenzten Perspek-
tive wie in den Psalmen Salomos (12, 7-8):

«Das Heil des Herrn ist fiir ewig bei Israel, seinem Knecht;

die Siinder mogen ein fiir allemal verschwinden vor dem Anlitz
des Herrn

und die Heiligen Gottes mogen die Erben seiner VerheiBungen
sein.»

Israel tritt als Volksganzes fiir immer in das neue Leben ein
durch die Erfiillung der alten biblischen und prophetischen Ver-
heilungen vom Heil des Volkes. Andererseits kann aber dieses
Leben fiir das Einzelindividuum nur nach stattgefundenem Ge-
richt beginnen. Die Schwierigkeit besteht nun darin, diese beiden
Vorstellungkreise miteinander in Einklang zu bringen, ohne sie
zu vermengen. AbschlieBend 1if3t sich sagen, daB3 in der Perspektive
der Psalmen Salomos das kiinftige Leben, das auf die Auferste-
hung folgt, einen rein eschatologischen Charakter trigt und rein-
lich geschieden werden muf} von der messianischen Zeit, die trotz
allem in den Rahmen der rein irdischen Erwartungen gehort. Im
4. Buch Esra und in der Baruchapokalypse prazisieren sich dann
die Vorstellungen noch weiter, bleiben aber stets auf einer Linie
der Parallelitit. Die Zeit des Messia, von unbestimmter Dauer,
hat nichts zu tun mit der ewigen Dauer der zukiinftigen “Welt.
Das messianische Reich gehort in diese Welt und wird anbrechen,
wenn Gott den Zeitpunkt dafiir fiir gekommen hélt. Das Ziel der
Gerechten ist es, sich durch ihre moralische Haltung der kommen-
den Welt wiirdig zu erweisen.

Die «zukiinftige Welt» in der rabbinischen Uberlieferung

Im rabbinischen Schrifttum heiBt das Leben im Jenseits
X271 o%wn, die «zukiinftige Welty. Das Wort 29w bezeichnet ur-
spriinglich die Zeit, sei es nun die Vergangenheit oder die Zukunft.
Nimmt man eine bestimmte Zeitspanne unter die Lupe, so formt
sie ein zusammenhingendes Ganzes, gibt uns ein Bild vom Welt-
zustand zu einer gegebenen Zeit und identifiziert sich so mit der

17



«Welt». Der griechische Terminus aid» und das lateinische «sae-
culum» kannten eine dhnliche Entwicklung, wenn auch bei diesen
beiden Ausdriicken der urspriingliche Sinn des Zeitbegriffes vor-
herrschend geblieben ist. Die «zukiinftige Welt» steht demnach
im Gegensatz zum M oy, zu «dieser Welt». Aber um welche
zukiinftige Welt handelt es sich? Meinen die Rabbinen damit das
Jenseits als den Aufenthaltsort der Gerechten oder die messiani-
sche Zeit, die ja auch in der Zukunft liegt? Diese Frage ist anhand
der Texte nicht immer leicht zu beantworten, wenn auch im all-
gemeinen die Konzepte ziemlich klar geschieden sind. Auch fiir
die Lehrer des Talmuds ist die «kommende Welt» vor allem die
Welt der individuellen Belohnung oder Strafe, wihrend die messia-
nische Epoche die Zeit der Erlosung und des nationalen Triumphes
ist. Die «zukiinftige Welt» ist den Gerechten vorbehalten, wihrend
die messianische Zeit eine Periode der Gliickseligkeit fiir alle ist,
die in ihr leben. Die Zustinde auf Erden wihrend der messiani-
schen Zeit sind Gegenstand haufiger Schuldiskussionen.

Hillel ist der erste, dem der Ausdruck ®an a%w von der Tra-
dition in den Mund gelegt wird. Er sagte: «Wer die Worte der
Torah erwirbt, erwirbt (damit) das Leben der zukiinftigen Welt»
(Abot II, 7). Ele’asar von Modi’'in (um 90 n. Chr.) erklart, daf
manche Verfehlungen den Ausschlul vom Leben der zukiinftigen
Welt nach sich ziehen (ebd. I1I, 11). Auch R. ’Aqiba, R. Chananja
b. Teradion, R. Qisma und andere Tannaiten des 1. Jahrhunderts
behandeln diese Frage, die dann bei ihren Nachfolgern im Lehr-
amt, wie R. Meir, R. Schim’on bar Jochai, R. Nehorai, R. Schim’on
b. Ele’asar und andern denselben Grad von Wichtigkeit einnimmt.
Gemeinsam ist allen diesen tannaitischen Ausspriichen iiber das
kiinftige Leben der Umstand, daB es auf den Tod folgt und dem-
nach niemals Lebende betreffen kann. GewiB ist die «zukiinftige
Welt» die Welt des wahren Lebens, aber um an ihr teilzuhaben,
mul} man gestorben und auferstanden sein.

Alle Lehrer dieser Zeit sind sich iibrigens einig dariiber, daB
die Toten in zwei Kategorien eingeteilt werden, die Guten und die
Bosen, von denen die einen, wie schon Daniel sagt, zum ewigen
Leben, die anderen zur ewigen Verwerfung eingehen. Die Schule
Schammais nahm endlich noch eine dritte Kategorie an, namlich

18



die der MittelméaBigen, die noch eine Reinigungszeit durchmachen
miissen, bevor ihr Schicksal endgiiltig entschieden wird (vgl.
Tos. Sanh. XIII, 3).

Sehr oft diskutieren die Gesetzeslehrer auch dariiber, wer denn
nun eigentlich Anteil am ewigen Leben haben wird, doch niemals
ist dabei auch nur mit einem Wort von der Messiaszeit die Rede.
R. Jochanan b. Sakkai brachte folgendes Gleichnis vor (Schab.
153a): «Ein Konig lud einst seine Diener zu einer Mahlzeit und
setzte (dafiir) keine Zeit fest. Die Klugen schmiickten sich und
setzten sich vor die Tir des Konigs, indem sie sprachen: Fehlt
denn etwas im Hause des Konigs (so dafl das Mahl nicht sogleich
beginnen kann)? Die Toren dagegen gingen zu ihrer Arbeit, indem
sie sprachen: Gibt es denn eine Mahlzeit ohne Vorbereitung?
Plotzlich verlangte der Konig nach seinen Dienern. Die Klugen
traten in ihrem Schmuck ein, die Toren hingegen in ihrem Schmutz.
Da freute sich der Konig iiber die Klugen und ziirnte iiber die
Toren und sprach: Die sich zur Mahlzeit geschmiickt haben, mégen
sich setzen und essen und trinken; die anderen mogen stehen-
bleiben und zusehen.»

Abgesehen davon, dall diese Parabel an das Gleichnis vom
Hochzeitsmahl in den Evangelien gemahnt, konnte man doch
denken, es handle sich dabei um eine Anspielung auf die messia-
nische Zeit. Doch darf man das Gleichnis nicht aus seinem Text-
zusammenhang reiflen. Im Lichte des Vorhergegangenen ist es
absolut eindeutig, dafl nur von der Vorbereitung des einzelnen
auf den Tod die Rede ist. R. Jochanan b. Sakkai will nur sagen,
dass man immer bereit sein mufl, von dieser Welt abberufen zu
werden, weil ja doch kein Mensch den Tag seines Todes kennt.
Die Stelle spricht nicht ausdriicklich von der kiinftigen Welt, aber
es kann sich um nichts anderes handeln. Das Mahl hat noch nicht
begonnen, aber der Palast, in dem es stattfindet, existiert bereits.
Das heiit, da beide Welt, die gegenwirtige und die zukiinftige,
in Wirklichkeit zur gleichen Zeit bestehen und dafl zwischen ihnen
ein gewisses Abhéingigkeitsverhédltnis herrscht. Man kann auch
nicht eigentlich sagen, dafl die zukiinftige Welt eines Tages «kom-
men» wird. Sie wird ganz einfach an den Platz dieser Welt treten,
die dann vom Schauplatz der Ereignisse verschwindet. Die zukiinf-

19



tige Welt ist das schon jetzt bereitete Gastmahl, von dem auch
R. Aqgiba spricht und von dem sein Schiiler R. Ja’aqov sagt:
«Diese Welt ist wie die Vorhalle der zukiinftigen Welt; bereite
dich in der Vorhalle darauf vor, in den Speisesaal eingelassen zu
werden» (vgl. Abot III, 16 und IV, 16).

Das Abhingigkeitsverhéltnis zwischen den beiden Welten
kommt noch deutlicher zum Ausdruck in einem Ausspruch R.
Ele’asar b. Zadogs, der vor der Tempelzerstorung lebte (Qid. 40b):
«Womit sind die Frommen auf dieser Welt zu vergleichen? — Mit
einem Baum, der zur Géinze auf einem Platz der Reinheit steht,
dessen Zweige aber auf einen Platz der Unreinheit hiniiberragen.
Werden die Zweige abgeschnitten, so steht er génzlich auf einem
Platz der Reinheit. Ebenso bringt der Allheilige Ziichtigungen
iiber die Frommen auf dieser Welt, damit sie die zukiinftige Welt
erben, wie es heillt (Hiob 8, 7): «Dein Beginn ist gering, dein
Ende aber wird grofl sein.» Womit sind die Gottlosen auf dieser
Welt zu vergleichen? Mit einem Baum, der zur Génze auf einem
Platz der Unreinheit steht, dessen Zweige aber auf einen Platz
der Reinheit hiniiberragen. Werden die Zweige abgeschnitten, so
steht er ginzlich auf einem Platz der Unreinheit. Ebenso iiber-
hiuft der Allheilige die Gottlosen auf dieser Welt mit Wohltaten,
um sie dann in der zukiinftigen Welt zu verstoflen und auf die
tiefste Stufe zu verdrangen, wie es heilt (Prediger Sal. 14, 12):
«Mancher Weg erscheint dem Menschen gerade, am Knde aber
sind es Wege des Todes.»

Diese Welt ist in der Tat vollig verschieden von der kommenden
Welt; sie ist eine Welt der Siinde, des Verderbens und des Todes.
Auch ist sie vergiinglich, wihrend die kommende Welt ewig wihren
wird. Die kommende Welt wird sich in jeder Hinsicht von dieser
Welt unterscheiden; in ihr wird es keine Sonne mehr geben, der
Regen wird unnotig sein, man wird keine Kinder zeugen usw.
R. Jehuda ha-Nassi vergleicht die Gerechten in der kommenden
Welt mit den Gestirnen am Firmament. Er sagt (Sifre zu 5 Mos.
11, 21, § 4 7) in seiner Erklarung des 121. Psalms: «Der (im Text
verwandte) Plural spielt auf die Kategorien der Gerechten in der
zukiinftigen Welt an, von denen die einen iiber den anderen ste-
hen werden (nach Malgabe ihrer Verdienste). Und trotzdem wird

20



unter ihnen aus diesem Grund weder Feindschaft, noch Begierde,
noch Eifersucht herrschen, denn sie werden alle (wie Daniel 12, 3
sagt): ,gleich den Sternen sein‘. So wie es unter den Gestirnen
weder Feindschaft, noch Begierde, noch Kifersucht gibt, so wird
es das alles auch unter den Gerechten nicht geben. Wie das Licht
eines Sternes dem keines andern gleicht, so werden auch die Ge-
rechten einander nicht gleichen.»

Die Stinde und der bose Trieb haben in der kommenden Welt
keinen Platz. R. Jehuda ha-Nassi sagte (Abot de-R. Nathan,
Kap. 16, Iinde): «Der bose Trieb im Menschen gleicht jemandem,
der weill, dall er wegen Diebstahls verurteilt werden wird. Da er
nicht entkommen kann, klagt er seine Reisegenossen des Iinver-
stiandnisses mit ihm an. So handelt auch der bise Trieb (denn er
sagt sich): Ich werde ja doch in der zukiinftigen Welt zum Unter-
gang verurteilt sein, also will ich den Menschen lieber gleich mit
mir ins Verderben stiirzen.»

Alle diese Ausspriiche stehen auf einem sehr hohen moralischen
Niveau, und man konnte sie beliebig vermehren. Die zukiinftige
Welt, die von den Gesetzeslehrern in dieser Weise beschrieben
wird, ist par excellence das Krbteil Israels, und zwar deshalb, weil
Israel am besten das Ideal des Gerechten veranschaulicht. Doch
darf dieses Erbteil nicht mit dem geschichtlichen Heil des Volkes
verwechselt noch ihm gleichgesetzt werden. Daf} die Gétzendiener
keinen Anteil an der zukiinftigen Welt haben kénnen, liegt auf der
Hand, aber was die Heiden als solche angeht, unabhingig von
ithren religiésen Irrungen und Verfehlungen, so gehen die Ansichten
der Gesetzeslehrer ziemlich stark auseinander.

Gewill gibt es Stellen, wo die reinliche Scheidung zwischen der
kommenden Welt und der messianischen Zeit weniger deutlich
zum Ausdruck kommt, aber sie werden aufgewogen durch eine
grofle Anzahl anderer, die keinen Zweifel zulassen. So heil3t es zum
Beispiel in der Tosefta ('Archin II, 28): «Der Kinnor dieser Zeit
hat sieben Saiten..., der Kinnor der messianischen Zeit acht. . .
und der Kinnor der zukiinftigen Welt zehn.» Das alles wird anhand
von Stellen aus den Psalmen unter Beweis gestellt. Kine Baraita1°

10 Also eine in den Talmud aufgenommene tannaitische Uberlieferung.

21



gibt folgende Erklarung zu 5 Mos. 33, 12 (Sebachim 118b): «Er be-
schirmt ihn allezeit und wird zwischen seinen Schultern wohnen»
(der letzte Segen Moses iiber Benjamin): «Er beschirmt ihn»: das
ist der erste Tempel; «allezeit»: das ist der zweite Tempel; «und
wird zwischen seinen Schultern wohnen»: das sind die Tage des
Messias. Rabbi (Jehuda ha-Nassi) erklirte: «Er beschirmt ihn»:
das ist diese Welt; «allezeit»: das sind die Tage des Messias; «und
wird zwischen seinen Schultern wohnen»: das ist die zukiinftige
Welt.» Die spiteren Verwechslungen und Ungenauigkeiten hin-
sichtlich der zukiinftigen Welt und der messianischen Zeit gehen
grof3teils darauf zuriick, dal sich der terminologische Unterschied
verwischte und man letzten Endes oft wirklich nicht mehr genau
wullte, wovon nun eigentlich in einem bestimmten Fall die Rede
‘war.

Auch das Targum unterscheidet klar zwischen der messiani-
schen Zeit und der zukiinftigen Welt. ®a%y »n ist der Ausdruck,
den zum Beispiel der Pseudo-Jonathan gebraucht, um den Aufent-
haltsort der Seelen nach dem Tode zu bezeichnen. So wird die
Seele Moses mit seinen Vitern in der Schatzkammer des ewigen
Lebens aufbewahrt (Ps.-J. zu 5 Mos. 31, 16). Dieses «ewige Leben»
ist identisch mit der «zukiinftigen Welt» und hat nichts mit der
messianischen Zeit gemein. Im Targum zum Lobgesang der Hanna
(1 Sam. 2, 6) heillt es, daBl Gott als Gebieter der Welt die Macht
besitzt, den Menschen zu verderben, ihn aber auch vom Scheol
zum ewigen Leben berufen kann. Er kann auch die Feinde seines
Volkes vernichten, iiber Gog und Magog triumphieren und das
Reich des Messias verlangern (ebd. 2, 10).

Die rabbinische Theologie bekennt sich demnach zu der Unter-
scheidung, die R. Jischmael formuliert hat und die durch R. Chijja
bar Abba iiberliefert wurde (Ber. 34b): «Die Propheten haben in
ihren Weissagungen nur von der messianischen Zeit gesprochen.»
Was die zukiinftige Welt anbetrifft, so hat «sie kein Auge gesehen
auBer dir, o Gott» (vgl. Jes. 64, 3), somit ausgedriickt werden soll,
daB sie sich allen menschlichen Spekulationen entzieht.

22



	Die Messiaserwartung in der talmudischen Zeit, mit besonderer Berücksichtigung des leidenden Messias

