
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 20 (1964)

Artikel: Die Messiaserwartung in der talmudischen Zeit, mit besonderer
Berücksichtigung des leidenden Messias

Autor: Hruby, Kurt

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960626

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960626
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE MESSIASERWARTUNG IN DER
TALMUDISCHEN ZEIT, MIT BESONDERER
BERÜCKSICHTIGUNG DES LEIDENDEN

MESSIAS1

Von Kurt Hruby, Paris

Der Versuch eines Überblicks über die Messiaserwartungen in
der talmudischen Zeit erfordert vorerst einige Klarstellungen.

Der Begriff «talmudische Zeit» muß hier notwendigerweise in
einem ziemlich weitgesteckten, mehr allgemeinen Sinn verstanden
werden. Er kann sich weder ausschließlich innerhalb der Grenzen

bewegen, die sich von der Redaktion der Mischna (um 200 n. Chr.),
als dem Grunddokument der beiden Talmude, bis zum Abschluß
der palästinensischen (Anfang des 5. Jahrhunderts) und der
babylonischen Gemara (Anfang bis Mitte des 6. Jahrhunderts) erstreckt,
noch auch die Aussagen anderer wichtiger Dokumente des rabbi-
nischen Schrifttums, so vor allem der Midraschim, völlig außer
acht lassen.

Andererseits besteht die bei der Verfolgung dieser Methode
auftauchende und praktisch nicht zu überwindende Schwierigkeit darin,

daß durch die verhältnismäßig späte, ja sehr späte Abfassungszeit

mancher Midraschim wieder die Grenzen nach oben schwer
abzustecken sind, so daß man Gefahr läuft, eine ideenmäßig oft
viel später anzusetzende Entwicklung als charakteristisch für eine
frühere Zeitepoche anzusehen.

Auf diesem Gebiet eine strenge Trennungslinie ziehen zu wollen
ist schon deshalb unmöglich, weil ja doch die rabbinische Literatur
ein Ganzes darstellt, wenn auch die Kodifikation ihrer einzelnen
Teile verschiedenen Notwendigkeiten und Bedürfnissen entspricht.
So steht zum Beispiel die Kodifikationszeit einer Tradition nicht
unbedingt in einem ursächlichen Zusammenhang mit ihrem Alter,

1 Vorlesung, gehalten an einer Studienwoehe in Reuti-Hasliberg, vgl.
den Bericht S. 59.

6



denn für gewöhnlich taucht ja dieselbe Überlieferung in verschiedenen

Quellen auf, und nur die verschiedene Darstellungsweise
erlaubt dann Rückschlüsse auf eine ideenmäßige Weiterentwicklung,

die ihrerseits in einer später anzusetzenden Version ihren
Niederschlag findet.

Auch darf man nicht vergessen, daß der Midrasch2 die älteste
Form der Schriftauslegung darstellt, als solche anderen Kriterien
gehorcht als die in Form von Mischna tradierte, ausschließlich auf
autoritativen Lehrmeinungen aufgebaute Überlieferung und oft
alte Elemente enthält, die in Mischna und Gemara keine
Aufnahme gefunden haben, ganz einfach, weil sie einem anderen

Sachgruppenbereich angehören. Allerdings wird man sich dabei
auch wieder nicht auf zu spät abgefaßte Midraschim stützen dürfen,
die das alte Überlieferungsgut vollkommen im Geiste ihrer Zeit
überarbeitet und so seines originellen Charakters entkleidet haben.

Was nun ganz besonders die Messiasvorstellungen anbetrifft, so

gesellt sich hiezu ein weiteres Element, nämlich daß sie samt und
sonders der Aggada, also dem erzählend-erbaulichen Teil der rabbi-
nischen Tradition zuzuzählen sind. Das will wiederum nicht
besagen, daß den messianischen Stellen keine Lehrbedeutung im
Sinne der religiösen Erwartungen zukäme. Aber es handelt sich
doch um nicht unbedingt verpflichtende, oft einander widersprechende

Schulmeinungen, die keinen Vergleich mit den gesetzlieh
verbindlichen Normen der Halacha zulassen. Es geht bei diesen

Lehrmeinungen auch nie um die Frage des Kommens des Messias,
das von allen rabbinischen Autoritäten als Nfi^TlXia, als von der
Thora geoffenbart, gar keinen Widerspruch zuläßt, sondern nur
um die näheren Begleitumstände seines Kommens, die ihrerseits
zum Großteil in den Bereich der freien Vorstellung gehören und
von der Interpretation abhängen, die einzelne Lehrer den allgemein

als messianisch angesehenen Schriftstellen gegeben haben.
Die beste Methode einer Darstellung der rabbinischen

Messiaserwartungen ist wohl die enge Anlehnung an die Texte. Es geht ja nicht
darum, um jeden Preis Ideen zu konstruieren oder theologische Kon-

2 Ganz unabhängig davon, daß die großen Midraschsammlungen, mit
Ausnahme der sogenannten halachischen oder tannaitisehen Midraschim
(Mechilta, Sifra, Sifre), großteils zeitlich jünger sind als die beiden Talmude.

7



zepte und Vorstellungen auszuarbeiten, sondern festzustellen, was die
rabbinischen Texte selbst von diesen Vorstellungen aussagen. Das
schließt wiederum nicht aus, daß man versucht, diese Texte dort,
wo es möglich ist, kurz zu analysieren.

Da die Messiasidee innerhalb eines ganz bestimmten religiösen
Vorstellungskreises ihren Platz hat, wollen wir zuerst ihre
Hauptkomponenten kurz beleuchten. Es sind dies die rabbinischen
Vorstellungen vom Gottesreich und von der zukünftigen Welt. Dann
wollen wir kurz an Hand der wichtigsten Texte die einzelnen
Phasen der messianischen Zeit hervorheben und uns endlich der
Person des Messias zuwenden, und zwar unter dem Blickpunkt
der rabbinischen Aussagen über den leidenden Messias. Daran
schließt sich dann der Versuch einer Analyse von zwei besonders

wichtigen Schriftstellen im Lichte der rabbinischen Exegese, und
zwar Jes. 53 und Sach. 9, 9 und 12, 10-12.

Das Gottesreich

Die Idee vom Gottesreich ist im ganzen Alten Testament
gegenwärtig, nimmt aber besonders in den späten Büchern konkret
Gestalt an, wobei bereits eine bestimmte Relation hergestellt wird
zwischen der Erlösung Israels und der Anerkennung der
Herrschaft seines Gottes.

So wird das Gottesreich auch von den Schulen der pharisäischen
Tradition, aus denen die rabbinische Literatur hervorgegangen ist,
gesehen. In ihrer Grundkonzeption unterscheiden sich diese

Vorstellungen nicht von denen der Heiligen Schrift. Das Gottesreich
ist in der Sicht der rabbinischen Schulmeinungen keine neue
Erscheinung, sondern kennzeichnet sich vor allem durch die universelle

Anerkennung des ewigen Herrschaftsanspruches Gottes über
seine gesamte Schöpfung.

Diese Betrachtungsweise ist auch die des Buches der Jubiläen3,
das Gott als König und Erlöser Israels zeichnet (1, 28): «Und der
Herr wird vor den Augen aller erscheinen, und alle werden erken-

3 Apokryphe jüdische Schrift aus dem Ende des 2. Jahrhundorts v. Chr.

8



nen, daß ich der Gott Israels bin, der Vater aller Kinder Jakobs,
der König auf dem Berge Zion für alle Ewigkeit. »

Gewiß handelt es sich dabei um einen Anklang an Jes. 24, 23 :

«Und der Mond wird sich schämen und die Sonne mit Schanden
bestehen, wenn der Herr Zebaoth König sein wird auf dem Berge
Zion und zu Jerusalem...» Angesichts der religiösen Strömungen,
die das Jubiläenbuch widerspiegelt und die uns jetzt durch die
Sektenliteratur erheblich nähergerückt sind, tritt natürlich in der

Beurteilung Israels eine reinliche Scheidung ein. Das Israel, von
dem der Text spricht, ist das der Getreuen und Auserwählten, das

wahre Israel, das allein teilhaben wird am Gottesreich auf Erden:
«Alle Leuchten werden erneuert werden zum Heil, zum Frieden,
zum Segen und zum Frommen der Erwählten Israels...» Jub. 1, 29).
Das Heil, von dem hier die Rede ist, hat nach den Anschauungen
des Verfassers schon begonnen durch die Siege der Hasmonäer und
die nationale Renaissance, die auf sie folgte.

Die Anschauimgen des Jubiläenbuches vom Gottesreich halten
dieselbe Linie wie die älteren eschatologischen Texte; wir finden
sie dann auch in fast unveränderter Form im rabbinischen Schrifttum

wieder. Ein wichtiges Zwischenglied sind die Psalmen Salomos i,
wo dieses Reich direkt mit der ganz besonderen Herrschaft Gottes
über Israel gleichgesetzt wird, so daß Israel katexochen «sein

Reich» heißt. Das Gottesurteil über die Feinde Israels erscheint
als eine vollzogene Tatsache: Der König des Himmels hat Gerechtigkeit

geübt. Der Verfasser der Psalmen Salomos drückt diese
Tatsache folgendermaßen aus (Ps. 5, 21):

«Die den Herrn fürchten, erfreuen sich des Wohlstandes, und
deine Güte erstreckt sich unter deiner Herrschaft auf Israel.

Gebenedeit sei die Herrlichkeit des Herrn, denn er ist unser
König. »

Im Ps. 17, der für unser Thema von besonderer Wichtigkeit ist,
begegnen wir der Schilderung des messianischen Reiches, das dort
übrigens mit dem Gottesreich zusammenfällt und mit ihm eine
Einheit bildet. In der Perspektive des Verfassers ist dieses messia-
nische Reich eine zeitlich begrenzte Etappe des allgemeinen Gottes-

4 Buch der Pseudepigraphen aus dem 1. Jahrhundert v. Chr.

9



reiches (V. 51), und eines der hervorstechendsten Kennzeichen des

Messias besteht darin, daß von ihm ausgesagt wird, daß «der Herr
sein König ist» (V. 38). Die messianische Zeit ist eine Entwicklungsstufe

des allgemeinen Gottesreiches.

In den tannaitischen Quellen5 wechselt dann wohl das sprachliche

Gewand, aber die Vorstellungen vom Gottesreich bleiben in
ihren Grundzügen dieselben. Der Ausdruck tPÖtP IVO1?» oder
einfach IVDVö wurde so eingehend untersucht und analysiert, daß es

unnötig erscheint, sich dabei länger aufzuhalten. Es sei nur in
Erinnerung gebracht, daß der Ausdruck D"W, «Himmel», liier
nichts anderes ist als eine Umschreibung des Gottesnamens. Es
handelt sich dabei weniger um das Gottesreich als um die
Gottesherrschaft im universellen Sinn.

Gottes Herrschaftsbereich ist durch nichts begrenzt ; der Mensch
muß sich diesem Herrschaftsanspruch unterwerfen und tut es,
indem er die Gebote Gottes beobachtet. In diesem Sinn ist die
Gottesherrschaft auch nicht eschatologisch aufzufassen, sondern
absolut aktuell. Jeder Jude muß tagtäglich das ffW IYD1?» bl», das
«Joch des Gottesreiches» auf sich nehmen, wie es ja auch beim
täglichen BölP-Gebet zum Ausdruck kommt. So fragte R. Jeho-
schu'a b. Qarcha, ein Tannaite aus der Mitte des 2. Jahrhunderts:
«Warum sagt man eigentlich im 5 Mos. 6,4-9 vor eb. 11,
13-21? Um sich zuerst der Gottesherrschaft zu unterwerfen, und
dann erst den Geboten» (Ber. 13a). Einige Schüler Rabban Gam-
liel II. wunderten sich darüber, daß ihr Lehrer das 57ÖW selbst in
seiner Hochzeitsnacht rezitierte6. «Ich kann mich der Gottesherrschaft

nicht einmal eine Stunde lang entziehen», antwortete er
ihnen (Ber. II, 5). Im Sifre zu 5 Mos.' lesen wird: «Bevor unser
Vater Abraham zur Welt kam, war Gott nur König des Himmels;
mit Abraham aber wurde er auch König der Erde.» Das bedeutet
nichts anderes, als daß die Gottesherrschaft erst dann in ihr effektives

Stadium eintritt, wenn sich der Mensch ihr unterwirft. Und

5 Die Tannaiten sind die Gesetzeslehrer der ersten beiden nachchristlichen

Jahrhunderte, bis R. Jehuda ha-Nassi, den Kompilator der Mischna.
6 Die Hochzeitsnacht stellt einen der Fälle dar, wo man vom Beten des

S1Ï3© befreit ist.
7 Sifre zu Deut., Ausgabe Friedmann, Wien 1864, § 113, S. 134b.

10



das ist für Israel in der Person des Erzvaters geschehen. Der
Endzweck, den Gott mit der Auserwählung Israels verfolgt, ist die
Ausbreitung seiner Herrschaft über die gesamte Menschheit.

Der Zweck der Beobachtung der Gebote ist die Unterwerfung
unter Gottes Herrschaft, die darin zum Ausdruck kommt. So

konnte R. Ele'asar b.'Asarja (um 100 n. Chr.) sagen (Sifra 93d):
«Man soll nicht behaupten: Ich habe kein Verlangen darnach,
Kleider aus (verbotenen) Mischstoffen zu tragen, Schweinefleisch

zu essen oder eine verbotene Ehe einzugehen, und deshalb tue ich
es auch nicht. Man soll vielmehr sagen: Das alles würde ich gerne
tun, aber kann ich es denn, da es mein Vater im Himmel verboten
hat? Heißt es doch (3 Mos. 20, 26): «Ich habe euch von den
Völkern abgesonders, daß ihr mir angehöret; wer sich von der
Sünde fernhält, muß auch die Gottesherrschaft (trö® msbö)
anerkennen. » Immer aber handelt es sich dabei um ein freiwilliges
Anerkennen.

Da man nun durch die Weissagungen der Propheten wußte,
daß die Gottesherrschaft eines Tages von allen Menschen anerkannt
werden würde, mußte man auch diese Phase der Heilsgeschichte
einem ganz besonderen Eingreifen Gottes zuschreiben, mit dem
dann das wahre Gottesreich seinen Anfang nimmt. Die
Gottesherrschaft ist eine gegenwärtige, aktuelle Realität, was sie aber
andererseits nicht daran hindert, sich dergestalt in die Zukunft zu
verschieben. An sich handelt es sich wohl nur um das Resultat
einer progressiven, organischen Weiterentwicklung, aber eine
kleine Änderung der Perspektive genügt, damit sich das Ganze in
die Zukunft verschiebt und die Gestalt einer völlig in der Zukunft
liegenden Realisation annimmt.

Beide Vorstellungen, die vom gegenwärtigen und die vom
zukünftigen Gottesreich, sind im Alten Testament vorhanden, und
auch in der rabbinischen Literatur finden wir beide Aspekte wieder.

So heißt es zum Beispiel im Achtzehngebet8: «Herrsche über
uns, o Herr, du allein » Das neue Element, das sich zu der an sich
aktuellen Gottesherrschaft gesellt, besteht darin, daß Israel eines

Tages wirklich keinen anderen König als Gott allein haben wird

8 11. Bitte der palästinensischen Rezension aus der Geniza in Kairo.

11



und daß sich die Herrschaft des Gottes Israels dann für alle Zeiten
auch auf die anderen Völker erstrecken wird. Was nun den Beginn
dieser neuen Phase anbetrifft, so wurde sie gewiß schon sehr früh
messianisch gedeutet9.

Das alles ist aber noch lange kein hinreichender Grund dafür,
das Gottesreich als solches nun völlig in die künftige Welt zu
verlegen. Die Aufgabe der messianischen Epoche besteht hauptsächlich
darin, die Gottesherrschaft wiederherzustellen und weiter
auszudehnen. Beide Aspekte, der gegenwärtige und der zukünftige, die
beide in den Bereich dieser Welt fallen, kommen harmonisch in
dem Rab (um 240) zugeschriebenen 'Alenu-Gebet zum Ausdruck:

Uns liegt es ob, zu verherrlichen den Herrn des Alls, die Ehre
zu geben dem Schöpfer der Welt, daß er uns nicht hat sein lassen

wie die Völker der Erde und uns nicht gleichgestellt hat den
Geschlechtern des Erdbodens, daß er unser Teil nicht gleichgemacht
hat dem ihren, und unser Los dem ihrer Scharen. Denn sie beten

an Eitles und Nichtiges und rufen an, was ihnen keine Hilfe zu
gewähren vermag. Wir aber beugen das Knie und bücken uns und
bekennen vor dem Könige, dem Weltenherrn, dem Heiligen, gelobt
sei er, daß er ausgespannt die Himmel und gegründet die Erde,
und seiner Allmacht Sitz ist im Himmel droben, und der Thron
seiner Allmacht ist in den höchsten Höhen. Er ist unser Gott,
keiner sonst. Er ist in Wahrheit unser König, niemand außer ihm,
wie geschrieben steht (5 Mos. 4, 39): «Und heute sollst du erkennen
und es dir zu Gemüte führen, daß der Herr der wahre Gott ist, im
Himmel oben und auf Erden hienieden, keiner sonst »

Darum hoffen wir auf dich, Herr, unser Gott, bald zu schauen
den Glanz deiner Herrlichkeit, daß du wegräumest die Götzen

von der Erde und all die eitlen Wahngebilde gänzlich austilgst,
aufzurichten die Welt durch das Walten des Allmächtigen
("HB? ninban abia ipnb). Und daß alle Fleischgeborenen anrufen
deinen Namen, dir zuzuwenden all die Frevler der Erde. Daß
erkennen und einsehen alle Bewohner des Erdenrunds, daß dir
sich beugen müsse jedes Knie, schwören müsse jegliche Zunge.

9 So zum Beispiel von R. Jehoschu'a b. Chanina; vgl. Bacher, Die Agada
der Tannaiten, I, S. 138 ff.

12



Vor dir, o Herr, unser Gott, müssen wir niederknien und hinsinken
und der Herrlichkeit deines Namens Preis bringen. Sie alle müssen
auf sich nehmen das Joch deines Reiches ("jrVDVö Vis? DK qVd iVupU),
auf daß du über sie herrschest bald, auf immer und ewig. Denn
dein ist die Herrschaft, und für ewige Zeiten wirst du in der Glorie
walten, wie geschrieben steht in deiner Lehre (2 Mos. 15, 18):
«Der Herr wird herrschen für immer und ewig!» Und es heißt
(Sach. 14,9): «Und der Herr wird König sein über die ganze
Erde; an jenem Tag wird der Herr einzig sein, und sein Name

einzig.»
Das Gottesreich, um es nochmals zu betonen, ist absolut aktuell :

Gott ist und bleibt für alle Zeiten der König der Könige. Aber
seine Herrschaft wird in ein besseres Licht gerückt werden, wenn
dann die falschen Götter von der Bildfläche abtreten. Die Heiden
werden dann das tun, was jetzt das Privileg Israels ist: sie werden

vor dem Herrn das Knie beugen und das Joch der Gottesherrschaft

auf sich nehmen. So betrachtet kommt der statische
Charakter des Gottesreiches sehr wohl zum Ausdruck, ohne daß
dadurch seiner künftigen glorreichen Entfaltung Abbruch getan
wird.

Nun sprechen freilich die Propheten von einem Kommen Gottes,

das den Auftakt bilden wird für die volle Entfaltung seines
Reiches. Wenn man diese Aussagen wörtlich nimmt, so kann man
darin wohl die Ankündigung einer ganz neuen Art von
Gottesherrschaft sehen. Da sich nun aber dieser Gedanke nicht mit der

Vorstellung vom bereits zur Realität gewordenen Gottesreich
vereinbaren läßt, mit Gottes aktuellem Herrschaftsanspruch, haben
schon die Targumim die prophetischen Aussagen vom neuen
Gottesreich in der Weise abgeschwächt, daß es sich nur mehr um
die neuerliche Manifestation einer von jeher bestehenden und auch

ausgeübten Herrschaft handeln wird.
So ersetzt das Targum oft die prophetischen Aussagen von der

Gegenwart Gottes oder von der Ausübung seines Herrschaftsanspruches

einfach durch die Anerkennung des Gottesreiches. Wenn
zum Beispiel Jesaja bei der Ankündigung von der Rückkehr
Israels aus der Gefangenschaft sagt (49,9): «Siehe euer Gott!»
(DDTiVk mn), so gibt es das Targum mit: «Das Reich eures Gottes

13



wird offenbar werden» (pDnbin xmDVö TViT) wieder. «Dein Gott
herrscht» (ebd. 52, 7) (pnbit "|Vö) wird ebenfalls mit: «Das Reich
deines Gottes wird offenbar werden» (pnVm XDIDVö rpbinx)
übersetzt, und Beispiele dieser Art ließen sich beliebig vermehren.
Wenn Jesaja in der Herabkunft Gottes seines konkrete Hilfe in
einer bestimmten Situation sieht (31, 4: 'n "TT p), so faßt das die
aramäische Paraphrase neuerdings als eine zukünftige Manifestation

des Gottesreiches auf: 'm NniDbD Pinn p: «So wird sich das

Königtum Gottes offenbaren. »

Das ist natürlich erst recht dann der Fall, wenn es sich um
weitgesteckte Perspektiven handelt, wie Obadja Y. 21 : «Und die

Königsherrschaft wird dem Herrn gehören» (roiban 'nb nrvm). Das

Targum liest auch an dieser Stelle: «Und das Reich des Herrn
wird ewig Bestand haben» (aVs?1? Dp 'm NDIDVd Wil), wie ja auch
Sach. 14, 9: «Und der Herr wird König sein auf der ganzen Welt»
dort mit: «Und das Königtum des Herrn wird offenbar werden
auf der ganzen Welt» wiedergegeben ist.

Im Midrasch zum Hohenlied (zu Höh. 2, 2) folgt dieses Gottesreich

auf andere Reiche, und sein Beginn fällt zeitlich mit der

Erlösung Israels zusammen: «Die Zeit ist für Israel gekommen,
erlöst zu werden, für die Unbeschnittenen, ausgelöscht zu werden,
für die Kuthäer — in diesem Zusammenhang die Römer —,
ausgetilgt zu werden. Die Zeit ist gekommen für das Himmelreich,
sich zu offenbaren. »

Die Gottesherrsehaft, wie es im Targum heißt, oder das
«Himmelreich» der rabbinischen Schriften ist gewiß synonym mit der
messianischen Zeit, in dem Sinn, daß das wesentlich neue Element
dabei, wie wir schon betonten, hauptsächlich in der allgemeinen
Anerkennung der an sich bereits bestehenden Gottesherrschaft
liegt. Aus diesem Grund, und um Mißverständnisse und Mißdeutungen,

die in diesem Zusammenhang immer wieder auftauchen,
tunlichst zu vermeiden, scheint es auch angezeigt, nicht von der
«Offenbarung», sondern von der «Anerkennung» des Gottesreiches

zu sprechen. Es handelt sich nicht um die Schaffung eines neuen
Zustandes, sondern eher um eine Art innere Erleuchtung, die den
Menschen das Verständnis für das schon bestehende Gottesreich
näherbringt.

14



Jedenfalls ist die Idee vom Gottesreieh eine der Hauptkomponenten

im theologischen Konzept des rabbinischen Judentums.
Seine Bedeutung erhellt aus einem Ausspruch, den der Talmud
(Ber. 12 a) R. Jochanan, dem berühmten Schüler R. Jehuda ha-
Nassis, zuschreibt: «Jeder Segensspruch, in dem nicht des Gottesreiches

gedacht wird, ist kein Segensspruch. »

Das Leben der zukünftigen Welt

Unter «zukünftigem Leben» verstehen wir hier das Geschick
des Menschen nach dem Tode. An sich besteht kein unbedingter,
ursächlicher Zusammenhang zwischen diesem «zukünftigen Leben»
und den messianischen Erwartungen. Je mehr übrigens die mes-
sianische Zeit als irdische Hoffnung angesehen wurde, desto
deutlicher unterschied man auch zwischen den beiden. Völlig
unabhängig von dem Zeitpunkt, an dem das Problem des «zukünftigen
Lebens» im Rahmen der religiösen Vorstellungen des Judentums
Gestalt angenommen hat, handelt es sich dabei um einen
Fragenkomplex, der nichts mit Israels nationalen Erwartungen zu tun
hat. Es geht hierbei um die Antwort auf die persönliche, rein
individuelle Heilserwartung.

Die Hauptkomponenten sind dabei die Gerechtigkeit Gottes,
das individuelle Verdienst, das Fortleben der Seele nach dem Tode
sowie die Begriffe von Lohn und Strafe.

Die Frage nach dem zukünftigen Leben hat gewiß die religiösen
Vorstellungen Israels schon geraume Zeit vor der christlichen Ära
weitaus mehr beschäftigt als die messianische Erwartung. Schon
in den Psalmen Salomos kommt diese Stimmung deutlich zum
Ausdruck. Natürlich läßt sich andererseits die Idee von der
individuellen Belohnung oder Bestrafung nicht vom Gesamtschicksal
des Volkes trennen. Gottes Gerechtigkeit betrifft den einzelnen

genau so wie die Gesamtheit, und wenn er in der Geschichte Israel
bestraft hat, so geschah dies um der Sünden des Volkes willen.
Das Endschicksal des einzelnen hängt von seiner moralischen
Haltung ab und nicht vom Eingreifen eines Erlösers, eines Mes-

15



sias. Deshalb hat auch das Individuum auf das Kommen des
Messias keinerlei Einfluß.

Von diesem Standpunkt aus nehmen dann die verschiedenen

Jenseitsvorstellungen immer deutlicher Gestalt an. Der Lohn der
Gerechten besteht darin, daß sie in der kommenden Welt in die

göttliche Sphäre eingehen. Dazu gesellt sich dann die Idee von
der leiblichen Auferstehung. Die Sünder werden im Sinne der
unbestechlichen Gerechtigkeit Gottes der verdienten Strafe
zugeführt. Die älteste Vorstellung ist wohl die von ihrer definitiven
Vernichtung, aber bald nimmt man an, daß sie im Jenseits
weiterexistieren, um dort ihre Strafe abzubüßen, wenn man sie auch von
der endzeitlichen Auferstehung ausschließt. Auch diese Vorstellungen

sind in den Psalmen Salomos bereits deutlich formuliert.
Der Hauptakzent liegt demnach auf dem Schicksal der

Gerechten. Es wird so deutlich behandelt, daß man es in keine
Beziehung setzen kann zum irdischen Messianismus, von dem der
Verfasser der Psalmen Salomos ebenfalls spricht (Ps. 17 und 18).
Nun liegt aber das Geschick der Frommen und Gerechten im
Jenseits und hängt von einem allgemeinen Gottesgericht ab. Muß
man unter diesen Umständen nicht annehmen, daß dieses Gericht
der messianischen Zeit vorausgehen wird, daß die Gerechten dann
auferstehen und an der allgemeinen Glückseligkeit teilhaben
werden? Diè Texte stehen dieser Annahme entgegen. In ihnen
erscheint die Glücklichkeit der Gerechten als in keiner Beziehung
zur messianischen Zeit stehend, die im irdischen Wohlergehen der
dann noch auf Erden lebenden Menschen ihre Erfüllung findet.
Das allgemeine Gericht folgt auf die messianische Zeit, weil ja
auch die dann lebenden Menschen der göttlichen Gerechtigkeit
unterworfen bleiben, vor allem die Heiden.

Die große Schwierigkeit bei der Analyse dieser Frage besteht
darin, daß dieselbe Terminologie, die für die ewige Glückseligkeit
der Gerechten gebraucht wird, auch auf das kollektive Heil Israels
Anwendung findet. Diese Erscheinung ist dem Überleben alter
Klischees in der Zukunftsschilderung zuzuschreiben. Wenn die
Texte vom persönlichen Heil der Gerechten sprechen, so tun sie

dies unter dem Blickwinkel des Verdienstes oder der Schuld, des

Lebens in Gottes Gegenwart oder des ewigen Verderbens. Handelt

16



es sich dann aber um die traditionellen nationalen Erwartungen,
so sieht man sie ebenfalls in einer zeitlich unbegrenzten Perspektive

wie in den Psalmen Salomos (12, 7-8):
«Das Heil des Herrn ist für ewig bei Israel, seinem Knecht;
die Sünder mögen ein für allemal verschwinden vor dem Anlitz

des Herrn
und die Heiligen Gottes mögen die Erben seiner Verheißungen

sein.»

Israel tritt als Volksganzes für immer in das neue Leben ein
durch die Erfüllung der alten biblischen und prophetischen
Verheißungen vom Heil des Volkes. Andererseits kann aber dieses

Leben für das Einzelindividuum nur nach stattgefundenem
Gericht beginnen. Die Schwierigkeit besteht nun darin, diese beiden

Vorstellungkreise miteinander in Einklang zu bringen, ohne sie

zu vermengen. Abschließend läßt sich sagen, daß in der Perspektive
der Psalmen Salomos das künftige Leben, das auf die Auferstehung

folgt, einen rein eschatologischen Charakter trägt und reinlich

geschieden werden muß von der messianischen Zeit, die trotz
allem in den Rahmen der rein irdischen Erwartungen gehört. Im
4. Buch Esra und in der Baruchapokalypse präzisieren sich dann
die Vorstellungen noch weiter, bleiben aber stets auf einer Linie
der Parallelität. Die Zeit des Messia, von unbestimmter Dauer,
hat nichts zu tun mit der ewigen Dauer der zukünftigen "Welt.
Das messianische Reich gehört in diese Welt und wird anbrechen,
wenn Gott den Zeitpunkt dafür für gekommen hält. Das Ziel der
Gerechten ist es, sich durch ihre moralische Haltung der kommenden

Welt würdig zu erweisen.

Die «zukünftige Welt)) in der rabbinischen Überlieferung

Im rabbinischen Schrifttum heißt das Leben im Jenseits
fron nbll?n, die «zukünftige Welt». Das Wort obia bezeichnet

ursprünglich die Zeit, sei es nun die Vergangenheit oder die Zukunft.
Nimmt man eine bestimmte Zeitspanne unter die Lupe, so formt
sie ein zusammenhängendes Ganzes, gibt uns ein Bild vom
Weltzustand zu einer gegebenen Zeit und identifiziert sich so mit der

17



«Welt». Der griechische Terminus aîwv und das lateinische «sae-
culum» kannten eine ähnliche Entwicklung, wenn auch bei diesen
beiden Ausdrücken der ursprüngliche Sinn des Zeitbegriffes
vorherrschend geblieben ist. Die «zukünftige Welt» steht demnach
im Gegensatz zum Pitn ablV, zu «dieser Welt». Aber um welche

zukünftige Welt handelt es sich? Meinen die Rabbinen damit das

Jenseits als den Aufenthaltsort der Gerechten oder die messiani-
sche Zeit, die ja auch in der Zukunft liegt? Diese Frage ist anhand
der Texte nicht immer leicht zu beantworten, wenn auch im
allgemeinen die Konzepte ziemlich klar geschieden sind. Auch für
die Lehrer des Talmuds ist die «kommende Welt» vor allem die
Welt der individuellen Belohnung oder Strafe, während die messia-
nische Epoche die Zeit der Erlösung und des nationalen Triumphes
ist. Die «zukünftige Welt» ist den Gerechten vorbehalten, während
die messianische Zeit eine Periode der Glückseligkeit für alle ist,
die in ihr leben. Die Zustände auf Erden während der messiani-
schen Zeit sind Gegenstand häufiger Schuldiskussionen.

Hillel ist der erste, dem der Ausdruck mn abli? von der
Tradition in den Mund gelegt wird. Er sagte: «Wer die Worte der
Torah erwirbt, erwirbt (damit) das Leben der zukünftigen Welt»
(Abot II, 7). Ele'asar von Modi'in (um 90 n. Chr.) erklärt, daß
manche Verfehlungen den Ausschluß vom Leben der zukünftigen
Welt nach sich ziehen (ebd. III, 11). Auch R. 'Aqiba, R. Chananja
b. Teradion, R. Qisma und andere Tannaiten des 1. Jahrhunderts
behandeln diese Frage, die dann bei ihren Nachfolgern im Lehramt,

wie R. Meïr, R. Schim'on bar Jochai, R. Nehoraï, R. Schim'on
b. Ele'asar und andern denselben Grad von Wichtigkeit einnimmt.
Gemeinsam ist allen diesen tannaitischen Aussprüchen über das

künftige Leben der Umstand, daß es auf den Tod folgt und demnach

niemals Lebende betreffen kann. Gewiß ist die «zukünftige
Welt» die Welt des wahren Lebens, aber um an ihr teilzuhaben,
muß man gestorben und auferstanden sein.

Alle Lehrer dieser Zeit sind sich übrigens einig darüber, daß
die Toten in zwei Kategorien eingeteilt werden, die Guten und die

Bösen, von denen die einen, wie schon Daniel sagt, zum ewigen
Leben, die anderen zur ewigen Verwerfung eingehen. Die Schule
Schammaïs nahm endlich noch eine dritte Kategorie an, nämlich

18



die der Mittelmäßigen, die noch eine Reinigungszeit durchmachen
müssen, bevor ihr Schicksal endgültig entschieden wird (vgl.
Tos. Sanh. XIII, 3).

Sehr oft diskutieren die Gesetzeslehrer auch darüber, wer denn

nun eigentlich Anteil am ewigen Leben haben wird, doch niemals
ist dabei auch nur mit einem Wort von der Messiaszeit die Rede.
R. Jochanan b. Sakkai brachte folgendes Gleichnis vor (Schab.
153a): «Ein König lud einst seine Diener zu einer Mahlzeit und
setzte (dafür) keine Zeit fest. Die Klugen schmückten sich und
setzten sich vor die Tür des Königs, indem sie sprachen: Fehlt
denn etwas im Hause des Königs (so daß das Mahl nicht sogleich
beginnen kann) Die Toren dagegen gingen zu ihrer Arbeit, indem
sie sprachen: Gibt es denn eine Mahlzeit ohne Vorbereitung?
Plötzlich verlangte der König nach seinen Dienern. Die Klugen
traten in ihrem Schmuck ein, die Toren hingegen in ihrem Schmutz.
Da freute sich der König über die Klugen und zürnte über die
Toren und sprach: Die sich zur Mahlzeit geschmückt haben, mögen
sich setzen und essen und trinken; die anderen mögen
stehenbleiben und zusehen. »

Abgesehen davon, daß diese Parabel an das Gleichnis vom
Hochzeitsmahl in den Evangelien gemahnt, könnte man doch

denken, es handle sich dabei um eine Anspielung auf die messia-
nische Zeit. Doch darf man das Gleichnis nicht aus seinem

Textzusammenhang reißen. Im Lichte des Vorhergegangenen ist es

absolut eindeutig, daß nur von der Vorbereitung des einzelnen
auf den Tod die Rede ist. R. Jochanan b. Sakkai will nur sagen,
dass man immer bereit sein muß, von dieser Welt abberufen zu
werden, weil ja doch kein Mensch den Tag seines Todes kennt.
Die Stelle spricht nicht ausdrücklich von der künftigen Welt, aber
es kann sich um nichts anderes handeln. Das Mahl hat noch nicht
begonnen, aber der Palast, in dem es stattfindet, existiert bereits.
Das heißt, daß beide Welt, die gegenwärtige und die zukünftige,
in Wirklichkeit zur gleichen Zeit bestehen und daß zwischen ihnen
ein gewisses Abhängigkeitsverhältnis herrscht. Man kann auch
nicht eigentlich sagen, daß die zukünftige Welt eines Tages «kommen»

wird. Sie wird ganz einfach an den Platz dieser Welt treten,
die dann vom Schauplatz der Ereignisse verschwindet. Die zukünf-

19



tige Welt ist das schon jetzt bereitete Gastmahl, von dem auch
R. Aqiba spricht und von dem sein Schüler R. Ja'aqov sagt:
«Diese Welt ist wie die Vorhalle der zukünftigen Welt; bereite
dich in der Vorhalle darauf vor, in den Speisesaal eingelassen zu
werden» (vgl. Abot III, 16 und IV, 16).

Das Abhängigkeitsverhältnis zwischen den beiden Welten
kommt noch deutlicher zum Ausdruck in einem Ausspruch R.
Ele'asar b. Zadoqs, der vor der Tempelzerstörung lebte (Qid. 40b):
«Womit sind die Frommen auf dieser Welt zu vergleichen? — Mit
einem Baum, der zur Gänze auf einem Platz der Reinheit steht,
dessen Zweige aber auf einen Platz der Unreinheit hinüberragen.
Werden die Zweige abgeschnitten, so steht er gänzlich auf einem
Platz der Reinheit. Ebenso bringt der Allheilige Züchtigungen
über die Frommen auf dieser Welt, damit sie die zukünftige Welt
erben, wie es heißt (Hiob 8,7): «Dein Beginn ist gering, dein
Ende aber wird groß sein.» Womit sind die Gottlosen auf dieser
Welt zu vergleichen? Mit einem Baum, der zur Gänze auf einem
Platz der Unreinheit steht, dessen Zweige aber auf einen Platz
der Reinheit hinüberragen. Werden die Zweige abgeschnitten, so

steht er gänzlich auf einem Platz der Unreinheit. Ebenso
überhäuft der Allheilige die Gottlosen auf dieser Welt mit Wohltaten,
um sie dann in der zukünftigen Welt zu verstoßen und auf die
tiefste Stufe zu verdrängen, wie es heißt (Prediger Sal. 14, 12):
«Mancher Weg erscheint dem Menschen gerade, am Ende aber
sind es Wege des Todes. »

Diese Welt ist in der Tat völlig verschieden von der kommenden
Welt; sie ist eine Welt der Sünde, des Verderbens und des Todes.
Auch ist sie vergänglich, während die kommende Welt ewig währen
wird. Die kommende Welt wird sich in jeder Hinsicht von dieser

Welt unterscheiden; in ihr wird es keine Sonne mehr geben, der

Regen wird unnötig sein, man wird keine Kinder zeugen usw.
R. Jehucla ha-Nassi vergleicht die Gerechten in der kommenden
Welt mit den Gestirnen am Firmament. Er sagt (Sifre zu 5 Mos.

11, 21, §47) in seiner Erklärung des 121. Psalms: «Der (im Text
verwandte) Plural spielt auf die Kategorien der Gerechten in der

zukünftigen Welt an, von denen die einen über den anderen
stehen werden (nach Maßgabe ihrer Verdienste). Und trotzdem wird

20



unter ihnen aus diesem Grund weder Feindschaft, noch Begierde,
noch Eifersucht herrschen, denn sie werden alle (wie Daniel 12, 3

sagt): ,gleich den Sternen sein'. So wie es unter den Gestirnen
weder Feindschaft, noch Begierde, noch Eifersucht gibt, so wird
es das alles auch unter den Gerechten nicht geben. Wie das Licht
eines Sternes dem keines andern gleicht, so werden auch die
Gerechten einander nicht gleichen.»

Die Sünde und der böse Trieb haben in der kommenden Welt
keinen Platz. R. Jehuda lia-Nassi sagte (Abot de-R. Nathan,
Kap. 16, Ende): «Der böse Trieb im Menschen gleicht jemandem,
der weiß, daß er wegen Diebstahls verurteilt werden wird. Da er
nicht entkommen kann, klagt er seine Reisegenossen des
Einverständnisses mit ihm an. So handelt auch der böse Trieb (denn er
sagt sich): Ich werde ja doch in der zukünftigen Welt zum Untergang

verurteilt sein, also will ich den Menschen lieber gleich mit
mir ins Verderben stürzen.»

Alle diese Aussprüche stehen auf einem sehr hohen moralischen
Niveau, und man könnte sie beliebig vermehren. Die zukünftige
Welt, die von den Gesetzeslehrern in dieser Weise beschrieben

wird, ist par excellence das Erbteil Israels, und zwar deshalb, weil
Israel am besten das Ideal des Gerechten veranschaulicht. Doch
darf dieses Erbteil nicht mit dem geschichtlichen Heil des Volkes
verwechselt noch ihm gleichgesetzt werden. Daß die Götzendiener
keinen Anteil an der zukünftigen Welt haben können, liegt auf der
Hand, aber was die Heiden als solche angeht, unabhängig von
ihren religiösen Irrungen und Verfehlungen, so gehen die Ansichten
der Gesetzeslehrer ziemlich stark auseinander.

Gewiß gibt es Stellen, wo die reinliche Scheidung zwischen der
kommenden Welt und der messianischen Zeit weniger deutlich
zum Ausdruck kommt, aber sie werden aufgewogen durch eine
große Anzahl anderer, die keinen Zweifel zulassen. So heißt es zum
Beispiel in der Tosefta ('Archin II, 28): «Der Kinnor dieser Zeit
hat sieben Saiten. der Kinnor der messianischen Zeit acht...
und der Kinnor der zukünftigen Welt zehn. » Das alles wird anhand
von Stellen aus den Psalmen unter Beweis gestellt. Eine Baraita10

10 Also eine in den Talmud aufgenommene tannaitische Überlieferung.

21



gibt folgende Erklärung zu 5 Mos. 33, 12 (Sebachim 118b): «Er
beschirmt ihn allezeit und wird zwischen seinen Schultern wohnen»
(der letzte Segen Moses über Benjamin): «Er beschirmt ihn»: das
ist der erste Tempel; «allezeit»: das ist der zweite Tempel; «und
wird zwischen seinen Schultern wohnen»: das sind die Tage des
Messias. Rabbi (Jehuda ha-Nassi) erklärte: «Er beschirmt ihn»:
das ist diese Welt; «allezeit»: das sind die Tage des Messias; «und
wird zwischen seinen Schultern wohnen»: das ist die zukünftige
Welt.» Die späteren Verwechslungen und Ungenauigkeiten
hinsichtlich der zukünftigen Welt und der messianischen Zeit gehen
großteils darauf zurück, daß sich der terminologische Unterschied
verwischte und man letzten Endes oft wirklich nicht mehr genau
wußte, wovon nun eigentlich in einem bestimmten Fall die Rede

war.
Auch das Targum unterscheidet klar zwischen der messianischen

Zeit und der zukünftigen Welt. Hübi? "fi ist der Ausdruck,
den zum Beispiel der Pseudo-Jonathan gebraucht, um den
Aufenthaltsort der Seelen nach dem Tode zu bezeichnen. So wird die
Seele Moses mit seinen Vätern in der Schatzkammer des ewigen
Lebens aufbewahrt (Ps.-J. zu 5 Mos. 31, 16). Dieses «ewige Leben»
ist identisch mit der «zukünftigen Welt» und hat nichts mit der
messianischen Zeit gemein. Im Targum zum Lobgesang der Hanna
(1 Sam. 2, 6) heißt es, daß Gott als Gebieter der Welt die Macht
besitzt, den Menschen zu verderben, ihn aber auch vom Scheol

zum ewigen Leben berufen kann. Er kann auch die Feinde seines

Volkes vernichten, über Gog und Magog triumphieren und das

Reich des Messias verlängern (ebd. 2, 10).

Die rabbinische Theologie bekennt sich demnach zu der
Unterscheidung, die R. Jischmael formuliert hat und die durch R. Chijja
bar Abba überliefert wurde (Ber. 34b): «Die Propheten haben in
ihren Weissagungen nur von der messianischen Zeit gesprochen.»
Was die zukünftige Welt anbetrifft, so hat «sie kein Auge gesehen
außer dir, o Gott» (vgl. Jes. 64, 3), somit ausgedrückt werden soll,
daß sie sich allen menschlichen Spekulationen entzieht.

22


	Die Messiaserwartung in der talmudischen Zeit, mit besonderer Berücksichtigung des leidenden Messias

