
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 20 (1964)

Artikel: Philosemitismus im Barock

Autor: Schoeps, Hans Joachim

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960625

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960625
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


JUDAICA
BEITRÄGE ZUM VERSTÄNDNIS DES JÜDISCHEN SCHICKSALS

IN VERGANGENHEIT UND GEGENWART

PHILOSEMITISMUS IM BAROCK

Von Hans Joachim Schoeps, Erlangen

Wenig bekannt ist die Tatsache, daß die modernen Bestrebungen,

eine jüdisch-christliche Verständigung einzuleiten, wie sie etwa
in der alljährlich abgehaltenen «Woche der Brüderlichkeit» versucht
wird, alte Ahnen hat. Insbesonders im 17. Jahrhundert, das immer
noch im Halbschatten steht und der gelehrten Forschung erst nach
und nach seine Geheimnisse erschließt, ist dies der Fall gewesen.
Die christlichen Annäherungsversuche an die Juden in jenem
seltsamen Jahrhundert zwischen Reformation und Aufklärung sind
von mir in einem im Verlag J. C. B. Mohr, Tübingen, erschienenen
Werk Philosemitismus im Barock erstmalig dargestellt worden. Aus
verschollenen Schriften und Urkunden, ungedruckten Briefen und
Reiseberichten, meist schwedischen Archiven entstammend, gelang
es mir, einige völlig unbekannte Träger philosemitischer
Bestrebungen wiederzuentdecken.

Die Geschichte des Antisemitismus ist schon wiederholt
geschrieben worden, die des Philosemitismus noch nie. Freilich
verhalten sie sich zueinander wie ein träge fließendes Rinnsal zu einem
breiten Strom. Doch die Motive, die zum Philosemitismus führen,
sind mindestens so interessant wie die entgegengesetzten —
wiewohl in ganz anderen Hinsichten. Soweit ich sehe, sind von der
Antike bis zur Gegenwart 5 verschiedene Typen des Philosemitismus

zu unterscheiden :

1



1. Der christlich-missionarische Typus, dem das Judentum in
einem gewissen Spielraum der Wertungen ein Gegenstand positiver
Schätzung und demzufolge Ziel der Annäherung ist.

2. Oft von Nr. 1 nicht scharf zu unterscheiden der biblisch-
chiliastische Typus, der sich um die Juden bemüht, weil sie im
letzten Akt des Weltdramas eine Rolle spielen werden.

3. Der utilitaristische Typus, der die Niederlassung der Juden
in einem Lande verficht, weil er sich greifbare Vorteile davon
verspricht.

4. Der liberal-humanitäre Typus, der an den Juden seine
Prinzipien der Toleranz und der Gleichberechtigung alles dessen, was
Menschenantlitz trägt, beweisen will. — Im 17. Jahrhundert
kommt er noch nicht vor.

5. Der religiöse Typus, der aus einer Glaubensentscheidung heraus

die Annäherung und sogar den Übertritt zum Judentum
vollzieht.

Es soll hier nun von einigen Vertretungen dieser möglichen
Einstellung berichtet werden. Während des Dreißigjährigen Krieges
hat es in Frankreich einen calvinistischen Schriftsteller und Diplomaten

gegeben, Isaak de la Peyrère (1596—1676), der so vergessen
worden ist, daß keine einzige Biographie existiert, so daß man sich
die seltsamen Schicksale seines Lebens aus zeitgenössischen
Nachrichten und spärlich fließenden Memoiren erst zusammensetzen
muß. Dieser Sekretär des berühmten Prince de Condé hatte 1643

anonym ein Buch «Du Rapell des Juifs» erscheinen lassen, das als
ein früher Vorläufer des politischen Zionismus anzusprechen ist. In
ihm wird der klägliche Zustand des über die ganze Welt zerstreuten
Judentums beschrieben, das schutzlos aller Willkür preisgegeben
sei. Um der Erfüllungen der Erwartungen des Apostels Paulus
willen wird die baldige Rückkehr der Juden nach Palästina von
Peyrère gefordert, der den König von Frankreich anruft, doch das

Los der Juden abzuändern. Frankreichs König sei als der älteste
Sohn der Kirche dazu berufen, Israel als den ältesten Sohn Gottes
in das Heilige Land zurückzuführen. Die im Hohen Lied gepriesene
Lilie weise auf die Lilie im Wappen der Bourbonen hin. Ludwig
XIV., der den Auftrag zur Neuordnung der Welt besäße — er
war damals fünf Jahre alt —, solle die Juden ganz Europas in

2



französischen Häfen versammeln, um mit ihnen die Anker zu lichten

zur Eroberung des von den Arabern entweihten und geschändeten

Jerusalem. 250 Jahre vor dem Auftreten Theodor Herzls ist
hier aus heilsgeschichtlichen Erwartungen heraus der politische
Zionismus von einem Manne proklamiert worden, der selber
wahrscheinlich Marrane gewesen ist, das heißt Abkömmling einer
zwangsgetauften spanischen Judenfamilie.

Isaak de la Peyrère hat seine zionistischen Thesen 1656 noch
einmal in einem zweiten Buch verkündet, das aber noch zusätzlich
am biblischen Weltbild Kritik mit der Behauptung übte, es habe,
nach bestimmten Andeutungen der Genesis zu schließen, schon

vor Adam auf der Erde Menschen gegeben. Diese «Präadamiten»
hätten den Verfasser um ein Haar auf den Scheiterhaufen der
flandrischen Inquisition gebracht, wenn nicht in letzter Minute der
Prince de Condé eingegriffen hätte. Um den Preis des Widerrufs
seiner ketzerischen Lehren und durch den Übertritt zur katholischen
Kirche konnte Peyrère sein Leben retten. Als Oratorianermönch ist
er dann zwanzig Jahre später verstorben, hat aher noch auf dem
Totenbett den definitiven Widerruf verweigert mit der Erklärung,
daß ein neuer Messias kommen werde, um die Juden nach Jerusalem

zu führen.
Die radikalere Möglichkeit, daß ein gläubiger Christ über alle

Stadien der Verständigung und Annäherung hinaus sogar zu den
Juden übertritt und sich beschneiden läßt, ist im Barockzeitalter
in Deutschland Tatsache geworden. Es war der Augsburger Johann
Peter Spaeth (1644—1701), der die Glaubensentscheidung fällte und
mit ihr die protestantische Orthodoxie in Empörung und Wut
versetzte. Spaeth, der als Jude den Namen Moses Germanus führte,
hatte viel in den pietistischen Kollegien Philipp Jakob Speners
verkehrt und war nach langem inneren Ringen 1698 zu der

Überzeugung durchgedrungen, daß das Judentum die Religion der
Wahrheit sei. Persönliche Erlebnisse brachen ihm die Bahn: in
Amsterdam auf der Straße war ihm ein Bild aus der Tasche gefallen,

das Jesus ganz mit Wunden und Beulen bedeckt darstellte.
Ein Jude, der vorüberkam, hob es auf, blickte darauf und sagte:
«Das ist ja Israel, der Mann der Schmerzen.» Damals wäre ihm,
berichtet er, das Verständnis von Jesaia 53 aufgegangen, daß die

3



Juden als der kollektive Gottesknecht der Heiden Sünden trügen,
indem sie täglich von ihnen verfolgt und geplagt würden. Über
alle Gesetze der Staaten hinweg, die die Apostasie zum Judentum
noch bis ins 18. Jahrhundert mit der Todesstrafe belegten, glaubte
Moses Germanus an die Vorbildlichkeit dieses Schrittes und rief
seinen Verächtern zu: «Non vos deserui sed praecessi!» («Ich habe
euch nicht verraten, ich bin euch nur vorangegangen.») Diese
Parole war zwar eine Täuschung, sie ehrt aber einen mutigen
Bekenner.

Natürlich sind in diesem Zeitabschnitt weit häufiger die
Konversionen nach der anderen Seite gewesen, aber auch sie oft aus
dem lauteren Bestreben, der jüdisch-christlichen Verständigung zu
dienen. So ging es mit einem gelehrten Kabbalisten, dem Rabbi
Moses ben Ahron aus Krakau, der als Christ Johann Kemper hieß
und Lektor für Rabbinica an der schwedischen Universität Uppsala
wurde, wo er 1713 verstarb. Sein Fall ist deshalb besonders
interessant, weil Kemper vor seiner Taufe ein Anhänger des falschen
Messias Sabbatai Zewi gewesen war, der 1676 unter schändlichen
Umständen gestorben war, ohne eine einzige seiner Heilsverheißungen

eingelöst zu haben. Kemper hatte wie Hunderttausende
offener und heimlicher Sabbatianer unter den damaligen Juden
gleichwohl noch 20 Jahre nach dessen Tod auf die Auferstehung
des Messias aus dem Grabe und seine Wiederkehr in Herrlichkeit
gewartet. Als sabbatianischer Theologe hatte er eine Trinitätslehre
verkündet, in der Sabbatai Zewi als die zweite Person der Gottheit
fungierte. Daher fiel ihm der 1696 in Schweinfurt vollzogene
Konfessionswechsel leicht. Denn Moses ben Ahron in Krakau hatte
schon genauso an die Dreieinigkeit geglaubt wie Johann Kemper
in Uppsala. Sein Übertritt zum Christentum war wie bei manchen
anderen, die auch noch das Unmögliche glauben wollten, ein
Verzweiflungsausbruch darüber, daß die Erlösung und das Ende der
Zeiten immer noch nicht gekommen waren. Er ging, so könnte
man sagen, vom Messias Sabbatai Zewi zum Messias Jesus Christus
über. Es ist möglich, daß aus Anerkennung allmählich bei ihm
Glaube wurde.

Und schließlich wäre als Repräsentant für die Kombination
biblisch-chiliastischer Erwartungen und Nützlichkeitserwägungen

4



der Amsterdamer Rabbiner Manasseh ben Israel (1604—1657) zu

nennen, der neben Sabbatai Zewi und Baruch Spinoza der am stärksten

hervortretende Jude seines Jahrhunderts war, der als erster
auch für Nichtjuden bestimmte Bücher schrieb; Rembrandt hat
seine Züge in einem bekannten Porträt festgehalten. Manasseh ben

Israel, mit dem auch der deutsche Philosemit Paul Felgenhauer
in Korrespondenz stand — ein in meinem Buch ausführlich
behandelter chiliastischer Spiritualist —, wandte sich 1655 an Oliver
Cromwell, den Lordprotektor von England, mit dem Ansinnen,
nach einem Interim von 350 Jahren die Neuansiedlung von Juden
in England zu gestatten. Denn Juden wie Puritaner fanden sich
in dem Glauben, daß der jüdische Einzug auf die britischen Inseln
den Hereinbruch der messianischen Erlösungszeit beschleunigen
würde, für die nach 5. Mos. 28, 64 die Zerstreuung der Juden von
einem Erdenende bis zum anderen vorangehen müsse. Manasseh
ben Israels «Humble Adress» war ein politisch-diplomatisches
Dokument von Rang, das den mystischen Erwartungen eine
realistische Zuspitzung gab.

Nur im Zeitalter des Barocks sind solche Argumentationen möglich

gewesen, da Juden bereit waren, in den Indianern oder sogar
in den Lappen Glaubensbrüder aus den zehn verlorenen Stämmen
wiederzuerkennen — wie zeitweise der Londoner Chief Rabbi
David Wieto — und Christen bereit waren, sich mit den Juden zu
verbinden, um so den Anbruch des Reiches Gottes zu beschleunigen.

Es ist dasselbe Jahrhundert, in dem Spinoza ein neues pantheisti-
sches Weltbild aufbaute, mit dem das Wirklichkeitsbewußtsein
einer neuen Zeit zum Durchbruch kam, der Verkünder aber in den
großen Synagogenbann geriet. Und dies geschah in Holland, dem
damals führenden Land der europäischen Judenheit, und in
Amsterdam, der in Glaubensdingen meist toleranten Stadt der Welt,
die von anderwärts verfolgten Spiritualisten, Chiliasten und
Schwärmern des Barockzeitalters den Namen Eleutheropolis
erhalten hat.

Von allen diesen Zusammenhängen, Erwartungen und Begebenheiten

des Barockzeitalters handelt mein Buch. Ich glaube, mit
ihm ein bisher ungeschriebenes Kapitel der europäischen Religionsund

Geistesgeschichte verfaßt zu haben.

5


	Philosemitismus im Barock

