Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 20 (1964)

Artikel: Philosemitismus im Barock

Autor: Schoeps, Hans Joachim

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-960625

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-960625
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

JUDAICA

BEITRAGE ZUM VERSTANDNIS DES JUDISCHEN SCHICKSALS
IN VERGANGENHEIT UND GEGENWART

PHILOSEMITISMUS IM BAROCK

Von Hans JoacHIM SCHOEPS, Erlangen

Wenig bekannt ist die Tatsache, dal die modernen Bestrebun-
gen, eine judisch-christliche Verstindigung einzuleiten, wie sie etwa
in der alljahrlich abgehaltenen «Woche der Briiderlichkeit» versucht
wird, alte Ahnen hat. Insbesonders im 17. Jahrhundert, das immer
noch im Halbschatten steht und der gelehrten Forschung erst nach
und nach seine Geheimnisse erschlieB3t, ist dies der Fall gewesen.
Die christlichen Anndherungsversuche an die Juden in jenem selt-
samen Jahrhundert zwischen Reformation und Aufklirung sind
von mir in einem im Verlag J. C. B. Mohr, Tubingen, erschienenen
Werk Philosemitismus vm Barock erstmalig dargestellt worden. Aus
verschollenen Schriften und Urkunden, ungedruckten Briefen und
Reiseberichten, meist schwedischen Archiven entstammend, gelang
es mir, einige vollig unbekannte Triager philosemitischer Bestre-
bungen wiederzuentdecken.

Die Geschichte des Antisemitismus ist schon wiederholt ge-
schrieben worden, die des Philosemitismus noch nie. Freilich ver-
halten sie sich zueinander wie ein trige flieBendes Rinnsal zu einem
breiten Strom. Doch die Motive, die zum Philosemitismus fiihren,
sind mindestens so interessant wie die entgegengesetzten — wie-
wohl in ganz anderen Hinsichten. Soweit ich sehe, sind von der
Antike bis zur Gegenwart 5 verschiedene Typen des Philosemitis-
mus zu unterscheiden :



1. Der christlich-missionarische Typus, dem das Judentum in
einem gewissen Spielraum der Wertungen ein Gegenstand positiver
Schitzung und demzufolge Ziel der Anniherung ist.

2. Oft von Nr. 1 nicht scharf zu unterscheiden der biblisch-
chiliastische Typus, der sich um die Juden bemiiht, weil sie im
letzten Akt des Weltdramas eine Rolle spielen werden.

3. Der utilitaristische Typus, der die Niederlassung der Juden
in einem Lande verficht, weil er sich greifbare Vorteile davon ver-
spricht.

4. Der liberal-humanitire Typus, der an den Juden seine Prin-
zipien der Toleranz und der Gleichberechtigung alles dessen, was
Menschenantlitz trigt, beweisen will. — Im 17. Jahrhundert
kommt er noch nicht vor.

5. Der religiose Typus, der aus einer Glaubensentscheidung her-
aus die Anniherung und sogar den Ubertritt zum Judentum voll-
zieht.

Es soll hier nun von einigen Vertretungen dieser moglichen Ein-
stellung berichtet werden. Wiahrend des Dreifligjahrigen Krieges
hat es in Frankreich einen calvinistischen Schriftsteller und Diplo-
maten gegeben, Isaak de la Peyrére (1596—1676), der so vergessen
worden ist, dall keine einzige Biographie existiert, so dafl man sich
die seltsamen Schicksale seines Lebens aus zeitgenossischen Nach-
richten und spéirlich flieBenden Memoiren erst zusammensetzen
muB. Dieser Sekretéir des beriihmten Prince de Condé hatte 1643
anonym ein Buch «Du Rapell des Juifs» erscheinen lassen, das als
ein frither Vorldufer des politischen Zionismus anzusprechen ist. In
ihm wird der kligliche Zustand des iiber die ganze Welt zerstreuten
Judentums beschrieben, das schutzlos aller Willkiir preisgegeben
sei. Um der Erfiilllungen der Erwartungen des Apostels Paulus
willen wird die baldige Riickkehr der Juden nach Palistina von
Peyrére gefordert, der den Konig von Frankreich anruft, doch das
Los der Juden abzuindern. Frankreichs Konig sei als der ilteste
Sohn der Kirche dazu berufen, Israel als den dltesten Sohn Gottes
in das Heilige Land zuriickzufiihren. Die im Hohen Lied gepriesene
Lilie weise auf die Lilie im Wappen der Bourbonen hin. Ludwig
XIV., der den Auftrag zur Neuordnung der Welt besiBle — er
war damals fiinf Jahre alt —, solle die Juden ganz Europas in

2



franzosischen Hifen versammeln, um mit ihnen die Anker zu lich-
ten zur Eroberung des von den Arabern entweihten und geschéin-
deten Jerusalem. 250 Jahre vor dem Auftreten Theodor Herzls ist
hier aus heilsgeschichtlichen Erwartungen heraus der politische
Zionismus von einem Manne proklamiert worden, der selber wahr-
scheinlich Marrane gewesen ist, das heilt Abkommling einer zwangs-
getauften spanischen Judenfamilie.

Isaak de la Peyrére hat seine zionistischen Thesen 1656 noch
einmal in einem zweiten Buch verkiindet, das aber noch zusitzlich
am biblischen Weltbild Kritik mit der Behauptung iibte, es habe,
nach bestimmten Andeutungen der Genesis zu schlielen, schon
vor Adam auf der Erde Menschen gegeben. Diese «Préaadamiten»
hitten den Verfasser um ein Haar auf den Scheiterhaufen der
flandrischen Inquisition gebracht, wenn nicht in letzter Minute der
Prince de Condé eingegriffen hitte. Um den Preis des Widerrufs
seiner ketzerischen Lehren und durch den Ubertritt zur katholischen
Kirche konnte Peyrére sein Leben retten. Als Oratorianerménch ist
er dann zwanzig Jahre spiter verstorben, hat aber noch auf dem
Totenbett den definitiven Widerruf verweigert mit der Erklirung,
dal ein neuer Messias kommen werde, um die Juden nach Jerusa-
lem zu fiihren. )

Die radikalere Moglichkeit, dafl ein gliaubiger Christ iiber alle
Stadien der Verstindigung und Anndherung hinaus sogar zu den
Juden iibertritt und sich beschneiden 1df3t, ist im Barockzeitalter
in Deutschland Tatsache geworden. Es war der Augsburger Jokann
Peter Spaeth (1644—1701), der die Glaubensentscheidung fallte und
mit ihr die protestantische Orthodoxie in Emporung und Wut ver-
setzte. Spaeth, der als Jude den Namen Moses Germanus fiihrte,
hatte viel in den pietistischen Kollegien Philipp Jakob Speners
verkehrt und war nach langem inneren Ringen 1698 zu der Uber-
zeugung durchgedrungen, dall das Judentum die Religion der
Wahrheit sei. Personliche Erlebnisse brachen ihm die Bahn: in
Amsterdam auf der Strafle war ihm ein Bild aus der Tasche gefal-
len, das Jesus ganz mit Wunden und Beulen bedeckt darstellte.
Ein Jude, der voriiberkam, hob es auf, blickte darauf und sagte:
«Das ist ja Israel, der Mann der Schmerzen.» Damals wire ihm,
berichtet er, das Verstindnis von Jesaia 53 aufgegangen, daB die

3



Juden als der kollektive Gottesknecht der Heiden Siinden triigen,
indem sie téglich von ihnen verfolgt und geplagt wiirden. Uber
alle Gesetze der Staaten hinweg, die die Apostasie zum Judentum
noch bis ins 18. Jahrhundert mit der Todesstrafe belegten, glaubte
Moses Germanus an die Vorbildlichkeit dieses Schrittes und rief
seinen Verédchtern zu: «Non vos deserui sed praecessi!» («Ich habe
euch nicht verraten, ich bin euch nur vorangegangen.») Diese
Parole war zwar eine Tduschung, sie ehrt aber einen mutigen Be-
kenner.

Natiirlich sind in diesem Zeitabschnitt weit hiufiger die Kon-
versionen nach der anderen Seite gewesen, aber auch sie oft aus
dem lauteren Bestreben, der jlidisch-christlichen Verstindigung zu
dienen. So ging es mit einem gelehrten Kabbalisten, dem Rabbi
Moses ben Ahron aus Krakau, der als Christ Johann Kemper hiel}
und Lektor fiir Rabbinica an der schwedischen Universitiat Uppsala
wurde, wo er 1713 verstarb. Sein Fall ist deshalb besonders inter-
essant, weil Kemper vor seiner Taufe ein Anhinger des falschen
Messias Sabbatai Zewi gewesen war, der 1676 unter schéindlichen
Umsténden gestorben war, ohne eine einzige seiner Heilsverhei-
fungen eingelost zu haben. Kemper hatte wie Hunderttausende
offener und heimlicher Sabbatianer unter den damaligen Juden
gleichwohl noch 20 Jahre nach dessen Tod auf die Auferstehung
des Messias aus dem Grabe und seine Wiederkehr in Herrlichkeit
gewartet. Als sabbatianischer Theologe hatte er eine Trinitétslehre
verkiindet, in der Sabbatai Zewi als die zweite Person der Gottheit
fungierte. Daher fiel ihm der 1696 in Schweinfurt vollzogene Kon-
fessionswechsel leicht. Denn Moses ben Ahron in Krakau hatte
schon genauso an die Dreieinigkeit geglaubt wie Johann Kemper
in Uppsala. Sein Ubertritt zum Christentum war wie bei manchen
anderen, die auch noch das Unmogliche glauben wollten, ein Ver-
zweiflungsausbruch dariiber, dafl die Erlésung und das Ende der
Zeiten immer noch nicht gekommen waren. Er ging, so koénnte
man sagen, vom Messias Sabbatai Zewi zum Messias Jesus Christus
itber. Es ist moglich, dafl aus Anerkennung allméahlich bei ihm
Glaube wurde.

Und schlieBlich wire als Reprisentant fiir die Kombination
biblisch-chiliastischer Erwartungen und Niitzlichkeitserwigungen

4



der Amsterdamer Rabbiner Manasseh ben Israel (1604—1657) zu
nennen, der neben Sabbatai Zewi und Baruch Spinoza der am stark-
sten hervortretende Jude seines Jahrhunderts war, der als erster
auch fiir Nichtjuden bestimmte Biicher schrieb; Rembrandt hat
seine Ziige in einem bekannten Portrit festgehalten. Manasseh ben
Israel, mit dem auch der deutsche Philosemit Paul Felgenhauer
in Korrespondenz stand — ein in meinem Buch ausfiihrlich be-
handelter chiliastischer Spiritualist —, wandte sich 1655 an Oliver
Cromwell, den Lordprotektor von England, mit dem Ansinnen,
nach einem Interim von 350 Jahren die Neuansiedlung von Juden
in England zu gestatten. Denn Juden wie Puritaner fanden sich
in dem Glauben, daf} der jiidische Einzug auf die britischen Inseln
den Hereinbruch der messianischen Erlosungszeit beschleunigen
wiirde, fiir die nach 5. Mos. 28, 64 die Zerstreuung der Juden von
einem Erdenende bis zum anderen vorangehen miisse. Manasseh
ben Israels «Humble Adress» war ein politisch-diplomatisches
Dokument von Rang, das den mystischen Erwartungen eine rea-
listische Zuspitzung gab.

Nur im Zeitalter des Barocks sind solche Argumentationen mog-
lich gewesen, da Juden bereit waren, in den Indianern oder sogar
in den Lappen Glaubensbriider aus den zehn verlorenen Stimmen
wiederzuerkennen — wie zeitweise der Londoner Chief Rabbi
David Wieto — und Christen bereit waren, sich mit den Juden zu
verbinden, um so den Anbruch des Reiches Gottes zu beschleunigen.

Es ist dasselbe Jahrhundert, in dem Spinoza ein neues pantheisti-
sches Weltbild aufbaute, mit dem das Wirklichkeitsbewul3tsein
einer neuen Zeit zum Durchbruch kam, der Verkiinder aber in den
grolen Synagogenbann geriet. Und dies geschah in Holland, dem
damals fithrenden Land der europiischen Judenheit, und in Am-
sterdam, der in Glaubensdingen meist toleranten Stadt der Welt,
die von anderwiirts verfolgten Spiritualisten, Chiliasten und
Schwirmern des Barockzeitalters den Namen Eleutheropolis er-
halten hat.

Von allen diesen Zusammenhingen, Erwartungen und Begeben-
heiten des Barockzeitalters handelt mein Buch. Ich glaube, mit
ihm ein bisher ungeschriebenes Kapitel der europiischen Religions-
und Geistesgeschichte verfa3t zu haben.



	Philosemitismus im Barock

