
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 19 (1963)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REZENSIONEN

Robert Brunner: Der Prophet Sacharja, Zwingli-Verlag, Zürich.

Zu den wirklich erfreulichen Bibelauslegungen gehört auch das jüngst
erschienene Büchlein von Robert Brunner über den Propheten Sacharja.
Dieses äußerlich anspruchslose Büchlein bemüht sich, die Worte des
Propheten einerseits aus der Geschichte heraus zu verstehen, andrerseits sie in
die aufgewühlte Gegenwart hineinzustellen als Gottesbotschaft. So verbindet
es die erforderlicheEhrfurchtvor GottesWortmitgediegener wissenschaftlicher
Vorarbeit. Dabei scheut der Verfasser gelegentlich auch nicht davor zurück,
als, sagen wir, nicht mit der Zeit gehend beurteilt zu werden. So äußert er
sich über die Annahme, daß die Kapitel 9 bis 14 des Sacharja-Buches auf
einen großen Unbekannten zurückgehen oder sogar mehrere, bedeutsam
zurückhaltend. Man kann ihm das nur danken. (Siehe die Ausführungen
Seite 113—115 mit der Anmerkung 118.) Zur Ablehnung der zweitausendjährigen

Überlieferung betreffs der Autorschaft der biblischen Verfasser
sollte man nur bei ganz schwerwiegenden Gründen sich entschließen. Neben
dieser Stelle und manchen anderen im Text oder in den Anmerkungen zeigt
das beigefügte Verzeichnis der eingesehenen Literatur, daß der Verfasser
den Rahmen seiner Vorarbeit zu diesem Büchlein wirklich weit gesteckt hat.
Sind doch Bücher von 1824 bis heute aufgeführt. Nun würde man allerdings
völlig fehlgehen, wenn man daraus die Folgerung ziehen würde, daß das
Büchlein in den Fehler verfallen sei, den Leser mit ermüdenden Ausführungen

weitgehend zu belasten. Sondern das Gegenteil ist der Fall. Man folgt
den Ausführungen mit immer wachsendem Interesse, was gerade bei einem
apokalyptischen Buch als ein besonderer Vorzug bezeichnet werden muß.
Denn es ist nicht leicht, die Welt dieser Bilder dem Leser innerlich nahe
zu bringen. Der Verfasser hält sein Versprechen im Vorwort bis zuletzt, daß
er sein Büchlein für die Gemeinde schreiben will. Dieser Verzicht, in
Wettbewerb mit den wissenschaftlichen Kommentaren zu treten, verdient
wärmste Anerkennung, ebenso wie der Versuch, nicht nur die eigene
Meinung über den auszulegenden Text zu entwickeln, sondern, so weit
zweckmäßig, auch in die Arbeit anderer über dieses biblische Buch Einblick zu
gewähren. Aber das Wichtigste ist damit noch gar nicht gesagt. Der
Verfasser läßt uns in den ersten Zeilen wissen, was ihn dazu bewogen hat, gerade
das Buch des Propheten Sacharja auszulegen. Am besten geben wir ihm
dazu selbst das Wort: «Die Prophétie Sacharjas ist heute von besonderem
Interesse. Denn sie wendet sich an ein Israel, dem durch die Zeitumstände
die Möglichkeit gegeben war, aus der Zerstreuung unter die Völker heimzukehren

und im Land seiner Väter seinen eigenen Staat wieder aufzurichten.
Sacharja, selber Rückwanderer aus dem babylonischen Exil, ist unter den
Propheten Israels der Auserwählte, dem Gott für die Stunde der Heimkehr

252



seines Volkes das Wort gegeben hat. Dieses Wort geht alle an: die Pioniere
des Wiederaufbaus, die sich bereits angesiedelt haben im Heiligen Land,
die Assimilierten des jüdischen Volkes, die nicht heimkehren wollen, und
endlich auch die nichtjüdischen Völker, die Goirn, die nicht recht wissen,
was sie zur jüdischen Rückwanderung sagen und wie sie sich dem neuen
Judenstaat gegenüber verhalten sollen.» Damit ist alles Notwendige gesagt.
Wer heute in der gleichartigen Lage — am besten sagt es das von Spengler
geprägte Wort gleichzeitig in dem von ihm geprägten Sinn — Hilfe aus
Gottes Wort sucht, der mag diese Auslegung zur Hand nehmen. Er wird
seine Freude haben. Gleich am Anfang. Da heißt es: «Der Name Sacharja
ist mehr als nur ein Name. Er ist ein Zeugnis. Denn Sacharja heißt ins Deutsche

übertragen: Gott gedenkt. Und die Meinung ist die, daß Gott ein Gott
sei, der zum Heil der ganzen Menschheit Israel, das Abrahamvolk, nie
vergißt. Dieses Zeugnis ist der ganzen Bibel eigen. Es hat zu allen Zeiten
bis in unsere Gegenwart hinein Gottgläubige gegeben, die aus eigener
Uberzeugung dieses Zeugnis: Sacharja — Gott gedenkt seines Volkes Israel —
nie hätten nachsprechen wollen. Sie glaubten und glauben an einen anderen
Gott, an einen Gott vielleicht, dessen Liebe zu allen Menschen der Erde wie
das Blau des Himmels umfängt und der für die Völker aller Rassen und
Sprachen gleich nahe und ferne ist. Daß Gott sich herabgelassen haben
könnte, um sich eines unter den Erdenvölkern in ganz besonderer Weise
anzunehmen und mit ihm eine eigene Geschichte zu haben, das reimt sich
mit ihrer Gottesvorstellung nicht zusammen. Sie meinen, es sei mit der
Göttlichkeit Gottes nicht vereinbar, daß Gott auf Erden sich einen Günstling

erwählt und herangezogen habe. Als ob Israel je in einer Günstlingsstellung

gewesen wäre in der ganzen Zeit, seit Gott nach dem Zeugnis der
Bibel mit diesem Volk zum Heil der anderen seine besondere Geschichte
anfing. »

Der Verfasser unseres Sacharja-Büchleins kennt die Ehrfurcht gegenüber
dem Geheimnis des göttlichen Wortes. Er steht vor gewissen Dingen einfach
still. So lesen wir bei ihm: «Es erging das Wort des Herrn an Sacharja.
Man möchte wohl etwas mehr darüber hören, wie das geschah. Doch darüber
fällt nicht ein Wort in unserem Prophetenbuch. Die hebräische Fassung
stellt ganz einfach fest: hajah debar Jahwe. Und das bedeutet, daß eines
Tages Gottes Wort in seinem Munde war. Wie es kam, daß aus dem
Jungpriester Sacharja ein Prophet des Herrn geworden ist, vernehmen wir
nicht.» Was dann gesagt wird über die Losung: nicht wie die Väter, das
verdient wirklich Beachtung und Beherzigung. Es ist ein Mahnruf im rechten
Augenblick. Der Verfasser bemüht sich, nicht in Dinge einzudringen, für
die uns aus unserem Leben jede Analogie fehlt! So sagt er bei den
Nachtgesichten: «Alle acht sogenannten Gesichte sind dem Propheten in einer
Nacht gegeben. Nicht daß er geträumt hätte. Er befand sich vielmehr in
einem außerordentlichen Zustand des Hellwachseins. Man wird gut tun,
den Zustand, in dem er sich in jener Nacht befand, zum Geheimnis des Wort-

253



empfangs eines Propheten zu rechnen, dem mit unseren psychologischen
Begriffen nicht beizukommen ist. Die Nachtgesichte sind nicht an sich von
Interesse, sondern allein dadurch, daß in ihnen und durch sie das Wort des
Herrn zum Propheten kommt.» Und muß man nicht aufhorchen, wenn
man in der Auslegung dieser Nachtgesichte lesen darf: «Auf jeden Fall hielten
jene Schwadrone himmlischer Reiter auf ihren Streifzügen über die Erde
Ausschau nach Ereignissen und Taten in den Völkern und Nationen, die
geeignet wären, eine baldige und gründliche Wende im Schicksal des Volkes
Israel einzuleiten. Das ist eine sehr bedeutsame Feststellung. Ist doch damit
gesagt, daß Gott wissen will, wie sich die Völker der Erde Israel, dem Volk
seiner Wahl, gegenüber verhalten. Und wissen will er das, weil er die Völker
gerade an diesem Verhalten prüft. Die Tatsache aber, daß es immer wieder
möglich war, die Juden mit genau denselben Mitteln zu knechten, die sich
auch anderen Völkern gegenüber bewährten, das hat die Nationen in ihrem
Trotz (erg. gegen Israel) sicher gemacht. Es war für sie der greifbare Beweis,
daß der Gott, der mit Israel im Bunde war, so viel und so wenig taugte wie
die Götter anderer Völker, die mit denselben kamen und gingen, auf- und
auch abstiegen. Aber so wahr der Gott Israels allein Gott ist: solches

Gelingen kann nie von Dauer sein, selbst wenn es einmal nicht für siebzig,
sondern für zweitausend Jahre gelingen sollte. Es bleibt dabei: Gott ist
voll gewaltigen Zorns wider die trotzigsicheren Heiden. Dieser gewaltige
Zorn Gottes hat die Waffen, die Israel schlugen, noch stets zu einem Bu-
merang gemacht, und das Volk, das Israel schlug, ist selbst geschlagen
worden.» Ebenso ernst und wirklichkeitsnah ist auch die Feststellung, die der
Verfasser bei der Deutung des zweiten Gesichtes trifft: «Israel kann nicht
leben von Ideen, selbst nicht von einer so positiven Idee wie die des
Wiederaufbaues der Nation und ihres Landes. Israel kann nur existieren durch die
Gnade des lebendigen Gottes und im Schutze der unsichtbaren Heerscharen
seines Herrn Zebaoth.» Tritt dann neben diese nüchterne Feststellung bei
der Deutung der vier Schmiede die andere, daß der jüdischen Nation
verheißen wird, daß sie nach Gottes unumstößlichem Willen erhalten bleiben
soll bis ans Ende der Tage, dann tut man einen aufrüttelnden Blick in das
Herz des Verfassers, der einem hilfreich sein kann. Denn es ist stets hilfreich,
einem Menschen in Gedanken begegnen zu dürfen, der sich durch Gottes
Wort den Standpunkt in entscheidenden religiösen Fragen bestimmen läßt.
Einmal mehr finden wir das bestätigt, wenn der Verfasser bei dem bekannten
Wort vom Augapfel Gottes sagt: «Die Wendimg (erg. im Geschick Israels)
muß kommen, weil Gott ein Gott ist, der mit Israel in einem besonders
intimen Verhältnis steht, so daß Feindschaft gegen die Juden dasselbe ist
wie die Feindschaft gegen Gott. Man kann also nicht die Juden hassen und
Gott lieben, man kann nicht die Juden berauben und knechten, ohne den
Zorn und das Gericht Gottes herauszufordern.» Und unter diesen Eindruck
werden wir wiederum gestellt, wenn wir den Schluß der Ausführungen über
den Priesterkönig lesen. «Damit sind wir Heutigen vor die Frage gestellt:

254



ist es geschehen oder ist es nicht geschehen? Wer will behaupten, daß es

geschehen sei, was Sacharja geschaut und angesagt hat? Wir müßten heute
im Reiche Gottes leben. Und daß es nicht der Fall ist, hat jeder vor Augen.
Und doch, wer wollte behaupten, daß es nicht geschehen ist Die Wahrheit ist,
daß sich ganz erstaunlich viel von dem, was Sacharja geschaut und angesagt
hat, im Lauf der Geschichte verwirklicht hat. Der zweite Tempel wurde
gebaut und das zweite Reich für Israel aufgerichtet. Jesus Christus ist
gekommen, wahrlich als ein Priesterkönig eigener Ordnung. Die Völker der
Heiden wurden hinzugerufen zu dem Herrn und Gott Israels. Israel hat
Reich und Tempel wieder verloren. Ein Exil nahm seinen Anfang, für das
die siebzig Jahre babylonischer Gefangenschaft nur ein unscheinbares
Vorspiel waren. Aber das war nicht Israels Ende, wiederum nicht. Ein dritter
Staat steht heute vor unseren Augen wider alles Erwarten und auch wider
den Willen der Mächtigen dieser Welt. Und genau an der Stelle steht er, wo
er einmal war, nicht in Ugandaland, im zentralen Afrika, wo ihn noch vor
wenigen Jahrzehnten auch eifrige Judenstaatler zu errichten bereit waren.
Wer mag bei all dem noch behaupten, das Wort Sacharjas und das Geschehen
in dieser Welt, das seien zwei verschiedene Dinge, die hätten miteinander
nichts zu tun?» In der weiteren Gedankenentwicklung begegnen wir dann
der sogenannten Magna Charta des göttlichen Willens über Israel. Vier
Aussagen macht der Verfasser über diese Magna Charta. « 1. Gott wird Israel
als sein Volk nie untergehen lassen. 2. Gott wird Israel einst heimbringen in
das Land, das er ihm zugesprochen hat. 3. Israel soll ein Volk werden, über
das kein fremder Machthaber gebietet, weil es Gottes Eigentum geworden
ist und als solches von den anderen Nationen anerkannt ist. 4. Das Verhältnis
zu seinem Gott soll in Ordnung kommen.» Es kann nicht anders sein, als
daß sich die Spannung des Lesers dieser gläubigen Bibelauslegung aufs
höchste steigert bei dem, was zu dem neunten Kapitel gesagt wird. Ist doch
in ihm die Stelle enthalten, nach der unser Heiland seinen Einzug in die
heilige Stadt seines Volkes bewußt gestaltet hat. Feinsinnig und gut
einfühlend enthüllt der Verfasser den Sinn der Worte von dem Gotteskönig
für Zion. Wort um Wort legt er aus bis ins einzelne hinein. Hier will den
Schreiber dieser Zeilen eine Frage nicht loslassen. Ist es nötig, Begriffe wie
Zaddik und Noscha nur in dem geprägten Sinn für die Auslegung eines so
bedeutsamen Prophetenwortes zu nehmen? Oder waren doch Luther und
seine Mitarbeiter besser beraten, die diesen beiden Worten an dieser Stelle
mit Rücksicht auf den Einzug Jesu in Jerusalem einen gesonderen Sinn
gaben unter Einbeziehung von Jesaja 9 und 11 und 53? Zugegeben, noscha
ist einer, dem geholfen wird. Ist unserem Heiland nicht von einem Engel
Stärkung in Gethsemane gereicht worden Und hat diese göttliche Stärkung
nicht dazu beigetragen, daß aus dem, dem von Gott geholfen wurde, der
wurde, der in einem einmaligen Sinn der Helfer der Menschheit winde?
Darf zu der Tatsache, daß unser Erlöser seinen Einzug in Jerusalem nach
diesem Prophetenwort gestaltet hat, dem Gedanken Raum gegeben werden,

255



daß diese Handlung Jesu die Krönung des einen geistigen Erlösungswerkes
war, das er nach Gottes Ratschluß tun durfte, die Erlösung der messiani-
schen Idee aus der Umklammerung durch unterwertige, mit ihr von
Menschen irriger Weise verbundene Gedanken und Hoffnungen? Welchen tiefen
Sinn gewinnt dann das Wort noscha und wieviel neues Licht fällt von da
aus auch auf den Begriff zaddik! Das würde doch in besonderer Weise passen
zu der Bezeichnung arm oder demütig, die für den Messiaskönig vom
Propheten gebraucht wird. Was dann in den Abschnitten: «Der Hirte und die
Hirten» und «An jenem Tage» gesagt wird, ist ebenso eindringend wie
ehrfürchtig gesagt. Zu welcher Auffassung sich der Verfasser durchgerungen
hat, oder darf man besser sagen, welche ihm geschenkt wurde, das mögen
einige seiner eigenen Worte zeigen. «Daß dem Deuterosacharja dabei das
Bild eines Hirten geschenkt wurde, dessen Geschick bis in Einzelheiten hinein

immer wieder an die Geschichte Jesu von Nazareth erinnert, das braucht
kaum gesagt zu werden.» Oder die anderen mit Bezug auf Sach. Kapitel 12,
Vers 10: «Diese große Traurigkeit um den, welchen sie durchbohrt haben, ist
durch die Ausgießung des Geistes bewirkt, der als ein Geist der Gnade und
des Gebets beschrieben wird. Das kann nichts anderes bedeuten, als daß wir
dieses reuevolle Klagen selber als besondere Gnade Gottes betrachten sollen.
Es ist ein Geschenk des Himmels, wenn der Mensch begangene Fehler
einsieht, wenn er Schuld bekennt und beklagt. Dieses Geschenk wird Israel
gegeben werden an jenem Tag. Gott wird ihm in der Weise gnädig sein, daß
es die größte Schuld seiner jahrtausendealten Geschichte bekennt und
bereut. »

Der geneigte Leser wird nun gewiß nicht fragen, warum so viel aus dieser
Sacharja-Auslegung wörtlich zitiert wurde. Nur so konnte von dem Reichtum

der Gedanken, aber auch von dem wichtigeren, der Ehrfurcht des
Auslegers vor dem Wort der Schrift ein überzeugendes Zeugnis gegeben werden.
Jeder, der zu dieser neuen Auslegung greifen sollte, wird, ob Theologe oder
Laie, gleichermaßen beschenkt sein. Wenn uns nur noch mehr solcher
Auslegungen beschert wären Wir könnten sie dringend brauchen.

Hellmuth Bergmann

256


	Rezensionen

