Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 19 (1963)

Artikel: Zinzendorf und das Judentum
Autor: Beyreuther, Erich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961276

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961276
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ZINZENDORF UND DAS JUDENTUM

Von EricE BEYREUTHER

I. Wandlungen wn der Stellung zum Judentum wm 17. Jh. —
Spener und der Pietismus

Zinzendorfs Verhiltnis zum Judentum und seine Bedeutung
innerhalb der Geschichte der Judenmission kann nur richtig ge-
sehen werden, wenn wir die Gesamtsituation jener Zeit ins Auge
fassen. Das ist bei allen bisherigen Erérterungen, die Zinzendorf
und seine Judenmission behandelten, weniger beachtet worden?.
Es war die Zeit grundsédtzlicher Wandlungen und tiefgehender
Erschiitterungen im Judentum selbst. Auch in der Stellung des
Christentums zum Judentum bahnten sich damals tiefgreifende
Umschichtungen an. Es kam einfach vieles in FluB, was bisher
fest und unverbriichlich erschien.

Das alles trennte Zinzendorf von vornherein von den Positionen
des 17. Jahrhunderts. Das gesamte orthodoxe Luthertum des 17.
und des beginnenden 18. Jahrhunderts hat eindeutig das Juden-
tum als religiose Erscheinung theologisch abgelehnt. Die alten
Vorstellungen von den Juden als Christusmordern blieben unge-
schwiicht lebendig. Da die Juden die Gottheit Jesu Christi ver-
neinten, lag auf ihnen ein schwerer religiéser und sittlicher Makel.
Sie standen unter dem harten Zornesgericht Gottes. Der Umgang
zwischen Christen und Juden sollte darum auf das allernotwendigste
beschréankt werden. Das Leben im Ghetto galt als geeignete Form,
die Trennung zwischen Christen und Juden lebensméflig zu unter-
streichen.

Doch hinderte diese grundsitzliche Einstellung durchaus nicht
einen respektvollen Verkehr mit dem gebildeten Judentum. Die
hebriischen Studien waren seit der Reformation wieder intensiv

1 Vgl. Adolf Schulze: Samuel Lieberkiihns Leben und Wirken, 1903.
(Schriften des Institutum Judaicum in Berlin, Nr. 32, S. 50ff.) — Axenfeld:
Graf von Zinzendorf und Lieberkithn, 1873. — De le Roi: Die evangelische
Christenheit und die Juden I, 1884, S. 3591f.

193



von der wissenschaftlichen Theologie aufgegriffen worden. Der
Sieg der Verbalinspirationslehre vermehrte das lebhafte Interesse
an den rabbinischen Uberlieferungen. Das wissenschaftliche Ge-
sprich wurde dadurch erleichtert, dafl das bedeutendste jiidische
Zentrum in Deutschland in Frankfurt am Main entstand. Hier
wie in Prag und Wien standen die Juden unter dem ausdriicklichen
Schutz des Kaisers. Diese dullere Beruhigung kam auch der jiidi-
schen Gelehrsamkeit zugute. Wohl beherrschte die religionsgesetz-
liche Kasuistik noch allein die Synagogengemeinden, wenn auch
die Kabbala schon iiberall eindrang. Fiir diese kasuistische From-
migkeit schrieb der Prager Rabbi Jomtob Lipman Heller (gest.
1654) einen bis zur Gegenwart gebrauchten Kommentar zur
Mischna?. Mit dieser juidischen Gelehrsamkeit bestanden wissen-
schaftliche Verbindungen. Die jiidische Weisheitsliteratur zog man
zur christlichen Schrifterklirung heran. Uber die Zahl der Uni-
versitdtstheologen hinaus kann eine groe Anzahl orthodoxer
Pfarrer genannt werden, die iiber eine ausgebreitete Kenntnis
nicht nur des Hebriischen und Aramdéischen, sondern auch der
Rabbinistik und der jiidischen Weisheitsliteratur verfiigten3. Man
schlachtete die vorhandene jiidische Literatur durchaus nicht ne-
gativ aus, sondern verwertete sie positiv. Jedenfalls wurde die
wissenschaftliche Begegnung mit der judischen frommen Gelehr-
samkeit seitens der evangelischen Theologie geschatzt und gesucht.

Wenn man auch das Alte Testament vom Neuen Testament aus
las und erklirte, wuBlte man, da Israels heilige Schrift auch fiir
sich selbst sprach. Jedenfalls begegnete man in der Verbindung
mit der rabbinischen Theologie jenem «Rand» von Gegebenheiten,
die im Neuen Testament nicht oder nicht vollstindig zur Deckung
gelangen. Von da aus wird man zu verstehen suchen, warum diese
Begegnung mit jiidischer Gelehrsamkeit diese Schrifttheologen so
reizte?.

2 Vgl. Religion in Geschichte und Gegenwart (RGG), 3. Aufl., Bd. 3,
Sp. 993 (mit Lit.).

3 Vgl. G. Schrottel: Joh. Mich. Dilherr und die vorpietistische Kirchen-
reform in Nirnberg, 1962, S. 43f.

4 Vgl. Kornelis Heiko Miskotte: Wenn die Gotter schweigen. Vom Sinn
des AT, 1963.

194



Daf} sich dariiber hinaus auch messianologische Gespriche ent-
wickelten und Juden im Ringen um den letzten Entscheidungs-
ernst zum christlichen Glauben gelangten, soll nicht unerwahnt
bleiben. Seit der Reformationszeit sind zahlreiche Ubertritte ein-
zelner Juden erfolgt. Es gab immer Judentaufen. Hier hat die
Orthodoxie ihren Mann gestanden. Von Niirnberg wird Mitte des
17. Jahrhunderts von einer Reihe Juden berichtet, die an einer
Taufvorbereitung teilnahmen. 1659 zum Beispiel wurde der Jude
Michall von Prag in der Hauptkirche St. Lorenz getauft. Der Rat
der freien Stadt schlug selbst die Paten vor. 1668 wird in Niirn-
berg ein portugiesischer Jude namens R. Levi de Poumers erwahnt,
der nach lingerer Unterrichtung im christlichen Glauben getauft
worden ist. Diese Beispiele lassen sich in jedem evangelischen
Land vielfach nachweisen.

Das anderte freilich nichts daran, daB man durchaus keine
Anderung der biirgerlichen Stellung der Juden wiinschte. Das
harte Nein zu allen jiidischen Emanzipationsbestrebungen wurde
sehr deutlich von den Theologen ausgesprochen, die sich auch
hier als Wachter berufen wullten. Jeder Anspruch auf biirgerliche
wie religiose Gleichberechtigung wurde scharf abgewiesen. So
konnte zum Beispiel Johann Michael Dilherr (1604—1669), ein
bedeutender Kirchen- und Schulmann im evangelischen Niirnberg,
ein eingefordertes Gutachten des Ansbacher Markgrafenhofes sehr
scharf ausformulieren. Die Fiirther Judenschaft hatte sich iiber
judenfeindliche Predigten des Fiirther Stadtpfarrers in Ansbach
beschwert. Dilherr warf nun den Fiirther Juden vor, dafl «sie
immer weitergreifen, ein Haus nach dem andern an sich ziehen,
die Leute auf den Ddérfern mit unertréglicher Schuldenlast ihnen
unterwerfen und blutarm machen», ihre christlichen Dienstboten
zu den «vilissimis servitiis» miBbrauchen und den «christlichen
Weibspersonen auf alle Weis und Wege nachstellen ®».

Dall man sich aber iiber diese negativen Feststellungen hinaus
iiber ihre biurgerliche Zukunft Gedanken machte, beweisen die
Reformpléane Philipp Jakob Speners. Als Senior des Frankfurter
Geistlichen Ministeriums von 1666—1686 mulite er sich notwen-

58S. 0. Anm. 3.

195



digerweise mit den besonderen Verhéltnissen der Stadt befassen,
deren Einwohnerschaft zu einem guten Drittel aus Juden bestand.
So hat er sich iiber die soziale Frage des Judentums gedullert.
Er wiinschte, daBl sie sich nicht mehr einseitig «mit handelschafft
und schachern ernehren ».

Weite Teile des Frankfurter Judentums waren blutarm. Sie
konnten kein Land besitzen noch ein Handwerk betreiben. So
miifliten, meinte Spener, die Juden «tag und nacht dichten und
sinnen auff vortheil und betrug, ihr armes leben zu erhalten und
stehen in einem solchen stand, wo sie kaum an etwas géttliches
recht zu gedencken und dessen eintruck zu fiihlen tiichtig waren7».
Darum hat Spener vorgeschlagen, die verarmten Juden auszusie-
deln und in unbewohnten Gegenden des Bohmer-, Thiiringer-,
Schwarz- und Odenwaldes wie im Harz in geschlossenen Siedlun-
gen anzusetzen, wo sie wie ihre Vorfahren wieder Ackerbau und
Viehzucht treiben konnten. Davon wiirden sie selbst nur Nutzen
gewinnen, nicht nur die 6ffentliche Ordnung. Dann wéren sie auch
bereiter, fiir ihre Seelen zu sorgen.

Unverkennbar spielte hier die weitverbreitete Vorstellung der
Zeit mit hinein, dall Ackerbau und auch das Handwerk den Men-
schen vor vielen Versuchungen bewahre, die bei Handel und Ge-
werbe entstiinden. Dall hier alle deutschen Fiirsten ein gemein-
sames Aktionsprogramm zur Losung dieser Frage aufstellen und
darin einig sein miiten, damit der Vorschlag praktikabel werden
konnte, verschwieg Spener nicht. Die geforderte Offnung der
Grundberufe der damaligen Zeit, von der neun Zehntel der deut-
schen Bevoélkerung lebte, fiir die Judenschaft war tatséchlich ein
Vorstol3, das enge Ghetto aufzusprengen.

Hier kiindigte sich tatsichlich auf der ganzen Linie etwas
Neues an. Spener sah die Juden bereits mit anderen Augen als
die alte lutherische Orthodoxie an. Wohl blieb fiir ihn als Luthe-
raner bestehen, daB3 die Juden dem Gericht Gottes verfallen waren.
Die Schuld, daB sie Jesus Christus immer noch ablehnten und
halsstarrig auf den Messias noch warteten und damit Gott unge-

6 Vgl. Hans-Ludwig Althaus, Speners Bedeutung fiir Heiden- und Juden-
mission, 1961, Luth. Missionsjahrbuch.
7 Zitiert nach Althaus (Quellennachweis dort).

196



horsam blieben, lastete auf ihnen. Auch er sprach im Anschlufl an
das Gericht Gottes am Judentum im Blick auf Matthius 24, 15-28
von einem mahnenden Zeichen fiir die ungehorsame Christenheit
und die untiichtige Kirche.

Wie die lutherische Orthodoxie betonte er die Pflicht der Obrig-
keit, fiir das Seelenheil aller ihrer Untertanen, auch der Juden,
Zu sorgen.

«Hieran haben sie allezeit zu gedencken, dal ihnen der Herr
die Juden ja nicht dazu in ihre Lande gegeben habe, daB sie zeit-
lichen Profit von ihnen ziehen, sondern daf} diese von ihnen in
dem geistlichen Nutzen schopfen mogen: wie sie dann auch ins-
gesamt von Gott wie sonsten in die Welt, also auch unter die
Christen verstreut sind, so diesen so wohl ein Exempel gottlichen
Gerichts zur Warnung als eine Gelegenheit zur Ubung der Liebe
zu werden 7. »

Einen Gewissensdruck auf die Juden seitens der Obrigkeit aus-
zuiiben, lehnte Spener entschieden ab. Eindeutig bekannte er sich
auch hier zu der neuen Toleranzgesinnung und zu der Naturrechts-
lehre von Hugo Grotius, die damals ihren europiischen Siegeszug
antraten. Die Herrschaft iiber die Gewissen besitze Gott allein.
In das Reich Christi vermag man keinen Menschen mit Gewalt
zu fithren. Hier diirfe sich auch die christliche Obrigkeit nichts
anmafBlen. Doch #@ndere das nicht sein MiBvergniigen iiber die
Lassigkeit der christlichen Obrigkeit. Sie miisse auf die gute Mog-
lichkeit bedacht sein, eine echte Begegnung zwischen Judentum
und christlicher Kirche herbeizufiithren. So konne sie die Juden
zu bestimmten Gottesdiensten an einem neutralen Ort einladen.
Dadurch wiirde keinesfalls ein Gewissenszwang ausgeiibt werden,
denn in diesen Gottesdiensten wiirden die Juden nur belehrt werden.
Man konne ihnen dort das rechte Wissen iiber die christliche Heils-
lehre vermitteln. An eine Zwangsbekehrung sei auch seitens der
Kirche dabei nicht gedacht.

Scharfer als bisher legte Spener jedoch den Ton darauf, daB3
das lieblose Verhalten der Christen einer Bekehrung der Juden
hinderlich im Wege stiinde. Die christliche Obrigkeit diirfe einfach
nicht mehr zusehen, wie sich die Christen an den Juden mit Schel-
ten, Schlagen, Betrug usw. auf andere Weise versiindigen’. Boses

197



Verhalten der Christen konne bei den Juden nur Verstockung
hervorrufen. Die Obrigkeit solle ihr Amt, gerecht und zum Wohle
aller ihrer Untertanen zu handeln, gegeniiber den Juden auch an-
wenden. Mit Respekt sprach Spener von der Gesetzestreue und
der Sittenzucht unter den frommen Juden. Das édrgerliche Leben
der Christen wiirde auf ihren Herrn zuriickfallen, dall er «ein
so heiliger lehrer nicht gewesen» und bei den Juden die Uberzeu-
gung verhirten, «dafl sie auff besserem weg als wir seyn?». Uner-
miidlich mahnte Spener, die Juden menschlich zu behandeln und
in die christliche Néachstenliebe mit einzubeziehen. Fiir ihn waren
die Christen mit ihrem &rgerlichen Verhalten gegeniiber den Juden
eines der grofiten Missionshindernisse.

Dariiber hinaus habe die Obrigkeit die Aufgabe, auch in der
Judenschaft die Léasterung Christi zu unterbinden und bei den
Christen zu verhindern, daf3 sie am Sonntag mit den Juden Handel
trieben und den Feiertag im Einvernehmen mit dem Juden ent-
weihten. Wenn man ihre Sabbatheiligung achte, so sollte man
auch unter den Juden den Sonntag respektieren. Spener hat sich
also sehr eingehend mit diesem ganzen Problem des Verhiltnisses
von Christentum und Judentum bis in die konkreten Kinzel-
erscheinungen seiner Zeit befaflt.

Er stand hier auch keineswegs allein. Es gab zwei Pioniere der
Judenmission in seiner Zeit, die Spener kannte und o&fters er-
wahnte. Es waren dies der Altdorfer J. Chr. Wagenseil und der
Hamburger Esdras Edzardus aus altem oldenburgischen Pastoren-
geschlecht. Edzardus war der bedeutendere. Er hatte sich nach
einem — den Zeitraum von zehn Jahren iiberschreitenden — Uni-
versitiatsstudium nicht entschlieBen koénnen, ein festes kirchliches
Amt anzunehmen. Er wollte ein freiwilliger Streiter Christi bleiben.
Jeden Mittwoch und Sonnabend sammelte dieser hervorragende,
im damaligen Europa bekannte Kenner des Hebriischen, des
Rabbinischen und des Talmuds Juden um sich. Er hat weit iiber
hundert von ihnen, auch viele Katholiken, Wiedertiufer und
Tiirken, zum evangelischen Glauben gefiihrt. An den anderen
Nachmittagen rief er die Studenten zu sich, die von den Hoch-
schullehrern vieler Universitdten zu ihm geschickt wurden, um sich
bei ihm im Rabbinischen zu vervollstindigen. Unter ihnen sal}

198



auch August Hermann Francke im Jahre 1678. Das war die Zeit,
wiahrend der Spener noch Senior der Frankfurter Kirche war3.

- So besal Spener auch eine praktische Anschauung von dem,
wie man Juden begegnen miisse. Er erinnerte an die Macht des
Gebetes, verlangte die Schaffung eines besonderen Schrifttums,
das auf die Juden einginge und vor allem die Pflege persdnlichen
Kontaktes und die Fithrung eingehender Gespréche. Keine Bitter-
keit, keine Heftigkeit, keine harten Vorwiirfe iiber ihre Verstok-
kung diirfe laut werden. Nur eine freundliche Art des Vortrags
und vor allem eine innige Liebe diirfen herrschen. Durchaus kénne
man an dem Alten Testament ankniipfen und vom Bund Gottes
mit dem Volk Israel und der noch ausstehenden groflen Gnaden-
verheilung fiir Israel sprechen. Talmud und Targumim koénnen
durchaus zur Beweisfithrung herangezogen werden, da sie als
jidische Autorititen gelten. Doch der Nachdruck bleibe auf der
Verkiindigung Jesu Christi, dal er der verheillene Messias sei und
er die Erfiillung des Gesetzes gebracht habe. In ihm habe sich die
Verheiung des AT erfiillt. Dabei sei alle irdische Hoffnung auf
einen «blofl weltlichen konig» deutlich zu korrigieren.

Auch hier méchten wir meinen, dall Spener noch durchaus im
Rahmen der frommen Theologie seiner Zeit geblieben sei. Und
doch habe diese Vorschlige und Ermahnungen bei ihm bereits
eine besondere Dringlichkeit erfahren. Es klingt hier ein anderer
Ton auf. Uber den Zukunftsprognosen der lutherischen Theologie,
zumal wihrend und nach dem DreiBigjahrigen Krieg, lag ein dii-
sterer Klang, der sich immer mehr steigerte. Bei Spener aber brach
ein Optimismus auf, der das alles einfach wegwischen will. Die
alte Orthodoxie fragte bang und bekiimmert: Wird Jesus Christus,
wenn er wiederkommt, noch Glauben finden auf Erden? Spener
aber antwortete schon in seiner Reformschrift «Pia desideria»,
noch schirfer in seiner programmatischen Schrift «Behauptung
der Hoffnung kiinfftiger Besserer Zeiten» 1693, daB herrliche
Zeiten bevorstiinden. Die Aufmerksamkeit auf die Endweissagun-
gen des Neuen Testamentes teilte wohl Spener mit seiner Zeit.
Aber daraus wurde ein Vorblick auf die kiinftige Kirchengeschichte.

8 Vgl. Erich Beyreuther: August Hermann Francke (1956), 1963™, S. 36ff.

199



Sie wird zu einer herrlichen Siegesgeschichte. Rom wird stiirzen,
die Fille des Heidentums in die christliche Kirche einstromen.
Es steht aber auch die herrliche Bekehrung des Volkes Israel bevor.
Das tausendjahrige Reich nach Offenbarung 20, 6ff. wird hier zu
einer rein zukiinftigen GroBe. Diese 1000 Jahre, von der in der
Offenbarung die Rede ist, liegen nicht in der bisherigen Geschichte
der Christenheit beschlossen. Thnen geht jetzt die Christenheit
erst entgegen. Damit wurde in besonderer Dringlichkeit die bi-
blische These von der Bekehrung des jiidischen Volkes zum Chri-
stentum vor dem Weltende neu aufgegriffen und aktualisiert.

Damit kam in dem um Spener sich sammelnden Pietismus eine
SiegesgewiBheit und ein SendungsbewuBtsein auf, welches starke
aktive Kréfte entband?. .

Von da aus erhielt alles eine andere Dringlichkeit, als sich
Spener der Frage der Judenmission zuwandte. Er rief von dieser
freudigen Zukunftserwartung aus die Kirche auf, mit ihrer neu-
tralen beziehungsweise negativen Haltung gegeniiber den Juden
zu brechen. Die bisherige Lauheit sei einfach unertriglich, wie
man die Dinge bisher habe treiben lassen. «Ich weill mir offt selbst
nicht zu rathen, wie wir, hiesige prediger, die wir so viel Juden
um uns haben, solches verantworten konnen, uns ihres elends
nicht mehr anzunehmen und sie zu CHRISTO zu fithren1%» Er
forderte dann auch, von der Kanzel aus die Gemeinden zu mo-
bilisieren und auf die Dringlichkeit dieser Aufgabe hinzuweisen,
den Juden den Herrn Christus zu bezeugen und ihre «herrliche
Zukunft» darzustellen. Damit verband er den allgemeinen Appell,
die Juden menschlich zu behandeln und ihnen als Christen zu be-
gegnen. Darum sollen sich die Pastoren als Diener des Wortes,
ja jeder Christ nach dem Prinzip des allgemeinen Priestertums
aller Glaubigen, um Kontakt mit den Juden bemiihen und freund-
schaftliche Beziehungen pflegen. Denn man konne nicht erwarten,
daB hier die Juden den Anfang machen.

Was den Forderungen Speners jedoch die Zugkraft gab, war
dieser Optimismus, die frohe Erwartung einer besseren Zukunft

9 Vgl. Emanuel Hirsch: Geschichte der neuern evangelischen Theologie,
1951, Bd. II, S. 152ff.
10 Zitiert nach Althaus.

200



fir die ganze Kirche. Hier ist der historische Pessimismus des Alt-
protestantismus abgelost worden. Wohl schiebt Spener zwischen
die eigene Gegenwart und die schonere Zukunft noch Krisen des
Umbruchs ein. Es bleibt noch beim Kreuzreich Christi, aber es ist
von Sieg schon durchhellt. Alle Diisterkeit ist weggewischt. Die
Judenmission wird schwer sein. Noch werden sich wenige bekehren.
Doch die Erstlinge, die jetzt kommen, sind ein Angeld fiir die
groe Zukunft, wenn einmal das ganze Volk Israel heimkehrt.
Es lohnt sich jedenfalls, dafiir zu beten, zu arbeiten, zu opfern,
zu leiden. Uber dem Kreuz steht der Sieg.

Unter diesen strahlenden Hoffnungen tritt der Pietismus nun-
mehr dem Judentum gegeniiber. Das ist ein Umbruch, der so
stark ist, daB man den Ubergang zum historischen Optimismus
des Neuprotestantismus schon mit Hinden greifen kann. Emanuel
Hirsch hat mit vollem Recht ausgesprochen: «Spener ist der erste
lutherische Theologe, der einen Ausblick auf eine Besserung und
Vervollkommnung der geschichtlich gegebenen christlichen Ge-
stalt hat.» Wie weit hier Spener von der Schrift und wie weit er
hier durch die neu aufziehende geistige Situation der friithen from-
men Voraufklarung bestimmt ist, beziehungsweise wie sich Schrift-
erkenntnis und Zeitstimmung legitim oder illegitim verschlin-
gen, kann hier nicht nachgegangen werden. Jedenfalls sind Pietis-
mus und Optimismus die innigste Verbindung eingegangen und
haben einen bisher im deutschen Protestantismus ungekannten
Aktivismus in der Breite auch der christlichen Laienwelt hervor-
gerufen !, '

II. Wandlungen wm Judentum — Sabbatianismus
und Chassidismus

Auch das Judentum damaliger Zeit war, so sehr es oberflichlich
gesehen in der alten, gesetzlichen Kasuistik verfangen war, im

Aufbruch zu unbekannten Ufern. Da war zuerst das Auftreten
des falschen Messias Sabbatai Zewi aus Smyrna. An seine selbst-

11 Vgl. Anm. 9.

201



bewulte Verkiindigung, dal auf Grund kabbalistischer Zahlenwert-
berechnungen das Jahr 1666 zum Erlosungsjahr proklamiert
wurde, heftete sich die Glaubenssehnsucht der jiidischen Massen,
die unbefriedigt von der diirren gesetzlichen Kasuistik der Rabbi-
nen waren. So klaglich auch der Ausgang der messianischen Un-
ruhen waren, da Zewi zum Islam iibertrat, dieses schimpfliche
Ubertrittsjahr 1666 wurde die Geburtsstunde der sabbatianischen
Bewegung. Es gab um 1700 und noch spéter wohl mehrere hundert-
tausend offene und geheime Sabbatianer, die sich selber «Naami-
nim» nannten, das heil}t «Glaubige» — glaubend an Sabbatai Zewis
Sendung. Noch Mitte des 18. Jahrhunderts war diese Bewegung in
Polen im Wachstum begriffen. Fiir diese Glaubigen blieb Zewi der
Messias, der um seiner Mission willen das Opfer des Abfalls auf
sich genommen hatte, der sich selbst damit verdammte, um dann
herrlich wiederzukommen. Zewi war 1677 gestorben. Doch schon
standen neue Propheten auf. So zog einer dieser Wanderprediger,
der litauische Rabbi und Wundertiter Zadok wvon Wilna, das
Jahr 1695 als Jahr der Erlgsung voraussagend, durch Deutschland.
Er entflammte Massen von Juden zu glithender messianischer Er-
wartung. Doch das Jahr 1695 enttduschte diesen iiberhitzten
Messianismus. Es kam damals zu Massenaustritten von Juden,
die, wie die Donmehs in der Tiirkei Mohammedaner oder wie
spiater die Frankisten in Polen zu mehreren Tausend katholische
Christen geworden sind 2.

Uber das Schicksal anderer Juden, vor allem in Deutschland,
und wie sie mit ibhrer Enttduschung fertig wurden, wissen wir
wenig. Is ist, aber diese Nachricht steht wohl allein, im Jahre
1696 dem lutherischen Pfarrer Johannes Friedrich Heunisch in
Schweinfurt gelungen, Moses ben Ahron, der sich dort im Gefolge
Rabbi Zadoks von Wilna aufhielt, in einem messianologischen
Religionsgesprach zum christlichen Glauben zu fiithren. In der
Taufe erhielt dieser jiidische Gelehrte den Namen Christian Jo-
hannes Kemper. Von dem beriihmten Orientalisten Laurentius
Normanus wurde dieser frithere Rabbi Moses ben Ahron aus
Krakau nach Schweden gerufen. Hier entfaltete er an der Uni-

12 Vgl. RGG 3, Bd. V, Sp. 1159 (mit Lit.).

202



versitdit Uppsala seine Amtstatigkeit von 1697 bis 1716. So kiim-
merlich seine &duflere Existenz sich auch gestaltete, trat er doch
mit gewichtigen Veroffentlichungen hervor, die die Auseinander-
setzung zwischen Christentum und Judentum zu ihrem Gegenstand
hatten 3.

Es war also ein innerlich aufgewiihltes Judentum, als Spener
ihm unter missionarisch-chiliastischen Aspekten seine starke Auf-
merksamkeit zuwandte. Denn Kenner des Judentums haben diese
messianische Bewegung, die von Zewi ausging, als die tiefste innere
Erschiitterung des Judentums seit seiner Auseinandersetzung mit
dem Urchristentum bezeichnet.

Doch schon war eine andere zukunftstrichtigere Bewegung im
Ostlichen Judentum im Kommen. Dort brachen die Flammen
einer neuen Begeisterung und Erneuerung an den verschiedensten
Orten auf. Die orthodoxe Talmudfrommigkeit mit ihrer starren
Gesetzlichkeit und ihrem tragen Ritualismus wurde als nieder-
driickende Macht religiosen Lebens vielen Juden bewulit. Neben
der tumultarischen messianischen Erwartung, die viele Juden in
einen endzeitlichen Rausch der Verziickung trieb, daf sie Sabbatai
Zewi folgten, trat eine andere Erneuerungsbewegung, die in die
inneren seelischen Bereiche der Erleuchtung, Verinnerlichung und
Ekstase dringte.

Der Chassidismus war im Entstehen. Israel-ben-Elieser war sein
Stifter, der im gleichen Jahr wie Zinzendorf geboren ist. Im Jahre
1700 erblickte er in einem Dorf an der Grenze zwischen Podolien
und der Walachei das Licht der Welt. Nur noch die miindlichen
Uberlieferungen seiner Schiiler sind auf uns gekommen als einzige
Quelle. Durch die Versuchungen des messianischen Enthusiasmus
fand er den Weg, die jiidische Sehnsucht nach innen zu lenken.
Weisheit und Verinnerlichung, unmittelbares Erleben soll die
Chassidim mit Gottes Wirklichkeit in Verbindung bringen. Gott
ist liberall. Es gibt nichts, wo nicht Gott darin wire. Aber Gott
bleibt dennoch das anredbare Gegeniiber, oft nur leidend, denn
nicht iiberall ist Gott zu Hause. Von jedem Ding der Schépfung

13 Vgl. Hans Joachim Schoeps: Barocke Juden, Christen, Judenchristen
(IIT), Warten auf Zewi, in: Christ und Welt, XVI. Jg., Nr. 1, S. 14.

203



ist ein Zugang zu Gott moglich. s kommt alles darauf an, daf3
die Chassidim die Hiillen durchstoBen, um Gott zu erleben. Aske-
tismus und Pessimismus weichen hier der Natur- und Lebens-
bejahung. Die Freude durchseelt das ganze Leben der Chassidim.
Die Freuden des Alltags in Essen und Trinken, Alkoholgenuf}, Tanz
und Gesang, alles, was Freude schenkt, empfangt religiose Bedeut-
samkeit. Das Gefiihl, die Intuition, die Ekstase gewinnen die
Fithrung. Die alltdglichsten Verrichtungen und Worte erhalten
einen tieferen Sinn. Durch sie hindurch bricht der Fromme zu
Gott, der der Welt einwohnt. So wird auch das Erzdhlen von
Erlebnissen und Ausspriichen des Meisters zum eigentlichen Mittel-
punkt der neuen Bewegung. In allem brennt ja ein verborgenes
Feuer.

Das Geheimnis dieser Bewegung ist schlieBlich seine Gebets-
ekstase: «HEs schreie ein jeder Mensch zu Gott und erhebe sein
Herz zu ihm, als hinge er an einem Haar und der Sturmwind
brauste ihm bis zum Herzen des Himmels, bis dall er nicht wiillte,
was er tun sollte, und beinahe keine Zeit hitte mehr zu schreien.
Und in Wahrheit ist ihm kein Rat und keine Zuflucht, als einsam
zu werden und seine Augen und sein Herz zu Gott zu erheben und
zu ihm zu schreien. Dies tue man zu jeder Zeit; denn der Mensch
ist in dieser Welt in groBer Gefahr!4.»

Es war damals in ganz Europa eine von elementaren inneren
Aufbriichen geschwingerte Zeit. Wie selten zuvor wurde man der
niederdriickenden Macht frommer Sitte und Gewohnheit bewuBt.
Man rang nicht in erster Linie mehr um Lehrentscheidungen wie
noch zu Beginn und in der Mitte des 17. Jahrhunderts, sondern
um FErleuchtung, um Licht verbreitende Einsichten, die aus der
Tiefe der Gott begegnenden Seele hervorbrechen. Alles war von
Erfahrung durchpulst. «Fiir des Menschen Aufstieg ist keine
Grenze gesetzt, und jedem ist das Hochste offen.» Dieser Aus-
spruch aus dem Munde Israel-ben-Eliesers konnte auch von Min-
nern des mystischen Spiritualismus, von Jansenisten in Frankreich
und von den Erweckten in Deutschland iibernommen werden als
Ureigenstes.

14 Vgl. RGG3, Bd. I, Sp. 1644f. (Lit.). — Hans Joachim Kraus: Der
Chassidismus — Weisheit und Mystik, in: Sonntagsblatt, 1959, Nr. 14, S. 7.

204



Fiir die Begegnung zwischen Judentum und Pietismus war das
von entscheidender Bedeutung. Als im Pietismus die erste plan-
méfBige und nicht rein an einzelnen zufélligen Gelegenheiten orien-
tierte Judenmission begann, von Halle wie von Herrnhut aus,
voneinander unabhéngig, sprach man auch im jiidischen Volk
eine Sprache, in der man sich ganz unmittelbar verstindigen
konnte. Auch in dem nicht unmittelbar vom Sabbatianismus
oder Chassidismus bewegten Judentum bestand damals eine er-
staunliche Offenheit, die zu miihelosen Begegnungen mit entschie-
denen Vertretern des Christentums fithren konnte und auch fiihrte 5.

111. Zinzendorfs frithe Auseinandersetzungen mit dem Judentum

In diese Welt elementarer innerer Aufbriiche wird Zinzendorf
hineingeboren. Unter vielfiltigen Kinflilssen wandte er sich schon
als heranwachsender junger Mensch der Frage des Judentums zu.
Schon sein Grofivater, der Geheimratsdirektor Nicol von Gersdorf
in Dresden, fithrte mit dem erweckten Pfarrer Gerber von Dresden-
Lockwitz Gespréiche iiber die zukiinftige Judenbekehrung. Er war
Spener zugewandt und kannte dessen Schriften. So hat der Knabe
Zinzendorf, der im Wasserschlol zu GroBhennersdorf in der Ober-
lausitz bei seiner GroBmutter, der Witwe des Geheimratsdirektors
von Gersdorf aufwuchs, schon hier von der Judenfrage manches
vernommen. Denn die geniale Landvogtin Henriette Katharina
von Gersdorf war eng auch mit August Hermann Francke be-
freundet, der als Schiiler und Freund Speners dessen Gedanken
und Plane vollstindig aufnahm. Wenn Juden die Halleschen
Stiftungen besuchten, wurde das immer als ein besonderes Ereignis
angesehen, welches wert war, in August Hermann Franckes Tage-
buch besonders vermerkt zu werden16.

In dem 1702 in Halle gegriindeten Collegium orientale theolo-
gicum als Forschungsinstitut ging es in einem groBen Programm
um eine wissenschaftliche Ausgabe des hebriischen Alten Testa-

15 Vgl. Erich Beyreuther: Zinzendorf und die sich allhier beisammen fin-
den (Zinzendorf-Biographie, Bd. II), 1959, S. 172—177, 179—182.

16 Vgl. Erich Beyreuther: Der junge Zinzendorf (Zinzendorf-Biographie,
Bd. I), 1957, S. 49.

205



mentes. Dazu wurde chaldiisch, syrisch, samaritanisch, arabisch,
athiopisch, rabbinisch getrieben. Man beschéiftigte sich auch mit
Tirkisch, Persisch, mit dem Talmud. Franckes glinzende rabbi-
nische Ausbildung in Hamburg kam dem ganzen Institut zugute.
Hier liegt auch die Keimzelle zum Institutum Judaicum, das
Callenberg 1728 griindete, von dem hallesche Judenmissionare
ausgingen 7.

Als der junge Zinzendorf 1710—1716 das hallische Piddagogium
besuchte und an Franckes Tisch taglich speiste, blieb ihm diese
ganze freudige Erregung, mit der man auf die groBe Begegnung
mit dem Judentum hinarbeitete, nicht verborgen. Wenn auch
Zinzendorf in seinen Ordensstatuten von 1714 fiir seinen Senf-
kornorden nicht von den Juden spricht, so finden wir diesen
Passus in einem Revers von 1719, «daB insonderheit der Juden und
Heiden Bekehrung zu férdern» ist!8. Jedenfalls war sein Interesse
fir die Judenfrage nicht erst in Halle erwacht. Wie selbstverstind-
lich beginnt er 1716 nach seiner Riickkehr aus Halle in Grof3-
hennersdorf unter den Augen der klug und genau beobachtenden
GroBmutter sein Tagebuch mit «Thor Megora (wohl Tur Megurim)
= Reihe der Pilgerschaft». Dabei sind seine hebriischen Kennt-
nisse sonst nicht bedeutsam zu nennen1®.

Es ist fiir den jungen Zinzendorf, als er sich auf die Kavalier-
tour begibt, selbstverstindlich, daf er in Frankfurt das Juden-
viertel besucht. «Sie (Zinzendorf und sein Mentor) kamen dann
nach Frankfurt a. M., einer Stadt, welche Attico (= Zinzendorf)
um seines seligen Paten D. Speners willen, weil er lebt, lieb sein
wird, welcher daselbst hauptsichlich gelebt und gelehret. Er be-
suchte dort die Judengasse und Synagoge und erwog, wie bald es
geschehen konne, dafl Israel nach der klaren Verheilung Gottes
selig werden koénne. Daher er es sehr ungern sah, dal man das
blinde Volk also sehr aufzieht und schraubt2.»

17 Vgl. Kurt Aland: Der Hallesche Pietismus und die Bibel, S. 44, in:
0. Sohngen: Die bleibende Bedeutung des Pietismus, 1960).

18 Vgl. G. Dalmann, Graf Zinzendorf und die Juden, 1903, S. 7, mit
Quellenangabe (Budingische Sammlung (1743), S. 651f.).

19 S, 0. Dalmann 8. 7.

20 Zitiert nach Dalmann, S. 8.

206



Zinzendorf zeigt sich also mit den Schriften Speners wohl ver-
traut und weil um die hochgespannte Erwartung der Heimkehr
Israels zu seinem Erloser.

Zinzendorfs Reise fithrte ihn auf dem Heimweg durch Franken,
wo er im Schlofl Castell, durch Krankheit veranlafit, langer ver-
weilte. Im Ort wohnten eine Anzahl Juden. Im SchloB selbst wurde
durch die junge Griafin Theodore, die Zinzendorf gern geheiratet
hitte, ein Judenméiddchen Anna Mose zur Taufe vorbereitet. Am
3. Advent 1720 wurde diese junge Jiidin in der Casteller Hofkirche
getauft, nachdem ihr 77 Fragen vom Hofprediger vorgelegt worden
waren, die sie klar beantwortete.

Theodore von Castell berichtete selbst davon: «Ich lief es mir
sehr angelegen sein, ihr die von unserm Hofprediger aufgesetzten
Fragen zu lehren; und weil mir das sehr gro3 und wichtig vorkam,
bei volligem Verstand getauft zu werden, so tat ich allen Fleif3,
es ihr auch wichtig und herzbeweglich zu machen, und sie lie
sich ungemein begierig und wohl dazu an, da dann die Taufhand-
lung in offentlicher Kirche geschah, nachdem sie ihr Glaubens-
bekenntnis mit groBler Bewegung ihres Herzens abgelegt. Mein
Vetter Zinzendorf und ich waren Taufzeugen. Sie bekam den
Namen Sophia Theodora Renata. Es war mir selbst was sehr Be-
wegliches und Seliges fiir mein Herz. Und ich liebte das Méadchen
gar sehr und nahm mich ihrer auch ferner im Inneren und AuBeren
an, so viel ich konnte?2!.»

Eine Judentaufe war im 17. Jahrhundert als Einzelfall nicht
selten. Im Blick auf Zinzendorf ist diese erste Judentaufe jedoch
von Bedeutsamkeit, die er miterlebte.

Wie sehr sich Zinzendorf mit dem Judentum beschiftigte, wird
auch aus seiner frithesten bedeutenden Schrift, aus dem «Dresdni-
schen Sokrates» ersichtlich. In dem 23. Stiick, in dem er sich mit
dem Atheismus auseinandersetzte, der eine besondere Offenbarung
(revelatio specialis) Gottes leugnete, ruft Zinzendorf den Juden
als Gewahrsmann an. «Hier siehest du, mein Jude, du verstreutes
Volck auf dem Angesicht der Erden, daf deine Lehr-Sitze mir
noch verniinfftiger scheinen miissen, als die bisherigen, weil du

21 8. 0. Anm. 16, dort S. 212, 214—220.

207



ein unsichtbares und geistliches, aber doch ein Wesen gldubst, das
sich dereinst offenbaren muf}, und wir sind nur dariiber uneins, daf3
du noch drauf hoffest, es werde kommen, ich aber glaube, es sey
da gewesen, du glaubest nicht, weiser Jude, daf3 die Offenbarung
der "Gottheit bey denen Menschen stehen kénne..., du glaubst
nicht, dall es verniinftig sey.... Wenns bey der Creatur, der unge-
reumten stiinde, Wem sie als ihrem Gott den Opfer-Heerd ent-
ziinde? — Darum glaubst du, daf} er sich selbst zu erkennen geben
mul}, das glaube ich auch, du zeigst ein Buch, das dieses obere
Wesen beschreibt, und von ihm zuvor saget, dafl es auf die Erde
kommen werde, ich habe aber noch eins, das dieses Buch vor
ein Zeugnil von ihm allerdings ausgiebt, aber zugleich fordert,
daBl man zu ihm selbst gehen miisse, weil er sich bereits einige
Zeit darauf sehen lassen, und als ein Mensch mit denen Menschen
gewandelt habe, das ist eine Philosophie vor meinen Kopff...
Dieses Buch laft du nicht gelten, darinen sind wir uneins. ..%2.»

Hier zeichnet Zinzendorf 1725/26 das Wesen des Christentums
auf. Mit dem frommen Juden weil} er, daf3 alles an der Notwendig-
keit der Selbstoffenbarung Gottes liegt. Christ und Jude haben
das AT als eine Urkunde, die von Gott als dem Kommenden
zeugt. Hier liegt aber dann der Unterschied zugleich. Der Christ
weist auf ein zweites Buch, das N'T, das Gottes vollzogene Selbst-
offenbarung in Christus bezeugt. Er ist unter die Menschen ge-
treten. Nun liegt alles fiir den Juden darin, dal er «zu ihm selbst
gehe», von dem das AT zeugt, ja der im AT selbst der Handelnde
ist. Denn fir Zinzendorf ist Jesus Christus der Gott des AT, denn
Gott, der Vater selbst ist unsichtbar. Wo im AT von Gottes-
epiphanien die Rede ist, bezieht sie Zinzendorf auf Christus. Er
vermag sich hier weithin auf Luther und auf Johann Gerhard, den
groBBen lutherischen Theologen der Orthodoxie, beziehen, die bei
den Gotteserscheinungen im AT auch Christus ins Spiel brachten 23.

Damit hat Zinzendorf bereits 1725/26 die Grundsitze seiner
Judenmission aufgewiesen. Er will die Juden zu Christus fiihren,
nicht als den Messias allein, den Gott gesandt hat, sondern als

22 Vgl. Nikolaus Ludwig von Zinzendorf: Hauptschriften, hg. von Erich
Beyreuther und Gerhard Meyer, Hildesheim 1962, Band I, S. 230.
23 Vgl. Erich Beyreuther: Studien zur Theologie Zinzendorfs, 1962, S. 91f.

208



den Gottmenschen, der bereits im AT als der Handelnde sein
Volk Israel gefiihrt hat. Wenn die Juden Christus anerkennen,
erkennen sie den Gott des AT, ihren Bundesgott, an. Dall er hier
nicht ohne Widerspruch bleiben konnte, wird uns noch beschéftigen.

Die vollstandigere Darstellung der Gedanken zur Frage des Ju-
dentums findet sich in seinen «Sonderbaren Gespriachen», die 1739
noch vor der Riickkehr Zinzendorfs aus Amerika, auf der Oster-
messe zu Leipzig als anonyme Schrift herauskamen 4.

Wir werden hier vom zwdlften Gespriach an Zeuge einer Streit-
gespriches iiber die Juden, in dem auch alle landliufigen Urteile
iiber sie zur Sprache kommen. Die Dialogform ist bei Zinzendorf
meisterhaft in Anwendung gekommen. |

«P.: Wir Christen haben etwa fiinfhunderterlei ehrliche Hand-
thierungen, ein Jude hat an den meisten Orten nichts als seinen
Handel. Er mul} oft 1 bis 2 Thlr. vor den Tag geben, wenn er in
der Stadt seyn wil; er mull doppelte Accise, und s. w. geben; er
muB sich mit dem Handkauf abgeben, da so viele hundert Kauf-
leute ins ganze handeln. Ich kan sagen, dafl ich mich nicht sonder-
lich wundre, wenn mir ein Jude was theurer bietet; aber wenn ers
wohlfeiler gibt, als mein Kaufmann, das ‘wundert mich, und ich
sehe ihn drum an, ob ers auch rechtméBig hat.

W.: Die Juden wissen allenthalben Bescheid, und kommen nicht
leicht zu kurz. ‘

P. (= Zinzendorf): Es gibt gleichwohl blutarme Juden, aber
gnug von dieser Materie. Wir wollen ein Bisgen iiber den Fluch
reden, der auf den Juden liegt.

W.: Es ist doch ein verhartetes Volk.

P.: Von der Verhédrtung ist nicht viel zu sagen. Wenn die ein
Zeichen des Fluches iiber eine ganze Nation ist, so siehts schlecht
um uns aus; denn wie viel haben wir auch aufzuweisen, deren
Herzen so weich und zerschmolzen sind, dafl der Heiland durch-
kommen kan?2. Die meisten sind todt, und zu allen Guten un-
lustig. Ubrigens ist das nicht zu widersprechen, da das Juden-
Volk eine besondere Zeit der Sichtung iiber sich hat. Ihnen und
uns mochte bange dariiber werden; denn sie haben nun so viele

24 §, 0. Anm. 22.
25 S, o.

209



100, ja 1000 Jahre darunter gestanden, und man sieht noch kein
Ende. Das gehort aber in die Tiefen des gottlichen Gerichts, und
wir haben nicht Ursach drein zu sprechen; hingegen haben wir
deren sehr viele, eine ungemeine Hochachtung vor die Juden
zu hegen, und ihnen solche zu bezeugen, damit sie sehen, dafl wir
ihre Religion verstehen, und ein Herz zu uns fassen, von der uns-
rigen manchmal auch etwas anzunehmen.

W.: Der Herr ist wol so giitig, und sagt mir die Ursachen.

P.: Ich will ihm etliche auf dem Finger herzehlen.

1) Ist ein einiger Jude, um deswillen (schreibt D. Luther an den
Juden Iesel) sol man alle Juden lieb haben.

2) Wir haben den grosten Theil der heiligen Schrift durch die
Juden.

3) Sie sind alle leibhaftige Kinder des gesegneten Sems, des
Erstgeborenen in der neuen Welt; ja was noch mehr ist, von
unserem geistlichen Vater Abraham sind sie der Same, und wir
sind nur eingepfropft.

4) Ists uns ausdriiklich verboten wider sie zu rithmen; denn
1) tragen sie uns und wir nicht sie. 2) Kan sie GOtt wieder ein-
pfropfen, und uns abhauen.

5) Sind sie nicht weiter von der Seligkeit als wir; denn so bald
sie sich von ganzen Herzen zu GOtt wenden, so redt ihnen JEsus
zum Herzen, und so bald sie das merken, so kriegen sie ihn so
lieb, als irgend ein Christen-Mensch auf der Welt. Und man darf
ihnen hernach nur Worte sagen, so glauben sie. Das sehen wir an
der Jiidin Maria Magdaléne, an dem Juden Cleophas, da ihm das
Herz brannte, an Thomas den Juden, da ihm der HErr JEsus
seine Négelmahl zeigte, an dem Juden aus dem Mohrenland, da
er das Lamm auf der Schlacht-Banck zu kennen kriegte; und ich
sehe es alle Tage an einer Jiidin, die der HErr JEsus ergriffen hat,
und die ihn so innig liebt, daB ich mich davor schimen muf.

6) Unsre Juden haben mehrentheils ein Gefiihl, das den meisten
unter uns fehlet, eine Ehrerbietung vor GOtt, einen Respect vor
dem Gesetze, und vor alle dem, was sie meynen, dall es ihnen
befohlen oder verboten sey. Man hat sich gewis zu bewahren, daf3
sie mit Threm Gehorsam und Furcht uns nicht einen Ekel erwecken
vor den ungehorsamen und verwegenen Menschen, die den Namen

210



Christi nennen und nichts nach ihm fragen; die das Kvangelium
haben, und zum Mutwillen brauchen26.»

Das war das Bekenntnis Zinzendorfs zu Israel, mit dem er
sich zum Anwalt dieses bedringten Volkes unter den Christen
machte. Die jlidischen Geschéaftspraktiken erklarte er als Folge-
erscheinungen quéilender Ungerechtigkeit ihnen gegeniiber. Man
habe viele Juden praktisch dorthin getrieben. Hier solle man vor
der eigenen Tire kehren. Wenn die Christuslosigkeit als ein Ver-
héngnis iiber Israel liegt, so sollte die Christenheit iiber dieser
Verstockung erschrecken und sich selbst fragen, wie es um sie
gestellt sei. Wer versteht auch die Tiefen der gottlichen Heim-
suchung, daB er dariiber nicht verstummen miillte? Ja, im gleichen
Atemzuge miisse man vor dem jiidischen Glauben eine tiefe Hoch-
achtung bezeugen, wenn man tieferen Einblick in ihn gewonnen
hat. Jedenfalls ist fiir sie der Weg zu Gott nicht weiter als fir
einen getauften Christen, wenn sie sich von Christus tiberwinden
lassen. Der Beispiele sind genug, wie an Christus glaubige Juden
in ihrer Hingabe nicht zu iibertreffen sind. Einen Beweis dafiir
sieht Zinzendorf bereits in der Tatsache, daBl die Juden in ihrer
Ehrerbietung vor Gott und in ihrem Respekt vor den gottlichen
Gesetzen die Christen einfach beschidmen, die ihnen hier weit nach-
hinken.

Noch gewichtiger aber sind fiir Zinzendorf die Griinde fiir die
Hochachtung vor dem Volk Israel, die er unter seinen 6 Punkten
zuerst anfiithrt. Die Christenheit darf nicht vergessen, dal} ihr
Heiland ein Jude war, «um deswillen man alle Juden lieb haben
soll». Sind die Christen nicht erst in die Verheillung hineingenom-
men worden, die urspriinglich dem Volk Israel galt? Kann Gott
seine Verheiung nicht zuriicknehmen? So haben die Christen
nach Zinzendorfs Urteil nichts vor den Juden voraus und ein
Uberlegenheitsgefiihl steht ihnen schlecht an.

Im 13. Gesprich kommt es zu einer Aussprache mit dem Juden
Nathan Ben Jochem, der einem Predigtamtskandidat auf Wechsel
einen Geldbetrag geliehen hat, nun aber von hochster Sorge erfallt
ist, denn der einstige Pfarramtskandidat ist inzwischen Pfarrer

26 S 0. S. 106.

211



geworden und kann deshalb nach dem geltenden Wechselrecht
nicht mehr zwangsweise zur Bezahlung herangezogen werden.

Es kommt dann doch zu einem echten Gespriach. Zinzendorf
spricht von den Lésterungen auf Christus im Talmud, die «unge-
schikt und albern sind, was ein rechtschafner Jude ist, sol sich
nicht damit einlassen».

«Nathan: Ich halte nichts davon, und habe keine Ursach auf
Christum zu fluchen; aber ich kan ihn nur vor das nicht halten,
wovor ihn der Herr ausgibt. ... P.: Was hat der Herr wider den
Sohn GOttes einzuwenden ?

N.: Wo steht geschrieben, daBl GOtt einen Sohn hat?»

Es kommt hier zu einem Streitgesprich tiber die Auslegung des
2. Psalms, der fiur Zinzendorf einen Beweis dafiir darstellt, daB
Gott von seinem Sohn redet. Doch wird dieses Thema als unent-
schieden beiseite gelegt. Der Jude Nathan spricht dann unmittelbar
vom Messias.

«N.: Wenn der Mellias komt, so wird er sein Volk erlésen, und
alle seine Feinde iiberwinden. Christus aber ist ans Creuz gehangen
und getdtet worden, und wir sind noch wie wir waren.

P.: Tch wil das Lezte zu erst beantworten. Thr bleibet alzeit,
wie ihr waret, so lange ihr von GOtt wegbleibet; wenn ihr euch
aber vor ihm demiitiget, so ginge es bald anders. Der MeBias
kann nicht anders kommen, als es von ihm geschrieben stehet.
Nun heilits: er wird Samen haben; er wird Volker zur Beute krie-
gen, und dabei steht, wie das alles zugehen wird: seine Seele wird
arbeiten und seine Lust sehen, und die Fiille haben; und durch
sein Erkenntnis wird er mein Knecht, der Gerechte, viele gerecht
machen, denn er traget ihre Stinden ; er wird gestraft und gemartert
werden; er wird fiir Israel verwundt und geschlagen werden; er
wird aber aus der Angst und Gericht genommen werden; wer wil
seines Lebens Lénge ausmessen?... Wenn man nun in unser
Neues Testament siehet, so steht in demselben die ganze Historie,
die im Propheten Jesaia zuvor gesagt ist, und unser Evangelium
ist nichts anders als eine Bestéitigung des Propheten. Euer Talmud
aber und andere Glossen predigen einen MeBiam, den kein Prophet
so beschrieben hat. Warum solte ichs nicht lieber mit denen Nach-
richten halten, die mit euren eignen Propheten so piinktlich zu-

212



sammentreffen, als mit Histérgen, die noch geschehn sollen, und
davon ich keine Spur in der Bibel finde?

N.: Euer MeBias hat die Thora aufgehoben. Ihr haltet das
Gesez nicht, und dort sagt Mose: wenn ein Prophet oder Traumer
unter euch wird aufstehen, und gibt dir ein Zeichen oder Wunder,
und das Zeichen oder Wunder komt, davon er dir gesagt hat, und
spricht: laB uns andern Gottern folgen, die ihr nicht kennet, und
ihnen dienen; so solt du nicht gehorchen den Worten solches
Propheten oder Traumers: denn der HErr euer GOtt versucht
euch, daB er erfahre, ob ihr ihn von ganzen Herzen und von ganzer
Seele liebhabt. Denn ihr solt dem HErrn euren GOtt folgen, und
ihn fiirchten, und seine (Gebote halten, und seiner Stimme ge-
horchen, und ihm dienen, und ihm anhangen.»

Damit war das Gespréch, hinter dem offensichtlich zahlreiche
Unterredungen Zinzendorfs mit Juden standen, auf seinen Hohe-
punkt angekommen. Die entscheidende Antwort folgte:

«P.: Vors erste, mein Nathan, sind wir zweierlei Leute, ihr und
wir. Von euch, unseren geistlichen Vitern, spricht der HErr im
Jesaja: ich machte einen Bund mit ihnen, welchen Bund sie nicht
gehalten haben, daB} ich sie zwingen muste. Von uns, euren Nach-
kommen, dem Geiste nach: ich wil mit dem Hause Jsrael und mit
dem Hause Jacob einen Bunden machen, nicht, wie der Bund ge-
wesen ist, den ich mit ihren Vitern machte. JEsus, ein recht-
schafner Jude bis in den Tod, hat euer Gesez nie gebrochen, und
sich positv so erklart. Dariiber haben seine Boten ernstlich gehalten,
und Paulus hat sich nach so vielen Jahren noch im Tempel be-
scheren lassen. Als aber der HErr die neue Oeconomie der Heiden
herzu rufte, von der es heifit: freuet euch ihr Heiden mit seinem
Volk, denen der HErr JEsus bei seiner Himmelfahrt die Thiir auf-
machte, da er zu seinen Jiingern sagte: gehet hin in alle Welt, und
lehret alle Vélker und taufet sie im Namen des Vaters, und des
Sohnes und des Heiligen Geistes. Welches David so ausspricht:
lobet den HErrn alle Heiden und preiset ihn alle Volker; so be-
schlossen die Viter zu Jerusalem, dafl man auf dieser Jiinger Hélse
kein neues Joch legen solte, sondern das solte der Bund seyn,
daBl das Wesentliche des Gesetzes in ihr Herz und in ihren Sinn
kame. Und das wire davon genug. Ich stole mich nicht an euch,

213



daB} ihr ein Gesez haltet; denn ihr seyd dabei herkommen, ich
aber bin von der neuen Gemeinde, von der es heil3t: sie sol nicht
erst das Gesez wieder anfangen, das der HErr mit dem Opfer
seines Leibes auf ewig erfiilt und beschlossen hat. Im iibrigen halte
ich nicht fiir nétig dawider zu disputieren, weil ich z. E. gute Seelen
unter uns kenne, die aus Liebe zu euch sich aller Speisen enthalten,
die euch verboten sind.»

Zinzendorf meint sich unter diesen guten Seelen selbst mit.
Sehr frith schon hat er den BeschluB8 gefaf3t, den Sonnabend um
der Juden willen als einen stillen Tag zu halten, an den er mog-
lichst die Liebesfeiern der Briidergemeine legte, damit sie zu ihm
Vertrauen gewénnen. Auch enthielt er sich aller den Juden ver-
botenen Speisen ganz konsequent, so unbequem es manchmal sein
konnte. Auch war es ihm stets eine Freude, wenn Juden am Sabbat-
tag bei ihm oder der Briidergemeine einkehrten, um ihn still zu
halten. Er hat ihnen dann die Mdéglichkeit dazu frohen Herzens
eingerdumt.

Nathan entgegnete nur sehr matt mit dem iiblichen Einwurf:
«Aber ihr macht den MeBiam zum GOtt. Und es heilit: hére,
Israel, der HERR, der GOTT ist ein HErr.» Zinzendorf antwortet
mit dem Bekenntnis zu dem dreieinigen Gott. «Es heilit ia: hore
Israel, der HErr unser GOtt, der HErr ist einer, etwa nach unserer
Art zu reden: der HErr, der Immanuel, und der HErr oder der
Geist, oder, der Vater, das Wort und der Heilige Geist ist der
einige GOtt und Regent der ganzen Welt. . .»

Nathan 148t der Graf dann ausweichend antworten:

«N.: Ich habe noch nie keinen so reden horen. Der Herr ist
ein wackerer Herr, das mull ich ihm gestehen; aber. in meiner
Religion halten wir das anders.

P.: Das glaube ich wol. Blindheit ist Israel eines Theils wieder-
fahren. Ich habe ein herzliches Mitleiden mit allen Juden. Mein
lieber theurer Heiland, werde ihnen nur offenbar, und wenn sie
einmal recht in dem Elend ldgen, vielleicht kime der selige Tag,
davon Malachias geweissaget hat, dall die Herzen der Viter, das
seyd ihr Juden, zu den Kindern, das sind wir, die in euer Erbe
getreten, und euch euer Gut wegnehmen, bekehret werden. Ich
wolte, daBl es heute geschihe.»

214



Die Wirtsmutter aber sagt in der Einleitung zum vierzehnten
Gesprach: «Die verstokten Juden! wie der Herr die Sache so
schon ausgefiihret hat, und was hats geholfen? Sein Geld lag ihm
mehr am Herzen, als der Christliche Glaube.

P.: Was wirds helfen? Frau Mutter! wenn der Herr Pfarrer
morgen das schone Evangelium verlesen wird vom groflen Abend-
mahl: wird keiner mehr zu seinem Acker und zu seiner Handtie-
rung gehen? wird sich keiner mehr ans Weib hengen, und driiber
das Abendmahl des Lammes versdumen ?

W-Mutter. Ach leider GOttes! nur allzuviel.

P.: So wollen wir mit dem Nathan heute noch Gedult haben.
Ein Christlicher Pfarrer ist ihm Geld schuldig, hat ihm einen
Wechsel ausgestelt, und verlést sich ietz darauf, dall er nicht nach
dem Wechsel-Recht belanget werden kan, das ist ein klein Gegen-
Gift wider meine Argumente., Wer weis, was er von mir denkt,
der gute Mann! Wenn er mir gleich nicht viel zu antworten weis.
Er denkt vielleicht, ich wil mir in meinen Biichern schon eine
Antwort finden, und wer weis, wir sagen immer zum Vater: ja!
und gehen nicht, ob der nicht noch eine Weile nein! saget, darnach
reuet es ihm, und gehet.»

Diese Gespriche mit dem Juden in den «Sonderbaren Gespra-
chen» sind eine kleine Kostbarkeit. Zinzendorf beendete dieses
kleine Biichlein mit der Erklirung Luthers zum 2. Glaubensartikel *’.

Zinzendorf suchte also eine neue Basis fiir ein gutes und ent-
giftetes Zusammenleben von Christen und Juden. Das Anderssein
der Juden war nicht minderwertig. Er wollte einen echten Respekt
davor unter den Christen wecken. Jedes moralische Uberlegen-
heitsgefiihl des Christentums dem Judentum gegeniiber wollte er
bereits in den Wurzeln beschneiden. Nur Christus stand iiber
allen, den Juden und den Christen, die alle miteinander seiner
bedurften. Da waren die alten, unheilvollen Vorstellungen von den
Juden als Christusmérdern beiseitegelegt.

Hier war tatsidchlich eine einsame Hohe erreicht worden, wenn
man an das allgemein vorherrschende Verstdndnis des Judentums

27 8. 0. S. 1101f.

215



seiner Zeit dachte?®. Er gestand den Glaubensjuden ohne weiteres
zu: «Mein lieber Nathan, die Thora ist ia herrlich, und wenn man
das Evangelium versteht, da list sie sich noch einmal so gut
halten. — N.: Ich verstehe den Herrn wol, er meint sein Neu
Testament. Wir Juden haben nur eine Hebriische Bibel, wir wissen
von keiner andern 29.»

Auch spater hat Zinzendorf dieses Urteil festgehalten. Im Jahre
1755 aullerte er: «Mogen sie doch ihr Gesetz mitbringen, wenn sie
nur an den Heiland glauben, wenn sie nur die Beschneidung ohne
Hénde und das Abtun des siindlichen Fleisches durch den Tod
Jesu annehmen3%!y

Doch mit gleicher Entschiedenheit sprach er den Juden gegen-
iiber aus, daB3 die Christen aus den Heiden nicht unter die Einzel-
anweisungen des Gesetzes gezwungen worden sind, denn sein We-
sentliches ist in ihr Herz und in ihren Sinn gekommen.

Man spiirt aus allen AuBerungen Zinzendorfs, mit welch innerer
Glut und Hingabe er sich der Frage der Judenmission hingegeben
hat, wie intensiv jedoch auch seine perstnlichen Begegnungen mit
Glaubensjuden gewesen sind.

Wir wissen, dafl er im September 1730 in Berleburg in der Wet-
terau die dort seBhaften Inspirierten besuchte. Auf dem SchloB
des Grafen zu Sayn-Wittgenstein hielt er mehrfach Gottesdienste.
Sie waren so ungewdhnlich, dafl auch die Judenschaft in Berleburg

28 Wie wenig diese Gespriachshéhe gehalten worden ist, hat der christlich-
konservative Staatsgedanke in Preuflen hundert Jahre spéter gezeigt. Die
Konservativen empfanden die Sékularisierung des Christentums schmerzlich
und suchten nach dem schuldigen Anla3. Dabei blickte man in verhéngnis-
voller Weise auch auf die Emanzipationsvorgédnge im Judentum. Die uralten
Vorstellungen von den Juden als Christusmoérdern wurden unheilvoll auf
die unerquicklichen Verhiltnisse der Gegenwart iibertragen. Die Juden er-
schienen als «Zerstorer der christlich-deutschen Lebensweise». Und da die
Juden stets die Gottheit Christi leugneten, stieg der Argwohn auf, die «all-
gemeine Ungléubigkeit sei der Sieg des Judentums iiber das Christentumpy.
Vgl. dazu Wolf-Dieter Marsch und Karl Thieme: Christen und Juden. Thr
Gegeniiber vom Apostelkonzil bis heute, 1961, S. 147ff.

29 8. 0. Anm. 22, 8. 111.

30 Vgl. Dalman, S. 38.

216



durch eine Deputation um Erlaubnis bat, an ihnen teilnehmen zu
diirfen. Wer die Geschichte der befohlenen Judenpredigten kennt,
weill, welche Wendung in den verhérteten Fronten bereits einge-
treten sein mulite, wenn Juden freiwillig zu einer christlichen Pre-
digt kommen wollten 3!,

¢Als ich sie sahe (schreibt unser Graf), entschloB3 ich mich, bey
groBer Schwachheit, ihnen exprel zu predigen. Ich nahm die
Worte: Melchisedech, der Konig von Salem, war ein Priester
GOttes des Hochsten, und segnete den Abraham (1. Mos. 14, 18, 19
verglichen mit dem 110. Psalm). Hieriiber redete ich, mit inniger
Bewegung und grofler Freudigkeit, von unserm ewigen Mittler und
Hohenpriester. Alle meine Beweisgriinde nahm ich aus dem alten
Testamente; drang aber immer auf das Zeugnis des Herzens, auf
den Kampf und Sieg mit Jacobs Waffen (Hos. 12, 5). Die Juden
wurden theils bis zu Thrénen geriithrt32.»

Der Verkehr mit Juden mufl ziemlich lebhaft geworden sein.
Zinzendorf wurde nicht miide, immer erneut mit Juden in Glau-
bensgespriche zu treten. Sie gelangen merkwiirdig leicht. Wenige
Jahrzehnte vorher wire das kaum denkbar gewesen, so weit stand
man damals innerlich auseinander. «Discours mit Rabbi Joseph,
welcher nach Herrnhut ziehen will, sonderlich wegen des jiidischen
Neuen Testamentes33.» Das stand unter der Spalte des 8. Februar
1727 bereits in Zinzendorfs Tagebuch. Zum erstenmal tauchte hier
der Plan Zinzendorfs auf, mit einer hebraischen Ubersetzung des
Neuen Testaments in die sehnsuchtsvolle, nach Erneuerung stre-
bende Welt des Judentums einzudringen. |

«Wann, grofler Jude, wann kommt deine Stunde?
Wann sieht das Volk hinein in deine Wunde! —
Wenn diese auserwihlte Stunde kime

und ihre Schuppen von den Augen niahme, —

so hétten wir die erstgebornen Briider

in unsers lieben Vaters Hause wieder.»

31 Vgl. Spangenberg: Leben Zinzendorfs I, S. 628.

32 Vgl. Heinrich Frick: Die ev. Mission. Ursprung, Geschichte, Ziel, 1922
(Judenpredigten in Hessen).

33 Vgl. Anm. 15, S. 177.

217



Im Januar 1731 finden sich einige Juden im Herrnhuter Ge-
meinesaal. Wieder versuchte sie Zinzendorf in Anlehnung an
Prediger 7, 29: «Unter tausend habe ich einen Mann funden», und
«vom Messia durchs ganze Alte Testament» unmittelbar anzu-
sprechen?®. Die Herrnhuter Diarien berichten fiir die folgenden
Jahre noch von manchen Besuchen durch Juden, die teilweise
auch linger blieben. 1735 zog Zinzendorf nach der Schweiz. In
Fiirth begegnete er dem Juden Hersch Fromb, der dem Grafen
einen Antwortbrief nach Ziirich sandte, der noch erhalten geblieben
ist, da ihn Zinzendorf aufgehoben und nach Herrnhut gebracht
hat. Er vermittelt bei aller stark aufgetragenen Hoflichkeit der
Zeit, einen guten Eindruck von Zinzendorfs iiberstrémenden Herz-
lichkeit Juden gegeniiber.

«Ich versichere, dal wie ich die Ehre gehabt, Ew. hochgrafl.
Exzellenz hohe Gegenwart gnddig zu sehen, mir noch bis dato
eine grof3e Freude daraus mache und gehabt habe, sintemalen von
Sie ein und anderes, so zur Gottesfurcht dienlich gewesen, gehort
und vernommen, daf ich bald niemals von einem in der Welt ver-
nommen, dariiber ich mich hochlich freue, und Ew. hochgrifl.
Exzellenz, welches Andenken niemals aus meinem Gemiite kommen
werden, nichts mehr wiinsche, nur die hohe Gnade und Ehre zu
genieflen, Ew. hochgrafl. Exzellenz dermaleinst in meiner schlech-
ten Behausung nach meiner Wenigkeit aufzuwarten. —

Schliellich empfehle ich Sie in Gottes Schutz und der Erlésung
Israelis, daf3 selbige, welche in der Heiligen Schrift und Propheten
genugsam gegriindet und erwiesen, durch die Gnade Gottes und
des Heiligen Geistes alle Menschen mdgen erleuchtet und zugleich
unter einer Herde nach der gesegneten Weisagung mégen gebraucht
und erfiillet werden, selbige die Gnadenzeit genieBen, Gott, den
Allméachtigen zu rithmen und zu preisen35.»

Man vermag freilich im zweiten Teil dieses Briefes nicht einen
Satz zu lesen, der die Grenze des Alten Testamentes und seiner
Verheiungen iiberschreitet. Es sind die groffen VerheiBungen des
Deuterojesaja, auf die angespielt wird. Doch ist die Sprache der
christlichen stark angenahert. Auch darin bleibt dieser Jude der

34 Zitiert nach Dalman, S. 12 (JHD, 10. 1. 1731).
35 Zitiert nach Dalman, S. 14 (RA 16, la, IIa, 6).

218



religiosen Tradition seines Volkes treu, dall der Lobpreis Gottes
beherrschend im Mittelpunkt steht. Denn fiir den frommen Juden
war und ist der Lobpreis Gottes die entscheidende religiose Lebens-
macht. Der Sinn des jiidischen Daseins erfiillt sich in der Glori-
ficatio Dei?3.

Dabei ist dieser Fiirther Jude von einem starken Respekt vor
Christus erfiillt. Er gestand dem Grafen ohne weiteres als recht-
méaBig zu, das dunkle Kapitel 53 bei Jesaja auf Christus zu be-
ziehen. Doch grenzte er sich sofort wieder ab, indem er Christus
die Gottheit nicht zuerkannte.

Zinzendorf ist drei Jahre spiter wieder auf dieses Gesprich in
einem Brief an einen reformierten Pastor in Amsterdam zuriick-
gekommen, in dem diese entscheidende Differenz aufgezeigt wird,
jene Grenze, an der sich immer wieder die Wege zwischen frommen
Juden, die ganz auf die Botschaft des Alten Testamentes lauschen
wollen, und den Christusbekennern scheiden:

«Es findet sich ohnweit Niirnberg ein gewisser Jude, welcher
die Deutung des 53. Capitels Jesajé auf unsern HErrn JEsum
zugestehet; von diesem habe ich gesagt: dall er nicht ferne sey
vom Reiche Gottes. Jedoch halte ich weder ihn, noch alle die
iibrigen, die unsern HErrn nicht als fiir ein- und allemahl ge-
creuzigten und ferner als dem wahren GOtt bekennen, keineswegs
fiir Briider®”. Ich mache in allen Reden von der Bekehrung den
Anfang mit JEsu und nenne seinen heiligen Namen bey allen
Juden: ausgenommen gewisse arme Menschen unter ihnen, welche
von ihren Vorséingern aus einer besondern Thumbheit verbothen
ist, diesen Namen anzuhoren: Daher man von ihm unter dem
Namen des Heylands oder Seligmachers zu reden pflegt38.»

Schon bei den «Sonderbaren Gesprichen» lieB Zinzendorf den
Juden Nathan Ben Jochem sagen: «Ich habe Erlaubnis von der
Religion zu sprechen: ich kan ihm Bescheid geben??.»

36 Vgl. E. Stauffer: Jerusalem und Rom im Zeitalter Jesu Christi, 1957,
S. 103.

37 Zinzendorf und die Zeit unterschieden zwischen Glaubensbriidern und
Briudern von Natur.

38 Vgl. Biidingische Sammlungen VII (1743), S. 57ff.

3% Vgl. Zinzendorfs Hauptschriften I, S. 113.

219



Zinzendorf ist offensichtlich an allen Gesprichen mit Juden sehr
beharrlich auf Jesaja 53 zugegangen, nachdem er sich im Laufe
der Unterredung iiber die Stellung des Gesprichspartners zu
Christus vergewissert hat. Er hat dann in dem einen Fall sich
nicht gescheut, das ganze Argernis des Glaubens an den Gott-
menschen Jesus Christus unverhiillt auszusprechen. In dem anderen
Fall hat er sich zuriickgehalten, damit neue und vielleicht weiter-
fithrende Gesprache nicht von vornherein abgeschnitten werden.

Hierhin gehort auch das Flugblatt, das Zinzendorf um 1738/39
an die Juden in der Umgebung von Marienborn verteilen lief3.
Es verzichtet auf eine Darbietung des Evangeliums, will aber un-
mittelbar dorthin fithren, wo die Fragen danach aufbrechen.
Dort hei3t es unter anderm: «Ihr lieben Juden in dieser Gegend!
Ich wollte euch gern loben wegen eurer bisherigen und nun so viel-
hundertjahrigen Piinktlichkeit in eurem Gesetz; ich wollte mich
mit euch iiber unsers Konigs und Gottes erstaunliche Harte wun-
dern, der euch nach eurem groBlen und himmelschreienden Gétzen-
dienst, Vergehungen und Greueln nie iiber 70 Jahre hat zappeln
lassen, nun aber bald 1700 Jahre in der &uBersten Verlegenheit
ohne Tempel und Opfer liBt, da ihr gar nichts getan habt und
nur eifriger in eurer Religion gewesen seid als vor und nach eurer
Verstorung, wenn euch euer eigenes Herz sagte, — dal eure jetzige
hartnickige Andacht die Ursache Seines Grimmes iiber euch sei.»

Zinzendorf belegt dann den zu jeder Zeit von Israel geleisteten
Widerstand gegen jede gottliche Selbstkundgebung, um auf die
entscheidende Tatsache zu kommen, daBl er mit ihnen iiber die
Botschaft von Christus nicht unmittelbar spreche, sondern sich
zuriickhalte: «Das ist die Ursache, warum ich euch bisher noch
nichts von meinem Lamm gesagt, das ich doch in so vielen Ge-
genden der Welt predige und predigen lasse, und das mir doch nie
aus Herz und Mund kommt. Das ist die Ursache, warum ich mei-
nem Nunnez d’Acosta so wenig als euch davon vorsage, obgleich
er in meinem Hause und Brot ist... Thr miiit erst euren Sinn
dndern, ihr miiBt erst Kinder werden, ihr miifit erst eure. Selbst-
gerechtigkeit fahren lassen und glauben, daB ihr verlorene Siinder
seid, die jemand brauchen, der sich ihrer zeitlich erbarme und ewig.

Alsdann, meine um der Viter willen geehrte Viter und um

220



meines auch um euch geschlachteten Lammes willen innig geliebte
Freunde, will ich euch mit Freuden- und Liebestrinen von dem
vorsagen, ohne den ich weder leben noch selig werden will und
mit dem ich lieber in die Holle, als ohne ihn im Himmel sein
wollte. Thr willt wohl, wen ich meine; aber es ist noch ein Schem
hamphorasch (das heiflt ein unaussprechlicher Name wie der Name
Jahwes)40. |

Wie schwierig das ganze Gespriach mit den Juden ist und daf3
der prophetische Beweis nicht zwingend ist, 148t der Graf in dem
schon angefiihrten Brief nach Amsterdam auch anklingen: «Das
Weissagen oder Prophezeyen deutet uns eine besondere Art von
Lehren an, nicht aber eine gewisse Bemiihung zukiinfftige Dinge
zu wissen und vorher zu sagen; sondern bloB eine lebendige, frey-
miitige Hertzbeméchtigende und Hertzstdrckende Art, Christum
denen Menschen anzupreisen?!.»

Welch grofle Bedeutung die Auseinandersetzung mit dem gléau-
bigen Judentum in seinem ganzen Denken spielte, wird auch aus
einem Schreiben sichtbar, das er wenige Stunden vor seiner Abreise
nach Amerika im Jahre 1738 von Texel aus aufsetzte. Er war ein
Rundblick iiber die religiose Situation in Europa, das er anschickte,
zu verlassen. An erster Stelle behandelte er das Judentum:

«Die Juden wéren ziemlich mit mir zufrieden und wiirden mich
vielleicht am ersten vor eine Bar Israel halten, wenn ich ihnen
den MeBias nicht zum GOtt machte: und ich muf} ihnen vielen das
Zeugnifl geben, mit welchen mich mein HErr hat bekannt werden
lassen, daB} sie unter unsern Unitariis ihres gleichen finden, und
den Jesaiam, wenn er unsers Konigs Leyden und Herrlichkeit be-
schreibet, ganz fein verstehen; es will ihnen nur nicht ein, wenn
sie auf die Frage: Wie heiflt, der die Himmel gemacht hat, wie
heilt er und wie heilt sein Sohn? antworten sollen. Ich koénte
ihnen wohl noch einmahl sagen, daBl das Wiegen-Kind, das mir
und der ganzten Welt gebohren worden, der Sohn, der mir und der
gantzen Welt zu gut in eine Krippe gelegt worden, der starcke
GOtt ist, der GOtt mit uns und mir und ihnen, ohne dafB sie ihn
kennen.

40 Vgl. Dalman, S. 30.
41 Vgl. Anm. 38.

221



Ich gebe mich aber nicht davor aus, dafl ich sie iiberzeugen
will. Erst weill ich nicht, ob ihre Zeit schon so nahe ist, daf} sie
den sehen, in welchen jene gestochen haben. 2. Dencke ich: der
Geiz, die Wurtzel alles Ubels, muB erst weniger gehort werden,
wenn sie die Stimme des Sohnes GOttes héren sollen.

DaBl ich Zeit meines Lebens die Speisen nicht gegessen, die
ihnen ehedem verboten waren; dafl ich schon viele Jahren den
Sabbath zur Ruhe wie unsern Sonntag zur Verkiindigung des
Evangelii angewendet, das habe ich ohne Absichten mit einem
einfaltigen Hertzen getan4.»

Zinzendorf hat jedenfalls mit den besten Vertretern eines inner-
lich aufgeschlossenen Judentums seine Gespriche gefiihrt. Sie
miissen irgendwie von den damals die Judenschaft erregenden
Fragen beriihrt gewesen sein, vor allem von den stark mystischen
Stromungen. Nicht umsonst 148t Zinzendorf in seinen «Sonder-
baren Gespriachen» den Juden Nathan Ben Jochem mit dem Be-
kenntnis beginnen: «Ich mag gern disputieren. Weis der Herr was
von der Cabbala?» Doch bricht Zinzendorf diese Ankniipfung hart
mit einem «Nein» ab. Auf dieses sich in Frommigkeitserfahrungen
ergehendes Gespréch liel sich der Graf von vornherein nicht ein.
Es mufBite in seinen Augen von dem eigentlichen Hauptthema hoff-
nungslos abfiihren.

Bei aller Gesprichsbereitschaft spiirte Zinzendorf die tiefen
Griaben. Wohl kennzeichnender ist bei aller Erniichterung das
andere: Zinzendorf lie in einer bis an sein Lebensende nicht nach-
lassenden Zahigkeit und Unermiidlichkeit die Judenfrage nicht
aus den Augen und hat jede ihm bietende Gelegenheit verwendet,
die rein personlichen Beziehungen zu den Juden zu erweitern und
zu vertiefen.

IV. Erweiterung personlicher Kontakte in Westdeutschland
und Holland

Die Gelegenheiten ergaben sich noch ungezwungener, als Zin-
zendorf im Jahre 1736 aus Kursachsen verbannt wurde. Die Nach-

42 Vgl. Anm. 38, S. 223ff.

222



richt erreichte ihn, als er von Holland aus auf der Riickreise nach
Herrnhut war. Diese Reise hatte fiir seine weiteren ausbaufihigen
Beziehungen zum Judentum bereits eine besondere Bedeutung. In
Holland, vor allem an seinem Wohnort Amsterdam, hatte er unter
grofltem Zulauf ffentliche Versammlungen gehalten und war mit
den Angesehensten der Stadt, Geistlichen der Reformierten, Re-
monstranten und Mennoniten sowie Kaufleuten von groBem
Reichtum in enge Verbindung getreten. Diese konnte er nun auch
zu seinen Freunden zéhlen.

Er war in Amsterdam mit grolem Gefolge eingekehrt. Seine
Frau, sein zehnjahriges Tdchterchen Benigna und eine stattliche
Anzahl von Briidern und Schwestern aus der Gemeine waren mit
ihm in die Niederlande gekommen.

Hier formierte sich bereits seine Pilgergemeine, sein Hofstaat.
Seine engsten Mitarbeiter und Mitarbeiterinnen blieben von nun
an bis auf vereinzelte Reisen stets um ihn. «Sie ist ein regnum
Christi und ein unsichtbares Kollegium unter allen Arbeitern, die
um des Werks Jesu willen keinen gewissen Ort haben.» Er
nannte sie spater ein «Gnaden-Lager» und schlieBlich «eine Kanzlei
des Heilandes». Hier bildeten sich die Spezialisten aus, die neben
ihm vor allem die Gespriche mit den Juden fithren und sich zeit-
weilig vollig auf diese Aufgabe konzentrieren konnten wie spéter
Leonhard Dober und vor allem Lieberkiihn.

Doch wurde in Holland auch eine ganz grofziigige Geldhilfe
des dortigen GroBbiirgertums in die Wege geleitet, deren Bedeu-
tung sich kurz darauf bei der Vertreibung aus Kursachsen im
vollen Umfang erweisen sollte. Waren bisher Handwerker und
Bauern, vereinzelt auch Akademiker zu Zinzendorf gestoBen, so
trat jetzt das Biirgertum und GroBbiirgertum hinzu. Dadurch
anderte sich nicht nur die innere Struktur des ganzen Herrnhuter-
tums, es entstanden auch neue Gemeinde, wie in Amsterdam und
Herrendijk in der Baronie Ysselstein bei Utrecht und spiter Zeist.
Zu dem in Holland sehr stark eingewurzelten Judentum ergaben
sich neue, ungekiinstelte Beziehungen. Denn unter dem gastlichen

43 Vgl. Beyreuther: Zinzendorf III, 1961, S. 115f., 127f. (Zinzendorf
und die Christenheit).

223



Dach dieser beiden Gemeinen kehrten nicht nur Reformierte,
Remonstranten, Mennoniten, Jansenisten, Kartduser-Monche, be-
suchende Geschwister, durchreisende herrnhutische Missionare, fir
England und Amerika bestimmte Mitarbeiter ein, sondern auch
fromme Juden, die in den briiderischen Versammlungen eine re-
ligiose Atmosphire suchten und fanden, die sie unwiderstehlich
anzog. Es wurde dort eine unsentimentale, aber doch von einem
verhaltenen Enthusiasmus bewegte Bruderschaft praktiziert, die
in jedem, der eintrat, einen Bruder sah, auch wo noch nicht die
vollige Bruderschaft des einen gemeinsamen Glaubens hergestellt
war. Hier wurden die harten Schranken zwischen den Gesellschafts-
schichten, den Bildungsgraden, der Rassen und Nationen irgendwie
wesenlos 4. |

Da Kursachsen Zinzendorf dringend nahegelegt hatte, sich «un-
aufféllig» und unverziiglich aufler Land zu begeben, reiste er nicht
mehr ein, sondern wandte sich nach Frankfurt am Main. Mit seiner
Familie und seiner Elite wollte der Graf auch auBBerhalb Herrnhuts,
dessen Existenz gesichert blieb, zusammensein.

In der alten Reichsstadt Frankfurt war wie in Amsterdam der
Graf bald ein gesuchter Mittelpunkt, um den sich viele Biirger
drangten. Die Verbindungen zu den zahlreichen Juden in der
Stadt wurden intensiviert. Doch suchte Zinzendorf einen festen
und unabhéngigen Platz, wo er sich mit der Pilgergemeine und
denen, die aus Herrnhut noch nachkommen wiirden, neu etablieren
konnte. Konkrete Angebote lagen vor. Das gerdumige Schlof
Marienborn mit einem abgerundeten Landbesitz konnte erpachtet
werden. Hollandische Geldhilfe stand zur Verfiigung.

Keine Landschaft konnte zugleich so anziehend auf Zinzendorf
wirken wie die Ostlich der Stadt Frankfurt am Main gelegene
Wetterau. Es war eine ausgesprochene «Ketzerlandschafty und
auch «Judenlandschaft». Die griaflichen Regierungen in Biidingen,
Meerholz, Wichtersbach und Offenbach am Main hatten nach
einem von ihnen erlassenen Toleranzedikt vom 29. Mérz 1712 eine
starke Bevolkerungszunahme fast ausschlieBlich von Sektierern,
Inspirierten und Wiedertéufern erhalten. Wirtschaftlich hatte sich

4 8, 0. 8.115.

224



fiir die verarmten Reichsgrafschaften diese Ansiedlung der Sepa-
ratisten gut bewihrt. Sie brachten durch ihre Gewerbetiichtigkeit
Geld ins Land%.

Typisch fiir Zinzendorf war jedoch, dal} er zuerst zogerte und
als er dann pachtete, es durch Mittelsménner geschehen liel. Thm
war auch die halb verfallene Ronneburg als Wohnsitz angeboten
worden. Sie war ein Sitz der Armut und Unreinlichkeit, voller
Diebe, Zigeuner, Sektierer und armer Juden. 56 Familien hausten
dort, dicht zusammengedréingt in der Vorburg. «Christian David
gings ansehen und referierte, da konne kein Mensch leben und
bleiben.» Die Ronneburg war zugleich seit 1715 der Tagungs- und
Zufluchtsort fiir die zehn Inspiriertengemeinden der Wetterau und
die zwolf Gebetsgemeinschaften in der Pfalz, in Wiirttemberg und
in der Schweiz. Dafiir war die Ronneburg weit und breit bekannt.
Hier hatte sich im Verborgenen schon manche Tragodie abgespielt.

Die Pilgergemeine Zinzendorfs wollte um keinen Preis dieses
elende Raubnest beziehen. Zinzendorf aber ging personlich zur
Ronneburg, fand alles viel besser und richtete sich stillschweigend
am néchsten Tag dort ein, dall seiner Umgebung nichts anderes
iibrigblieb, als ihm nachzufolgen.

Er besall freilich bewihrte Mitarbeiter wie Christian David
und Leonhard Dober. Mit dieser Mannschaft konnte er jedes
Réubernest beziehen. Diese kleine, aufeinander eingeschworene
Mitarbeiterschaft, die sich in die Arbeit teilte und doch geschlossen
und einmiitig handelte, war etwas vollig Neues in der staatskirch-
lichen Landschaft mit der Monokultur des geistlichen Standes.
Diese briiderlich verbundene Kampfgemeinschaft von «Streitern»
wirkte dadurch so ganz unmittelbar in ihrem evangelistischen Tun.

Wie in Amsterdam fand dieses freie Evangelisieren unter einer
bunt gemischten Schar seine Ordnung durch das tédglich praktizierte
gottesdienstliche Leben. Die kleine Pilgergemeine auf der Ronne-
burg richtete ihre tédglichen Bet- und Singstunden wie in Herrnhut
ein.

Unter groBem Zulauf auch aus den Dérfern ringsum predigte
hier Zinzendorf auf der Burg. Uber die Burgbewohner hinaus

45 8. 0. 8. 121.

225



weitete sich die Arbeit und erfallte die ganze Landschaft. Sehr
bald kniipfte sich ein Band des Vertrauens zwischen Zinzendorf
und seiner Mannschaft und den auf der Ronneburg lebenden jiidi-
schen Familien. Uber sie gewann der Graf Zugang zu den Juden-
gruppen in der Wetterau zwischen Gielen und Darmstadt. Echte
Dankbarkeit der jiidischen und nichtjiidischen Bewohner der
Burg erleichterte alles. Denn der Graf nahm sich mit seinen Mit-
arbeitern der verwahrlosten Kinder in umfassender Weise an. Sie
wurden bekostigt, beschenkt und téglich unterrichtet. Die Kinder
des Reichsgrafen luden die jiidischen Kinder an ihre Tafel und
speisten mit ihnen. '

Wie ein Lauffeuer hatte sich in Deutschland und in der Schweiz
die Kunde von Zinzendorfs Aufenthalt auf der Ronneburg ver-
breitet. Jetzt setzte allmihlich ein Besucherstrom ein, der nicht
mehr nach Herrnhut, sondern in die Wetterau zog. Auch als der
Graf lingst nicht mehr auf der abenteuerlichen Ronneburg hauste,
lieBen es sich diese Besucher nicht nehmen, hier einmal fiir eine
Nacht einquartiert zu werden.

Unter den Besuchern waren auch getaufte Juden, die sich
nunmehr zur Briidergemeine hielten. Wahrscheinlich ist schon
hier bei Zinzendorf der Gedanke entstanden, eine kleine Gemeine
nur aus getauften Juden zu bilden, eine zweite judenchristliche
Pilgergemeine, die zusammenblieb und mit der Zinzendorf seine
besonderen Plidne einer Judenmission hatte.

Auch Zinzendorfs bekannter Mitarbeiter Lieberkiihn suchte da-
mals Beziehungen zu den Juden. Er wird mit Wissen und Unter-
stiitzung Zinzendorfs an einer Beschneidungsfeier im nahen Bii-
dingen teilgenommen haben. Er besuchte in Gelnhausen den Rab-
biner. Diese Stadt hatte Zinzendorf eine Freistatt fiir seine Ge-
meine angeboten. Auch unter den zahlreichen Juden in den Wet-
terauer Dorfern, in Hanau und Frankfurt machte Lieberkiihn
viele Besuche, die sie bei ihm auf der Ronneburg erwiderten 46.

Solche Erfahrungen hatten die Juden mit Christen noch nicht
gemacht. So hielten sie Zinzendorf und Lieberkiihn fiir «Chaside
ummoth ha-’olam» (Fromme der Weltvolker). Es war ihnen unfaB3-

48 Vgl. D&]Iﬂ&n, S. 15, S. 54.

226



lich, daf} sich diese beiden Manner ihrer und ihrer Kinder annah-
men und der junge Theologe Lieberkiihn sie «téglich einige Stunden
informierte».

Mancher Jude kam durch diese Unterredungen zum Nachdenken
und erkannte, dall auch ein echter Jude sich ernsthaft zu Gott
bekehren miisse. Sie lieflen sich auch bereitwillig sagen, daf sie
in irdische Dinge verwickelt, «die Juden zu sehr auf den Handel
erpicht waren» und darum die letzten religiosen Fragen vernach-
lassigten.

Als Zinzendorf mit Lieberkithn zusammen noch 1736 die Wet-
terau verliel, um iiber Berlin nach Livland zu reisen, war das
Bedauern bei den Juden lebhaft. So schrieb zum Beispiel der
Chassan (Vorsinger) der judischen Synagogengemeinde von Geln-
hausen an Lieberkiithn einen Dankesbrief. Es habe noch niemand
mit ihm so liebreich geredet und er dankte fiir alle erfahrene Giite,
und Freundschaft.

Doch zeigten sich immer deutlicher die Schwierigkeiten einer
Judenmission, so hoch man auch Zinzendorf und seine Mitarbeiter
im Ghetto von Frankfurt am Main und in der ganzen Wetterau
bei den verstreut wohnenden Judenfamilien einschitzte. Sobald
das Gespriach auf Christus kam, war der tote Punkt erreicht.

Doch die Geduld und Zihigkeit, welche diese Arbeit erforderte,
besalen die Mahren, die unvergleichlichen Mitarbeiter Zinzendorfs.
So erkliarte Zinzendorf Ende 1736 auf dem inzwischen erpachteten
und von der Pilgergemeine bewohnten Schlo Marienborn anlaflich
einer Gesamtkonferenz: «Die Judensache ist nicht darum zu sus-
pendieren, weil die Zeit noch nicht da wire, sondern weil der Plan
noch schief ist47.» Man gestand sich, dafl man in der Judenmission
aus dem Improvisieren und Experimentieren nicht hinausgekom-
men war. Dall die ganzen Bemiithungen um die Juden aus dem
Improvisieren und Experimentieren nicht gelést werden konnten,
bewiesen alle spdteren Anstrengungen. Sie sind unter Zinzendorf
das Signum dieser schweren Arbeit geblieben.

Man blieb jedenfalls in intensiver Beriithrung mit den Juden
und wollte fiir alle weiteren Gottesfithrungen offen bleiben. Es

47 Zitiert nach Dalman, S. 18.

227



sind dann zwei seiner engsten Mitarbeiter gewesen, die eine Juden-
missionstétigkeit einige Jahre spater begannen und dabei Zinzen-
dorfs volle Unterstiitzung erhielten. Leonhard Dober, der erste
Heidenmissionar der Briider auf St. Thomas von 1732—1734,
der dann als Oberiltester in Herrnhut wirkte und 1736 mit der
Pilgergemeine in die Wetterau zog, erklirte im Sommer 1738
feierlich: «Wenn allen Vélkern das Evangelium verkiindigt werde,
sollten die Juden nicht leer ausgehen.» Denn alle Bemiihungen
um die Juden standen im Rahmen einer sich immer mehr aus-
weitenden Arbeit der Briider unter Heidenvolkern in Mittel- und
Nordamerika, in Gronland und in Afrika.

Zinzendorf erhielt am 17. Juli 1738 in Frankfurt am Main, wo
er damals weilte, einen Brief Leonhard Dobers mit folgenden
charakteristischen Zeilen: «Lieber und teurer gnédiger Herr! Nun
ist die Zeit da, daBl ich nun werde auf Jesu Wort gehn. Ich hab’
nichts als Seine Gnade; die mull mich wieder anweisen, wie in
St. Thomas. Denken Sie an mich! Unsre heutige Losung hat mich
sehr gefreut, und ich bin getrost und glaube, dal Er Sein Haus
wird wissen auch in Amsterdam unter den Juden aufzurichten?s.»

Wir finden dann Dober mit seiner Frau im Judenviertel von
Amsterdam wieder, wo er seinem Broterwerb nachging und unter
vielen Entsagungen das Evangelium unter den Juden durch Wort
und Vorbild bezeugte. Mit ihm traf Zinzendorf Ende Oktober 1738
in Amsterdam zusammen, als er sich von hier aus nach Westindien
begab.

Leonhard Dober wirkte vom Sommer 1738 bis 1739 unter den
Juden in Amsterdam. Da er gleichzeitig das Amt eines General-
iltesten der Briider innehatte, schaute er sich nach einem Mit-
arbeiter um, der ihn einmal ablésen konnte.

Inzwischen war Zinzendorf in Amerika gewesen. Die Riickreise
von St. Thomas trat der Graf nicht nur mit einem jungen Neger
an. Er bezahlte auch fiir einen mittellosen Danen und fiir den ver-
armten portugiesischen Juden Don Daniel Nunnez da Costa und
dessen Frau die Schiffsreise. Da Costa stammte aus einer seit 1497
in Portugal ansdssigen Familie jidischer Herkunft, die zum

48 Zitiert nach Dalman, S. 19.

228



Christentum iibergetreten, aber heimlich ihrem jiidischen Glauben
treu geblieben war. Sein Vater wurde entdeckt und in Lissabon
verbrannt. Der Sohn wanderte nach Westindien aus, bekannte sich
wieder zum jiidischen Glauben, konnte aber nicht recht Ful} fassen.
Dem jiidischen Paar, den Nachfahren, réumte Zinzendorf sein
Lager im Schiffskabinett ein und begniigte sich mit einer harten,
unbequemen Lagerstatt in einem schnell fiir ihn zusammengezim-
merten Bretterverschlag neben der Kajiite. Dort konnte er unge-
stort arbeiten, aber Néachte hindurch unterhielt sich Zinzendorf
mit dem hochgebildeten Juden. Dieser und seine Frau begaben
sich mit nach Marienborn, dem Sitz der Pilgergemeine. Das war
das Ergebnis der Glaubensgespriche. «Er will die Gemeine sehen
und um mich sein.»

In seinem Reisetagebuch trug Zinzendorf unter anderm ein:
«Da Costa hat schon vielmal geweint und gesagt, dall es der Weg
zu seiner Heiligung sei, daB er um mich sein darf. Denn das ist die
Krankheit, die er wie alle hat aulBBer Jesu, daf3 sie von nichts wissen
als von Sanctificatio (Heiligung) und wenn ihnen die Gnade kein
Spott ist, wie wahrhaftig diesem lieben Juden, so ist es ihnen ein
groBes Rétsel... Wenn er nichts tut als unter den Juden unser
Korrespondent sein, so sind die 60 Taler Transport fiir ihn und sie
nicht vergebens.» Anderseits meinte Zinzendorf, dal Da Costa
nichts mehr gegen Jesus Christus einzuwenden hatte. Er vermag
nur mit dessen Gottheit sich nicht abzufinden, «denn seine Philo-
sophie plagt ihn gewaltig. Ich bin in Sorge, er wird mir zu bald ein
Christ 5».

Zinzendorf war jedoch in seinen heilen Wiinschen zu weit
vorausgeeilt. Da Costa wurde kein Christ bei aller ehrlich bezeugten
tiefen Hochachtung vor Christus. Das war gewill ein mageres Er-
gebnis eines wochenlangen, unermiidlichen Bemiihens um einen
philosophisch orientierten und gebildeten wie auch ethisch hoch-
stehenden Juden. Er wurde in seiner religiosen Haltung von Zin-
zendorf sehr geférdert, doch den letzten Schritt tat er nicht.

49 Vgl. Beyreuther: Zinzendorf III (Zinzendorf und die Christenheit),
S. 180ff.
50 Vgl. Dalmann, S. 27.

229



Aber wo hitte sonst ein Jude in der damaligen Situation von
einer christlichen Gemeinde so urteilen konnen wie Da Costa:
«Solange er und seine Frau in der Welt sind, wiirden sie nimmer-
mehr das Bild der Gemeine aus dem Herzen verlieren, noch ver-
gessen, was sie da gehort hattenl.»

V. Zinzendorf und Laieberkiihn

Eine der ersten Amtshandlungen Zinzendorfs nach seiner
Riickkehr in Marienborn galt der Ordination (Konfirmation) Sa-
muel Lieberkithns zur Judenmissionsarbeit in Amsterdam zur
Ablésung Leonhard Dobers. Er wurde in die Zahl der Briider auf-
genommen, die ihr Leben in den restlosen Dienst des Herrn gestellt
hatten. Es waren hochgespannte Hoffnungen, die man sich von
der Arbeit Lieberkiihns in Amsterdam machte. Das ist aus den
Abschiedsliedern sichtbar, die damals aus diesem Anla3 unter den
Briidern in Marienborn entstanden.

Molther dichtete:

Lieberkiihn! — Du gehst nun hin
Auf den dir vorbestimmten Plan.
Unser Lamm, — das dich annahm.
Blickt dich mit Zeugengnade an.
Ziehe an den Heldensinn,

Wirb ihm um den Kreuzgewinn
Von dem Samen Abraham,

Der um seine Gnade kann.

Gotteslamm — aus Davids Stamm,
Denk doch an dein armes Geschlecht
Das so lang — durch eignen Gang
Sich hat verirret vom Bundesrecht.
Spreng entzwei die Kerkertiir,

Zieh es aus dem Tod herfiir;

Laf} es in der Nagel Mal

Sehen seine Gnadenwahl.

51 S, 0. S. 51.

230



Zinzendorfs Abschiedslied enthielt seine Wiinsche und Bitten:

Mein lieber Bruder Lieberkiihn,
Vom Heiland iiberzeuget,

Daf} sich sein blutiges Bemiihn
Auch vor die Juden neiget:
Geh, sage seinem Israel,

Der «Gott mit uns!» sei ihre.
Der auf Ebriaisch Immanuel
Ist ihre Gnadentiire.

In diesem Sinn kommt gliicklich an
Im stolzen Amsterdamme

Und macht dem Freunde neue Bahn.
Bringt eine frische Flamme

Zu denen andern Feuern hin,

Die schon daselbsten ziinden.

Der Heiland schreib’ es euch in Sinn,
Wie ihr miif3t iiberwinden 52.

Es sind sehr niichterne Feststellungen, die Lieberkiihn in Am-
sterdam machte und an Zinzendorf weiterberichtete 3. Die Juden
teilten sich damals in Rabbaniten und Karaiten. Die ersteren ban-
den sich an das AT und den Talmud als Regel und Richtschnur
fir Leben und Glauben. Die Karaiten verwarfen den Talmud.

Zu Lieberkiihns Zeiten waren die Amsterdamer Juden durch-
wegs Rabbaniten, wenn auch eine gewisse Tendenz zum Karaiten-
Standpunkt unverkennbar war. Doch durfte dies nicht 6ffentlich
kund werden, da diese Karaiten fiir Ketzer und Abtriinnige an-

52 Zitiert nach Dalmann-Schulze, S. 60ff. An den inhaltlich und dsthetisch
recht unterschiedlich zu beurteilenden Liedern fiir Judenchristen, die bei
besonderen Gelegenheiten entstanden und teilweise in das Briidergesangbuch
aufgenommen worden sind, hat Martin Wittenberg: Zinzendorf und die
Judenbekehrung, Sonderdruck aus «Ev.-Luth. Kirchenzeitung», Nr. 16, vom
15. August 1960, mit Recht Kritikgeuibt. Wir sind hier auf diese Dichtungen
nicht weiter eingegangen, weil ihr zeitgeschichtlicher Rahmen wie ihr da-
durch bedingter Wert zu dem behandelten Problem nichts von Belang
betrigt.

58 Vgl. Dalman, S. 65ff.

231



gesehen wurden. Doch bestand zwischen beiden religiésen Grup-
pen kein Unterschied in der Ablehnung Jesus als Messias.

Dafiir griff ein anderer Unterschied tief in das Leben der Juden
in Amsterdam ein. Es war der unversshnliche Gegensatz zwischen
portugiesischen und deutschen Juden, dall gegenseitige Heiraten
unmoglich waren.

Unter den portugiesischen Juden waren viele, die sich einmal
haben an anderen Orten taufen lassen, aber zum Judentum zu-
riicktraten, ohne dadurch die Achtung wiedergewonnen zu haben.
Auch Christen, zum Judentum freiwillig iibergetreten, waren
anzutreffen. Sie rekrutierten sich vor allem aus dem Katholizismus.

Eine Fiille sozialer Hilfsgesellschaften waren unter den Juden
gegriindet worden, die sich Ungebildeter oder Armer oder der
Waisenkinder annahmen, Ausstattungen fiir arme Judenméadchen
versorgten oder fiir wiirdige Totenbestattungen eintraten. Die
portugiesischen Juden hatten zwei Rabbi, die deutschen einen
Rabbi. Ihnen folgten die Richter in den Streitsachen, die sie zu
schlichten hatten, und die Vorsteher, die bei der weitgehenden
Selbstverwaltung der Judenschaft die auBlere Ordnung gewéahr-
leisteten und fiir die Armen sorgten.

So war hier alles nach den ausgezeichneten und damals in
Europa vorbildlichen hollindischen Wohlfahrtseinrichtungen aus-
gerichtet worden.

Uber die religiose Situation unter den Juden berichtete Lieber-
kiihn umfassend. Es war eine ausgesprochene Gesetzesfrommig-
keit, die das ganze Leben mitbestimmte. Um das ewige Leben zu
erlangen, mufite man an Gott glauben und die Gebote halten, die
im Gesetz Moses in 613 Einzelanweisungen enthalten waren. Wer
eines dieser Gesetze iibertrat, war zur Bulle verpflichtet. Sie be-
stand aus ehrlicher Reue, aus Fasten, Gebeten, Almosen geben,
dem Vorsatz zur Besserung. SchlieBlich und zuletzt aber doch hiel3
es, der Barmherzigkeit Gottes zu vertrauen.

Der Versshnungstag als der grole Bufitag der Juden wurde
streng eingehalten. Es gab einige Chassidim, die sich nur den
Talmudstudien und BufBiiibungen hingaben. Sie wurden bestaunt.
Denn ihnen war die oberste der sieben Seligkeitsstufen des Para-
dieses gewil3.

232



Doch sah Lieberkiihn im téglichen Verkehr mit den Juden noch
tiefer. Viele von ihnen lebten in groBer religioser Unwissenheit und
im Aberglauben. Die Gelehrten waren stolz auf ihr Wissen und
«aufgeblasen». Die Reichen hatten «hier ihr Kanaan und sehnten
sich nicht nach einem andern». Daher war eines ihrer Sprichworter :
Wer hofft auf die Geulle (Erlosung), der ist gewil Mechulle (krank).
Unter den armen Juden standen die téglichen Sorgen so voran,
daB sie dariiber nicht zu tieferen Fragen kamen.

Weithin verlieB man sich auf die Beschneidung, sprach das
Morgen- und Abendgebet und versuchte, die Gebote, so gut es ging,
im duBeren Sinn zu erfiilllen. An den Gesetzen zerbrach niemand
innerlich. Daf} sie im letzten unerfiillbar waren, erschien nicht als
eine brennende Frage. «Daher hatten sie auch keinen Heiland
noétig, und Jesus war bei ihnen so verachtet, wie er bei den Christen
unbekannt war5%.»

Doch gab Lieberkiihn seine Arbeit nicht auf. Es lag ihm alles
daran, mit den gottesfiirchtigen Juden unter ihnen bekannt zu
werden. Er besuchte regelmiafig die Synagogengottesdienste. Man-
chen Verdichtigungen wurde er ausgesetzt. Doch er setzte sich
durch, dafl man ihm schlieBlich allgemein mit Zuneigung und
Respekt entgegentrat. Man legte ihm den Ehrennamen «Rabbi
Schmuel» bei. Auf manchen Reisen lernte er auch die Juden in
anderen Stédten Hollands kennen. Einmal konnte er in der Syna-
goge in Groningen eine Predigt halten. Auch unter den Juden
Londons hat er gelegentlich gewirkt. |

Wesentlich kam ithm zugute, dafl er von Anfang an bei einem
Rabbi Unterricht nahm, die liturgischen und Gebetsbiicher, die
Kommentare, auch die gegen die Christen gerichteten polemischen
wie die moralischen Schriften kennenlernte. Er lebte sich in die
judischen Sitten und Gewohnheiten wie in ihre Sprache voéllige ein.

Sein Lehrer, der Rabbi, las mit ihm bald das Neue Testament.
Doch hielt ihn die ganze Zerrissenheit unter den christlichen
Kirchen vor einem Ubertritt ab. «Wenn ich nach meiner Uber-
zeugung handeln sollte, so konnte ich kein Jude bleiben. Wenn
ich aber ein Christ werden wollte, so bin ich bei den Juden ver-

5 8. o. 8. 65.

233



achtet als ein Meschummed (Abgefallener), und die Christen selber
halten nichts von einem getauften Juden. Ich wollte aber noch
das alles iiber mich nehmen und von meinem Volke ausziehen,
bei ihm verachtet und verschméht sein und bei den Christen
nichts gelten. Aber wenn ich bedenke, zu welcher Partei ich gehen,
zu den Reformierten, Lutheranern, Katholiken, Mennoniten, so
weill ich keinen Rat. Eine jede Partei verwirft die andere. Und
dann sehe ich auf den Lebenswandel der Christen aller Parteien,
so finde ich sie schlechter als bei den Juden. Das macht mich so
verlegen und weil mir keinen Rat®%%.» Lieberkithn gab ihm die
einzig richtige Antwort, er solle nicht auf Juden noch Christen,
sondern auf Christus sehen. Wenn er seine Gnade und Vergebung
erhalten habe, wiirde ihm auch gezeigt werden, was er tun solle.
Mit Zinzendorf ist Lieberkiihn spéater iiber die angewandte
Missionspraxis nicht iibereingekommen. Lieberkiihn hat sich ganz
konsequent in seinen Gesprichen mit Juden nicht auf Disputatio-
nen eingelassen, denn «die Juden sind aus dem Gesetz und den
Propheten nicht mehr zu iiberzeugen, da die falsche Auslegung
der Rabbiner bei ihnen alles gilt und sie nicht von derselben abzu-
bringen sind®%6». Lieberkiihn strebte in seinen Unterredungen so-
fort auf die Mitte des Evangeliums zu, wobei er an jiidische Vor-
stellungen und Sprichwérter anzukniipfen suchte. Fir ihn stand
im Mittelpunkt die Botschaft von dem Gekreuzigten und Auf-
erstandenen. Die Frage nach der Gottheit Jesu stellte er dabei
geflissentlich zuriick, da sie immer zu einer unfruchtbaren Streit-
frage zu werden drohte. «Nichts ist den Juden anstiéBiger, als daB
der Messias Gott sein soll, denn das koénnen sie nicht mit ihrem
vornehmsten Glaubensartikel reimen: ,Hore, Israel! Jahwe ist un-
ser Gott, Jahwe allein.‘ Allein in diesem Punkt lasse ich mich nicht
mit ihnen ein, sondern bleibe nur dabei, dal Jesus von Gott zum
Herrn und Heiland gemacht ist57.» ‘
«Kurz, ich verkiindige ihnen Jesum den Gekreuzigten, da er
der Messias ist, der fiir uns Mensch geworden und gestorben und
uns mit Gott versshnt hat, der auferstanden und gen Himmel ge-

55 8. 0. S. 66.
56 S. 0. S. 00fF.
57 S. o.

234



fahren ist, zu dem wir uns wenden miissen, wenn wir wollen ‘Olam
ha-ba haben. Und wer das glauben kann, der glaubt hernach alles,
was Jesus gelehrt hat58.»

Zinzendorf ist also iiber dieser Frage mit Lieberkiihn uneinig
geworden. Lieberkithn trat direkt mit dem Evangelium vom
Siinderheiland an die Juden heran. Zinzendorf aber wollte immer
den Weg iiber das Alte Testament gehen. Fiir ihn war Jesus Chri-
stus, wie wir bereits gesehen haben, der Schopfergott, der Gott,
der im Alten Bund an dem Volk Israel handeltes®. Der Graf wollte
sich nicht darauf verstehen, davon abzugéhen, auch nicht von
dem alttestamentlichen Beweis, der auf Jesus als den verheilenen
Messias hinzielte. Und wenn Zinzendorf so ungemein auf die
Juden wirkte, die ihm begegneten, so lag es an seiner Personlich-
keit, in der sich eine so starke und lautere Liebe zum jiidischen
Volk mit einem so dringenden Wunsch verband, ihnen sein Be-
stes, seine ganze Freude und Heilsgewillheit zu vermitteln. Das
offnete ihm die Tiiren. Das war sein Weg.

Lieberkithn, der sich Jahre hindurch auf die Wirksamkeit
unter Juden konzentriert hatte, war wohl erfahrener im Umgang
mit ihnen. Lieberkiihns Missionsmethode war dem stiirmischen
Grafen nicht auf den Leib geschnitten, aber er konnte doch ganz
freimiitig ithm zustimmen, wie in einer Rede vom 12. Oktober
1739: «Unser Bruder Lieberkiihn arbeitet mit volliger Plerophorie
und nicht ohne vielen Segen unter den Juden in Amsterdam.»
Er konnte 1759 dieses Urteil aus eigener Anschauung noch ver-
starken: «Die Arbeit unter den Juden ist auch fortgegangen, und
ich habe sie in keinem Jahre angenehmer gesehen als in diesem.
Es ist bei ihren Besuchen in Zeist oft griindliche Nachfrage ge-
schehen, und es ist ein merklicher Unterschied gegen alle bisherige.
Insofern glaube ich gewill, dafl Bruder Samuel seinen Zweck er-
halt, daB in der ganzen jidischen Nation, soweit er gelangt ist,
eine Attention ist auf das, was der liebe Gott in Zukunft tun wird.»
So konnte Lieberkiithn bei seiner Methode bleiben. Er verzichtete
auf alle eigentliche missionarische Predigttitigkeit und konzen-

58 S, 0. 8.79.
59 S, 0. Anm. 23.

235



trierte sich auf die Pflege der personlichen Kontaktnahme. Zur
Taufe dringte er nicht. So ist auch nur eine Judentaufe bei ihm
bezeugt. Es ging ihm vielmehr darum, erst einmal ein echtes
Glaubensgesprich mit dem jiidischen Volk nach jahrhundertealter
gegenseitiger Abgrenzung ertffnen zu koénnen, das nicht mehr mit
all den bésen und hemmenden Vorstellungen erlittenen Unrechts
durch die Christen belastet war. Das war ihm tatsdchlich in einem
groffen Umfang gelungen, hier Bahn zu brechen. ‘

Wesentlich war fiir ihn dann das Tatzeugnis im Leben und im
Glauben. Sein personliches Christentum erwies er in der heiteren,
immer herzlichen und geduldigen Art den Juden gegeniiber. Sie
spiirten an ihm etwas, was sie nicht besallen und kamen dann oft
mit der einen Frage heraus: Ihr seid doch anders als wir. «Was
macht euch Briider so gliicklich ?» Lieberkithn antwortete auf seine
Weise: «Der Seelenfrieden, den wir bei unserm Herrn und Heiland
gefunden haben.» Das weckte die Bereitschaft zum Hoéren und die
Sehnsucht nach einem gleichen innerlich befreiten und erlosten
Leben.

Fir die aus dem Judentum gewonnenen Christen glaubte
Lieberkiihn die Giltigkeit des Gesetzes voll aufrechterhalten zu
miissen, auch teilte er mit den Juden ihre nationalen Zukunfts-
hoffnungen. Hier ist er nicht verstanden worden, obwohl er nicht
unrichtig sah und urteilte .

VI. Die Aktivierung der Briiderkirche fir die Judenmission

Fiir den Grafen selbst ergaben sich noch andere Wege und
Moglichkeiten, dem Anliegen einer Mission unter den Juden bei-
zustehen. Er mobilisierte seine Briiderkirche, die im Entstehen
war als eine selbstindige Grofle, vor allem im Firbittedienst fiir
Israel. Am 12. Oktober 1738, dem Verschnungstag der Juden, rief
er in Marienborn die Pilgergemeine zu einer besonderen Feier zu-
sammen. In ihr wurde Da Costa verabschiedet. Unter der Gewalt
der Stunde und nach einem fiirbittenden Lied, das ihm in diesem

60 Vgl. Dalman-Schulze, S. 59, 100.

236



Augenblick zustréomte und er der Gemeine vorsagte, in welches
sie einstimmte, kniete er im Fiirbittegebet fiir Israel nieder. Von
da an hat Zinzendorf, wenn auch nicht regelmafig, den Versoh-
nungstag der Juden zu besonderen Fiirbittegottesdiensten gestal-
tet. Die Furbitte fur das Volk Israel wurde schliefilich in die
groBe Litanei der Briider-Gemeine von 1741 aufgenommen. '

Inmitten eines nach allen Seiten sich ausweitenden Missions-
werkes und einer grofle Gebiete Europas umspannenden Diaspora-
arbeit der Briider vergall man nicht das Volk der Verhei3ung.
Man war stets bereit, unter ihm Briider den schweren Dienst lei-
sten zu lassen. Wie bei der Heidenmission so erwies sich auch bei
der Mission an Israel, daB3 die kleine Briider-Unitidt diese Sache
zu einer Angelegenheit ihrer ganzen Kirche gestaltete. Sie konnte
darum nicht zur frommen Liebhaberei einer kleinen Gruppe herab-
sinken. Auch hier schritt die kleine Briiderkirche den anderen
Kirchen weit voraus.

Nicht von ungefiahr hat Leonhard Dober, der in Amsterdam
unter den Juden gearbeitet hat, die erste Anregung zur Abfassung
eines gleichbleibenden Kirchengebetes gegeben. Es sollte im
sonntéiglichen Friithgottesdienst die bisher freien Gebete der Briider
ersetzen. Die deutsche Litanei Luthers bildete die Grundlage des
groBen Fiirbittegebetes. In der altesten Form der Fiirbitte fiir
Israel formulierte Zinzendorf:

(Du wolltest) die zehn Stédmme Israel von ihrer Gelbsucht und Raserei
erlésen und ihre Versiegelten bewahren; den Stamm Juda zu seiner Zeit
nachholen, und seine Erstlinge unter uns segnen! Erhore uns, lieber HErre
Gott!

Dabei lehnte sich Zinzendorf an die Fluchworte Moses in Deu-
teronomium 28, 22 und 28, 28 an. Spiter wurde das Firbittegebet
gedndert. Seine endgiiltige Fassung empfing es 1757:

Erlose die zehn Stdmme Israels von ihrer Blindheit,

Mache uns mit ihren Versiegelten bekannt.

Hole den Stamm Juda zu seiner Zeit ganz nach.

Segne seine Erstlinge unter uns zu heiligen Khillen (Gemeinden),

Bis endlich die Fiille der Heiden eingegangen ist,
Und also das ganze Israel selig werde®!.

61 Vgl. Dalman, S. 36f.

237



Unter den zehn Stimmen verstand Zinzendorf die unstet
wandernden Indianer Nordamerikas, die als ihre Nachkommen an-
gesehen wurden. Zinzendorf hat jedoch nie behauptet, dafl er bei
der Indianermission Judenmission triebe. Denn die Indianer waren
Heiden und damit grundlegend von dem jiidischen Volk geschieden.
Die damals angenommenen fritheren Zusammenhénge mit dem
Gesamtvolk Israels haben den Grafen im Blick auf die Judenfrage
nie bewegt 2.

Es kommt in dieser letzten Ausformulierung noch eine andere
Bitte zum Ausdruck. Schon 1740 hat der Graf auf der Konferenz
zu Gotha geduflert, daB er eine «Judenkhille» sammeln wolle. Die
aus Israel gewonnenen «Erstlinge» sollten dhnlich wie die Pilger-
gemeine eine eigene Gemeine bilden. Sie sollten nicht einfach in
der christlichen Gemeinde aufgehen. Dieser Gedanke hat Zinzen-
dorf in seinen beiden letzten Lebensjahrzehnten stark beschiftigt.

Er hoffte, sie «werde durch ihr eigenes Zeugnis Proselyten ma-
chen». Sie sollte als Sondergemeine denen, die aus Israel noch zu
Christus kommen, ein gutes Haus sein. «Mogen sie doch ihr Gesetz
mitbringen, wenn sie nur an den Heiland glauben, wenn sie nur
die Beschneidung ohne Hénde und das Abtun des siindlichen Flei-
sches durch den Leichnam Jesu annehmen %3.»

Am 6. Februar 1746 fand in Marienborn die Trauung der Witwe
des Bildhauers Michael Griinbeck, Magdalene Auguste (Esther),
geborene Naverofsky, als Tochter einer Proselytenfamilie, mit dem
Proselyten David Kirchhof statt. Das AullergewsGhnliche an dieser
judenchristlichen EheschlieBung war nicht das jiidische Geprége,
das sie nach Zinzendorfs Willen empfing. Hier sollte vielmehr die
judenchristliche Gemeinde inauguriert werden.

In dem Betsaal nahmen zwolf Ehepaare nach der Zahl der
Stamme Israels ihre Plitze hinter dem Brautpaar ein. Die Kirchen-
litanei wurde bis zu der Firbitte fir Israel gebetet. An die Stelle
des besonderen Gebetes fiir Israel trat eine von Samuel Lieberkiithn
zusammengestellte Kantate, deren Rezitative Lieberkiihn in der
Singweise der Synagoge tibernahm.

62 Vgl. Wittenberg, S. 1.
63 Zitiert nach Dalman, S. 38 (1755).

238



Kirchhof sollte mit Lieberkiihn nach Amsterdam ziehen, um
dort den Anfang einer judenchristlichen Gemeine zu bilden. Doch
unterblieb die Ausfithrung dieses Planes. Aber Zinzendorf hielt
an diesem Gedanken einer Judenkhille zéh fest. 1748 glaubte er,
einen Fliigel seines GroBhennersdorfer Wasserschlosses dafiir re-
servieren zu miissen. 1750 erklirte er auf einer Herrnhuter Synode
mit Nachdruck: «Auf eine Judengemeine ist mehr als jemals an-
zutragen.» Man beschlof3 hier, in Chelsea bei London, wo Zinzen-
dorf das grofle Hauptquartier der Pilgergemeine und der ganzen
englischen Arbeit einzurichten gedachte, auch ein Haus fiir Lieber-
kithn und das Ehepaar Kirchhof zu erwerben®. Denn in diesem
Vorort an der Themse wohnten damals viele englische Juden.

Am 27. Januar 1751 wurde von Zinzendorf im Beisein seiner
engsten Mitarbeiter mit sieben Bridern und Schwestern aus dem
judischen Volk das erste «Judenfest» gefeiert %5.

Und doch geschah nichts Entscheidendes. Es lag nicht an
Zinzendorf. Inzwischen war die Finanzkatastrophe iiber die Briider-
Unitét hereingebrochen, die nur mit dulBerster Sparsamkeit und
schweren Opfern abgewendet beziehungsweise iiberwunden werden
konnte. Wohl an dem Widerstand der Mitarbeiter scheiterte der
Plan Zinzendorfs. Denn man befiirchtete mit Recht oder Unrecht
eine schwere finanzielle Belastung durch eine solche Judengemeine.
Anderseits machte man nicht mit Unrecht geltend, dafl eine solche
isolierte judenchristliche Gemeine ohne engsten Zusammenhang
mit der Briider-Unitét den missionarischen Anforderungen nicht
gewachsen wire. Es war zuletzt doch wohl das Gefiihl, dal} sich
eine solche Gemeine nicht erzwingen laft.

Auf das GroBe und Ganze gesehen beobachten wir, wie Zinzen-
dorfs heille Liebe zum Volk Israel in der ganzen Briiderkirche ein
lebhaftes Icho fand. Es ist in allen Gemeinen fir die Judenmis-
sion gebetet worden. Aus den verschiedenen Berichten ist zu er-
sehen, da@ iiberall, wo Briider wirkten, sie auch den Weg zu den
Juden suchten. So geschah es zum Beispiel im siidamerikanischen
Surinam. Den Briidern war es dort eine Zeit hindurch verboten,
Gaste zu ihren Gebets- und Andachtsstunden zuzulassen. Es ka-

64 Vgl. Beyreuther: Zinzendorf III, S. 272, 274, 276.
65 Vgl. Dalman, S. 38ff.

239



men jedoch nicht wenige Juden, um die Briider zu hoéren. Man
behalf sich, dal man sie vor den diinnen Bretterwinden des Mis-
sionshauses niedersitzen hiell, wo sie begierig die durchdringenden
Worte aufnahmen. Auch ein Rabbi sprach oft bei den Briidern vor
und verkehrte mit ihnen in aller Zutraulichkeit.

Der von Zinzendorf so stark betriebene Judenmissionsplan
ziindete in der ganzen Briider-Unitiit. So meldeten sich immer wie-
der auch junge Theologen, die sich fiir die Judenmission zur Ver-
fugung stellen wollten. Anderseits wurden dem Grafen von vielen
Seiten Nachrichten iiber die Frommigkeitsbewegungen im Juden-
tum zugetragen. So sandte er im Jahre 1758 David Kirchhof in
einer Sondermission nach Kleinpolen. Dort befanden sich zahllose
Anhianger des Sabbatianismus. Ihnen sollte er Jesus von Nazareth
als den erschienenen Messias verkiindigen. Zinzendorf selbst be-
griindete seine letzte Reise 1757 nach der Schweiz damit, dal er
sie um der Juden willen unternehmen miisse.

So hat Zinzendorf durch sein ganzes Leben hindurch mit einer
unglaublichen Zahigkeit an dem Judenmissionswerk festgehalten.
Er konnte es von der anderen groBen bahnbrechenden Arbeit der
Briidder unter den heidnischen Vélkern nicht trennen. Mit dem
einen Werk war fiir ihn das andere unloslich verkettet. Das Werk
unter den Juden war nach seiner Ansicht weithin noch von im-
provisierten Gelegenheiten abhingig. Zu einer direkten Juden-
missionspredigt konnte er sich auch aus inneren Griinden nicht
verstehen: «Ich glaube nicht, dall wir den Juden predigen sollten,
sondern wir werden mit der Zeit aus den Juden den Kern und die
Leute, die von Mutterleibe aus zu was pradestiniert sind, nach
und nach krigen und die werden denn endlich gebraucht werden.
Daher denke ich, wir miissen die Juden-Sache ganz sachte und
nebenbey, nicht aber ex professo tractiren, und es wird doch
gehen %6y

Aus diesem Grunde blieb er fast starrkopfig bei seiner Methode;
«allemal vorauszusetzen, daBl Moses und die Propheten von keinem
andern Gott gewulit haben als von dem, der Mensch worden ist,
und den ihre Viater ans Holz gehangen haben. Hore, Israel! Du

88 . o. 8. 99, 8. 30.

240



hast keinen Gott als Jehova, deinen Gott! Wo ist ein Volk, dessen
Gott hingegangen ist, Jesus zu werden? — im iibrigen nicht zu
disputieren, sondern den Mann ansehen, ob die Decke noch vor
dem Herzen héngt, und wenn das ist, ihn laufen zu lassen®».

DaB jetzt noch nicht die Zeit der vollen Ernte sei und man auch
in der begonnenen Heidenmission erst « Erstlinge» sammeln konne,
gehorte zu den Grundiiberzeugungen Zinzendorfs, die seine ganze
evangelistisch-missionarische Praxis bestimmte %8,

So erwartete er fiir diese Ubergangszeit von den Juden, die
sich dem christlichen Glauben zugewandt hatten, dall sie sich
unter die Schuldenlast des eigenen Volkes willig stellten. Er konnte
in diesem Zusammenhang fast vorwurfsvoll und enttiuscht von
den iibergetretenen Juden sprechen: «Sie nehmen die (christliche)
Religion an, weil sie sich aus der Bibel legitimiert; aber sie haben
nicht das gehorige Gefiihl von dem auf ihnen liegenden Fluch, von
der Blutschuld an ihrem Schopfer, der ihr Bruder geworden ist.
Die Trénen, die einmal alle Stimme nachholen miissen, wenn sie
das Zeichen in der Seite, darein jene gestochen haben, sehen werden,
mul} ein jedweder rechtschaffene Jude, wenn er sich zum Heiland
bekehrt, nicht vorbeigehen lassen. Es mufl bei ihm, wenn er schon
lang begnadigt ist, noch immer iiber dem Denkmal der Schuld
seines Volks stille Zihrlein setzen .»

So ganz zufrieden ist Zinzendorf mit den Judenchristen nie ge-
wesen. In der Rede von 1751 verschweigt er nicht, daf man viel
Not und Miihe habe, «dal diejenigen (Juden), welche wirklich
aus guter Ursach und Uberzeugung Christen geworden, in eine
recht zértliche Liebe zum Heiland» kédmen. Thre Frommigkeit ist
ihm offensichtlich aus der ganzen Gewohnung des jiidischen Men-
schen zu stark theozentrisch und nicht christozentrisch gewesen.
Sie konnten den kithnen Satzen Zinzendorfs iiber den Schopfergott
Christus noch weniger folgen als die orthodoxen Theologen seiner
Zeit, die ihn hier heftig angriffen.

67 Vgl. Zinzendorf: Naturelle Reflexionen, 1746, S. 40.
68 Vgl. Beyreuther: Studien zur Theologie Zinzendorfs, S. 140ff. (Zur
Missionsmethode in Abweisung der Thesen Aalens. Dazu auch Wittenberg,

S. 8.)
69 Vgl. Dalman, S. 45.

241



Diese radikale Christusbezogenheit der ganzen Frommigkeits-
haltung und -ausprigung ist «fiir einen Originaljuden eine recht
grofle Sache».

In der gleichen Rede liest man seinen Ausspruch: «Es ist nicht
zu leugnen, dall ganze jiidische Volksmengen Christen geworden
sind; aber man findet leider keine schlechteren Christen als die
gewesenen Juden.» Man wird dieses Urteil jedoch véllig millver-
stehen, wenn man nicht weill, was Zinzendorf hier konkret gemeint
hat. Es hat sich offensichtlich um die polnischen Juden gehandelt,
die nach der Krise des Sabbatianismus zur katholischen Kirche
iibertraten. Ein solcher Satz ist fiir sich allein sonst bei Zinzendorf
unverstindlich, denn es gab in der Briidergemeine Judenchristen,
die er selbst als ausgezeichnete Jiinger Jesu hervorhob 7.

VII. Dve Zukunft Israels

Immer Kklarer hat sich bei Zinzendorf eine einheitliche Gesamt-
schau des jlidischen Schicksals im Zusammenhang mit seinen
Reich-Gottes-Anschauungen herausgebildet. In dieser Weltzeit
bleibt die Sonderexistenz des jiidischen Volkes aufrechterhalten.
«Sie werden ihre Succession nicht nur in andern Volkern fortsetzen,
sondern werden auch — wie die Rhone durch den Genfer See
fliet, daB man ihren Gang nicht sehen kann — kdnnen gesehen
werden als ein aparter, ausgezeichneter Zug Menschen, als ein
eigenes Geschlecht, bis das Geheimnis Gottes an ihnen vollendet
ist71.» Weil Israel in Gottes Heilsplan noch eine bestimmte Auf-
gabe hat, wird es unter den Volkern bleiben.

Thre eigentliche Berufung kiindet sich jetzt schon an. Hier
bleibt Zinzendorf bei der Geschichtsschau, wie sie Philipp Jakob
Spener nach Rémer 9—11 von der herrlichen Zukunft des jiidischen
Volkes mit ihrer Heimkehr zu Christus entwickelte. Dieses
Wunder der beginnenden Umwandlung sieht Zinzendorf schon in
seinem Geschlecht geschehen. «So ein Flehen und Seufzen, das itzt
in der Gemeine seit etlichen Jahren fiir die armen Juden entsteht,

70 Vgl, Wittenberg, S. 3
"1 S. 0. S. 48.

242



ist eine Friihlings-Vogleins-Stimme, eine Evangelistin von des
Sommers Anbeginn. Denn warum sind wir denn so um die Juden
verlegen? Was geht uns das Israel nach dem Fleisch an! Wir haben
dullerlich am wenigstens damit zu verkehren, die andern Christen,
die sie schimpfen und ldstern, genieen und brauchen sie mehr als
wir; aber wir sind ziemlich auBer der duBerlichen Connexion, mit
ihnen, woher kommts denn, dall wir mehr Sorge tragen fiir sie,
daf} sie Hiilfe erlangen und errettet werden mochten, als sonst
jemand, ja dafl wir mehr Glauben und Hoffnung dazu haben als
fast niemand? Das kommt daher, weil wir in einer genauen Con-
nexion mit des Heilands Reden, mit seiner Ideé und Conduite
stehen: denn wir machen die Bibel ofter auf, wir sehen ofter ins
neue Testament, es kommen uns dieselben Reden des Lammes
niemals aus dem Gemiith, wir gehen téglich damit um.

Da kommen denn solche Materien vor: Wir sehen, z. E. dal
der Heiland sagt: ich habe noch andere Schaafe, die sind keine
Juden, die mul} ich auch kriegen, die mull ich auch herfiihren.
Da denken wir: die Schafe sind wir, die Nationen, die seit Christi
Geburt und Himmelfahrt auf dem ganzen Erdboden zum Licht
des Evangeliums sind herzugebracht worden. Der Heiland hat nun
ziemlich herzugefiihrt, nun kommt er auch so gar zu den Wilden
in die Biische, er wird nicht viel mehr iibrig lassen, da sein Evan-
gelium nicht sollte vor den Herzen und Ohren geschallt haben.

Nun wird allgemacht Zeit, dal} die Erstlinge der Juden, die zur
letzten Zeit wiedergeholt und eingepropft werden sollen in ihren
eigenen Stamm, darein wir als wilde Ol-Zweige gepropft sind, den
Anfang machen: es mull doch immer ein Anfang seyn, und liebe
Geschwister! der Anfang ist manchmal so different vom Inde,
man kan getrost funfzig Jahre vorher anfangen, ehe es zum rechten
Treff kommt... Die Anféinge der Revolution sind manchmal so
gering. .. Wir denken, lieber Heiland, wenn sie gleich noch keinen
neuen Stall haben, wir wollen sie schon derweile in unseren Stall
nehmen, es wird noch so viel Platz in unserem Stall seyn, bis man
ihnen einen baut. .., sie mdgen indessen bey uns wohnen und sich
unsrer Seligkeit mit erfreuen, bey unserm Lichte frohlich seyn,
und sich an unserem Herde wirmen, was hinderts uns??y

72 Vgl. Zinzendorfs Hauptschriften (Wundenlitanei), Bd. III, 1962, S. 302.

243



Zinzendorf fragt dann, wie es zur groBen Hinwendung des
Volkes Israel zu Christus kommen wird. Diese Uberzeugung ist in
seine Lehre vom tausendjiahrigen Reich eingebettet. «Der Heiland
wird kommen tausend Jahre zuvor, ehe das Gericht der Lebendigen
und der Todten sein wird, und wird mit seinen Glaubigen regie-
ren... Und das ist wahr, dem Satan wird zu der Zeit nicht erlaubt
seyn, das Reich des Heilands zu verachten, noch weniger zu zer-
stohren und den Lauff des Evangelii unter den Nationen zu hem-
men; sondern es wird eine gewisse General-Inclination seyn fiirs
geistliche Reich Christi?.»

AuBerlich wird nach Zinzendorfs Sicht sich unter den Vélkern
nichts &ndern, «kein einziges Konigreich der Welt wird deswegen
in eine andere Verfassung setzen». Christus wird auch so still und
verborgen wirken wie in jenen 40 Tagen nach seiner Auferstehung.
Nur die Vorerwihlten werden seiner inne werden. Das entschei-
dende Charakteristikum dieser tausend Jahre wird sein, dal sie
eine grole Erntezeit darstellen werden. «Da wird alles vollendet
werden, was der Heiland versprochen hat; er wird erkannt und
geheiligt werden, erst an seinen Kindern Israels, darnach unter
allen Nationen.» Israel selbst wird aktiv an der Bekehrung der
anderen Volker mitwirken. «In der letzten Zeit vor der Herrlichkeit
wird man erst sehen, ,dal aus dem Stamm entsprielen soll'n —
in dieser letzten Zeit — durch welche Gott aufrichten wolln® —
sein Reich, die Christenheit ?4.»

Nach dieser Periode ungehemmter Mission unter allen Vélkern
wird der Herr zum Gericht erscheinen und die ungldubigen Teile
Israels und der anderen Volker werden mit Schrecken sehen, wen
sie verworfen haben?.

Nicht dieses letzte Endgericht, sondern der grofle Versshnungs-
tag des Volkes Israels, da ihm alles auf einmal vergeben wird und
es zu Christus heimkehrt, hat vor Zinzendorfs innerem Auge ge-
standen. An diesen Tag, da der Herr die Decke von seinem Ange-
sicht nehmen wird, da es wie Thomas den Auferstandenen an

73 8. 0. Zinzendorfs Hauptschriften, Bd. VI, 21 Discurse, S. 199ff. (1963).

74 Vgl. Dalman, S. 47, auch S. 46 (Ausziige aus Zinzendorfs Probetesta-
ment zu Romer 11, 12. 15. 25).

7 Vgl. Dalman, S. 68.

244



seinen Wunden erkennt, hat Zinzendorf noch kurz vor seinem
Tode am 9. Mai 1760 gedacht. Ein Tag zuvor hatte er noch die
Losungen fiir das Jahr 1761 fiir den Druck durchgesehen. Sie
trugen als Losungen des Jahres 1761 den Titel: «Des seligen Ordi-
narii Fratrum Valet-Segen...» Fiir den groflen Verschnungstag
der Juden im Jahre 1761, der nach seiner Vermutung auf den
8. Oktober fallen werde, hatte er als Losung eingesetzt: «Die
Kinder Israels werden lange Zeit ohne Konig, ohne Fiirsten, ohne
Opfer, ohne Heiligtum bleiben, darnach werden sich die Kinder
Israels bekehren» (Hosea 3,4-5). Im Losungsbiichlein wurde,
nachdem man sich iiber das richtige Datum vergewissert hatte,
beim Druck am 8. Oktober vorgesetzt: «Jom Kippur der Juden.»
Darunter aber stand: « Drum diirfen wir nicht Abschied nehmen, als
ob wir nicht mehr zusammen kémen 7. »

Die Christenheit darf Israel nicht vergessen, ihre erstgeborenen
Briider!

Der Optimismus der Glaubenden, der nicht in den seichten
Griinden eines aufgeklirten Lebensgefiihles wurzelte, der vielmehr
aus den groflen Reich-Gottes-Hoffnungen der Schrift seine Kraft
zog, brach im Pietismus des spéiten 17. und 18. Jahrhunderts auf.
In Zinzendorf, dem Vollender und Uberwinder des barocken Pie-
tismus, gewann das alles in einzigartiger Weise Leben und Gestalt
auch im Blick auf Israel. Die Hinwendung zu ihm war aus inner-
sten Glaubensiiberzeugungen geboren. Sie erdffnete Gesprichs-
moglichkeiten mit dem Judentum wie kaum je zuvor. Die kon-
kreten Erfolge, an der Zahl iibergetretener Juden gemessen, waren
bescheiden. ,

DaBl zur gleichen Zeit das glaubige Judentum von religioser
Sehnsucht und Hoffnung erfiillt war und in eine Zeit der Erschiit-
terungen und Wirren geriet, machte das Gesprich leichter und be-
freite es von den Belastungen vergangener Jahrhunderte.

Das rabbinistische Judentum #chtete noch im 18. Jahrhundert
den Chassidismus und zwang seine Stimmen unter den alten Rigo-
rismus der Gesetzesfrommigkeit. Die européische Christenheit

76 Sammlung der Lossungs- und Textbiichlein der Brider- G‘rememde,
3. Bd. 1751—1761 (erschienen nach 1762), S. 991.

245



wanderte in die Aufklirungsperiode, in der das alte biblisch aus-
gerichtete und verhaftete Christentum in den Hintergrund geriet.
So wurde auch von christlicher Seite, von den wenigen Stillen im
Lande abgesehen, das so hoffnungsvoll begonnene Gesprich mit
dem Judentum auf dieser allein verheiBBungsvollen Ebene biblisch
gebundenen Glaubens nicht fortgesetzt. Wenn heute das Gesprich
zwischen Israel und der Kirche neu aufgenommen wird, dann
werden wir auch auf Gestalten wie Zinzendorf und die Briider

zuriickblicken.

NOTIZEN ZUM ZEITGESCHEHEN

Die Meinung Bourguibas

Der tunesische Ministerprisi-
dent Bourguiba wurde anlaflich
seiner Staatsvisite in Dianemark
von Journalisten nach der Hal-
tung Tunesiens gegeniiber dem
Staate Israel gefragt. Er antwor-
tete, dall er die Errichtung des
Staates Israel als eine Ungerech-
tigkeit betrachte. Auch in Tune-
sien sei man bewegt und erschiit-
tert iiber die Verfolgungen der
Juden wiahrend des Krieges,
aber man betrachte es als. eine
Ungerechtigkeit, dafl die Juden
nun ihrerseits Araber aus Palé-
stina vertrieben héatten, weil sie
selbst nicht in Europa bleiben
konnten. Der Fall Israel sei eine
neue Form der Kolonisation.
Die Juden hitten keinen An-

246

spruch auf irgendein Territo-
rium, weil sie iiber die ganze
Welt verstreut lebten.

Gegen die rassische Diskriminie-
rung

53 Rabbiner haben sich fiir
Kennedys Kampf um die Gleich-
berechtigung der Neger ausge-
sprochen. Anlafllich einer Ver-
sammlung lieBen sie eine Erkli-
rung verlesen, wonach es gegen
die jiidische Tradition verstofe,
«rassische Diskrimination zu
praktizieren». Von den grollen
judischen Organisationen Ame-
rikas wurde ein Manifest ver-
breitet, in welchem diese erklé-
ren, daf} die bisherige Politik zu
wenig entschieden gewesen sei,
um den steigenden Anforderun-



	Zinzendorf und das Judentum

