
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 19 (1963)

Artikel: Zinzendorf und das Judentum

Autor: Beyreuther, Erich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961276

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961276
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ZINZENDORF UND DAS JUDENTUM

Von Erich Beyreuther

I. Wandlungen in der Stellung zum Judentum im 17. Jh. —
Spener und der Pietismus

Zinzendorfs Verhältnis zum Judentum und seine Bedeutung
innerhalb der Geschichte der Judenmission kann nur richtig
gesehen werden, wenn wir die Gesamtsituation jener Zeit ins Auge
fassen. Das ist bei allen bisherigen Erörterungen, die Zinzendorf
und seine Judenmission behandelten, weniger beachtet worden1.
Es war die Zeit grundsätzlicher Wandlungen und tiefgehender
Erschütterungen im Judentum selbst. Auch in der Stellung des

Christentums zum Judentum bahnten sich damals tiefgreifende
Umschichtungen an. Es kam einfach vieles in Fluß, was bisher
fest und unverbrüchlich erschien.

Das alles trennte Zinzendorf von vornherein von den Positionen
des 17. Jahrhunderts. Das gesamte orthodoxe Luthertum des 17.

und des beginnenden 18. Jahrhunderts hat eindeutig das Judentum

als religiöse Erscheinung theologisch abgelehnt. Die alten
Vorstellungen von den Juden als Christusmördern blieben
ungeschwächt lebendig. Da die Juden die Gottheit Jesu Christi
verneinten, lag auf ihnen ein schwerer religiöser und sittlicher Makel.
Sie standen unter dem harten Zornesgericht Gottes. Der Umgang
zwischen Christen und Juden sollte darum auf das allernotwendigste
beschränkt werden. Das Leben im Ghetto galt als geeignete Form,
die Trennung zwischen Christen und Juden lebensmäßig zu
unterstreichen.

Doch hinderte diese grundsätzliche Einstellung durchaus nicht
einen respektvollen Verkehr mit dem gebildeten Judentum. Die
hebräischen Studien waren seit der Reformation wieder intensiv

1 Vgl. Adolf Schulze: Samuel Lieberkühns Leben und Wirken, 1903.

(Schriften des Institutum Judaicum in Berlin, Nr. 32, S. 50ff.) — Axenfeld:
Graf von Zinzendorf und Lieberkühn, 1873. — De le Roi: Die evangelische
Christenheit und die Juden I, 1884, S. 359ff.

193



von der wissenschaftlichen Theologie aufgegriffen worden. Der
Sieg der Verbalinspirationslehre vermehrte das lebhafte Interesse
an den rabbinischen Überlieferungen. Das wissenschaftliche
Gespräch wurde dadurch erleichtert, daß das bedeutendste jüdische
Zentrum in Deutschland in Frankfurt am Main entstand. Hier
wie in Prag und Wien standen die Juden unter dem ausdrücklichen
Schutz des Kaisers. Diese äußere Beruhigung kam auch der
jüdischen Gelehrsamkeit zugute. Wohl beherrschte die religionsgesetzliche

Kasuistik noch allein die Synagogengemeinden, wenn auch
die Kabbala schon überall eindrang. Für diese kasuistische
Frömmigkeit schrieb der Prager Rabbi Jomtob Lipman Heller (gest.
1654) einen bis zur Gegenwart gebrauchten Kommentar zur
Mischna2. Mit dieser jüdischen Gelehrsamkeit bestanden
wissenschaftliche Verbindungen. Die jüdische Weisheitsliteratur zog man
zur christlichen Schrifterklärung heran. Über die Zahl der
Universitätstheologen hinaus kann eine große Anzahl orthodoxer
Pfarrer genannt werden, die über eine ausgebreitete Kenntnis
nicht nur des Hebräischen und Aramäischen, sondern auch der
Rabbinistik und der jüdischen Weisheitsliteratur verfügten3. Man
schlachtete die vorhandene jüdische Literatur durchaus nicht
negativ aus, sondern verwertete sie positiv. Jedenfalls wurde die
wissenschaftliche Begegnung mit der jüdischen frommen
Gelehrsamkeit seitens der evangelischen Theologie geschätzt und gesucht.

Wenn man auch das Alte Testament vom Neuen Testament aus
las und erklärte, wußte man, daß Israels heilige Schrift auch für
sich selbst sprach. Jedenfalls begegnete man in der Verbindung
mit der rabbinischen Theologie jenem «Rand» von Gegebenheiten,
die im Neuen Testament nicht oder nicht vollständig zur Deckung
gelangen. Von da aus wird man zu verstehen suchen, warum diese

Begegnung mit jüdischer Gelehrsamkeit diese Schrifttheologen so
reizte4.

2 Vgl. Religion in Geschichte und Gegenwart (RGG), 3. Aufl., Bd. 3,

Sp. 993 (mit Lit.).
3 Vgl. G. Schröttel: Joh. Mich. Dilherr und die vorpietistische Kirchenreform

in Nürnberg, 1962, S. 43f.
4 Vgl. Kornelis Heiko Miskotte: Wenn die Götter schweigen. Vom Sinn

des AT, 1963.

194



Daß sich darüber hinaus auch messianologische Gespräche
entwickelten und Juden im Ringen um den letzten Entscheidungsernst

zum christlichen Glauben gelangten, soll nicht unerwähnt
bleiben. Seit der Reformationszeit sind zahlreiche Übertritte
einzelner Juden erfolgt. Es gab immer Judentaufen. Hier hat die
Orthodoxie ihren Mann gestanden. Von Nürnberg wird Mitte des

17. Jahrhunderts von einer Reihe Juden berichtet, die an einer
Taufvorbereitung teilnahmen. 1659 zum Beispiel wurde der Jude
Michail von Prag in der Hauptkirche St. Lorenz getauft. Der Rat
der freien Stadt schlug selbst die Paten vor. 1668 wird in Nürnberg

ein portugiesischer Jude namens R. Levi de Poumers erwähnt,
der nach längerer Unterrichtung im christlichen Glauben getauft
worden ist. Diese Beispiele lassen sich in jedem evangelischen
Land vielfach nachweisen.

Das änderte freilich nichts daran, daß man durchaus keine
Änderung der bürgerlichen Stellung der Juden wünschte. Das
harte Nein zu allen jüdischen Emanzipationsbestrebungen wurde
sehr deutlich von den Theologen ausgesprochen, die sich auch
hier als Wächter berufen wußten. Jeder Anspruch auf bürgerliche
wie religiöse Gleichberechtigung wurde scharf abgewiesen. So

konnte zum Beispiel Johann Michael Dilherr (1604—1669), ein
bedeutender Kirchen- und Schulmann im evangelischen Nürnberg,
ein eingefordertes Gutachten des Ansbacher Markgrafenhofes sehr
scharf ausformulieren. Die Eürther Judenschaft hatte sich über
judenfeindliche Predigten des Eürther Stadtpfarrers in Ansbach
beschwert. Dilherr warf nun den Fürther Juden vor, daß «sie

immer weitergreifen, ein Haus nach dem andern an sich ziehen,
die Leute auf den Dörfern mit unerträglicher Schuldenlast ihnen
unterwerfen und blutarm machen», ihre christlichen Dienstboten
zu den «vilissimis servitiis» mißbrauchen und den «christlichen
Weibspersonen auf alle Weis und Wege nachstellen5».

Daß man sich aber über diese negativen Feststellungen hinaus
über ihre bürgerliche Zukunft Gedanken machte, beweisen die

Reformpläne Philipp Jakob Speners. Als Senior des Frankfurter
Geistlichen Ministeriums von 1666—1686 mußte er sich notwen-

5 S. o. Anm. 3.

195



digerweise mit den besonderen Verhältnissen der Stadt befassen,
deren Einwohnerschaft zu einem guten Drittel aus Juden bestand.
So hat er sich über die soziale Frage des Judentums geäußert.
Er wünschte, daß sie sich nicht mehr einseitig «mit handelschafft
und schachern ernehren6».

Weite Teile des Frankfurter Judentums waren blutarm. Sie

konnten kein Land besitzen noch ein Handwerk betreiben. So

müßten, meinte Spener, die Juden «tag und nacht dichten und
sinnen auff vortheil und betrug, ihr armes leben zu erhalten und
stehen in einem solchen stand, wo sie kaum an etwas göttliches
recht zu gedencken und dessen eintruck zu fühlen tüchtig wären7».
Darum hat Spener vorgeschlagen, die verarmten Juden auszusiedeln

und in unbewohnten Gegenden des Böhmer-, Thüringer-,
Schwarz- und Odenwaldes wie im Harz in geschlossenen Siedlungen

anzusetzen, wo sie wie ihre Vorfahren wieder Ackerbau und
Viehzucht treiben könnten. Davon würden sie selbst nur Nutzen
gewinnen, nicht nur die öffentliche Ordnung. Dann wären sie auch
bereiter, für ihre Seelen zu sorgen.

Unverkennbar spielte hier die weitverbreitete Vorstellung der
Zeit mit hinein, daß Ackerbau und auch das Handwerk den
Menschen vor vielen Versuchungen bewahre, die bei Handel und
Gewerbe entstünden. Daß hier alle deutschen Fürsten ein gemeinsames

Aktionsprogramm zur Lösung dieser Frage aufstellen und
darin einig sein müßten, damit der Vorschlag praktikabel werden
könnte, verschwieg Spener nicht. Die geforderte Ölfnung der
Grundberufe der damaligen Zeit, von der neun Zehntel der
deutschen Bevölkerung lebte, für die Judenschaft war tatsächlich ein
Vorstoß, das enge Ghetto aufzusprengen.

Hier kündigte sich tatsächlich auf der ganzen Linie etwas
Neues an. Spener sah die Juden bereits mit anderen Augen als
die alte lutherische Orthodoxie an. Wohl blieb für ihn als Lutheraner

bestehen, daß die Juden dem Gericht Gottes verfallen waren.
Die Schuld, daß sie Jesus Christus immer noch ablehnten und
halsstarrig auf den Messias noch warteten und damit Gott unge-

6 Vgl. Hans-Ludwig Althaus, Speners Bedeutung für Heiden- und
Judenmission, 1961, Luth. Missionsjährbuch.

7 Zitiert nach Althaus (Quellennachweis dort).

196



horsam blieben, lastete auf ihnen. Auch er sprach im Anschluß an
das Gericht Gottes am Judentum im Blick auf Matthäus 24, 15-28

von einem mahnenden Zeichen für die ungehorsame Christenheit
und die untüchtige Kirche.

Wie die lutherische Orthodoxie betonte er die Pflicht der Obrigkeit,

für das Seelenheil aller ihrer Untertanen, auch der Juden,
zu sorgen.

«Hieran haben sie allezeit zu gedencken, daß ihnen der Herr
die Juden ja nicht dazu in ihre Lande gegeben habe, daß sie
zeitlichen Profit von ihnen ziehen, sondern daß diese von ihnen in
dem geistlichen Nutzen schöpfen mögen: wie sie dann auch
insgesamt von Gott wie sonsten in die Welt, also auch unter die
Christen verstreut sind, so diesen so wohl ein Exempel göttlichen
Gerichts zur Warnung als eine Gelegenheit zur Übung der Liebe
zu werden7.»

Einen Gewissensdruck auf die Juden seitens der Obrigkeit
auszuüben, lehnte Spener entschieden ab. Eindeutig bekannte er sich
auch hier zu der neuen Toleranzgesinnung und zu der Naturrechtslehre

von Hugo Grotius, die damals ihren europäischen Siegeszug
antraten. Die Herrschaft über die Gewissen besitze Gott allein.
In das Reich Christi vermag man keinen Menschen mit Gewalt
zu führen. Hier dürfe sich auch die christliche Obrigkeit nichts
anmaßen. Doch ändere das nicht sein Mißvergnügen über die

Lässigkeit der christlichen Obrigkeit. Sie müsse auf die gute
Möglichkeit bedacht sein, eine echte Begegnung zwischen Judentum
und christlicher Kirche herbeizuführen. So könne sie die Juden
zu bestimmten Gottesdiensten an einem neutralen Ort einladen.
Dadurch würde keinesfalls ein Gewissenszwang ausgeübt werden,
denn in diesen Gottesdiensten würden die Juden nur belehrt werden.
Man könne ihnen dort das rechte Wissen über die christliche Heilslehre

vermitteln. An eine Zwangsbekehrung sei auch seitens der
Kirche dabei nicht gedacht.

Schärfer als bisher legte Spener jedoch den Ton darauf, daß
das lieblose Verhalten der Christen einer Bekehrung der Juden
hinderlich im Wege stünde. Die christliche Obrigkeit dürfe einfach
nicht mehr zusehen, wie sich die Christen an den Juden mit Schelten,

Schlagen, Betrug usw. auf andere Weise versündigen7. Böses

197



Verhalten der Christen könne bei den Juden nur Verstockung
hervorrufen. Die Obrigkeit solle ihr Amt, gerecht und zum Wohle
aller ihrer Untertanen zu handeln, gegenüber den Juden auch
anwenden. Mit Respekt sprach Spener von der Gesetzestreue und
der Sittenzucht unter den frommen Juden. Das ärgerliche Leben
der Christen würde auf ihren Herrn zurückfallen, daß er «ein

so heiliger lehrer nicht gewesen» und bei den Juden die Überzeugung

verhärten, «daß sie auff besserem weg als wir seyn7».
Unermüdlich mahnte Spener, die Juden menschlich zu behandeln und
in die christliche Nächstenliebe mit einzubeziehen. Für ihn waren
die Christen mit ihrem ärgerlichen Verhalten gegenüber den Juden
eines der größten Missionshindernisse.

Darüber hinaus habe die Obrigkeit die Aufgabe, auch in der
Judenschaft die Lästerung Christi zu unterbinden und bei den
Christen zu verhindern, daß sie am Sonntag mit den Juden Handel
trieben und den Feiertag im Einvernehmen mit dem Juden
entweihten. Wenn man ihre Sabbatheiligung achte, so sollte man
auch unter den Juden den Sonntag respektieren. Spener hat sich
also sehr eingehend mit diesem ganzen Problem des Verhältnisses

von Christentum und Judentum bis in die konkreten
Einzelerscheinungen seiner Zeit befaßt.

Er stand hier auch keineswegs allein. Es gab zwei Pioniere der
Judenmission in seiner Zeit, die Spener kannte und öfters
erwähnte. Es waren dies der Altdorfer J. Chr. Wagenseil und der
Hamburger Esdras Edzardus aus altem oldenburgischen
Pastorengeschlecht. Edzardus war der bedeutendere. Er hatte sich nach
einem — den Zeitraum von zehn Jahren überschreitenden —
Universitätsstudium nicht entschließen können, ein festes kirchliches
Amt anzunehmen. Er wollte ein freiwilliger Streiter Christi bleiben.
Jeden Mittwoch und Sonnabend sammelte dieser hervorragende,
im damaligen Europa bekannte Kenner des Hebräischen, des

Rabbinischen und des Talmuds Juden um sich. Er hat weit über
hundert von ihnen, auch viele Katholiken, Wiedertäufer und
Türken, zum evangelischen Glauben geführt. An den anderen

Nachmittagen rief er die Studenten zu sich, die von den
Hochschullehrern vieler Universitäten zu ihm geschickt wurden, um sich
bei ihm im Rabbinischen zu vervollständigen. Unter ihnen saß

198



auch August Hermann Francke im Jahre 1678. Das war die Zeit,
während der Spener noch Senior der Frankfurter Kirche war8.

So besaß Spener auch eine praktische Anschauung von dem,
wie man Juden begegnen müsse. Er erinnerte an die Macht des

Gebetes, verlangte die Schaffung eines besonderen Schrifttums,
das auf die Juden einginge und vor allem die Pflege persönlichen
Kontaktes und die Führung eingehender Gespräche. Keine Bitterkeit,

keine Heftigkeit, keine harten Vorwürfe über ihre Verstok-
kung dürfe laut werden. Nur eine freundliche Art des Vortrags
und vor allem eine innige Liebe dürfen herrschen. Durchaus könne

man an dem Alten Testament anknüpfen und vom Bund Gottes
mit dem Volk Israel und der noch ausstehenden großen
Gnadenverheißung für Israel sprechen. Talmud und Targumim können
durchaus zur Beweisführung herangezogen werden, da sie als

jüdische Autoritäten gelten. Doch der Nachdruck bleibe auf der

Verkündigung Jesu Christi, daß er der verheißene Messias sei und
er die Erfüllung des Gesetzes gebracht habe. In ihm habe sich die

Verheißung des AT erfüllt. Dabei sei alle irdische Hoffnung auf
einen «bloß weltlichen könig» deutlich zu korrigieren.

Auch hier möchten wir meinen, daß Spener noch durchaus im
Rahmen der frommen Theologie seiner Zeit geblieben sei. Und
doch habe diese Vorschläge und Ermahnungen bei ihm bereits
eine besondere Dringlichkeit erfahren. Es klingt hier ein anderer
Ton auf. Über den Zukunftsprognosen der lutherischen Theologie,
zumal während und nach dem Dreißigjährigen Krieg, lag ein
düsterer Klang, der sich immer mehr steigerte. Bei Spener aber brach
ein Optimismus auf, der das alles einfach wegwischen will. Die
alte Orthodoxie fragte bang und bekümmert : Wird Jesus Christus,
wenn er wiederkommt, noch Glauben finden auf Erden? Spener
aber antwortete schon in seiner Reformschrift «Pia desideria»,
noch schärfer in seiner programmatischen Schrift «Behauptung
der Hoffnung künfftiger Besserer Zeiten» 1693, daß herrliche
Zeiten bevorstünden. Die Aufmerksamkeit auf die Endweissagungen

des Neuen Testamentes teilte wohl Spener mit seiner Zeit.
Aber daraus wurde ein Vorblick auf die künftige Kirchengeschichte.

8 Vgl. Erich Beyreuther: August Hermann Francke (1956), 1963n, S. 36ff.

199



Sie wird zu einer herrlichen Siegesgeschichte. Rom wird stürzen,
die Fülle des Heidentums in die christliche Kirche einströmen.
Es steht aber auch die herrliche Bekehrung des Volkes Israel bevor.
Das tausendjährige Reich nach Offenbarung 20, 6ff. wird hier zu
einer rein zukünftigen Größe. Diese 1000 Jahre, von der in der

Offenbarung die Rede ist, liegen nicht in der bisherigen Geschichte
der Christenheit beschlossen. Ihnen geht jetzt die Christenheit
erst entgegen. Damit wurde in besonderer Dringlichkeit die
biblische These von der Bekehrung des jüdischen Volkes zum
Christentum vor dem Weltende neu aufgegriffen und aktualisiert.

Damit kam in dem um Spener sich sammelnden Pietismus eine

Siegesgewißheit und ein Sendungsbewußtsein auf, welches starke
aktive Kräfte entband9.

Von da aus erhielt alles eine andere Dringlichkeit, als sich

Spener der Frage der Judenmission zuwandte. Er rief von dieser

freudigen Zukunftserwartung aus die Kirche auf, mit ihrer
neutralen beziehungsweise negativen Haltung gegenüber den Juden
zu brechen. Die bisherige Lauheit sei einfach unerträglich, wie

man die Dinge bisher habe treiben lassen. «Ich weiß mir offt selbst
nicht zu rathen, wie wir, hiesige prediger, die wir so viel Juden
um uns haben, solches verantworten können, uns ihres elends

nicht mehr anzunehmen und sie zu CHRISTO zu führen10.» Er
forderte dann auch, von der Kanzel aus die Gemeinden zu
mobilisieren und auf die Dringlichkeit dieser Aufgabe hinzuweisen,
den Juden den Herrn Christus zu bezeugen und ihre «herrliche
Zukunft» darzustellen. Damit verband er den allgemeinen Appell,
die Juden menschlich zu behandeln und ihnen als Christen zu
begegnen. Darum sollen sich die Pastoren als Diener des Wortes,
ja jeder Christ nach dem Prinzip des allgemeinen Priestertums
aller Gläubigen, um Kontakt mit den Juden bemühen und
freundschaftliche Beziehungen pflegen. Denn man könne nicht erwarten,
daß hier die Juden den Anfang machen.

Was den Forderungen Speners jedoch die Zugkraft gab, war
dieser Optimismus, die frohe Erwartung einer besseren Zukunft

9 Vgl. Emanuel Hirsch: Geschichte der neuern evangelischen Theologie,
1951, Bd. II, S. 152ff.

10 Zitiert nach Althaus.

200



für die ganze Kirche. Hier ist der historische Pessimismus des

Altprotestantismus abgelöst worden. Wohl schiebt Spener zwischen
die eigene Gegenwart und die schönere Zukunft noch Krisen des

Umbruchs ein. Es bleibt noch beim Kreuzreich Christi, aber es ist
von Sieg schon durchhellt. Alle Düsterkeit ist weggewischt. Die
Judenmission wird schwer sein. Noch werden sich wenige bekehren.
Doch die Erstlinge, die jetzt kommen, sind ein Angeld für die

große Zukunft, wenn einmal das ganze Volk Israel heimkehrt.
Es lohnt sich jedenfalls, dafür zu beten, zu arbeiten, zu opfern,
zu leiden. Über dem Kreuz steht der Sieg.

Unter diesen strahlenden Hoffnungen tritt der Pietismus
nunmehr dem Judentum gegenüber. Das ist ein Umbruch, der so

stark ist, daß man den Übergang zum historischen Optimismus
des Neuprotestantismus schon mit Händen greifen kann. Emanuel
Hirsch hat mit vollem Recht ausgesprochen: «Spener ist der erste
lutherische Theologe, der einen Ausblick auf eine Besserung und
Vervollkommnung der geschichtlich gegebenen christlichen
Gestalt hat.» Wie weit hier Spener von der Schrift und wie weit er
hier durch die neu aufziehende geistige Situation der frühen frommen

Voraufklärung bestimmt ist, beziehungsweise wie sich
Schrifterkenntnis und Zeitstimmung legitim oder illegitim verschlingen,

kann hier nicht nachgegangen werden. Jedenfalls sind Pietismus

und Optimismus die innigste Verbindung eingegangen und
haben einen bisher im deutschen Protestantismus ungekannten
Aktivismus in der Breite auch der christlichen Laienwelt
hervorgerufen11.

II. Wandlungen im Judentum — Sabbatianismus
und Chassidismus

Auch das Judentum damaliger Zeit war, so sehr es oberflächlich
gesehen in der alten, gesetzlichen Kasuistik verfangen war, im
Aufbruch zu unbekannten Ufern. Da war zuerst das Auftreten
des falschen Messias Sabbatai Zewi aus Smyrna. An seine selbst-

11 Vgl. Arnn. 9.

201



bewußte Verkündigung, daß auf Grund kabbalistischer Zahlenwert-
berechnungen das Jahr 1666 zum Erlösungsjahr proklamiert
wurde, heftete sich die Glaubenssehnsucht der jüdischen Massen,
die unbefriedigt von der dürren gesetzlichen Kasuistik der Rabbi-
nen waren. So kläglich auch der Ausgang der messianischen
Unruhen waren, da Zewi zum Islam übertrat, dieses schimpfliche
Übertrittsjahr 1666 wurde die Geburtsstunde der sabbatianischen
Bewegung. Es gab um 1700 und noch später wohl mehrere hunderttausend

offene und geheime Sabbatianer, die sich selber «Naami-
nim» nannten, das heißt «Gläubige» — glaubend an Sabbatai Zewis
Sendung. Noch Mitte des 18. Jahrhunderts war diese Bewegung in
Polen im Wachstum begriffen. Eür diese Gläubigen blieb Zewi der
Messias, der um seiner Mission willen das Opfer des Abfalls auf
sich genommen hatte, der sich selbst damit verdammte, um dann
herrlich wiederzukommen. Zewi war 1677 gestorben. Doch schon
standen neue Propheten auf. So zog einer dieser Wanderprediger,
der litauische Rabbi und Wundertäter Zadok von Wilna, das

Jahr 1695 als Jahr der Erlösung voraussagend, durch Deutschland.
Er entflammte Massen von Juden zu glühender messianischer
Erwartung. Doch das Jahr 1695 enttäuschte diesen überhitzten
Messianismus. Es kam damals zu Massenaustritten von Juden,
die, wie die Dönmehs in der Türkei Mohammedaner oder wie
später die Erankisten in Polen zu mehreren Tausend katholische
Christen geworden sind12.

Über das Schicksal anderer Juden, vor allem in Deutschland,
und wie sie mit ihrer Enttäuschung fertig wurden, wissen wir
wenig. Es ist, aber diese Nachricht steht wohl allein, im Jahre
1696 dem lutherischen Pfarrer Johannes Eriedrich Heunisch in
Schweinfurt gelungen, Moses ben Ahron, der sich dort im Gefolge
Rabbi Zadoks von Wilna aufhielt, in einem messianologischen
Religionsgespräch zum christlichen Glauben zu führen. In der
Taufe erhielt dieser jüdische Gelehrte den Namen Christian
Johannes Kemper. Von dem berühmten Orientalisten Laurentius
Normanus wurde dieser frühere Rabbi Moses ben Ahron aus
Krakau nach Schweden gerufen. Hier entfaltete er an der Uni-

12 Vgl. RGG 3, Bd. V, Sp. 1159 (mit Lit.).

202



versität Uppsala seine Amtstätigkeit von 1697 bis 1716. So
kümmerlich seine äußere Existenz sich auch gestaltete, trat er doch
mit gewichtigen Veröffentlichungen hervor, die die Auseinandersetzung

zwischen Christentum und Judentum zu ihrem Gegenstand
hatten13.

Es war also ein innerlich aufgewühltes Judentum, als Spener
ihm unter missionarisch-chiliastischen Aspekten seine starke
Aufmerksamkeit zuwandte. Denn Kenner des Judentums haben diese
messianische Bewegung, die von Zewi ausging, als die tiefste innere
Erschütterung des Judentums seit seiner Auseinandersetzung mit
dem Urchristentum bezeichnet.

Doch schon war eine andere zukunftsträchtigere Bewegung im
östlichen Judentum im Kommen. Dort brachen die Flammen
einer neuen Begeisterung und Erneuerung an den verschiedensten
Orten auf. Die orthodoxe Talmudfrömmigkeit mit ihrer starren
Gesetzlichkeit und ihrem trägen Ritualismus wurde als
niederdrückende Macht religiösen Lebens vielen Juden bewußt. Neben
der tumultarischen messianischen Erwartung, die viele Juden in
einen endzeitlichen Rausch der Verzückung trieb, daß sie Sabbatai
Zewi folgten, trat eine andere Erneuerungsbewegung, die in die
inneren seelischen Bereiche der Erleuchtung, Verinnerlichung und
Ekstase drängte.

Der Chassidismus war im Entstehen. Israel-ben-Elieser war sein

Stifter, der im gleichen Jahr wie Zinzendorf geboren ist. Im Jahre
1700 erblickte er in einem Dorf an der Grenze zwischen Podolien
und der Walachei das Licht der Welt. Nur noch die mündlichen
Überlieferungen seiner Schüler sind auf uns gekommen als einzige
Quelle. Durch die Versuchungen des messianischen Enthusiasmus
fand er den Weg, die jüdische Sehnsucht nach innen zu lenken.
Weisheit und Verinnerlichung, unmittelbares Erleben soll die
Chassidim mit Gottes Wirklichkeit in Verbindung bringen. Gott
ist überall. Es gibt nichts, wo nicht Gott darin wäre. Aber Gott
bleibt dennoch das anredbare Gegenüber, oft nur leidend, denn
nicht überall ist Gott zu Hause. Von jedem Ding der Schöpfung

13 Vgl. Hans Joachim Schoeps: Barocke Juden, Christen, Judenehristen
(III), Warten auf Zewi, in: Christ und Welt, XVI. Jg., Nr. 1, S. 14.

203



ist ein Zugang zu Gott möglich. Es kommt alles darauf an, daß
die Chassidim die Hüllen durchstoßen, um Gott zu erleben.
Asketismus und Pessimismus weichen hier der Natur- und
Lebensbejahung. Die Freude durchseelt das ganze Leben der Chassidim.
Die Freuden des Alltags in Essen und Trinken, Alkoholgenuß, Tanz
und Gesang, alles, was Freude schenkt, empfängt religiöse
Bedeutsamkeit. Das Gefühl, die Intuition, die Ekstase gewinnen die
Führung. Die alltäglichsten Verrichtungen und Worte erhalten
einen tieferen Sinn. Durch sie hindurch bricht der Fromme zu
Gott, der der Welt einwohnt. So wird auch das Erzählen von
Erlebnissen und Aussprüchen des Meisters zum eigentlichen Mittelpunkt

der neuen Bewegung. In allem brennt ja ein verborgenes
Feuer.

Das Geheimnis dieser Bewegung ist schließlich seine
Gebetsekstase: «Es schreie ein jeder Mensch zu Gott und erhebe sein
Herz zu ihm, als hinge er an einem Haar und der Sturmwind
brauste ihm bis zum Herzen des Himmels, bis daß er nicht wüßte,
was er tun sollte, und beinahe keine Zeit hätte mehr zu schreien.
Und in Wahrheit ist ihm kein Rat und keine Zuflucht, als einsam
zu werden und seine Augen und sein Herz zu Gott zu erheben und
zu ihm zu schreien. Dies tue man zu jeder Zeit; denn der Mensch
ist in dieser Welt in großer Gefahr14.»

Es war damals in ganz Europa eine von elementaren inneren
Aufbrüchen geschwängerte Zeit. Wie selten zuvor wurde man der
niederdrückenden Macht frommer Sitte und Gewohnheit bewußt.
Man rang nicht in erster Linie mehr um Lehrentscheidungen wie
noch zu Beginn und in der Mitte des 17. Jahrhunderts, sondern
um Erleuchtung, um Licht verbreitende Einsichten, die aus der
Tiefe der Gott begegnenden Seele hervorbrechen. Alles war von
Erfahrung durchpulst. «Für des Menschen Aufstieg ist keine
Grenze gesetzt, und jedem ist das Höchste offen.» Dieser
Ausspruch aus dem Munde Israel-ben-Eliesers konnte auch von Männern

des mystischen Spiritualismus, von Jansenisten in Frankreich
und von den Erweckten in Deutschland übernommen werden als

Ureigenstes.
14 Vgl. RGG3, Bd. I, Sp. 1644f. (Lit.). — Hans Joachim Kraus: Der

Chassidismus — Weisheit und Mystik, in: Sonntagsblatt, 1959, Nr. 14, S. 7.

204



Für die Begegnung zwischen Judentum und Pietismus war das

von entscheidender Bedeutung. Als im Pietismus die erste
planmäßige und nicht rein an einzelnen zufälligen Gelegenheiten orientierte

Judenmission begann, von Halle wie von Herrnhut aus,
voneinander unabhängig, sprach man auch im jüdischen Volk
eine Sprache, in der man sich ganz unmittelbar verständigen
konnte. Auch in dem nicht unmittelbar vom Sabbatianismus
oder Chassidismus bewegten Judentum bestand damals eine
erstaunliche Offenheit, die zu mühelosen Begegnungen mit entschiedenen

Vertretern des Christentums führen konnte und auch führte15.

III. Zinzendorfs frühe Auseinandersetzungen mit dem Judentum

In diese Welt elementarer innerer Aufbrüche wird Zinzendorf
hineingeboren. Unter vielfältigen Einflüssen wandte er sich schon
als heranwachsender junger Mensch der Frage des Judentums zu.
Schon sein Großvater, der Geheimratsdirektor Nicol von Gersdorf
in Dresden, führte mit dem erweckten Pfarrer Gerber von Dresden-
Lockwitz Gespräche über die zukünftige Judenbekehrung. Er war
Spener zugewandt und kannte dessen Schriften. So hat der Knabe
Zinzendorf, der im Wasserschloß zu Großhennersdorf in der
Oberlausitz bei seiner Großmutter, der Witwe des Geheimratsdirektors
von Gersdorf aufwuchs, schon hier von der Judenfrage manches

vernommen. Denn die geniale Landvögtin Henriette Katharina
von Gersdorf war eng auch mit August Hermann Francke
befreundet, der als Schüler und Freund Speners dessen Gedanken
und Pläne vollständig aufnahm. Wenn Juden die Halleschen
Stiftungen besuchten, wurde das immer als ein besonderes Ereignis
angesehen, welches wert war, in August Hermann Franckes Tagebuch

besonders vermerkt zu werden16.

In dem 1702 in Halle gegründeten Collegium orientale theolo-
gicum als Forschungsinstitut ging es in einem großen Programm
um eine wissenschaftliche Ausgabe des hebräischen Alten Testa-

15 Vgl. Erich Beyreuther : Zinzendorf und die sich allhier beisammen
finden (Zinzendorf-Biographie, Bd. II), 1959, S. 172—177, 179—182.

16 Vgl. Erich Beyreuther: Der junge Zinzendorf (Zinzendorf-Biographie,
Bd. I), 1957, S. 49.

205



mentes. Dazu wurde chaldäisch, syrisch, samaritanisch, arabisch,
äthiopisch, rabbinisch getrieben. Man beschäftigte sich auch mit
Türkisch, Persisch, mit dem Talmud. Franckes glänzende rabbi-
nische Ausbildung in Hamburg kam dem ganzen Institut zugute.
Hier liegt auch die Keimzelle zum Institutum Judaicum, das

Callenberg 1728 gründete, von dem hallesche Judenmissionare
ausgingen17.

Als der junge Zinzendorf 1710—1716 das hallische Pädagogium
besuchte und an Franckes Tisch täglich speiste, blieb ihm diese

ganze freudige Erregung, mit der man auf die große Begegnung
mit dem Judentum hinarbeitete, nicht verborgen. Wenn auch
Zinzendorf in seinen Ordensstatuten von 1714 für seinen
Senfkornorden nicht von den Juden spricht, so finden wir diesen
Passus in einem Revers von 1719, «daß insonderheit der Juden und
Heiden Bekehrung zu fördern» ist18. Jedenfalls war sein Interesse
für die Judenfrage nicht erst in Halle erwacht. Wie selbstverständlich

beginnt er 1716 nach seiner Rückkehr aus Halle in Groß-
hennersdorf unter den Augen der klug und genau beobachtenden
Großmutter sein Tagebuch mit «Thor Megora (wohl Tur Megurim)

Reihe der Pilgerschaft». Dabei sind seine hebräischen Kenntnisse

sonst nicht bedeutsam zu nennen19.
Es ist für den jungen Zinzendorf, als er sich auf die Kavaliertour

begibt, selbstverständlich, daß er in Frankfurt das Judenviertel

besucht. «Sie (Zinzendorf und sein Mentor) kamen dann
nach Frankfurt a. M., einer Stadt, welche Attico Zinzendorf)
um seines seligen Paten D. Speners willen, weil er lebt, lieb sein

wird, welcher daselbst hauptsächlich gelebt und gelehret. Er
besuchte dort die Judengasse und Synagoge und erwog, wie bald es

geschehen könne, daß Israel nach der klaren Verheißung Gottes
selig werden könne. Daher er es sehr ungern sah, daß man das

blinde Volk also sehr aufzieht und schraubt20.»

17 Vgl. Kurt Aland: Der Hallesche Pietismus und die Bibel, S. 44, in:
O. Söhngen: Die bleibende Bedeutung des Pietismus, 1960).

18 Vgl. G. Dalmann, Graf Zinzendorf und die Juden, 1903, S. 7, mit
Quellenangabe (Büdingische Sammlung (1743), S. 651f.).

19 S. o. Dalmann S. 7.
20 Zitiert nach Dalmann, S. 8.

206



Zinzendorf zeigt sich also mit den Schriften Speners wohl
vertraut und weiß um die hochgespannte Erwartung der Heimkehr
Israels zu seinem Erlöser.

Zinzendorfs Reise führte ihn auf dem Heimweg durch Franken,
wo er im Schloß Castell, durch Krankheit veranlaßt, länger
verweilte. Im Ort wohnten eine Anzahl Juden. Im Schloß selbst wurde
durch die junge Gräfin Theodore, die Zinzendorf gern geheiratet
hätte, ein Judenmädchen Anna Mose zur Taufe vorbereitet. Am
3. Advent 1720 wurde diese junge Jüdin in der Casteller Hofkirche
getauft, nachdem ihr 77 Fragen vom Hofprediger vorgelegt worden

waren, die sie klar beantwortete.
Theodore von Castell berichtete selbst davon: «Ich ließ es mir

sehr angelegen sein, ihr die von unserm Hofprediger aufgesetzten
Fragen zu lehren ; und weil mir das sehr groß und wichtig vorkam,
bei völligem Verstand getauft zu werden, so tat ich allen Fleiß,
es ihr auch wichtig und herzbeweglich zu machen, und sie ließ
sich ungemein begierig und wohl dazu an, da dann die Taufhandlung

in öffentlicher Kirche geschah, nachdem sie ihr
Glaubensbekenntnis mit großer Bewegung ihres Herzens abgelegt. Mein
Vetter Zinzendorf und ich waren Taufzeugen. Sie bekam den
Namen Sophia Theodora Renata. Es war mir selbst was sehr
Bewegliches und Seliges für mein Herz. Und ich liebte das Mädchen

gar sehr und nahm mich ihrer auch ferner im Inneren und Äußeren

an, so viel ich konnte21.»
Eine Judentaufe war im 17. Jahrhundert als Einzelfall nicht

selten. Im Blick auf Zinzendorf ist diese erste Judentaufe jedoch
von Bedeutsamkeit, die er miterlebte.

Wie sehr sich Zinzendorf mit dem Judentum beschäftigte, wird
auch aus seiner frühesten bedeutenden Schrift, aus dem «Dresdni-
schen Sokrates» ersichtlich. In dem 23. Stück, in dem er sich mit
dem Atheismus auseinandersetzte, der eine besondere Offenbarung
(revelatio specialis) Gottes leugnete, ruft Zinzendorf den Juden
als Gewährsmann an. «Hier siehest du, mein Jude, du verstreutes
Volck auf dem Angesicht der Erden, daß deine Lehr-Sätze mir
noch vernünfftiger scheinen müssen, als die bisherigen, weil du

2i S. o. Anm. 16, dort S. 212, 214—220.

207



ein unsichtbares und geistliches, aber doch ein Wesen glaubst, das
sich dereinst offenbaren muß, und wir sind nur darüber uneins, daß
du noch drauf hoffest, es werde kommen, ich aber glaube, es sey
da gewesen, du glaubest nicht, weiser Jude, daß die Offenbarung
der "Gottheit bey denen Menschen stehen könne..., du glaubst
nicht, daß es vernünftig sey.... Wenns bey der Creatur, der unge-
reumten stünde, Wem sie als ihrem Gott den Opfer-Heerd
entzünde — Darum glaubst du, daß er sich selbst zu erkennen geben
muß, das glaube ich auch, du zeigst ein Buch, das dieses obere
Wesen beschreibt, und von ihm zuvor saget, daß es auf die Erde
kommen werde, ich habe aber noch eins, das dieses Buch vor
ein Zeugniß von ihm allerdings ausgießt, aber zugleich fordert,
daß man zu ihm selbst gehen müsse, weil er sich bereits einige
Zeit darauf sehen lassen, und als ein Mensch mit denen Menschen

gewandelt habe, das ist eine Philosophie vor meinen Kopff.
Dieses Buch läßt du nicht gelten, darinen sind wir uneins...22. »

Hier zeichnet Zinzendorf 1725/26 das Wesen des Christentums
auf. Mit dem frommen Juden weiß er, daß alles an der Notwendigkeit

der Selbstoffenbarung Gottes liegt. Christ und Jude haben
das AT als eine Urkunde, die von Gott als dem Kommenden
zeugt. Hier liegt aber dann der Unterschied zugleich. Der Christ
weist auf ein zweites Buch, das NT, das Gottes vollzogene
Selbstoffenbarung in Christus bezeugt. Er ist unter die Menschen
getreten. Nun liegt alles für den Juden darin, daß er «zu ihm selbst
gehe», von dem das AT zeugt, ja der im AT selbst der Handelnde
ist. Denn für Zinzendorf ist Jesus Christus der Gott des AT, denn
Gott, der Vater selbst ist unsichtbar. Wo im AT von Gottes-
epiphanien die Rede ist, bezieht sie Zinzendorf auf Christus. Er
vermag sich hier weithin auf Luther und auf Johann Gerhard, den

großen lutherischen Theologen der Orthodoxie, beziehen, die bei
den Gotteserscheinungen im AT auch Christus ins Spiel brachten23.

Damit hat Zinzendorf bereits 1725/26 die Grundsätze seiner
Judenmission aufgewiesen. Er will die Juden zu Christus führen,
nicht als den Messias allein, den Gott gesandt hat, sondern als

22 Vgl. Nikolaus Ludwig von Zinzendorf: Hauptsohriften, hg. von Erich
Beyreuther und Gerhard Meyer, Hildesheim 1962, Band I, S. 230.

23 Vgl. Erich Beyreuther: Studien zur Theologie Zinzendorfs, 1962, S. 9ff.

208



den Gottmenschen, der bereits im AT als der Handelnde sein
Volk Israel geführt hat. Wenn die Juden Christus anerkennen,
erkennen sie den Gott des AT, ihren Bundesgott, an. Daß er hier
nicht ohne Widerspruch bleiben konnte, wird uns noch beschäftigen.

Die vollständigere Darstellung der Gedanken zur Frage des

Judentums findet sich in seinen «Sonderbaren Gesprächen», die 1739

noch vor der Rückkehr Zinzendorfs aus Amerika, auf der Ostermesse

zu Leipzig als anonyme Schrift herauskamen24.
Wir werden hier vom zwölften Gespräch an Zeuge einer

Streitgespräches über die Juden, in dem auch alle landläufigen Urteile
über sie zur Sprache kommen. Die Dialogform ist bei Zinzendorf
meisterhaft in Anwendung gekommen.

«P.: Wir Christen haben etwa fünfhunderterlei ehrliche Hand-
thierungen, ein Jude hat an den meisten Orten nichts als seinen
Handel. Er muß oft 1 bis 2 Thlr. vor den Tag geben, wenn er in
der Stadt seyn wil; er muß doppelte Accise, und s. w. geben; er
muß sich mit dem Handkauf abgeben, da so viele hundert Kaufleute

ins ganze handeln. Ich kan sagen, daß ich mich nicht sonderlich

wundre, wenn mir ein Jude was theurer bietet; aber wenn ers
wohlfeiler gibt, als mein Kaufmann, das wundert mich, und ich
sehe ihn drum an, ob ers auch rechtmäßig hat.

W. : Die Juden wissen allenthalben Bescheid, und kommen nicht
leicht zu kurz.

P. Zinzendorf) : Es gibt gleichwohl blutarme Juden, aber

gnug von dieser Materie. Wir wollen ein Bisgen über den Fluch
reden, der auf den Juden liegt.

W. : Es ist doch ein verhärtetes Volk.
P.: Von der Verhärtung ist nicht viel zu sagen. Wenn die ein

Zeichen des Fluches über eine ganze Nation ist, so siehts schlecht

um uns aus; denn wie viel haben wir auch aufzuweisen, deren
Herzen so weich und zerschmolzen sind, daß der Heiland
durchkommen kan25. Die meisten sind todt, und zu allen Guten
unlustig. Übrigens ist das nicht zu widersprechen, daß das Juden-
Volk eine besondere Zeit der Sichtung über sich hat. Ihnen und
uns möchte bange darüber werden; denn sie haben nun so viele

24 S. o. Anm. 22.
25 S. o.

209



100, ja 1000 Jahre darunter gestanden, und man sieht noch kein
Ende. Das gehört aber in die Tiefen des göttlichen Gerichts, und
wir haben nicht Ursach drein zu sprechen; hingegen haben wir
deren sehr viele, eine ungemeine Hochachtung vor die Juden
zu hegen, und ihnen solche zu bezeugen, damit sie sehen, daß wir
ihre Religion verstehen, und ein Herz zu uns fassen, von der uns-
rigen manchmal auch etwas anzunehmen.

W. : Der Herr ist wol so gütig, und sagt mir die Ursachen.
P. : Ich will ihm etliche auf dem Finger herzehlen.
1) Ist ein einiger Jude, um deswillen (schreibt D. Luther an den

Juden Iesel) sol man alle Juden lieb haben.
2) Wir haben den grösten Theil der heiligen Schrift durch die

Juden.
3) Sie sind alle leibhaftige Kinder des gesegneten Sems, des

Erstgeborenen in der neuen Welt; ja was noch mehr ist, von
unserem geistlichen Vater Abraham sind sie der Same, und wir
sind nur eingepfropft.

4) Ists uns ausdrüklich verboten wider sie zu rühmen; denn
1) tragen sie uns und wir nicht sie. 2) Kan sie GOtt wieder
einpfropfen, und uns abhauen.

5) Sind sie nicht weiter von der Seligkeit als wir; denn so bald
sie sich von ganzen Herzen zu GOtt wenden, so redt ihnen JEsus
zum Herzen, und so bald sie das merken, so kriegen sie ihn so

lieb, als irgend ein Christen-Mensch auf der Welt. Und man darf
ihnen hernach nur Worte sagen, so glauben sie. Das sehen wir an
der Jüdin Maria Magdalene, an dem Juden Cleophas, da ihm das
Herz brannte, an Thomas den Juden, da ihm der HErr JEsus
seine Nägelmahl zeigte, an dem Juden aus dem Mohrenland, da
er das Lamm auf der Schlacht-Banck zu kennen kriegte; und ich
sehe es alle Tage an einer Jüdin, die der HErr JEsus ergriffen hat,
und die ihn so innig liebt, daß ich mich davor schämen muß.

6) Unsre Juden haben mehrentheils ein Gefühl, das den meisten
unter uns fehlet, eine Ehrerbietung vor GOtt, einen Respect vor
dem Gesetze, und vor alle dem, was sie meynen, daß es ihnen
befohlen oder verboten sey. Man hat sich gewis zu bewahren, daß
sie mit Ihrem Gehorsam und Furcht uns nicht einen Ekel erwecken

vor den ungehorsamen und verwegenen Menschen, die den Namen

210



Christi nennen und nichts nach ihm fragen; die das Evangelium
haben, und zum Mutwillen brauchen26.»

Das war das Bekenntnis Zinzendorfs zu Israel, mit dem er
sich zum Anwalt dieses bedrängten Volkes unter den Christen
machte. Die jüdischen Geschäftspraktiken erklärte er als

Folgeerscheinungen quälender Ungerechtigkeit ihnen gegenüber. Man
habe viele Juden praktisch dorthin getrieben. Hier solle man vor
der eigenen Türe kehren. Wenn die Christuslosigkeit als ein
Verhängnis über Israel liegt, so sollte die Christenheit über dieser

Verstockung erschrecken und sich selbst fragen, wie es um sie

gestellt sei. Wer versteht auch die Tiefen der göttlichen
Heimsuchung, daß er darüber nicht verstummen müßte? Ja, im gleichen
Atemzuge müsse man vor dem jüdischen Glauben eine tiefe
Hochachtung bezeugen, wenn man tieferen Einblick in ihn gewonnen
hat. Jedenfalls ist für sie der Weg zu Gott nicht weiter als für
einen getauften Christen, wenn sie sich von Christus überwinden
lassen. Der Beispiele sind genug, wie an Christus gläubige Juden
in ihrer Hingabe nicht zu übertreffen sind. Einen Beweis dafür
sieht Zinzendorf bereits in der Tatsache, daß die Juden in ihrer
Ehrerbietung vor Gott und in ihrem Respekt vor den göttlichen
Gesetzen die Christen einfach beschämen, die ihnen hier weit
nachhinken.

Noch gewichtiger aber sind für Zinzendorf die Gründe für die

Hochachtung vor dem Volk Israel, die er unter seinen 6 Punkten
zuerst anführt. Die Christenheit darf nicht vergessen, daß ihr
Heiland ein Jude war, «um deswillen man alle Juden lieb haben
soll». Sind die Christen nicht erst in die Verheißung hineingenommen

worden, die ursprünglich dem Volk Israel galt? Kann Gott
seine Verheißung nicht zurücknehmen? So haben die Christen
nach Zinzendorfs Urteil nichts vor den Juden voraus und ein
Überlegenheitsgefühl steht ihnen schlecht an.

Im 13. Gespräch kommt es zu einer Aussprache mit dem Juden
Nathan Ben Jochem, der einem Predigtamtskandidat auf Wechsel
einen Geldbetrag geliehen hat, nun aber von höchster Sorge erfaßt
ist, denn der einstige Pfarramtskandidat ist inzwischen Pfarrer

26 S. o. S. 106.

211



geworden und kann deshalb nach dem geltenden Wechselrecht
nicht mehr zwangsweise zur Bezahlung herangezogen werden.

Es kommt dann doch zu einem echten Gespräch. Zinzendorf
spricht von den Lästerungen auf Christus im Talmud, die «unge-
schikt und albern sind, was ein rechtschafner Jude ist, sol sich
nicht damit einlassen».

«Nathan: Ich halte nichts davon, und habe keine Ursach auf
Christum zu fluchen; aber ich kan ihn nur vor das nicht halten,
wovor ihn der Herr ausgibt. P. : Was hat der Herr wider den
Sohn GOttes einzuwenden?

N. : Wo steht geschrieben, daß GOtt einen Sohn hat »

Es kommt hier zu einem Streitgespräch über die Auslegung des
2. Psalms, der für Zinzendorf einen Beweis dafür darstellt, daß
Gott von seinem Sohn redet. Doch wird dieses Thema als
unentschieden beiseite gelegt. Der Jude Nathan spricht dann unmittelbar
vom Messias.

«N. : Wenn der Meßias komt, so wird er sein Volk erlösen, und
alle seine Feinde überwinden. Christus aber ist ans Creuz gehangen
und getötet worden, und wir sind noch wie wir waren.

P.: Ich wil das Lezte zu erst beantworten. Ihr bleibet alzeit,
wie ihr wäret, so lange ihr von GOtt wegbleibet; wenn ihr euch
aber vor ihm demütiget, so ginge es bald anders. Der Meßias
kann nicht anders kommen, als es von ihm geschrieben stehet.
Nun heißts: er wird Samen haben; er wird Völker zur Beute kriegen,

und dabei steht, wie das alles zugehen wird: seine Seele wird
arbeiten und seine Lust sehen, und die Fülle haben; und durch
sein Erkenntnis wird er mein Knecht, der Gerechte, viele gerecht
machen, denn er träget ihre Sünden ; er wird gestraft und gemartert
werden; er wird für Israel verwundt und geschlagen werden; er
wird aber aus der Angst und Gericht genommen werden; wer wil
seines Lebens Länge ausmessen Wenn man nun in unser
Neues Testament siehet, so steht in demselben die ganze Historie,
die im Propheten Jesaia zuvor gesagt ist, und unser Evangelium
ist nichts anders als eine Bestätigung des Propheten. Euer Talmud
aber und andere Glossen predigen einen Meßiam, den kein Pi'ophet
so beschrieben hat. Warum solte ichs nicht lieber mit denen
Nachrichten halten, die mit euren eignen Propheten so pünktlich zu-

212



sammentreffen, als mit Histörgen, die noch geschehn sollen, und
davon ich keine Spur in der Bibel finde

N. : Euer Meßias hat die Thora aufgehoben. Ihr haltet das
Gesez nicht, und dort sagt Mose: wenn ein Prophet oder Träumer
unter euch wird aufstehen, und gibt dir ein Zeichen oder Wunder,
und das Zeichen oder Wunder komt, davon er dir gesagt hat, und
spricht: laß uns andern Göttern folgen, die ihr nicht kennet, und
ihnen dienen; so solt du nicht gehorchen den Worten solches

Propheten oder Träumers: denn der HErr euer GOtt versucht
euch, daß er erfahre, ob ihr ihn von ganzen Herzen und von ganzer
Seele liebhabt. Denn ihr solt dem HErrn euren GOtt folgen, und
ihn fürchten, und seine Gebote halten, und seiner Stimme
gehorchen, und ihm dienen, und ihm anhangen. »

Damit war das Gespräch, hinter dem offensichtlich zahlreiche
Unterredungen Zinzendorfs mit Juden standen, auf seinen Höhepunkt

angekommen. Die entscheidende Antwort folgte:
«P.: Vors erste, mein Nathan, sind wir zweierlei Leute, ihr und

wir. Von euch, unseren geistlichen Vätern, spricht der HErr im
Jesaja: ich machte einen Bund mit ihnen, welchen Bund sie nicht
gehalten haben, daß ich sie zwingen muste. Von uns, euren
Nachkommen, dem Geiste nach: ich wil mit dem Hause Jsrael und mit
dem Hause Jacob einen Bunden machen, nicht, wie der Bund
gewesen ist, den ich mit ihren Vätern machte. JEsus, ein recht-
schafner Jude bis in den Tod, hat euer Gesez nie gebrochen, und
sich positv so erklärt. Darüber haben seine Boten ernstlich gehalten,
und Paulus hat sich nach so vielen Jahren noch im Tempel
bescheren lassen. Als aber der HErr die neue Oeconomie der Heiden
herzu rufte, von der es heißt: freuet euch ihr Heiden mit seinem

Volk, denen der HErr JEsus bei seiner Himmelfahrt die Thür
aufmachte, da er zu seinen Jüngern sagte : gehet hin in alle Welt, und
lehret alle Völker und taufet sie im Namen des Vaters, und des

Sohnes und des Heiligen Geistes. Welches David so ausspricht:
lobet den HErrn alle Heiden und preiset ihn alle Völker; so
beschlossen die Väter zu Jerusalem, daß man auf dieser Jünger Hälse
kein neues Joch legen solte, sondern das solte der Bund seyn,
daß das Wesentliche des Gesetzes in ihr Herz und in ihren Sinn
käme. Und das wäre davon genug. Ich stoße mich nicht an euch,

213



daß ihr ein Gesez haltet; denn ihr seyd dabei herkommen, ich
aber bin von der neuen Gemeinde, von der es heißt: sie sol nicht
erst das Gesez wieder anfangen, das der HErr mit dem Opfer
seines Leibes auf ewig erfült und beschlossen hat. Im übrigen halte
ich nicht für nötig dawider zu disputieren, weil ich z. E. gute Seelen

unter uns kenne, die aus Liebe zu euch sich aller Speisen enthalten,
die euch verboten sind. »

Zinzendorf meint sich unter diesen guten Seelen selbst mit.
Sehr früh schon hat er den Beschluß gefaßt, den Sonnabend um
der Juden willen als einen stillen Tag zu halten, an den er
möglichst die Liebesfeiern der Brüdergemeine legte, damit sie zu ihm
Vertrauen gewännen. Auch enthielt er sich aller den Juden
verbotenen Speisen ganz konsequent, so unbequem es manchmal sein
konnte. Auch war es ihm stets eine Ereude, wenn Juden am Sabbattag

bei ihm oder der Brüdergemeine einkehrten, um ihn still zu
halten. Er hat ihnen dann die Möglichkeit dazu frohen Herzens
eingeräumt.

Nathan entgegnete nur sehr matt mit dem üblichen Einwurf:
«Aber ihr macht den Meßiam zum GOtt. Und es heißt: höre,
Israel, der HERR, der GOTT ist ein HErr.» Zinzendorf antwortet
mit dem Bekenntnis zu dem dreieinigen Gott. «Es heißt ia: höre
Israel, der HErr unser GOtt, der HErr ist einer, etwa nach unserer
Art zu reden: der HErr, der Immanuel, und der HErr oder der
Geist, oder, der Vater, das Wort und der Heilige Geist ist der
einige GOtt und Regent der ganzen Welt...»

Nathan läßt der Graf dann ausweichend antworten :

«N. : Ich habe noch nie keinen so reden hören. Der Herr ist
ein wackerer Herr, das muß ich ihm gestehen; aber in meiner
Religion halten wir das anders.

P. : Das glaube ich wol. Blindheit ist Israel eines Theils wiederfahren.

Ich habe ein herzliches Mitleiden mit allen Juden. Mein
lieber theurer Heiland, werde ihnen nur offenbar, und wenn sie
einmal recht in dem Elend lägen, vielleicht käme der selige Tag,
davon Malachias geweissaget hat, daß die Herzen der Väter, das
seyd ihr Juden, zu den Kindern, das sind wir, die in euer Erbe
getreten, und euch euer Gut wegnehmen, bekehret werden. Ich
wolte, daß es heute geschähe. »

214



Die Wirtsmutter aber sagt in der Einleitung zum vierzehnten
Gespräch: «Die verstokten Juden! wie der Herr die Sache so
schön ausgeführet hat, und was hats geholfen Sein Geld lag ihm
mehr am Herzen, als der Christliche Glaube.

P.: Was wirds helfen? Frau Mutter! wenn der Herr Pfarrer
morgen das schöne Evangelium verlesen wird vom großen Abendmahl:

wird keiner mehr zu seinem Acker und zu seiner Handtie-
rung gehen? wird sich keiner mehr ans Weib hengen, und drüber
das Abendmahl des Lammes versäumen?

W-Mutter. Ach leider GOttes! nur allzuviel.

P. : So wollen wir mit dem Nathan heute noch Gedult haben.
Ein Christlicher Pfarrer ist ihm Geld schuldig, hat ihm einen
Wechsel ausgestelt, und verläst sich ietz darauf, daß er nicht nach
dem Wechsel-Recht belanget werden kan, das ist ein klein Gegen-
Gift wider meine Argumente. Wer weis, was er von mir denkt,
der gute Mann! Wenn er mir gleich nicht viel zu antworten weis.
Er denkt vielleicht, ich wil mir in meinen Büchern schon eine
Antwort finden, und wer weis, wir sagen immer zum Vater: ja!
und gehen nicht, ob der nicht noch eine Weile nein! saget, darnach
reuet es ihm, und gehet. »

Diese Gespräche mit dem Juden in den «Sonderbaren Gesprächen»

sind eine kleine Kostbarkeit. Zinzendorf beendete dieses

kleine Büchlein mit der Erklärung Luthers zum 2. Glaubensartikel27.
Zinzendorf suchte also eine neue Basis für ein gutes und

entgiftetes Zusammenleben von Christen und Juden. Das Anderssein
der Juden war nicht minderwertig. Er wollte einen echten Respekt
davor unter den Christen wecken. Jedes moralische
Überlegenheitsgefühl des Christentums dem Judentum gegenüber wollte er
bereits in den Wurzeln beschneiden. Nur Christus stand über
allen, den Juden und den Christen, die alle miteinander seiner
bedurften. Da waren die alten, unheilvollen Vorstellungen von den
Juden als Christusmördern beiseitegelegt.

Hier war tatsächlich eine einsame Höhe erreicht worden, wenn
man an das allgemein vorherrschende Verständnis des Judentums

27 S. o. S. llOff.

215



seiner Zeit dachte28. Er gestand den Glaubensjuden ohne weiteres
zu: «Mein lieber Nathan, die Thora ist ia herrlich, und wenn man
das Evangelium versteht, da last sie sich noch einmal so gut
halten. — N. : Ich verstehe den Herrn wol, er meint sein Neu
Testament. Wir Juden haben nur eine Hebräische Bibel, wir wissen

von keiner andern29.»
Auch später hat Zinzendorf dieses Urteil festgehalten. Im Jahre

1755 äußerte er: «Mögen sie doch ihr Gesetz mitbringen, wenn sie

nur an den Heiland glauben, wenn sie nur die Beschneidung ohne
Hände und das Abtun des sündlichen Fleisches durch den Tod
Jesu annehmen30!»

Doch mit gleicher Entschiedenheit sprach er den Juden gegenüber

aus, daß die Christen aus den Heiden nicht unter die
Einzelanweisungen des Gesetzes gezwungen worden sind, denn sein
Wesentliches ist in ihr Herz und in ihren Sinn gekommen.

Man spürt aus allen Äußerungen Zinzendorfs, mit welch innerer
Glut und Hingabe er sich der Frage der Judenmission hingegeben
hat, wie intensiv jedoch auch seine persönlichen Begegnungen mit
Glaubensjuden gewesen sind.

Wir wissen, daß er im September 1730 in Berleburg in der Wet-
terau die dort seßhaften Inspirierten besuchte. Auf dem Schloß
des Grafen zu Sayn-Wittgenstein hielt er mehrfach Gottesdienste.
Sie waren so ungewöhnlich, daß auch die Judenschaft in Berleburg

28 Wie wenig diese Gespräehshöhe gehalten worden ist, hat der christlich-
konservative Staatsgedanke in Preußen hundert Jahre später gezeigt. Die
Konservativen empfanden die Säkularisierung des Christentums schmerzlich
und suchten nach dem schuldigen Anlaß. Dabei blickte man in verhängnisvoller

Weise auch auf die Emanzipationsvorgänge im Judentum. Die uralten
Vorstellungen von den Juden als Christusmördern wurden unheilvoll auf
die unerquicklichen Verhältnisse der Gegenwart übertragen. Die Juden
erschienen als «Zerstörer der christlich-deutschen Lebensweise». Und da die
Juden stets die Gottheit Christi leugneten, stieg der Argwohn auf, die
«allgemeine Ungläubigkeit sei der Sieg des Judentums über das Christentum».
Vgl. dazu Wolf-Dieter Marsch und Karl Thieme: Christen und Juden. Ihr
Gegenüber vom Apostelkonzil bis heute, 1961, S. 147ff.

29 S. o. Anm. 22, S. 111.
30 Vgl. Dalman, S. 38.

216



durch eine Deputation um Erlaubnis bat, an ihnen teilnehmen zu
dürfen. Wer die Geschichte der befohlenen Judenpredigten kennt,
weiß, welche Wendung in den verhärteten Fronten bereits
eingetreten sein mußte, wenn Juden freiwillig zu einer christlichen Predigt

kommen wollten31.
«Als ich sie sähe (schreibt unser Graf), entschloß ich mich, bey

großer Schwachheit, ihnen expreß zu predigen. Ich nahm die
Worte: Melchisedech, der König von Salem, war ein Priester
GOttes des Höchsten, und segnete den Abraham (1. Mos. 14, 18, 19

verglichen mit dem 110. Psalm). Hierüber redete ich, mit inniger
Bewegung und großer Freudigkeit, von unserm ewigen Mittler und
Hohenpriester. Alle meine Beweisgründe nahm ich aus dem alten
Testamente; drang aber immer auf das Zeugnis des Herzens, auf
den Kampf und Sieg mit Jacobs Waffen (Hos. 12, 5). Die Juden
wurden theils bis zu Thränen gerührt32.»

Der Verkehr mit Juden muß ziemlich lebhaft geworden sein.
Zinzendorf wurde nicht müde, immer erneut mit Juden in
Glaubensgespräche zu treten. Sie gelangen merkwürdig leicht. Wenige
Jahrzehnte vorher wäre das kaum denkbar gewesen, so weit stand
man damals innerlich auseinander. «Discours mit Rabbi Joseph,
welcher nach Herrnhut ziehen will, sonderlich wegen des jüdischen
Neuen Testamentes33.» Das stand unter der Spalte des 8. Februar
1727 bereits in Zinzendorfs Tagebuch. Zum erstenmal tauchte hier
der Plan Zinzendorfs auf, mit einer hebräischen Übersetzung des

Neuen Testaments in die sehnsuchtsvolle, nach Erneuerung
strebende Welt des Judentums einzudringen.

«Wann, großer Jude, wann kommt deine Stunde?
Wann sieht das Volk hinein in deine Wunde! —
Wenn diese auserwählte Stunde käme
und ihre Schuppen von den Augen nähme, —
so hätten wir die erstgebornen Brüder
in unsers lieben Vaters Hause wieder.»

31 Vgl. Spangenberg: Leben Zinzendorfs I, S. 628.
32 Vgl. Heinrieb Frick: Die ev. Mission. Ursprung, Geschichte, Ziel, 1922

(Judenpredigten in Hessen).
33 Vgl. Anm. 15, S. 177.

217



Im Januar 1731 finden sich einige Juden im Herrnhuter
Gemeinesaal. Wieder versuchte sie Zinzendorf in Anlehnung an
Prediger 7, 29: «Unter tausend habe ich einen Mann funden», und
«vom Messia durchs ganze Alte Testament» unmittelbar
anzusprechen34. Die Herrnhuter Diarien berichten für die folgenden
Jahre noch von manchen Besuchen durch Juden, die teilweise
auch länger blieben. 1735 zog Zinzendorf nach der Schweiz. In
Fürth begegnete er dem Juden Hersch Fromb, der dem Grafen
einen Antwortbrief nach Zürich sandte, der noch erhalten geblieben
ist, da ihn Zinzendorf aufgehoben und nach Herrnhut gebracht
hat. Er vermittelt bei aller stark aufgetragenen Höflichkeit der
Zeit einen guten Eindruck von Zinzendorfs überströmenden
Herzlichkeit Juden gegenüber.

«Ich versichere, daß wie ich die Ehre gehabt, Ew. hochgräfl.
Exzellenz hohe Gegenwart gnädig zu sehen, mir noch bis dato
eine große Freude daraus mache und gehabt habe, sintemalen von
Sie ein und anderes, so zur Gottesfurcht dienlich gewesen, gehört
und vernommen, daß ich bald niemals von einem in der Welt
vernommen, darüber ich mich höchlich freue, und Ew. hochgräfl.
Exzellenz, welches Andenken niemals aus meinem Gemüte kommen
werden, nichts mehr wünsche, nur die hohe Gnade und Ehre zu
genießen, Ew. hochgräfl. Exzellenz dermaleinst in meiner schlechten

Behausung nach meiner Wenigkeit aufzuwarten. —
Schließlich empfehle ich Sie in Gottes Schutz und der Erlösung

Israelis, daß selbige, welche in der Heiligen Schrift und Propheten
genugsam gegründet und erwiesen, durch die Gnade Gottes und
des Heiligen Geistes alle Menschen mögen erleuchtet und zugleich
unter einer Herde nach der gesegneten Weisagung mögen gebraucht
und erfüllet werden, selbige die Gnadenzeit genießen, Gott, den

Allmächtigen zu rühmen und zu preisen35.»
Man vermag freilich im zweiten Teil dieses Briefes nicht einen

Satz zu lesen, der die Grenze des Alten Testamentes und seiner

Verheißungen überschreitet. Es sind die großen Verheißungen des

Deuterojesaja, auf die angespielt wird. Doch ist die Sprache der
christlichen stark angenähert. Auch darin bleibt dieser Jude der

s« Zitiert nach Dalman, S. 12 (JHD, 10. 1. 1731).
35 Zitiert nach Dalman, S. 14 (RA 16, la, IIa, 6).

218



religiösen Tradition seines Volkes treu, daß der Lobpreis Gottes
beherrschend im Mittelpunkt steht. Denn für den frommen Juden
war und ist der Lobpreis Gottes die entscheidende religiöse Lebensmacht.

Der Sinn des jüdischen Daseins erfüllt sich in der Glori-
ficatio Dei36.

Dabei ist dieser Fürther Jude von einem starken Respekt vor
Christus erfüllt. Er gestand dem Grafen ohne weiteres als
rechtmäßig zu, das dunkle Kapitel 53 hei Jesaja auf Christus zu
beziehen. Doch grenzte er sich sofort wieder ab, indem er Christus
die Gottheit nicht zuerkannte.

Zinzendorf ist drei Jahre später wieder auf dieses Gespräch in
einem Brief an einen reformierten Pastor in Amsterdam
zurückgekommen, in dem diese entscheidende Differenz aufgezeigt wird,
jene Grenze, an der sich immer wieder die Wege zwischen frommen
Juden, die ganz auf die Botschaft des Alten Testamentes lauschen
wollen, und den Christusbekennern scheiden :

«Es findet sich ohnweit Nürnberg ein gewisser Jude, welcher
die Deutung des 53. Capitels Jesajä auf unsern HErrn JEsum
zugestehet; von diesem habe ich gesagt: daß er nicht ferne sey
vom Reiche Gottes. Jedoch halte ich weder ihn, noch alle die

übrigen, die unsern HErrn nicht als für ein- und allemahl ge-
creuzigten und ferner als dem wahren GOtt bekennen, keineswegs
für Brüder37. Ich mache in allen Reden von der Bekehrung den

Anfang mit JEsu und nenne seinen heiligen Namen bey allen
Juden: ausgenommen gewisse arme Menschen unter ihnen, welche

von ihren Vorsängern aus einer besondern Thumheit verbothen
ist, diesen Namen anzuhören: Daher man von ihm unter dem
Namen des Heylands oder Seligmachers zu reden pflegt38.»

Schon bei den «Sonderbaren Gesprächen» ließ Zinzendorf den
Juden Nathan Ben Jochem sagen: «Ich habe Erlaubnis von der
Religion zu sprechen: ich kan ihm Bescheid geben39.»

36 Vgl. E. Stauffer: Jerusalem und Rom im Zeitalter Jesu Christi, 1957,
S. 103.

37 Zinzendorf und die Zeit unterschieden zwischen Glaubensbrüdern und
Brüdern von Natur.

38 Vgl. Büdingische Sammlungen VII (1743), S. 57ff.
39 Vgl. Zinzendorfs Hauptschriften I, S. 113.

219



Zinzendorf ist offensichtlich an allen Gesprächen mit Juden sehr
beharrlich auf Jesaja 53 zugegangen, nachdem er sich im Laufe
der Unterredung über die Stellung des Gesprächspartners zu
Christus vergewissert hat. Er hat dann in dem einen Fall sich
nicht gescheut, das ganze Ärgernis des Glaubens an den
Gottmenschen Jesus Christus unverhüllt auszusprechen. In dem anderen
Fall hat er sich zurückgehalten, damit neue und vielleicht
weiterführende Gespräche nicht von vornherein abgeschnitten werden.

Hierhin gehört auch das Flugblatt, das Zinzendorf um 1738/39
an die Juden in der Umgebung von Marienborn verteilen ließ.
Es verzichtet auf eine Darbietung des Evangeliums, will aber
unmittelbar dorthin führen, wo die Fragen danach aufbrechen.
Dort heißt es unter anderm: «Ihr lieben Juden in dieser Gegend!
Ich wollte euch gern loben wegen eurer bisherigen und nun so

vielhundertjährigen Pünktlichkeit in eurem Gesetz; ich wollte mich
mit euch über unsers Königs und Gottes erstaunliche Härte wundern,

der euch nach eurem großen und himmelschreienden Götzendienst,

Vergehungen und Greueln nie über 70 Jahre hat zappeln
lassen, nun aber bald 1700 Jahre in der äußersten Verlegenheit
ohne Tempel und Opfer läßt, da ihr gar nichts getan habt und
nur eifriger in eurer Religion gewesen seid als vor und nach eurer
Verstörung, wenn euch euer eigenes Herz sagte, — daß eure jetzige
hartnäckige Andacht die Ursache Seines Grimmes über euch sei.»

Zinzendorf belegt dann den zu jeder Zeit von Israel geleisteten
Widerstand gegen jede göttliche Selbstkundgebung, um auf die
entscheidende Tatsache zu kommen, daß er mit ihnen über die
Botschaft von Christus nicht unmittelbar spreche, sondern sich
zurückhalte: «Das ist die Ursache, warum ich euch bisher noch
nichts von meinem Lamm gesagt, das ich doch in so vielen
Gegenden der Welt predige und predigen lasse, und das mir doch nie
aus Herz und Mund kommt. Das ist die Ursache, warum ich meinem

Nunnez d'Acosta so wenig als euch davon vorsage, obgleich
er in meinem Hause und Brot ist. Ihr müßt erst euren Sinn
ändern, ihr müßt erst Kinder werden, ihr müßt erst eure
Selbstgerechtigkeit fahren lassen und glauben, daß ihr verlorene Sünder
seid, die jemand brauchen, der sich ihrer zeitlich erbarme und ewig.

Alsdann, meine um der Väter willen geehrte Väter und um

220



meines auch um euch geschlachteten Lammes willen innig geliebte
Freunde, will ich euch mit Freuden- und Liebestränen von dem

vorsagen, ohne den ich weder leben noch selig werden will und
mit dem ich lieber in die Hölle, als ohne ihn im Himmel sein
wollte. Ihr wißt wohl, wen ich meine; aber es ist noch ein Schern

hamphorasch (das heißt ein unaussprechlicher Name wie der Name
Jahwes)40.»

Wie schwierig das ganze Gespräch mit den Juden ist und daß
der prophetische Beweis nicht zwingend ist, läßt der Graf in dem
schon angeführten Brief nach Amsterdam auch anklingen: «Das

Weissagen oder Prophezeyen deutet uns eine besondere Art von
Lehren an, nicht aber eine gewisse Bemühung zukünlftige Dinge
zu wissen und vorher zu sagen; sondern bloß eine lebendige, frey-
mütige Hertzbemächtigende und Hertzstärckende Art, Christum
denen Menschen anzupreisen41.»

Welch große Bedeutung die Auseinandersetzung mit dem
gläubigen Judentum in seinem ganzen Denken spielte, wird auch aus
einem Schreiben sichtbar, das er wenige Stunden vor seiner Abreise
nach Amerika im Jahre 1738 von Texel aus aufsetzte. Er war ein
Rundblick über die religiöse Situation in Europa, das er anschickte,
zu verlassen. An erster Stelle behandelte er das Judentum:

«Die Juden wären ziemlich mit mir zufrieden und würden mich
vielleicht am ersten vor eine Bar Israel halten, wenn ich ihnen
den Meßias nicht zum GOtt machte : und ich muß ihnen vielen das

Zeugniß geben, mit welchen mich mein HErr hat bekannt werden
lassen, daß sie unter unsern Unitariis ihres gleichen finden, und
den Jesaiam, wenn er unsers Königs Leyden und Herrlichkeit
beschreibet, ganz fein verstehen; es will ihnen nur nicht ein, wenn
sie auf die Frage: Wie heißt, der die Himmel gemacht hat, wie
heißt er und wie heißt sein Sohn? antworten sollen. Ich könte
ihnen wohl noch einmahl sagen, daß das Wiegen-Kind, das mir
und der ganzten Welt gebohren worden, der Sohn, der mir und der

gantzen Welt zu gut in eine Krippe gelegt worden, der starcke
GOtt ist, der GOtt mit uns und mir und ihnen, ohne daß sie ihn
kennen.

40 Vgl. Dalman, S. 30.
41 Vgl. Anm. 38.

221



Ich gebe mich aber nicht davor aus, daß ich sie überzeugen
will. Erst weiß ich nicht, ob ihre Zeit schon so nahe ist, daß sie

den sehen, in welchen jene gestochen haben. 2. Dencke ich: der
Geiz, die Wurtzel alles Übels, muß erst weniger gehört werden,
wenn sie die Stimme des Sohnes GOttes hören sollen.

Daß ich Zeit meines Lebens die Speisen nicht gegessen, die
ihnen ehedem verboten waren; daß ich schon viele Jahren den
Sabbath zur Ruhe wie unsern Sonntag zur Verkündigung des

Evangelii angewendet, das habe ich ohne Absichten mit einem
einfältigen Hertzen getan42.»

Zinzendorf hat jedenfalls mit den besten Vertretern eines innerlich

aufgeschlossenen Judentums seine Gespräche geführt. Sie

müssen irgendwie von den damals die Judenschaft erregenden
Fragen berührt gewesen sein, vor allem von den stark mystischen
Strömungen. Nicht umsonst läßt Zinzendorf in seinen «Sonderbaren

Gesprächen» den Juden Nathan Ben Jochem mit dem
Bekenntnis beginnen: «Ich mag gern disputieren. Weis der Herr was
von der Cabbala » Doch bricht Zinzendorf diese Anknüpfung hart
mit einem «Nein» ab. Auf dieses sich in Frömmigkeitserfahrungen
ergehendes Gespräch ließ sich der Graf von vornherein nicht ein.
Es mußte in seinen Augen von dem eigentlichen Hauptthema
hoffnungslos abführen.

Bei aller Gesprächsbereitschaft spürte Zinzendorf die tiefen
Gräben. Wohl kennzeichnender ist bei aller Ernüchterung das
andere : Zinzendorf ließ in einer bis an sein Lebensende nicht
nachlassenden Zähigkeit und Unermüdlichkeit die Judenfrage nicht
aus den Augen und hat jede ihm bietende Gelegenheit verwendet,
die rein persönlichen Beziehungen zu den Juden zu erweitern und
zu vertiefen.

IV. Erweiterung persönlicher Kontakte in Westdeutschland
und Holland

Die Gelegenheiten ergaben sich noch ungezwungener, als
Zinzendorf im Jahre 1736 aus Kursachsen verbannt wurde. Die Nach-

12 Vgl. Anm. 38, S. 223ff.

222



rieht erreichte ihn, als er von Holland aus auf der Rückreise nach
Herrnhut war. Diese Reise hatte für seine weiteren ausbaufähigen
Beziehungen zum Judentum bereits eine besondere Bedeutung. In
Holland, vor allem an seinem Wohnort Amsterdam, hatte er unter
größtem Zulauf öffentliche Versammlungen gehalten und war mit
den Angesehensten der Stadt, Geistlichen der Reformierten, Re-
monstranten und Mennoniten sowie Kaufleuten von großem
Reichtum in enge Verbindung getreten. Diese konnte er nun auch
zu seinen Freunden zählen.

Er war in Amsterdam mit großem Gefolge eingekehrt. Seine

Frau, sein zehnjähriges Töchterchen Benigna und eine stattliche
Anzahl von Brüdern und Schwestern aus der Gemeine waren mit
ihm in die Niederlande gekommen.

Hier formierte sich bereits seine Pilgergemeine, sein Hofstaat.
Seine engsten Mitarbeiter und Mitarbeiterinnen blieben von nun
an bis auf vereinzelte Reisen stets um ihn. «Sie ist ein regnum
Christi und ein unsichtbares Kollegium unter allen Arbeitern, die
um des Werks Jesu willen keinen gewissen Ort haben43.» Er
nannte sie später ein «Gnaden-Lager» und schließlich «eine Kanzlei
des Heilandes». Hier bildeten sich die Spezialisten aus, die neben
ihm vor allem die Gespräche mit den Juden führen und sich
zeitweilig völlig auf diese Aufgabe konzentrieren konnten wie später
Leonhard Dober und vor allem Lieberkühn.

Doch wurde in Holland auch eine ganz großzügige Geldhilfe
des dortigen Großbürgertums in die Wege geleitet, deren Bedeutung

sich kurz darauf bei der Vertreibung aus Kursachsen im
vollen Umfang erweisen sollte. Waren bisher Handwerker und
Bauern, vereinzelt auch Akademiker zu Zinzendorf gestoßen, so

trat jetzt das Bürgertum und Großbürgertum hinzu. Dadurch
änderte sich nicht nur die innere Struktur des ganzen Herrnhuter-
tums, es entstanden auch neue Gemeinde, wie in Amsterdam und
Herrendijk in der Baronie Ysselstein bei Utrecht und später Zeist.
Zu dem in Holland sehr stark eingewurzelten Judentum ergaben
sich neue, ungekünstelte Beziehungen. Denn unter dem gastlichen

43 Vgl. Beyreuther: Zinzendorf III, 1961, S. 115f., 127f. (Zinzendorf
und die Christenheit).

223



Dach dieser beiden Gemeinen kehrten nicht nur Reformierte,
Remonstranten, Mennoniten, Jansenisten, Kartäuser-Mönche,
besuchende Geschwister, durchreisende herrnhutische Missionare, für
England und Amerika bestimmte Mitarbeiter ein, sondern auch
fromme Juden, die in den brüderischen Versammlungen eine
religiöse Atmosphäre suchten und fanden, die sie unwiderstehlich
anzog. Es wurde dort eine unsentimentale, aber doch von einem
verhaltenen Enthusiasmus bewegte Bruderschaft praktiziert, die
in jedem, der eintrat, einen Bruder sah, auch wo noch nicht die

völlige Bruderschaft des einen gemeinsamen Glaubens hergestellt
war. Hier wurden die harten Schranken zwischen den Gesellschaftsschichten,

den Bildungsgraden, der Rassen und Nationen irgendwie
wesenlos44.

Da Kursachsen Zinzendorf dringend nahegelegt hatte, sich
«unauffällig» und unverzüglich außer Land zu begeben, reiste er nicht
mehr ein, sondern wandte sich nach Erankfurt am Main. Mit seiner
Eamilie und seiner Elite wollte der Graf auch außerhalb Herrnhuts,
dessen Existenz gesichert blieb, Zusammensein.

In der alten Reichsstadt Erankfurt war wie in Amsterdam der
Graf bald ein gesuchter Mittelpunkt, um den sich viele Bürger
drängten. Die Verbindungen zu den zahlreichen Juden in der
Stadt wurden intensiviert. Doch suchte Zinzendorf einen festen
und unabhängigen Platz, wo er sich mit der Pilgergemeine und
denen, die aus Herrnhut noch nachkommen würden, neu etablieren
konnte. Konkrete Angebote lagen vor. Das geräumige Schloß
Marienhorn mit einem abgerundeten Landbesitz konnte erpachtet
werden. Holländische Geldhilfe stand zur Verfügung.

Keine Landschaft konnte zugleich so anziehend auf Zinzendorf
wirken wie die östlich der Stadt Frankfurt am Main gelegene
Wetterau. Es war eine ausgesprochene «Ketzerlandschaft» und
auch «Judenlandschaft». Die gräflichen Regierungen in Büdingen,
Meerholz, Wächtersbach und Offenbach am Main hatten nach
einem von ihnen erlassenen Toleranzedikt vom 29. März 1712 eine
starke Bevölkerungszunahme fast ausschließlich von Sektierern,
Inspirierten und Wiedertäufern erhalten. Wirtschaftlich hatte sich

44 S. o. S. 115.

224



für die verarmten Reichsgrafschaften diese Ansiedlung der
Separatisten gut bewährt. Sie brachten durch ihre Gewerbetüchtigkeit
Geld ins Land45.

Typisch für Zinzendorf war jedoch, daß er zuerst zögerte und
als er dann pachtete, es durch Mittelsmänner geschehen ließ. Ihm
war auch die halb verfallene Ronneburg als Wohnsitz angeboten
worden. Sie war ein Sitz der Armut und Unreinlichkeit, voller
Diebe, Zigeuner, Sektierer und armer Juden. 56 Familien hausten
dort, dicht zusammengedrängt in der Vorburg. «Christian David
gings ansehen und referierte, da könne kein Mensch leben und
bleiben.» Die Ronneburg war zugleich seit 1715 der Tagungs- und
Zufluchtsort für die zehn Inspiriertengemeinden der Wetterau und
die zwölf Gebetsgemeinschaften in der Pfalz, in Württemberg und
in der Schweiz. Dafür war die Ronneburg weit und breit bekannt.
Hier hatte sich im Verborgenen schon manche Tragödie abgespielt.

Die Pilgergemeine Zinzendorfs wollte um keinen Preis dieses

elende Raubnest beziehen. Zinzendorf aber ging persönlich zur
Ronneburg, fand alles viel besser und richtete sich stillschweigend
am nächsten Tag dort ein, daß seiner Umgebung nichts anderes

übrigblieb, als ihm nachzufolgen.
Er besaß freilich bewährte Mitarbeiter wie Christian David

und Leonhard Dober. Mit dieser Mannschaft konnte er jedes
Räubernest beziehen. Diese kleine, aufeinander eingeschworene
Mitarbeiterschaft, die sich in die Arbeit teilte und doch geschlossen
und einmütig handelte, war etwas völlig Neues in der staatskirchlichen

Landschaft mit der Monokultur des geistlichen Standes.
Diese brüderlich verbundene Kampfgemeinschaft von «Streitern»
wirkte dadurch so ganz unmittelbar in ihrem evangelistischen Tun.

Wie in Amsterdam fand dieses freie Evangelisieren unter einer
bunt gemischten Schar seine Ordnung durch das täglich praktizierte
gottesdienstliche Leben. Die kleine Pilgergemeine auf der Ronneburg

richtete ihre täglichen Bet- und Singstunden wie in Herrnhut
ein.

Unter großem Zulauf auch aus den Dörfern ringsum predigte
hier Zinzendorf auf der Burg. Über die Burgbewohner hinaus

45 S. o. S. 121.

225



weitete sich die Arbeit und erfaßte die ganze Landschaft. Sehr
bald knüpfte sich ein Band des Vertrauens zwischen Zinzendorf
und seiner Mannschaft und den auf der Ronneburg lebenden
jüdischen Familien. Über sie gewann der Graf Zugang zu den
Judengruppen in der Wetterau zwischen Gießen und Darmstadt. Echte
Dankbarkeit der jüdischen und nichtjüdischen Bewohner der
Burg erleichterte alles. Denn der Graf nahm sich mit seinen
Mitarbeitern der verwahrlosten Kinder in umfassender Weise an. Sie
wurden beköstigt, beschenkt und täglich unterrichtet. Die Kinder
des Reichsgrafen luden die jüdischen Kinder an ihre Tafel und
speisten mit ihnen.

Wie ein Lauffeuer hatte sich in Deutschland und in der Schweiz
die Kunde von Zinzendorfs Aufenthalt auf der Ronneburg
verbreitet. Jetzt setzte allmählich ein Besucherstrom ein, der nicht
mehr nach Herrnhut, sondern in die Wetterau zog. Auch als der
Graf längst nicht mehr auf der abenteuerlichen Ronneburg hauste,
ließen es sich diese Besucher nicht nehmen, hier einmal für eine
Nacht einquartiert zu werden.

Unter den Besuchern waren auch getaufte Juden, die sich
nunmehr zur Brüdergemeine hielten. Wahrscheinlich ist schon
hier bei Zinzendorf der Gedanke entstanden, eine kleine Gemeine

nur aus getauften Juden zu bilden, eine zweite judenchristliche
Pilgergemeine, die zusammenblieb und mit der Zinzendorf seine
besonderen Pläne einer Judenmission hatte.

Auch Zinzendorfs bekannter Mitarbeiter Lieberkühn suchte
damals Beziehungen zu den Juden. Er wird mit Wissen und
Unterstützung Zinzendorfs an einer Beschneidungsfeier im nahen
Büdingen teilgenommen haben. Er besuchte in Gelnhausen den
Rabbiner. Diese Stadt hatte Zinzendorf eine Freistatt für seine
Gemeine angeboten. Auch unter den zahlreichen Juden in den
Wetterauer Dörfern, in Hanau und Frankfurt machte Lieberkühn
viele Besuche, die sie bei ihm auf der Ronneburg erwiderten46.

Solche Erfahrungen hatten die Juden mit Christen noch nicht
gemacht. So hielten sie Zinzendorf und Lieberkühn für «Chaside
ummoth ha-'olam» (Fromme der Weltvölker). Es war ihnen unfaß-

46 Vgl. Dalman, S. 15, S. 54.

226



lieh, daß sich diese beiden Männer ihrer und ihrer Kinder annahmen

und der junge Theologe Lieherkühn sie «täglich einige Stunden
informierte».

Mancher Jude kam durch diese Unterredungen zum Nachdenken
und erkannte, daß auch ein echter Jude sich ernsthaft zu Gott
bekehren müsse. Sie ließen sich auch bereitwillig sagen, daß sie

in irdische Dinge verwickelt, «die Juden zu sehr auf den Handel
erpicht waren» und darum die letzten religiösen Fragen
vernachlässigten.

Als Zinzendorf mit Lieberkühn zusammen noch 1736 die Wet-
terau verließ, um über Berlin nach Livland zu reisen, war das
Bedauern bei den Juden lebhaft. So schrieb zum Beispiel der
Chassan (Vorsänger) der jüdischen Synagogengemeinde von
Gelnhausen an Lieberkühn einen Dankesbrief. Es habe noch niemand
mit ihm so liebreich geredet und er dankte für alle erfahrene Güte,
und Freundschaft.

Doch zeigten sich immer deutlicher die Schwierigkeiten einer
Judenmission, so hoch man auch Zinzendorf und seine Mitarbeiter
im Ghetto von Frankfurt am Main und in der ganzen Wetterau
bei den verstreut wohnenden Judenfamilien einschätzte. Sobald
das Gespräch auf Christus kam, war der tote Punkt erreicht.

Doch die Geduld und Zähigkeit, welche diese Arbeit erforderte,
besaßen die Mähren, die unvergleichlichen Mitarbeiter Zinzendorfs.
So erklärte Zinzendorf Ende 1736 auf dem inzwischen erpachteten
und von der Pilgergemeine bewohnten Schloß Marienborn anläßlich
einer Gesamtkonferenz: «Die Judensache ist nicht darum zu
suspendieren, weil die Zeit noch nicht da wäre, sondern weil der Plan
noch schief ist47.» Man gestand sich, daß man in der Judenmission
aus dem Improvisieren und Experimentieren nicht hinausgekommen

war. Daß die ganzen Bemühungen um die Juden aus dem

Improvisieren und Experimentieren nicht gelöst werden konnten,
bewiesen alle späteren Anstrengungen. Sie sind unter Zinzendorf
das Signum dieser schweren Arbeit geblieben.

Man blieb jedenfalls in intensiver Berührung mit den Juden
und wollte für alle weiteren Gottesführungen offen bleiben. Es

47 Zitiert nach Dalman, S. 18.

227



sind dann zwei seiner engsten Mitarbeiter gewesen, die eine
Judenmissionstätigkeit einige Jahre später begannen und dabei Zinzen-
dorfs volle Unterstützung erhielten. Leonhard Dober, der erste
Heidenmissionar der Brüder auf St. Thomas von 1732—1734,
der dann als Oberältester in Herrnhut wirkte und 1736 mit der
Pilgergemeine in die Wetterau zog, erklärte im Sommer 1738

feierlich: «Wenn allen Völkern das Evangelium verkündigt werde,
sollten die Juden nicht leer ausgehen.» Denn alle Bemühungen
um die Juden standen im Rahmen einer sich immer mehr
ausweitenden Arbeit der Brüder unter Heidenvölkern in Mittel- und
Nordamerika, in Grönland und in Afrika.

Zinzendorf erhielt am 17. Juli 1738 in Frankfurt am Main, wo
er damals weilte, einen Brief Leonhard Dobers mit folgenden
charakteristischen Zeilen: «Lieber und teurer gnädiger Herr! Nun
ist die Zeit da, daß ich nun werde auf Jesu Wort gehn. Ich hab'
nichts als Seine Gnade; die muß mich wieder anweisen, wie in
St. Thomas. Denken Sie an mich! Unsre heutige Losung hat mich
sehr gefreut, und ich bin getrost und glaube, daß Er Sein Haus
wird wissen auch in Amsterdam unter den Juden aufzurichten48.»

Wir finden dann Dober mit seiner Frau im Judenviertel von
Amsterdam wieder, wo er seinem Broterwerb nachging und unter
vielen Entsagungen das Evangelium unter den Juden durch Wort
und Vorbild bezeugte. Mit ihm traf Zinzendorf Ende Oktober 1738

in Amsterdam zusammen, als er sich von hier aus nach Westindien
begab.

Leonhard Dober wirkte vom Sommer 1738 bis 1739 unter den
Juden in Amsterdam. Da er gleichzeitig das Amt eines Generalältesten

der Brüder innehatte, schaute er sich nach einem
Mitarbeiter um, der ihn einmal ablösen konnte.

Inzwischen war Zinzendorf in Amerika gewesen. Die Rückreise
von St. Thomas trat der Graf nicht nur mit einem jungen Neger
an. Er bezahlte auch für einen mittellosen Dänen und für den
verarmten portugiesischen Juden Don Daniel Nunnez da Costa und
dessen Frau die Schiffsreise. Da Costa stammte aus einer seit 1497

in Portugal ansässigen Familie jüdischer Herkunft, die zum

48 Zitiert nach Dalman, S. 19.

228



Christentum übergetreten, aber heimlich ihrem jüdischen Glauben
treu geblieben war. Sein Vater wurde entdeckt und in Lissabon
verbrannt. Der Sohn wanderte nach Westindien aus, bekannte sich
wieder zum jüdischen Glauben, konnte aber nicht recht Fuß fassen.
Dem jüdischen Paar, den Nachfahren, räumte Zinzendorf sein

Lager im Schiffskabinett ein und begnügte sich mit einer harten,
unbequemen Lagerstatt in einem schnell für ihn zusammengezimmerten

Bretterverschlag neben der Kajüte. Dort konnte er ungestört

arbeiten, aber Nächte hindurch unterhielt sich Zinzendorf
mit dem hochgebildeten Juden. Dieser und seine Frau begaben
sich mit nach Marienborn, dem Sitz der Pilgergemeine. Das war
das Ergebnis der Glaubensgespräche. «Er will die Gemeine sehen

und um mich sein49.»

In seinem Reisetagebuch trug Zinzendorf unter anderm ein:
«Da Costa hat schon vielmal geweint und gesagt, daß es der Weg
zu seiner Heiligung sei, daß er um mich sein darf. Denn das ist die

Krankheit, die er wie alle hat außer Jesu, daß sie von nichts wissen
als von Sanctificatio (Heiligung) und wenn ihnen die Gnade kein
Spott ist, wie wahrhaftig diesem lieben Juden, so ist es ihnen ein
großes Rätsel... Wenn er nichts tut als unter den Juden unser
Korrespondent sein, so sind die 60 Taler Transport für ihn und sie

nicht vergebens.» Anderseits meinte Zinzendorf, daß Da Costa
nichts mehr gegen Jesus Christus einzuwenden hatte. Er vermag
nur mit dessen Gottheit sich nicht abzufinden, «denn seine
Philosophie plagt ihn gewaltig. Ich bin in Sorge, er wird mir zu bald ein
Christ50».

Zinzendorf war jedoch in seinen heißen Wünschen zu weit
vorausgeeilt. Da Costa wurde kein Christ bei aller ehrlich bezeugten
tiefen Hochachtung vor Christus. Das war gewiß ein mageres
Ergebnis eines wochenlangen, unermüdlichen Bemühens um einen
philosophisch orientierten und gebildeten wie auch ethisch
hochstehenden Juden. Er wurde in seiner religiösen Haltung von
Zinzendorf sehr gefördert, doch den letzten Schritt tat er nicht.

49 Vgl. Beyreuther : Zinzendorf III (Zinzendorf und die Christenheit),
S. 180ff.

50 Vgl. Dalmann, S. 27.

229



Aber wo hätte sonst ein Jude in der damaligen Situation von
einer christlichen Gemeinde so urteilen können wie Da Costa:
«Solange er und seine Frau in der Welt sind, würden sie nimmermehr

das Bild der Gemeine aus dem Herzen verlieren, noch
vergessen, was sie da gehört hätten51.»

V. Zinzendorf und Lieberkühn

Eine der ersten Amtshandlungen Zinzendorfs nach seiner
Rückkehr in Marienborn galt der Ordination (Konfirmation)
Samuel Lieberkühns zur Judenmissionsarbeit in Amsterdam zur
Ablösung Leonhard Dobers. Er wurde in die Zahl der Brüder
aufgenommen, die ihr Leben in den restlosen Dienst des Herrn gestellt
hatten. Es waren hochgespannte Hoffnungen, die man sich von
der Arbeit Lieberkühns in Amsterdam machte. Das ist aus den
Abschiedsliedern sichtbar, die damals aus diesem Anlaß unter den
Brüdern in Marienborn entstanden.

Molther dichtete :

Lieberkühn — Du gehst nun hin
Auf den dir vorbestimmten Plan.
Unser Lamm, — das dich annahm.
Blickt dich mit Zeugengnade an.
Ziehe an den Heldensinn,
Wirb ihm um den Kreuzgewinn
Von dem Samen Abraham,
Der um seine Gnade kann.

Gotteslamm — aus Davids Stamm,
Denk doch an dein armes Geschlecht
Das so lang — durch eignen Gang
Sich hat verirret vom Bundesrecht.
Spreng entzwei die Kerkertür,
Zieh es aus dem Tod herfür;
Laß es in der Nägel Mal
Sehen seine Gnadenwahl.

ei S. o. S. 51.

230



Zinzendorfs Abschiedslied enthielt seine Wünsche und Bitten:

Mein lieber Bruder Lieberkühn,
Vom Heiland überzeuget,
Daß sich sein blutiges Bemühn
Auch vor die Juden neiget :

Geh, sage seinem Israel,
Der «Gott mit uns!» sei ihre.
Der auf Ebräisch Immanuel
Ist ihre Gnadentüre.

In diesem Sinn kommt glücklich an
Im stolzen Amsterdamme
Und macht dem Freunde neue Bahn.
Bringt eine frische Flamme
Zu denen andern Feuern hin,
Die schon daselbsten zünden.
Der Heiland schreib' es euch in Sinn,
Wie ihr müßt überwinden52.

Es sind sehr nüchterne Feststellungen, die Lieberkühn in
Amsterdam machte und an Zinzendorf weiterberichtete53. Die Juden
teilten sich damals in Rabbaniten und Karaiten. Die ersteren banden

sich an das AT und den Talmud als Regel und Richtschnur
für Leben und Glauben. Die Karaiten verwarfen den Talmud.

Zu Lieberkühns Zeiten waren die Amsterdamer Juden durchwegs

Rabbaniten, wenn auch eine gewisse Tendenz zum Karaiten-
Standpunkt unverkennbar war. Doch durfte dies nicht öffentlich
kund werden, da diese Karaiten für Ketzer und Abtrünnige an-

52 Zitiert nach Dalmann-Schulze, S. 60ff. An den inhaltlieh und ästhetisch
recht unterschiedlich zu beurteilenden Liedern für Judenchristen, die bei
besonderen Gelegenheiten entstanden und teilweise in das Brüdergesangbuch
aufgenommen worden sind, hat Martin Wittenberg: Zinzendorf und die
Judenbekehrung, Sonderdruck aus «Ev.-Luth. Kirchenzeitung», Nr. 16, vom
15. August 1960, mit Recht Kritikgeübt. Wir sind hier auf diese Dichtungen
nicht weiter eingegangen, weil ihr zeitgeschichtlicher Rahmen wie ihr
dadurch bedingter Wert zu dem behandelten Problem nichts von Belang
beträgt.

53 Vgl. Dalman, S. 65ff.

231



gesehen wurden. Doch bestand zwischen beiden religiösen Gruppen

kein Unterschied in der Ablehnung Jesus als Messias.
Dafür grilf ein anderer Unterschied tief in das Leben der Juden

in Amsterdam ein. Es war der unversöhnliche Gegensatz zwischen
portugiesischen und deutschen Juden, daß gegenseitige Heiraten
unmöglich waren.

Unter den portugiesischen Juden waren viele, die sich einmal
haben an anderen Orten taufen lassen, aber zum Judentum
zurücktraten, ohne dadurch die Achtung wiedergewonnen zu haben.
Auch Christen, zum Judentum freiwillig übergetreten, waren
anzutreffen. Sie rekrutierten sich vor allem aus dem Katholizismus.

Eine Fülle sozialer Hilfsgesellschaften waren unter den Juden
gegründet worden, die sich Ungebildeter oder Armer oder der
Waisenkinder annahmen, Ausstattungen für arme Judenmädchen
versorgten oder für würdige Totenbestattungen eintraten. Die
portugiesischen Juden hatten zwei Rabbi, die deutschen einen
Rabbi. Ihnen folgten die Richter in den Streitsachen, die sie zu
schlichten hatten, und die Vorsteher, die bei der weitgehenden
Selbstverwaltung der Judenschaft die äußere Ordnung
gewährleisteten und für die Armen sorgten.

So war hier alles nach den ausgezeichneten und damals in
Europa vorbildlichen holländischen Wohlfahrtseinrichtungen
ausgerichtet worden.

Über die religiöse Situation unter den Juden berichtete Lieberkühn

umfassend. Es war eine ausgesprochene Gesetzesfrömmigkeit,
die das ganze Leben mitbestimmte. Um das ewige Leben zu

erlangen, mußte man an Gott glauben und die Gebote halten, die
im Gesetz Moses in 613 Einzelanweisungen enthalten waren. Wer
eines dieser Gesetze übertrat, war zur Buße verpflichtet. Sie
bestand aus ehrlicher Reue, aus Fasten, Gebeten, Almosen geben,
dem Vorsatz zur Besserung. Schließlich und zuletzt aber doch hieß

es, der Barmherzigkeit Gottes zu vertrauen.
Der Versöhnungstag als der große Bußtag der Juden wurde

streng eingehalten. Es gab einige Chassidim, die sich nur den
Talmudstudien und Bußübungen hingaben. Sie wurden bestaunt.
Denn ihnen war die oberste der sieben Seligkeitsstufen des
Paradieses gewiß.

232



Doch sah Lieberkühn im täglichen Verkehr mit den Juden noch
tiefer. Viele von ihnen lebten in großer religiöser Unwissenheit und
im Aberglauben. Die Gelehrten waren stolz auf ihr Wissen und
«aufgeblasen». Die Reichen hatten «hier ihr Kanaan und sehnten
sich nicht nach einem andern». Daher war eines ihrer Sprichwörter:
Wer hofft auf die Geulle (Erlösung), der ist gewiß Mechulle (krank).
Unter den armen Juden standen die täglichen Sorgen so voran,
daß sie darüber nicht zu tieferen Fragen kamen.

Weithin verließ man sich auf die Beschneidung, sprach das

Morgen- und Abendgebet und versuchte, die Gebote, so gut es ging,
im äußeren Sinn zu erfüllen. An den Gesetzen zerbrach niemand
innerlich. Daß sie im letzten unerfüllbar waren, erschien nicht als
eine brennende Frage. «Daher hatten sie auch keinen Heiland
nötig, und Jesus war bei ihnen so verachtet, wie er bei den Christen
unbekannt war54.»

Doch gab Lieberkühn seine Arbeit nicht auf. Es lag ihm alles

daran, mit den gottesfürchtigen Juden unter ihnen bekannt zu
werden. Er besuchte regelmäßig die Synagogengottesdienste. Manchen

Verdächtigungen wurde er ausgesetzt. Doch er setzte sich
durch, daß man ihm schließlich allgemein mit Zuneigung und
Respekt entgegentrat. Man legte ihm den Ehrennamen «Rabbi
Schmuel» bei. Auf manchen Reisen lernte er auch die Juden in
anderen Städten Hollands kennen. Einmal konnte er in der Synagoge

in Groningen eine Predigt halten. Auch unter den Juden
Londons hat er gelegentlich gewirkt.

Wesentlich kam ihm zugute, daß er von Anfang an bei einem
Rabbi Unterricht nahm, die liturgischen und Gebetsbücher, die
Kommentare, auch die gegen die Christen gerichteten polemischen
wie die moralischen Schriften kennenlernte. Er lebte sich in die
jüdischen Sitten und Gewohnheiten wie in ihre Sprache völlige ein.

Sein Lehrer, der Rabbi, las mit ihm bald das Neue Testament.
Doch hielt ihn die ganze Zerrissenheit unter den christlichen
Kirchen vor einem Übertritt ab. «Wenn ich nach meiner
Überzeugung handeln sollte, so könnte ich kein Jude bleiben. Wenn
ich aber ein Christ werden wollte, so bin ich bei den Juden ver-

M S. o. S. 65.

233



achtet als ein Meschummed (Abgefallener), und die Christen selber
halten nichts von einem getauften Juden. Ich wollte aber noch
das alles über mich nehmen und von meinem Volke ausziehen,
bei ihm verachtet und verschmäht sein und bei den Christen
nichts gelten. Aber wenn ich bedenke, zu welcher Partei ich gehen,
zu den Reformierten, Lutheranern, Katholiken, Mennoniten, so
weiß ich keinen Rat. Eine jede Partei verwirft die andere. Und
dann sehe ich auf den Lebenswandel der Christen aller Parteien,
so finde ich sie schlechter als bei den Juden. Das macht mich so

verlegen und weiß mir keinen Rat65.» Lieberkühn gab ihm die

einzig richtige Antwort, er solle nicht auf Juden noch Christen,
sondern auf Christus sehen. Wenn er seine Gnade und Vergebung
erhalten habe, würde ihm auch gezeigt werden, was er tun solle.

Mit Zinzendorf ist Lieberkühn später über die angewandte
Missionspraxis nicht übereingekommen. Lieberkühn hat sich ganz
konsequent in seinen Gesprächen mit Juden nicht auf Disputationen

eingelassen, denn «die Juden sind aus dem Gesetz und den

Propheten nicht mehr zu überzeugen, da die falsche Auslegung
der Rabbiner bei ihnen alles gilt und sie nicht von derselben
abzubringen sind56». Lieberkühn strebte in seinen Unterredungen
sofort auf die Mitte des Evangeliums zu, wobei er an jüdische
Vorstellungen und Sprichwörter anzuknüpfen suchte. Für ihn stand
im Mittelpunkt die Botschaft von dem Gekreuzigten und
Auferstandenen. Die Frage nach der Gottheit Jesu stellte er dabei
geflissentlich zurück, da sie immer zu einer unfruchtbaren Streitfrage

zu werden drohte. «Nichts ist den Juden anstößiger, als daß
der Messias Gott sein soll, denn das können sie nicht mit ihrem
vornehmsten Glaubensartikel reimen: ,Höre, Israel! Jahwe ist unser

Gott, Jahwe allein.' Allein in diesem Punkt lasse ich mich nicht
mit ihnen ein, sondern bleibe nur dabei, daß Jesus von Gott zum
Herrn und Heiland gemacht ist57.»

«Kurz, ich verkündige ihnen Jesum den Gekreuzigten, daß er
der Messias ist, der für uns Mensch geworden und gestorben und
uns mit Gott versöhnt hat, der auferstanden und gen Himmel ge-

55 S. o. S. 66.
s« S. o. S. 99ff.
5' S. o.

234



fahren ist, zu dem wir uns wenden müssen, wenn wir wollen 'Olarn
ha-ba haben. Und wer das glauben kann, der glaubt hernach alles,

was Jesus gelehrt hat58.»

Zinzendorf ist also über dieser Frage mit Lieberkühn uneinig
geworden. Lieberkühn trat direkt mit dem Evangelium vom
Sünderheiland an die Juden heran. Zinzendorf aber wollte immer
den Weg über das Alte Testament gehen. Für ihn war Jesus Christus,

wie wir bereits gesehen haben, der Schöpfergott, der Gott,
der im Alten Bund an dem Volk Israel handelte59. Der Graf wollte
sich nicht darauf verstehen, davon abzugehen, auch nicht von
dem alttestamentlichen Beweis, der auf Jesus als den verheißenen
Messias hinzielte. Und wenn Zinzendorf so ungemein auf die
Juden wirkte, die ihm begegneten, so lag es an seiner Persönlichkeit,

in der sich eine so starke und lautere Liebe zum jüdischen
Volk mit einem so drängenden Wunsch verband, ihnen sein
Bestes, seine ganze Freude und Heilsgewißheit zu vermitteln. Das
öffnete ihm die Türen. Das war sein Weg.

Lieberkühn, der sich Jahre hindurch auf die Wirksamkeit
unter Juden konzentriert hatte, war wohl erfahrener im Umgang
mit ihnen. Lieberkühns Missionsmethode war dem stürmischen
Grafen nicht auf den Leib geschnitten, aber er konnte doch ganz
freimütig ihm zustimmen, wie in einer Rede vom 12. Oktober
1739: «Unser Bruder Lieberkühn arbeitet mit völliger Plerophorie
und nicht ohne vielen Segen unter den Juden in Amsterdam.»
Er konnte 1759 dieses Urteil aus eigener Anschauung noch
verstärken: «Die Arbeit unter den Juden ist auch fortgegangen, und
ich habe sie in keinem Jahre angenehmer gesehen als in diesem.
Es ist bei ihren Besuchen in Zeist oft gründliche Nachfrage
geschehen, und es ist ein merklicher Unterschied gegen alle bisherige.
Insofern glaube ich gewiß, daß Bruder Samuel seinen Zweck
erhält, daß in der ganzen jüdischen Nation, soweit er gelangt ist,
eine Attention ist auf das, was der liebe Gott in Zukunft tun wird. »

So konnte Lieberkühn bei seiner Methode bleiben. Er verzichtete
auf alle eigentliche missionarische Predigttätigkeit und konzen-

88 S. o. S. 79.
59 S. o. Anm. 23.

235



trierte sich auf die Pflege der persönlichen Kontaktnahme. Zur
Taufe drängte er nicht. So ist auch nur eine Judentaufe bei ihm
bezeugt. Es ging ihm vielmehr darum, erst einmal ein echtes

Glaubensgespräch mit dem jüdischen Volk nach jahrhundertealter
gegenseitiger Abgrenzung eröffnen zu können, das nicht mehr mit
all den bösen und hemmenden Vorstellungen erlittenen Unrechts
durch die Christen belastet war. Das war ihm tatsächlich in einem

großen Umfang gelungen, hier Bahn zu brechen.
Wesentlich war für ihn dann das Tatzeugnis im Leben und im

Glauben. Sein persönliches Christentum erwies er in der heiteren,
immer herzlichen und geduldigen Art den Juden gegenüber. Sie

spürten an ihm etwas, was sie nicht besaßen und kamen dann oft
mit der einen Frage heraus: Ihr seid doch anders als wir. «Was

macht euch Brüder so glücklich » Lieberkühn antwortete auf seine
Weise: «Der Seelenfrieden, den wir bei unserm Herrn und Heiland
gefunden haben.» Das weckte die Bereitschaft zum Hören und die
Sehnsucht nach einem gleichen innerlich befreiten und erlösten
Leben.

Für die aus dem Judentum gewonnenen Christen glaubte
Lieberkühn die Gültigkeit des Gesetzes voll aufrechterhalten zu
müssen, auch teilte er mit den Juden ihre nationalen
Zukunftshoffnungen. Hier ist er nicht verstanden worden, obwohl er nicht
unrichtig sah und urteilte60.

VI. Die Aktivierung der Brüderkirche für die Judenmission

Für den Grafen selbst ergaben sich noch andere Wege und
Möglichkeiten, dem Anliegen einer Mission unter den Juden
beizustehen. Er mobilisierte seine Brüderkirche, die im Entstehen
war als eine selbständige Größe, vor allem im Fürbittedienst für
Israel. Am 12. Oktober 1738, dem Versöhnungstag der Juden, rief
er in Marienborn die Pilgergemeine zu einer besonderen Feier
zusammen. In ihr wurde Da Costa verabschiedet. Unter der Gewalt
der Stunde und nach einem fürbittenden Lied, das ihm in diesem

60 Vgl. Dalman-Schulze, S. 59, 100.

236



Augenblick zuströmte und er der Gemeine vorsagte, in welches
sie einstimmte, kniete er im Fürbittegebet für Israel nieder. Von
da an hat Zinzendorf, wenn auch nicht regelmäßig, den
Versöhnungstag der Juden zu besonderen Fürbittegottesdiensten gestaltet.

Die Fürbitte für das Volk Israel wurde schließlich in die

große Litanei der Brüder-Gemeine von 1741 aufgenommen.
Inmitten eines nach allen Seiten sich ausweitenden Missionswerkes

und einer große Gebiete Europas umspannenden Diasporaarbeit

der Brüder vergaß man nicht das Volk der Verheißung.
Man war stets bereit, unter ihm Brüder den schweren Dienst
leisten zu lassen. Wie bei der Heidenmission so erwies sich auch bei
der Mission an Israel, daß die kleine Brüder-Unität diese Sache

zu einer Angelegenheit ihrer ganzen Kirche gestaltete. Sie konnte
darum nicht zur frommen Liebhaberei einer kleinen Gruppe
herabsinken. Auch hier schritt die kleine Brüderkirche den anderen
Kirchen weit voraus.

Nicht von ungefähr hat Leonhard Dober, der in Amsterdam
unter den Juden gearbeitet hat, die erste Anregung zur Abfassung
eines gleichbleibenden Kirchengebetes gegeben. Es sollte im
sonntäglichen Frühgottesdienst die bisher freien Gebete der Brüder
ersetzen. Die deutsche Litanei Luthers bildete die Grundlage des

großen Fürbittegebetes. In der ältesten Form der Fürbitte für
Israel formulierte Zinzendorf :

(Du wolltest) die zehn Stämme Israel von ihrer Gelbsucht und Raserei
erlösen und ihre Versiegelten bewahren; den Stamm Juda zu seiner Zeit
nachholen, und seine Erstlinge unter uns segnen! Erhöre uns, lieber HErre
Gott!

Dabei lehnte sich Zinzendorf an die Fluchworte Moses in Deu-
teronomium 28, 22 und 28, 28 an. Später wurde das Fürbittegebet
geändert. Seine endgültige Fassung empfing es 1757 :

Erlöse die zehn Stämme Israels von ihrer Blindheit,
Mache uns mit ihren Versiegelten bekannt.
Hole den Stamm Juda zu seiner Zeit ganz nach.
Segne seine Erstlinge unter uns zu heiligen Khillen (Gemeinden),
Bis endlich die Fülle der Heiden eingegangen ist,
Und also das ganze Israel selig werde61.

61 Vgl. Dalman, S. 36f.

237



Unter den zehn Stämmen verstand Zinzendorf die unstet
wandernden Indianer Nordamerikas, die als ihre Nachkommen
angesehen wurden. Zinzendorf hat jedoch nie behauptet, daß er bei
der Indianermission Judenmission triebe. Denn die Indianer waren
Heiden und damit grundlegend von dem jüdischen Volk geschieden.
Die damals angenommenen früheren Zusammenhänge mit dem
Gesamtvolk Israels haben den Grafen im Blick auf die Judenfrage
nie bewegt62.

Es kommt in dieser letzten Ausformulierung noch eine andere
Bitte zum Ausdruck. Schon 1740 hat der Graf auf der Konferenz
zu Gotha geäußert, daß er eine «Judenkhille» sammeln wolle. Die
aus Israel gewonnenen «Erstlinge» sollten ähnlich wie die
Pilgergemeine eine eigene Gemeine bilden. Sie sollten nicht einfach in
der christlichen Gemeinde aufgehen. Dieser Gedanke hat Zinzendorf

in seinen beiden letzten Lebensjahrzehnten stark beschäftigt.
Er hoffte, sie «werde durch ihr eigenes Zeugnis Proselyten

machen». Sie sollte als Sondergemeine denen, die aus Israel noch zu
Christus kommen, ein gutes Haus sein. «Mögen sie doch ihr Gesetz

mitbringen, wenn sie nur an den Heiland glauben, wenn sie nur
die Beschneidung ohne Hände und das Abtun des sündlichen
Fleisches durch den Leichnam Jesu annehmen63.»

Am 6. Februar 1746 fand in Marienborn die Trauung der Witwe
des Bildhauers Michael Grünbeck, Magdalene Auguste (Esther),
geborene Naverofsky, als Tochter einer Proselytenfamilie, mit dem

Proselyten David Kirchhof statt. Das Außergewöhnliche an dieser

judenchristlichen Eheschließung war nicht das jüdische Gepräge,
das sie nach Zinzendorfs Willen empfing. Hier sollte vielmehr die

judenchristliche Gemeinde inauguriert werden.
In dem Betsaal nahmen zwölf Ehepaare nach der Zahl der

Stämme Israels ihre Plätze hinter dem Brautpaar ein. Die Kirchenlitanei

wurde bis zu der Fürbitte für Israel gebetet. An die Stelle
des besonderen Gebetes für Israel trat eine von Samuel Lieberkühn
zusammengestellte Kantate, deren Rezitative Lieberkühn in der

Singweise der Synagoge übernahm.

62 Vgl. Wittenberg, S. 1.
03 Zitiert nach Dalman, S. 38 (1755).

238



Kirchhof sollte mit Lieberkühn nach Amsterdam ziehen, um
dort den Anfang einer judenchristlichen Gemeine zu bilden. Doch
unterblieb die Ausführung dieses Planes. Aber Zinzendorf hielt
an diesem Gedanken einer Judenkhille zäh fest. 1748 glaubte er,
einen Flügel seines Großhennersdorfer Wasserschlosses dafür
reservieren zu müssen. 1750 erklärte er auf einer Herrnhuter Synode
mit Nachdruck: «Auf eine Judengemeine ist mehr als jemals
anzutragen.» Man beschloß hier, in Chelsea bei London, wo Zinzendorf

das große Hauptquartier der Pilgergemeine und der ganzen
englischen Arbeit einzurichten gedachte, auch ein Haus für Lieberkühn

und das Ehepaar Kirchhof zu erwerben64. Denn in diesem
Vorort an der Themse wohnten damals viele englische Juden.

Am 27. Januar 1751 wurde von Zinzendorf im Beisein seiner

engsten Mitarbeiter mit sieben Brüdern und Schwestern aus dem

jüdischen Volk das erste «Judenfest» gefeiert63.
Und doch geschah nichts Entscheidendes. Es lag nicht an

Zinzendorf. Inzwischen war die Finanzkatastrophe über die Brüder-

Unität hereingebrochen, die nur mit äußerster Sparsamkeit und
schweren Opfern abgewendet beziehungsweise überwunden werden
konnte. Wohl an dem Widerstand der Mitarbeiter scheiterte der
Plan Zinzendorfs. Denn man befürchtete mit Recht oder Unrecht
eine schwere finanzielle Belastung durch eine solche Judengemeine.
Anderseits machte man nicht mit Unrecht geltend, daß eine solche
isolierte judenchristliche Gemeine ohne engsten Zusammenhang
mit der Brüder-Unität den missionarischen Anforderungen nicht
gewachsen wäre. Es war zuletzt doch wohl das Gefühl, daß sich
eine solche Gemeine nicht erzwingen läßt.

Auf das Große und Ganze gesehen beobachten wir, wie Zinzendorfs

heiße Liebe zum Volk Israel in der ganzen Brüderkirche ein
lebhaftes Echo fand. Es ist in allen Gemeinen für die Judenmission

gebetet worden. Aus den verschiedenen Berichten ist zu
ersehen, daß überall, wo Brüder wirkten, sie auch den Weg zu den
Juden suchten. So geschah es zum Beispiel im südamerikanischen
Surinam. Den Brüdern war es dort eine Zeit hindurch verboten,
Gäste zu ihren Gebets- und Andachtsstunden zuzulassen. Es ka-

64 Vgl. Beyreuther: Zinzendorf III, S. 272, 274, 276.
05 Vgl. Dalman, S. 38ff.

239



men jedoch nicht wenige Juden, um die Brüder zu hören. Man
behalf sich, daß man sie vor den dünnen Bretterwänden des
Missionshauses niedersitzen hieß, wo sie begierig die durchdringenden
Worte aufnahmen. Auch ein Rabbi sprach oft bei den Brüdern vor
und verkehrte mit ihnen in aller Zutraulichkeit.

Der von Zinzendorf so stark betriebene Judenmissionsplan
zündete in der ganzen Brüder-Unität. So meldeten sich immer wieder

auch junge Theologen, die sich für die Judenmission zur
Verfügung stellen wollten. Anderseits wurden dem Grafen von vielen
Seiten Nachrichten über die Frömmigkeitsbewegungen im Judentum

zugetragen. So sandte er im Jahre 1758 David Kirchhof in
einer Sondermission nach Kleinpolen. Dort befanden sich zahllose

Anhänger des Sabbatianismus. Ihnen sollte er Jesus von Nazareth
als den erschienenen Messias verkündigen. Zinzendorf selbst
begründete seine letzte Reise 1757 nach der Schweiz damit, daß er
sie um der Juden willen unternehmen müsse.

So hat Zinzendorf durch sein ganzes Leben hindurch mit einer

unglaublichen Zähigkeit an dem Judenmissionswerk festgehalten.
Er konnte es von der anderen großen bahnbrechenden Arbeit der
Brüder unter den heidnischen Völkern nicht trennen. Mit dem
einen Werk war für ihn das andere unlöslich verkettet. Das Werk
unter den Juden war nach seiner Ansicht weithin noch von
improvisierten Gelegenheiten abhängig. Zu einer direkten
Judenmissionspredigt konnte er sich auch aus inneren Gründen nicht
verstehen: «Ich glaube nicht, daß wir den Juden predigen sollten,
sondern wir werden mit der Zeit aus den Juden den Kern und die
Leute, die von Mutterleibe aus zu was prädestiniert sind, nach
und nach krigen und die werden denn endlich gebraucht werden.
Daher denke ich, wir müssen die Juden-Sache ganz sachte und
nebenbey, nicht aber ex professo tractiren, und es wird doch
gehen66.»

Aus diesem Grunde blieb er fast starrköpfig bei seiner Methode ;

«allemal vorauszusetzen, daß Moses und die Propheten von keinem
andern Gott gewußt haben als von dem, der Mensch worden ist,
und den ihre Väter ans Holz gehangen haben. Höre, Israel! Du

e« S. o. S. 99, S. 30.

240



hast keinen Gott als Jehova, deinen Gott! Wo ist ein Volk, dessen

Gott hingegangen ist, Jesus zu werden? — im übrigen nicht zu
disputieren, sondern den Mann ansehen, ob die Decke noch vor
dem Herzen hängt, und wenn das ist, ihn laufen zu lassen67».

Daß jetzt noch nicht die Zeit der vollen Ernte sei und man auch
in der begonnenen Heidenmission erst «Erstlinge» sammeln könne,
gehörte zu den Grundüberzeugungen Zinzendorfs, die seine ganze
evangelistisch-missionarische Praxis bestimmte68.

So erwartete er für diese Übergangszeit von den Juden, die
sich dem christlichen Glauben zugewandt hatten, daß sie sich
unter die Schuldenlast des eigenen Volkes willig stellten. Er konnte
in diesem Zusammenhang fast vorwurfsvoll und enttäuscht von
den übergetretenen Juden sprechen: «Sie nehmen die (christliche)
Religion an, weil sie sich aus der Bibel legitimiert; aber sie haben
nicht das gehörige Gefühl von dem auf ihnen liegenden Fluch, von
der Blutschuld an ihrem Schöpfer, der ihr Bruder geworden ist.
Die Tränen, die einmal alle Stämme nachholen müssen, wenn sie
das Zeichen in der Seite, darein jene gestochen haben, sehen werden,
muß ein jedweder rechtschaffene Jude, wenn er sich zum Heiland
bekehrt, nicht vorbeigehen lassen. Es muß bei ihm, wenn er schon

lang begnadigt ist, noch immer über dem Denkmal der Schuld
seines Volks stille Zährlein setzen69.»

So ganz zufrieden ist Zinzendorf mit den Judenchristen nie
gewesen. In der Rede von 1751 verschweigt er nicht, daß man viel
Not und Mühe habe, «daß diejenigen (Juden), welche wirklich
aus guter Ursach und Überzeugung Christen geworden, in eine
recht zärtliche Liebe zum Heiland» kämen. Ihre Frömmigkeit ist
ihm offensichtlich aus der ganzen Gewöhnung des jüdischen
Menschen zu stark theozentrisch und nicht christozentrisch gewesen.
Sie konnten den kühnen Sätzen Zinzendorfs über den Schöpfergott
Christus noch weniger folgen als die orthodoxen Theologen seiner
Zeit, die ihn hier heftig angriffen.

67 Vgl. Zinzendorf: Naturelle Reflexionen, 1746, S. 40.
68 Vgl. Beyreuther: Studien zur Theologie Zinzendorfs, S. 140ff. (Zur

Missionsmethode in Abweisung der Thesen Aalens. Dazu auch Wittenberg,
S. 8.)

69 Vgl. Dalman, S. 45.

241



Diese radikale Christusbezogenheit der ganzen Frömmigkeitshaltung

und -ausprägung ist «für einen Originaljuden eine recht
große Sache».

In der gleichen Rede liest man seinen Ausspruch: «Es ist nicht
zu leugnen, daß ganze jüdische Volksmengen Christen geworden
sind; aber man findet leider keine schlechteren Christen als die

gewesenen Juden.» Man wird dieses Urteil jedoch völlig mißverstehen,

wenn man nicht weiß, was Zinzendorf hier konkret gemeint
hat. Es hat sich offensichtlich um die polnischen Juden gehandelt,
die nach der Krise des Sabbatianismus zur katholischen Kirche
übertraten. Ein solcher Satz ist für sich allein sonst bei Zinzendorf
unverständlich, denn es gab in der Brüdergemeine Judenchristen,
die er selbst als ausgezeichnete Jünger Jesu hervorhob70.

VII. Die Zukunft Israels

Immer klarer hat sich bei Zinzendorf eine einheitliche Gesamtschau

des jüdischen Schicksals im Zusammenhang mit seinen

Reich-Gottes-Anschauungen herausgebildet. In dieser Weltzeit
bleibt die Sonderexistenz des jüdischen Volkes aufrechterhalten.
«Sie werden ihre Succession nicht nur in andern Völkern fortsetzen,
sondern werden auch — wie die Rhone durch den Genfer See

fließt, daß man ihren Gang nicht sehen kann — können gesehen
werden als ein aparter, ausgezeichneter Zug Menschen, als ein
eigenes Geschlecht, bis das Geheimnis Gottes an ihnen vollendet
ist71.» Weil Israel in Gottes Heilsplan noch eine bestimmte
Aufgabe hat, wird es unter den Völkern bleiben.

Ihre eigentliche Berufung kündet sich jetzt schon an. Hier
bleibt Zinzendorf bei der Geschichtsschau, wie sie Philipp Jakob
Spener nach Römer 9—11 von der herrlichen Zukunft des jüdischen
Volkes mit ihrer Heimkehr zu Christus entwickelte. Dieses
Wunder der beginnenden Umwandlung sieht Zinzendorf schon in
seinem Geschlecht geschehen. «So ein Flehen und Seufzen, das itzt
in der Gemeine seit etlichen Jahren für die armen Juden entsteht,

»° Vgl, Wittenberg, S. 3

'i S. o. S. 48.

242



ist eine Frühlings-Vögleins-Stimme, eine Evangelistin von des

Sommers Anbeginn. Denn warum sind wir denn so um die Juden
verlegen? Was geht uns das Israel nach dem Fleisch an! Wir haben
äußerlich am wenigstens damit zu verkehren, die andern Christen,
die sie schimpfen und lästern, genießen und brauchen sie mehr als

wir; aber wir sind ziemlich außer der äußerlichen Connexion, mit
ihnen, woher kommts denn, daß wir mehr Sorge tragen für sie,
daß sie Hülfe erlangen und errettet werden möchten, als sonst
jemand, ja daß wir mehr Glauben und Hoffnung dazu haben als
fast niemand? Das kommt daher, weil wir in einer genauen
Connexion mit des Heilands Reden, mit seiner Idee und Conduite
stehen: denn wir machen die Bibel öfter auf, wir sehen öfter ins
neue Testament, es kommen uns dieselben Reden des Lammes
niemals aus dem Gemüth, wir gehen täglich damit um.

Da kommen denn solche Materien vor: Wir sehen, z. E. daß
der Heiland sagt: ich habe noch andere Schaafe, die sind keine
Juden, die muß ich auch kriegen, die muß ich auch herführen.
Da denken wir: die Schafe sind wir, die Nationen, die seit Christi
Gebirrt und Himmelfahrt auf dem ganzen Erdboden zum Licht
des Evangeliums sind herzugebracht worden. Der Heiland hat nun
ziemlich herzugeführt, nun kommt er auch so gar zu den Wilden
in die Büsche, er wird nicht viel mehr übrig lassen, da sein
Evangelium nicht sollte vor den Herzen und Ohren geschallt haben.

Nun wird allgemacht Zeit, daß die Erstlinge der Juden, die zur
letzten Zeit wiedergeholt und eingepropft werden sollen in ihren
eigenen Stamm, darein wir als wilde Öl-Zweige gepropft sind, den

Anfang machen: es muß doch immer ein Anfang seyn, und liebe
Geschwister! der Anfang ist manchmal so different vom Ende,
man kan getrost fünfzig Jahre vorher anfangen, ehe es zum rechten
Treff kommt... Die Anfänge der Revolution sind manchmal so

gering... Wir denken, lieber Heiland, wenn sie gleich noch keinen
neuen Stall haben, wir wollen sie schon derweile in unseren Stall
nehmen, es wird noch so viel Platz in unserem Stall seyn, bis man
ihnen einen baut.. sie mögen indessen bey uns wohnen und sich

unsrer Seligkeit mit erfreuen, bey unserm Lichte fröhlich seyn,
und sich an unserem Herde wärmen, was hinderts uns72?»

72 Vgl. Zinzendorfs Hauptschriften (Wundenlitanei), Bd. III, 1962, S. 302.

243



Zinzendorf fragt dann, wie es zur großen Hinwendung des

Volkes Israel zu Christus kommen wird. Diese Überzeugung ist in
seine Lehre vom tausendjährigen Reich eingebettet. «Der Heiland
wird kommen tausend Jahre zuvor, ehe das Gericht der Lebendigen
und der Todten sein wird, und wird mit seinen Gläubigen regieren

Und das ist wahr, dem Satan wird zu der Zeit nicht erlaubt
seyn, das Reich des Heilands zu verachten, noch weniger zu zer-
stöhren und den Lauff des Evangelii unter den Nationen zu
hemmen; sondern es wird eine gewisse General-Inclination seyn fürs
geistliche Reich Christi73.»

Äußerlich wird nach Zinzendorfs Sicht sich unter den Völkern
nichts ändern, «kein einziges Königreich der Welt wird deswegen
in eine andere Verfassung setzen». Christus wird auch so still und
verborgen wirken wie in jenen 40 Tagen nach seiner Auferstehung.
Nur die Vorerwählten werden seiner inne werden. Das entscheidende

Charakteristikum dieser tausend Jahre wird sein, daß sie

eine große Erntezeit darstellen werden. «Da wird alles vollendet
werden, was der Heiland versprochen hat; er wird erkannt und
geheiligt werden, erst an seinen Kindern Israels, darnach unter
allen Nationen.» Israel selbst wird aktiv an der Bekehrung der
anderen Völker mitwirken. «In der letzten Zeit vor der Herrlichkeit
wird man erst sehen, ,daß aus dem Stamm entsprießen soll'n —
in dieser letzten Zeit — durch welche Gott aufrichten wolln' —
sein Reich, die Christenheit74. »

Nach dieser Periode ungehemmter Mission unter allen Völkern
wird der Herr zum Gericht erscheinen und die ungläubigen Teile
Israels und der anderen Völker werden mit Schrecken sehen, wen
sie verworfen haben75.

Nicht dieses letzte Endgericht, sondern der große Versöhnungstag
des Volkes Israels, da ihm alles auf einmal vergeben wird und

es zu Christus heimkehrt, hat vor Zinzendorfs innerem Auge
gestanden. An diesen Tag, da der Herr die Decke von seinem Angesicht

nehmen wird, da es wie Thomas den Auferstandenen an

73 S. o. Zinzendorfs Hauptschriften, Bd. VI, 21 Discurse, S. 199ff. (1963).
74 Vgl. Dalman, S. 47, auch S. 46 (Auszüge aus Zinzendorfs Probetesta-

ment zu Römer 11, 12. 15. 25).
75 Vgl. Dalman, S. 68.

244



seinen Wunden erkennt, hat Zinzendorf noch kurz vor seinem
Tode am 9. Mai 1760 gedacht. Ein Tag zuvor hatte er noch die

Losungen für das Jahr 1761 für den Druck durchgesehen. Sie

trugen als Losungen des Jahres 1761 den Titel: «Des seligen Ordi-
narii Fratrum Valet-Segen... » Für den großen Versöhnungstag
der Juden im Jahre 1761, der nach seiner Vermutung auf den
8. Oktober fallen werde, hatte er als Losung eingesetzt: «Die
Kinder Israels werden lange Zeit ohne König, ohne Fürsten, ohne

Opfer, ohne Heiligtum bleiben, darnach werden sich die Kinder
Israels bekehren» (Hosea 3,4-5). Im Losungsbüchlein wurde,
nachdem man sich über das richtige Datum vergewissert hatte,
beim Druck am 8. Oktober vorgesetzt: «Jörn Kippur der Juden.»
Darunter aber stand: «Drum dürfen wir nicht Abschied nehmen, als

ob wir nicht mehr zusammen kämen76. »

Die Christenheit darf Israel nicht vergessen, ihre erstgeborenen
Brüder

Der Optimismus der Glaubenden, der nicht in den seichten
Gründen eines aufgeklärten Lebensgefühles wurzelte, der vielmehr
aus den großen Reich-Gottes-Hoffnungen der Schrift seine Kraft
zog, brach im Pietismus des späten 17. und 18. Jahrhunderts auf.
In Zinzendorf, dem Vollender und Überwinder des barocken
Pietismus, gewann das alles in einzigartiger Weise Leben und Gestalt
auch im Blick auf Israel. Die Hinwendung zu ihm war aus innersten

Glaubensüberzeugungen geboren. Sie eröffnete
Gesprächsmöglichkeiten mit dem Judentum wie kaum je zuvor. Die
konkreten Erfolge, an der Zahl übergetretener Juden gemessen, waren
bescheiden.

Daß zur gleichen Zeit das gläubige Judentum von religiöser
Sehnsucht und Hoffnung erfüllt war und in eine Zeit der
Erschütterungen und Wirren geriet, machte das Gespräch leichter und
befreite es von den Belastungen vergangener Jahrhunderte.

Das rabbinistische Judentum ächtete noch im 18. Jahrhundert
den Chassidismus und zwang seine Stimmen unter den alten
Rigorismus der Gesetzesfrömmigkeit. Die europäische Christenheit

76 Sammlung der Lossungs- und Textbüchlein der Brüder-Gemeinde,
3. Bd. 1751—1761 (erschienen nach 1762), S. 991.

245



wanderte in die Aufklärungsperiode, in der das alte biblisch
ausgerichtete und verhaftete Christentum in den Hintergrund geriet.
So wurde auch von christlicher Seite, von den wenigen Stillen im
Lande abgesehen, das so hoffnungsvoll begonnene Gespräch mit
dem Judentum auf dieser allein verheißungsvollen Ebene biblisch
gebundenen Glaubens nicht fortgesetzt. Wenn heute das Gespräch
zwischen Israel und der Kirche neu aufgenommen wird, dann
werden wir auch auf Gestalten wie Zinzendorf und die Brüder
zurückblicken.

NOTIZEN ZUM ZEITGESCHEHEN

Die Meinung Bourguibas

Der tunesische Ministerpräsident

Bourguiba wurde anläßlich
seiner Staatsvisite in Dänemark
von Journalisten nach der
Haltung Tunesiens gegenüber dem
Staate Israel gefragt. Er antwortete,

daß er die Errichtung des

Staates Israel als eine Ungerechtigkeit

betrachte. Auch in Tunesien

sei man bewegt und erschüttert

über die Verfolgungen der
Juden während des Krieges,
aber man betrachte es als eine

Ungerechtigkeit, daß die Juden
nun ihrerseits Araber aus Palästina

vertrieben hätten, weil sie

selbst nicht in Europa bleiben
könnten. Der Fall Israel sei eine

neue Form der Kolonisation.
Die Juden hätten keinen An¬

spruch auf irgendein Territorium,

weil sie über die ganze
Welt verstreut lebten.

Gegen die rassische Diskriminie¬

rung

53 Rabbiner haben sich für
Kennedys Kampf um die
Gleichberechtigung der Neger
ausgesprochen. Anläßlich einer
Versammlung ließen sie eine Erklärung

verlesen, wonach es gegen
die jüdische Tradition verstoße,
«rassische Diskrimination zu
praktizieren». Von den großen
jüdischen Organisationen Amerikas

wurde ein Manifest
verbreitet, in welchem diese erklären,

daß die bisherige Politik zu
wenig entschieden gewesen sei,

um den steigenden Anforderun-

246


	Zinzendorf und das Judentum

