
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 19 (1963)

Artikel: Der Rat des Jakobus : das Ringen des Paulus, der Urgemeinde, die
Möglichkeit der Mission unter Israel zu erhalten, Apostelgeschichte
Kap. 21-28

Autor: Jasper, G.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961274

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961274
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DER RAT DES JAKOBUS

(Das Ringen des Paulus, der Urgemeinde, die Möglichkeit der Mission
unter Israel zu erhalten, Apostelgeschichte Kap. 21—28)

Von G. Jasper, Bielefeld

Es bleibt stets denkwürdig, daß der Heidenchrist Lukas allein
ein Viertel seines Geschichtsbuches der Taten der Apostel dem

Ringen des Paulus mit seinem Volk widmet. Offenbar ist der
Heidenchrist unbewußt in seinen Gedanken von der schweren

Frage bewegt, die damals die junge Christenheit stark beschäftigte,
nämlich wie dem Siegeszug des Evangelismus von Jerusalem nach
Rom hintergründig als Entsprechung die zunehmende Ablehnung
der Botschaft durch die Juden beigesellt ist. Das Problem von
Rom. 9—11 diktiert die Feder; und wenn es Apg. 28, 14 heißt:
«Und so kamen wir nach Rom», daß nämlich der erwählte Bote
Gottes, Paulus, dorthin als Staatsgefangener kam, so wird damit
auch die schwere Belastung der christlichen Gemeinde, die aus
dieser Frage ihr auch äußerlich erwuchs, zart angedeutet.

I. Die Voraussetzungen des Jakobusrates: Die Urgemeinde hat in
Palästina nur als judenchristliche Kirche Existenz- und Missions¬

möglichkeit

Lukas leitet diesen Abschnitt ein, indem er uns zunächst in die
inneren Schwierigkeiten der Urgemeinde in Jerusalem hineinblicken
läßt. Apg. 21, 20-26 tritt uns der Rat des Jakobus, des Herren-
Bruders, entgegen. Wird Paulus eine unerhörte und unwahre innere
Haltung zugemutet, wenn ihm von Jakobus angeraten wird, seine

nationalreligiöse Zuverlässigkeit durch einen öffentlichen und
opferwilligen gottesdienstlichen Akt in Tempel zu beweisen? Warum

rät überhaupt Jakobus dazu?

Wir gehen von dieser zweiten Frage aus, indem wir uns die
Voraussetzungen des Jakobusrates zu verdeutlichen suchen.

147



a) Wenn es in Vers 20 heißt, daß alle Judenchristen Gesetzeseiferer

sind, so läßt diese Tatsache vielleicht auch den Schluß zu,
daß wir in der judenchristlichen Kirche der damaligen Zeit eine
Kirche unter nationalreligiösem Druck vor uns haben und damit
eine Kirche mit geschmälerter Wirkungsmöglichkeit. Wir dürfen

eine Lage voraussetzen, wie sie uns auch der Jakobusbrief
zeigt, wenn wir ihn an Juden geschrieben denken, die noch für die
Botschaft offen sind, so wie Adolf Schlatter ihn uns in seinem
überaus gediegenen und wohl zu beachtenden Jakobuskommentar
überzeugend darlegt.

Das würde uns zu der Auffassung führen, daß wir in der Ur-
gemeinde der damaligen Zeit bereits eine Gemeinde vor uns haben,
die eben nur als yVdenchristliche Gemeinde in Palästina noch eine
Existenz- und Missionsmöglichkeit hat. Sowohl aus Gründen der
Selbstbehauptung wie auch aus missionarischen Gründen bestand
für sie die innere Nötigung zu streng judenchristlicher, das heißt
alttestamentlicher gesetzlicher Haltung. Das Ende der
judenchristlichen Kirche gibt uns eine gewisse Bestätigung für unsere
Auffassung: Als sie mit dem großen jüdischen Krieg keine
Existenzmöglichkeit innerhalb ihres Volkstums mehr hatte und darum
nach Pella auswanderte, verschwand bald die judenchristliche
Kirche. Mit der Loslösung vom Judentum, aus ihrem Volkstum,
sind die beiden Gründe, die zu streng judenchristlicher, alttesta-
mentlich-gesetzlicher Haltung zwangen, dahingefallen. So trat
bald sektenhafte Verengung und damit innerste Lähmung ein.

Die Voraussetzung des Jakobusrates ist also eine nationalreligiöse

Haltung der judenchristlichen Gemeinde, entsprechend
dem Nomos Israels, aus missionarischen Gründen. Das Juden-
Christentum war die Darstellung der «besseren Gerechtigkeit»
(Matth. 5, 20). Wurde doch auch Jakobus von den Juden,
wohlgemerkt von ihnen, der «Gerechte» genannt. Das verschafft der
Urgemeinde, wie uns auch der Jakobusbrief zeigt, die missionarische

Möglichkeit und Gelegenheit, unter ihren Volksgenossen das

«königliche Gesetz der Freiheit (Jak. 1, 26 und 2, 8) zu verkündigen.
b) Die Frage, die im Rat des Jakobus zu Verhandlung steht,

ist also nicht die Frage des Apostelkonzils in Kap. 15 Apg. Dort
handelt es sich um die Frage der Beschneidung der Heidenchristen.

148



Diese Frage ist damals erledigt worden. Sie klingt darum Kap. 21,
25 nur an und wird kurz dargestellt wiederum damit, daß das

«königliche Gesetz der Freiheit» eben Freiheit für Gott und innere
Freiheit von Götzendienst und Hurerei bedeutet.

Jetzt geht die Frage um die Haltung der Judenchristen, und
als Judenchrist trifft Paulus die Anklage, daß er den Abfall, die

Apostasie vom Judentum als völkisch-religiösem Nomos lehre,
also den Verstoß gegen die Schöpfungsordnung Gottes oder besser

gegen die Offenbarungsordnung für Israel. Er wirke, so wirft man
ihm mit anderen Worten vor, mit seiner Lehre völkisch-religiös
auflösend. Das Interesse der Judenchristen in Palästina an der

Haltung der Paulus ist wiederum letztlich missionarisch gestimmt.
Durch seine Haltung sind sie in Palästina gegenüber den Juden
dem Verdacht ausgesetzt, daß sie als Christen nicht «nationalreligiös

zuverlässig» sind. Damit wäre aber die judenchristliche
Kirche in Palästina sowohl in ihrer Existenz- wie in ihrer
Missionsmöglichkeit bedroht gewesen, mit anderen Worten: ihre
Existenz als Missionskirche hing an der richtigen Lösung dieser Frage.

II. Die innere Möglichkeit des Paulus, die nationalreligiöse Zuver¬

lässigkeit entsprechend dem Rat des Jakobus zu bezeugen

a) Als Paulus dieser Vorwurf traf, war der Römerbrief bereits
geschrieben, und er enthielt den Satz: «Das Ende des Gesetzes ist
Christus zur Gerechtigkeit für jeden, der glaubt» (Rom. 10, 1).
Die heilsmittlerische Stellung des Gesetzes ist aufgegeben (Gal. 2,

21), sie muß der inneren Freiheit vom Gesetz weichen: «Jenseits,
abseits (%a>Qiç) vom Gesetz ist Gerechtigkeit Gottes erschienen.
durch Glauben an Jesus, für alle, die glauben. gerechtfertigt
umsonst (dcogsav) durch seine Gnade, durch die Erlösung in Jesus
Christus. .» (Rom. 3, 21 ff.). Niemals verführt die durch Christus

gewonnene Gesetzesfreiheit dazu, daß Christus zum «Sündendiener»
wird (Gal. 2, 17). Dem entspricht die praktische Haltung des

Paulus gegenüber den Judenchristen. Wir finden seine Haltung
vor allen Dingen 1. Kor. 7, 17-19 klar gekennzeichnet.

149



Paulus gibt in allen Gemeinden und darum auch in Korinth
die Anordnung, daß ein jeder so wandle, «wie es ihm der Herr
zugeteilt hat», jeder so, «wie Gott ihn berufen hat. Wurde jemand
als Beschnittener berufen, so verschaffe er sich keine Vorhaut. .»

obwohl letztlich Beschneidung nichts ist, sondern die Bewahrung
der Gebote Gottes, für die die Berufung durch Gott die innere
Voraussetzung ist, beziehungsweise der Loskauf durch Christus:
«Ihr wurdet um einen Preis erkauft» (1. Kor. 7, 17-24). Im Christus

sind letztlich alle Unterschiede aufgehoben, der hat aus «den

Zweien eins gemacht... da er das Gesetz der Gebote mit den

Satzungen abgetan hat, damit er durch sich selber aus den beiden
einen einzigen neuen Menschen schaffe. und die beiden im
selben Leibe mit Gott durch das Kreuz versöhne» (Eph. 2, 14ff.).
Des Paulus Stellung entspricht der Stellung Jesu in der Fastenfrage

der Johannesjünger. An seinem Ort als die den Juden
gegebene Regel, ehe Christus und der Glaube kommen, behält das
Gesetz für ihn die volle Würdigung einer göttlichen Satzung. Nur
in der höheren Ebene «in Christus» verlieren alle Unterschiede ihre
Bedeutung und erleben doch zugleich «in Christus» ihre Erfüllung.

b) Für den Judenchristen Palästinas bedeutet andererseits der
Glaube an Christus die Verpflichtung zu innerster Treue gegen
das väterliche Gesetz. Gesetzesstrenge Haltung war in Palästina
die einzig denkbare Form religiösen Lebens, sie war einzig praktisch
möglich. In Palästina herrschte «Blut und Boden verwachsene

Frömmigkeit». Darum soll — so ist der Rat des Jakobus — Paulus
durch den gottesdienstlichen Akt bezeugen, daß er jederzeit bereit
und imstande ist, nach Mose Weise Gott zu dienen, selbstverständlich

ohne seinem Christenstand Gewalt anzutun. Dazu soll ein
öffentlicher und auch opferwilliger Akt im Tempel dienen, der später
auch durch di? vier Nasiräer bezeugt werden kann. Dieser wird,
so glaubt man, alle Beschuldigungen und alle Bitterkeit, die sich

gegen Paulus sowohl in der christlichen Gemeinde Jerusalems wie
auch unter den Juden angesammelt hat, aufgedeckt werden. Ist
Paulus diese Bezeugung möglich?

1. Paulus hat Freude am jüdisch-religiösen Brauchtum. Apg. 18,

18 hat er auf der Reise nach Jerusalem ein Gelübde auf sich
genommen und darum nach jüdischem Brauch auch das Haar

150



scheren lassen. Seine Reise nach Jerusalem richtet er so ein, daß

er an einem jüdischen Fest teilnehmen kann. Darum fährt er
(Apg. 20, 16) auch an Ephesus vorbei, um rechtzeitig am Pfingst-
fest in Jerusalem sein zu können. In Rom. 9, 3-5 tritt uns in den
Worten des Paulus der ganze Stolz des Juden an Israels
Gnadenausstattung entgegen. «Gesetzgebung» und «Gottesdienst» werden
dabei besonders genannt. Ebenso erzählt er Apg. 22, 17, daß er
bei einem Gebet im Tempel, also in Israels geheiligter Stätte, ein
Gesicht erhielt. Im religiösen Brauchtum Israels weht dem Paulus
die Heimatluft der Heimatkirche entgegen.

2. Durch die Teilnahme am gottesdienstlichen Leben Israels
verleugnet Paulus auch nicht seinen Christenstand, denn Freiheit
vom Gesetz bedeutet für ihn nicht Widerspruch gegen die Heiligkeit

des Gesetzes, sondern gerade die Bezeugung seiner Heiligkeit.
Darum gibt ihm eine Reise nach Jerusalem die gewünschte
Gelegenheit zur Würdigung des Gesetzes als Israel gegebenen
göttlichen Gebotes, wie ihm überhaupt Christentum recht verstandenes
Judentum und Erfüllung des Judentums bedeutet (vgl. Apg. 23, 6;
24, 14).

3. Aus dem Vorwurf, den Abfall zu lehren, entsteht ihm daher

sogar ein ernsthafter Beweggrund, seinen Glauben an die alttesta-
mentliche Offenbarung zu bezeugen. Denn bestände der Vorwurf
zu Recht, er sei ein Abtrünniger und im Aufruhr und Widerspruch
gegen das Gesetz, so hätte das den Kern seines Evangeliums
angegriffen und seine Wirksamkeit zerstört. Aus eigenem
missionarischen Interesse heraus konnte er daher nicht zugeben, daß die
Freiheit vom Gesetz als Verleugnung der Israel gegebenen
Offenbarung und als Widerspruch gegen die Heiligkeit des Gesetzes
mißdeutet wird. Dieser von ihm gewünschte gottesdienstliche Akt
gibt ihm daher in jeder Weise Gelegenheit, zu beweisen, daß die
Rede über ihn, den Abfall zu lehren, Torheit ist, und Christus
nicht Zerstörer, sondern Vollender der alttestamentlichen
Offenbarung ist.

4. Die vorgeschlagene Bezeugung ist zudem klug gewählt. Sie

betrifft nicht die zweite Tafel des Dekalogs, also das moralische
Gesetz, auf die sich auch nicht der Verdacht bezog. Sie betraf die

151



Satzung, die sich auf den abgesonderten Bestand Israels, auf
seinen Tempel bezog. Er bezeugte mit diesem Akt, daß Israel das

Volk Gottes ist, also eine Bejahung dessen, was er selbst Römer
9—11 niedergeschrieben hat. Darum war die Besorgung des Opfers
für die Nasiräer ein besonders brauchbares Mittel, weil diese

Handlung nur im Tempel vollzogen werden konnte. Sie sollten
ihm, wie wir schon hörten, später auch die gewiesenen Zeugen
seiner Gesetzestreue sein.

5. Die Haltung, die Paulus einnimmt, ist letztlich missionarisch
bestimmt und eine sinnvolle Anwendung von 1. Kor. 9, 20: «Er
wird dem Juden (christen) ein Jude(nchrist).» Den Judenchristen
Palästinas war so erst einmal selber das Vorurteil genommen, daß

er einen Abfall lehre, so erst war überhaupt die innere Möglichkeit
und Voraussetzung gegeben, sie zur inneren Freiheit vom Gesetz
weiterzuführen im Sinne von Matth. 17, 24-27.

Das besagt schon, daß Paulus, wo immer er ist, stets der
Missionar bleibt, der nur missionarische Interessen kennt. Er weiß:
der von ihm vollzogene gottesdienstliche Akt gibt der
Judenchristenheit Palästinas auch weiter die Möglichkeit, Missionskirche
zu sein. Um diese Missionsmöglichkeit der Urgemeinde an ihrem
und seinem Volk zu bewahren und sie womöglich zu stärken, wird
der größte Missionar aller Zeiten alles tun, was dazu mithelfen kann.

Weil ein missionarisches Interesse letztlich für Paulus wie für
die Urgemeinde maßgebend war, tritt auch nicht eine Verwirrung
der heidenchristlichen Begleiter des Paulus ein (Agp. 21, 28). Denn
in der nunmehr eingenommenen judenchristlichen Haltung des

Paulus sehen seine heidenchristlichen Begleiter ihn wiederum als
Missionar handeln, entsprechend der Haltung, die Paulus stets

eingenommen hatte (1. Kor. 9, 20ff.).
Darum ist auch diese Haltung des Paulus nicht mit Gal. 2, 11 ff.

zu richten. Denn Petrus handelte, als er sich um der Jakobuschristen

willen von der heidenchristlichen Gemeinde trennte, eben
nach Paulus Empfinden nicht aus missionarischen Beweggründen
heraus. Des Petrus Stellungnahme entbehrte im Gegenteil des

missionarischen Sinnes und brachte eine Trübung der Heilsbotschaft

mit sich, da mit seiner Haltung das Gesetz wieder eine heils-
mittlerische Würdigung empfing.

152



III. Hat der Gang der Geschichte die Haltung des Paulus gerichtet?

Die folgenden Kapitel der Apostelgeschichte zeigen uns das

unablässige Mühen des Paulus um die missionarische Existenz der

Urgemeinde, das zugleich das Ringen des Paulus um sein Volk,
um das Volk der Wahl darstellt.

Das Ringen offenbart, daß den größten Feind der christlichen
Gemeinde die nationalreligiöse Haltung des Judentums darstellt.
Israel schaut auf die Königsburg in Jerusalem, anstatt auf den
wahren Messias zu hoffen (vgl. Matth. 22, 41-46). Paulus macht
demgegenüber geltend, daß Israel das Volk der Hoffnung ist und
daß damit der innerste Sinn des Judentums umschrieben wird.

a) In seiner Rede vor der Volksmenge — Apg. 22 — sucht er
dem Gegner Brücken zu bauen. Er rückt deshalb die Züge seiner

Frömmigkeitshaltung in den Vordergrund, die ihn mit seinen
Hörern verbinden. Darum redet er in hebräischer Sprache, darum
wählt er als Anrede die Formel «Brüder und Väter», darum hebt
er aus seiner Lebensführung die Momente hervor, die ihn als

nationalreligiösen Juden kennzeichnen: Als Jude wurde er geboren.
Von Israels allverehrtem Lehrer Gamaliel wurde er in Jerusalem

erzogen. Gesetzeseifer verrät den Ernst seiner pharisäischen
Überzeugung; die Verfolgung der christlichen Gemeinde ist dazu der
ernsthafte Tatbeweis. Gehorsam gegen göttliche Weisungen und
Gesichte belegen ferner seinen jüdischen offenbarungsgläubigen
Sinn. Von Ananias wird gleichfalls die Gesetzestreue hervorgehoben,
die ihnen willig von allen in Damaskus wohnenden Juden bezeugt
werden konnte. Auch von Ananias wird Gott «der Gott der Väter»
genannt. Der Aufenthalt in Jerusalem sieht Paulus sofort im
Tempel beten. Daß das hier geübte Gebet die Antwort Gottes
empfängt, ist jedem Juden selbstverständlich. Für Paulus selbst
wäre ferner ein Zeugnis in Jerusalem selbstverständlich gewesen,
darum konnte er auch nicht sogleich den göttlichen Befehl,
Jerusalem zu verlassen, innerlich aufnehmen. Nur weil Gott ihm den
Befehl gab — erst jetzt tat Paulus dessen erstmalige Erwähnung
—, darum ging er zu den Heiden.
IH Es ist, als hätten die Zuhörer auf dieses Wort gewartet, um
ihrer verhaltenen Leidenschaft, die letztlich aus ihrer national-

153



religiösen Haltung quillt, Luft zu machen. So kommt es zu der
tiefen Tragik, daß die Juden in ihrem leidenschaftlichen Haß
aufflammen über einem Wort Gottes an Paulus, das er als Vision empfing.

Sie vermögen also nicht mehr auf Gottes Stimme zu hören.
Der aufgesammelte Konfliktstoff läßt es nicht mehr zur ruhigen
Besinnung kommen. Die von Jakobus geratene Bezeugung
nationalreligiöser Zuverlässigkeit dient nicht mehr der Verständigung,
geschweige denn der Erhöhung der missionarischen Möglichkeit
der Urgemeinde unter ihrem Volk. Die Existenzgrundlage der
Urgemeinde und die missionarische Möglichkeit unter ihrem Volk,
deren Sicherung letztlich Ausgangspunkt des Jakobusrates
gewesen war, scheint im Gegenteil nunmehr ernsthaft bedroht. Um
so mehr muß dem Missionar Paulus daran gelegen sein, aus
missionarischen Gründen der Urgemeinde zu helfen. Tatsächlich stehen
seine Verteidigungsreden unter dem doppelten missionarischen
Gesichtspunkt, einmal der Urgemeinde die Existenzgrundlage als
missionarischer Gemeinde unter ihrem Volk zu erhalten, wie
zugleich auch unter dem Gesichtspunkt der unmittelbaren
missionarischen Verkündigung vor den verklagenden jüdischen Behörden.

b) Der Anfangskonflikt bei der Verhandlung vor dem Hohen Rat
in Jerusalem (Apg. 23) läßt sofort das Gegensatzpaar: Gesetzmäßigkeit

und Gesetzwidrigkeit hervortreten (xaraTovvo/iov-jiaQavo/Aov).
Paulus beweist in seiner Haltung, daß für ihn Gewissenshaltung
(23, 1) inhaltlich gesetzestreue Haltung bedeutet. Darum ist er
auch bereit, um des Gesetzes willen den Hohepriester anzuerkennen,
der soeben gesetzeswidrig sich gebarte (Apg. 23, 1-5).

Darum sollte man nunmehr Paulus nicht in seinem ferneren
Verhalten einer schlauen und diplomatischen kirchenpolitischen
Haltung verdächtigen. Im Gegenteil, den kirchenpolitischen Kampf
zwischen Pharisäern und Sadduzäern benutzt der Missionar Paulus,
um die Existenz der Gemeinde zu sichern und zugleich den innersten
Sinn des Judentums darzustellen. Entgegen dem Rationalismus
der Sadduzäer, der nur einen naturgebundenen Gottesbegriff kennt,
verbindet Paulus mit dem Pharisäismus die offenbarungsgläubige
Haltung. Es geht um den Messianismus Israels (ehmç), den ein
Rationalismus nicht teilen kann, und um den Spezialfall dieses

Messianismus, den Glauben an die Totenauferstehung.

154



Der Pharisäismus ist bereit, diese Linie des Paulus anzuerkennen.

Entsprechend der Offenbarungsgläubigkeit der Pharisäer
anerkennen sie auch die Möglichkeit göttlicher Führung durch
Gesichte beziehungsweise himmlische Geister. So dient die äußerlich
anscheinend nur kirchenpolitische Haltung, die in Wahrheit jedoch
eine missionarische Haltung des Paulus ist, dazu, die Frage nach
dem innersten Sinn des Judentums aufzuwerfen. Dadurch wird
festgelegt, daß eine Verurteilung des Paulus, die eine Verurteilung
der christlichen Gemeinde mit sich bringen würde, zugleich auch
eine Verurteilung des Pharisäismus bedeuten würde. Staatspolitisch-
juristisch geht es um Anerkennung oder Nichtanerkennung des

Christentums als einer Religio licita im römischen Sinne. Eine
Verurteilung des Christentums müßte juristisch notwendig auch die
des Pharisäismus herbeiführen, da sie letztlich Verurteilung der
von beiden geteilten Offenbarungsgläubigkeit, speziell des von
beiden geteilten Messiasglaubens, wäre (Apg. 23,6-11; vgl. auch
24, 20-21). Dem entspricht, daß tatsächlich Claudius Lysias den
Prozeß mit Paulus in einem Brief als «Streitfrage ihres Gesetzes»

ansieht.
c) Kapitel 24 bringt die Verhandlung vor Felix. Die Anklage

seitens der Juden wird stark nach der kriminellen Seite verschoben.
Paulus wird als «Verderber» (koijuov) bezeichnet und der «Anstiftung
von Streitigkeiten gegen die Juden in der ganzen Welt» und
sonderlich der Tempelschändung (Verbrechen gegen die heilige Stätte
des Judentums als einer Religio licita) bezichtigt. Dazu sei Paulus
sonderlich angereizt durch seine Eigenschaft als «Vorkämpfer der
Partei der Nazarener». Das Christsein wird somit verdächtigt als
selbstverständlich sich ergebende feindliche Haltung gegen das
Judentum (Apg. 24, 5-6).

Paulus verteidigt sich nur kurz gegen die kriminellen Anwürfe auf
Unruhestiftung, um die Verdächtigung des Christentums als
feindseliger Haltung gegen das Judentum dahin zu widerlegen, daß er
den Gegenbeweis dafür antritt, daß das Christentum echtes Judentum

sei: Sein Christentum ist Gottesdienst, dem «Gott der Väter»
dargebracht, also traditionsgemäßes Judentum. Es ist ferner
Gottesdienst, der sich gebunden weiß an «Gesetz und Propheten»,
also offenbarungsgläubiges, schriftgemäßes Judentum. Darum ist

155



sein Christsein auch ein Gottesdienst, der eine «Hoffnung» hat,
also ein Judentum, das seinem innersten Sinn nach Messianismus
ist und als wahrhaft hoffnungsgläubig sich zur Auferstehung und
zum ewigen Gericht bekennt. Die Hoffnung ist also nur als
Ewigkeitshoffnung denkbar. Daraus ergibt sich auch der Ewigkeitsernst

dieses Lebens. Die Verankerung des Gewissens ist mit dem

Ewigkeitsernst der Hoffnung gegeben. Eine dem Judentum feindselige

Haltung kann darum für den Christen gar nicht in Frage
kommen. Tatsächlich, so hebt er hervor, habe man ihn auch bei
der Ausübung eines geheiligten national-religiös-jüdischen Brauches

gefunden. Auch habe er für die Glieder des jüdischen Volkes
eines Liebesgabe überbracht (im jüdischen Sinne war er damit
nicht nur gerecht, sondern auch fromm). Das Christentum
verurteilen hieße somit, den frommen Messiasglauben Israels
verurteilen. Das aber war auch das Ergebnis der Untersuchung in
Jerusalem (Apg. 24, 10-21, insbes. V. 14-16).

Bei aller apologetischen Tendenz der Verteidigungsrede des

Paulus ist die missionarisch-angreifende Linie unverkennbar. Der
Angeklagte macht vor seinen Verklägern den letzten Sinn des

Judentums geltend. Ihn verurteilen — und damit die christliche
Gemeinde verurteilen — heißt Israels Hoffnung durchstreichen.

Der römische Richter weicht der Entscheidung aus. Daß er
den Kernpunkt der Frage erkannt hat, sagen die Schlußverse
Kap. 24. Felix und Drusilla, die emanzipierte Jüdin aus dem
herodeischen Königshaus, hören Paulus an «über den Glauben an
Jesus Christus». Felix weiß also, daß letztlich Jesus als Messias

Inbegriff der jüdischen Hoffnung ist.
d) Kap. 25—26 lassen in der Wiederaufnahme des Prozesses

des Paulus sofort die alte Position aus der Verhandlung des Felix
wiedererkennen. Paulus bestreitet die Verfehlung gegen das Judentum

sowie die Tempelschändung als besonders schweren Fall dieser

Verfehlung. Und ebenso wehrt er die Anklage ab, sich gegen den
Kaiser verfehlt zu haben. Der Messianismus Jesu war also offenbar
von den Juden politisch mißdeutet (Apg. 25, 8; vgl. auch 17, 17,

wo die Juden in Thessalonich dem Messianismus Jesu die gleiche
Ausdeutung gaben). Die Anklage auf politischen Messianismus
wird von Festus nicht ernstgenommen (Apg. 25, 18 und 25). Auch

156



er deutet den Prozeß als innerjüdische Angelegenheit (25, 19), so

wie es schon Claudius Lysias zuvor getan hatte (Apg. 23, 29). In
diesem Zusammenhang den Spezialfall der Auferstehung Jesu

richtig zu deuten, ist der neu nach Palästina gekommene
Landeshauptmann nicht imstande; in ihr verbirgt sich die Frage nach
dem Messias Israels überhaupt (Apg. 25, 19). Um so dankbarer ist
Paulus, seine Verteidigungsrede vor Agrippa II. halten zu dürfen,
der gegenüber dem römischen Landeshauptmann «in besonderer
Weise ein Kenner aller bei den Juden vorhandenen Sitten und
Streitfragen » ist.

Wiederum nimmt Paulus in seiner Rede den alten Standpunkt
der Zusammenschau von Pharisäismus und Christentum ein,
sofern sie beide offenbarungsgläubig-gesetzestreu und sofern sie darum

hoffnungsgläubig sind. Er vertritt also ein gesetzestreues,
traditionsgebundenes Judentum, dessen Messianismus er als

Hoffnungsreligion kennzeichnet. Symbolhafter Ausdruck dafür ist die

Totenauferstehung, wovon letztlich die Totenauferstehung Jesu

nur Spezialfall ist — der freilich Pharisäismus einerseits und Paulus
und die christliche Gemeinde andererseits voneinander scheidet

(Apg. 26, 5-8).
Paulus hebt dann hervor, daß er Verständnis für den gegnerischen

Standpunkt habe. Seine eigene Lebensgeschichte gibt dafür
den Tatbeweis. Er selbst wäre noch Gegner der christlichen
Gemeinde, wenn nicht die Erscheinung des Auferstandenen ihn auf
seine Seite gerufen hätte. Die Erscheinung Jesu bedeutete aber
für ihn zugleich die Berufsübertragung zum Apostolat unter den
Heiden: er weiß sich als Botschafter an Christi statt, im Kampf
zwischen Licht und Finsternis, zwischen Gottesreich und Satansreich.

Für den Juden, der an den lebendigen Gott glaubt, ist aber
der Gehorsam gegen die Weisung des Herrn die einzig mögliche
Existenzform (Apg. 26, 9-20).

Der Zeugendienst im Auftrage Jesu entspricht aber der
Offenbarung Gottes an Israel, ist also letztlich inhaltlich traditionsgemäß

und schriftgemäß ; denn inhaltlich ist das Zeugnis von Paulus
die Erfüllung und Verheißung an Israel. Speziell handelt es sich

um die rechte Ausdeutung der messianischen Verheißung vom
leidenden und auferstandenen Christus, der als der lebendige Chri-

157



stus der Mann des Schicksals für alle Menschen ist, also sowohl
für die Juden wie für die Heiden (Apg. 26, 22-23; vgl. dazu Luk.
24, 44-47 und Apg. 13, 16-47).

Wie auch diese Rede missionarisch-aggressiv auf die Judenschaft

eingestellt ist, erweist allein schon der Einwurf des Festus,
dem alles «Wahnsinn» ist. Paulus aber hebt demgegenüber hervor,
daß seine Worte nicht Raserei, sondern «Wahrheit und Besonnenheit»

sind {aXrj&eia xai acuggoavvr]), da er auf dem Boden der
Tatsachen stehe: «Denn das ist nicht in einem Winkel vollbracht
worden», wie er auch nicht annehmen kann, daß dem Agrippa
«irgend etwas davon unbekannt geblieben» sein könnte (Apg. 26,

24-27). Tatsächlich erkennen der römische Landeshauptmann und
der jüdische Sachverständige Agrippa II. auf politische Ungefähr-
lichkeit und geben daher der Berufung auf den Kaiser statt (vgl.
auch Apg. 28, 18-19). Die Juden sind also mit ihrer Klage
abgewiesen, also auch mit ihrer politischen Ausdeutung des durch
Paulus vertretenen Messianismus. In seinem Prozeß handelt es

sich daher nur um die innerjüdische Streitfrage, wer das wahre
Judentum vertritt, das traditionsgemäß und schriftgemäß ist.
Diese Frage hat der Missionar Paulus seinen Gegnern zur
Selbstprüfung vorgelegt. Das Judentum steht vor der Gefahr des Bruches
mit seiner eigenen Lebenslinie.

e) Der Staatsgefangene Paulus nimmt in Rom sofort die
Verbindung mit der Judenschaft wieder auf. Er beteuert, daß er
weder volksfeindlich noch nationalreligiös auflösend eingestellt sei.

Das römische Gerichtsurteil gebe dafür die Bestätigung. Seine

Berufung auf den Kaiser sei daher auch nur als Akt der Notwehr
zu deuten, nicht aber als Anklage gegen sein Volk. Im Gegenteil,
sein Kampf habe nur den einen Sinn; er ringe um die «Hoffnung
Israels» (Kap. 28, 17-20). Daß Paulus mit offenem Visier kämpft,
sagt die Antwort der Juden: «Es ist uns von dieser Partei bekannt,
daß ihr überall widersprochen wird» (Apg. 22, 28).

In seiner Rede vor den Juden bezeugt Paulus noch einmal das

Wirken des lebendigen Gottes in der Geschichte Israels. Er spricht
von der «Gottesherrschaft», die zielstrebig Verkündigung von
Jesus ist, denn «er suchte sie für Jesus zu gewinnen». Die Schrift-
gemäßheit ist für die Juden dafür die Vorbedingung; darum beruft

158



sich Paulus auch auf die Schrift. Aber er macht auch darauf
aufmerksam, daß die Ablehnung der Botschaft durch einen Teil der
Juden die Schriftgemäßheit für sich habe, sie gehöre hinein in das

Wirken des lebendigen Gottes, wie umgekehrt in der Schrift auch
der Weg zu den Heiden vorgezeichnet sei; mit anderen Worten:
Gott bindet sich nicht an Israel, sondern Israel ist an Gott
gebunden. (So hat es schon Arnos bezeugt, ebenso der Täufer und
Jesus.) Auch hat Paulus diese innere Position bereits in Rom. 9—11

eingenommen (Apg. 28, 23-29; vgl. auch 13, 47).

f) Hat der Verlauf des Kampfes das Verhalten des Paulus
gerichtet? Die Schriftgemäßheit der Ablehnung des Evangeliums
durch die Juden sollte uns im Urteil zurückhaltend sein lassen.
Dazu hat Jesus zuvor den Seinen verkündet, daß zur Geschichte
des Reiches Gottes bis zu seiner Wiederkunft das Gericht über
Jerusalem gehört. Wissend hat Jesus seine Jünger in den Kampf
geschickt, wie er selbst als der Wissende zum Kreuz ging. Daß die
Judenschaft den Jüngern die Gemeinschaft verweigern würde, hat
Jesus vorausgesagt. Aus dem Bann (omoavvaywyoç) ergab sich die
Ausrottung der Jüngerschaft Jesu innerhalb des jüdischen Volkes,
und zwar trieb die Juden letztlich nicht die politische Anklage
zur Vernichtung der christlichen Gemeinde, sondern es trennte sie

von ihr, wie Jesus gesagt hatte, eine tiefere Frage : die Frage nach
Gott. Sie könne es nicht zulassen, daß es nicht nur Erfüllung des

Gesetzes gibt, sondern auch Sohnschaft Gottes, und daß der sie

hat, der gekreuzigt wurde, und daß eben dieser Gekreuzigte der
Messias ist (Joh. 16, 1-3). Aber die Verfolger können nur so
handeln, weil Gottes Arm sie dazu ermächtigt, weil «ihre Stunde»
gekommen war. Paulus hat darum recht getan, wenn er immer wieder
hervorhob, daß der Kampf um die «Hoffnung Israels» gehe.

IV. Das Bild des Jakobusbriefes

Auch die Geschichte der judenchristlichen Gemeinde von
Jerusalem gibt uns für unsere Frage gleichen bestätigenden Befund.
Die Haltung des Paulus richten wollen hieße daher zugleich die
Urgemeinde verurteilen, die ihre Existenz- und Missionsmöglichkeit

unter ihrem Volk seit dem großen jüdischen Krieg verlor und

159



daher nach Pella auswandern mußte. Paulus verurteilen hieße
dann auch Jakobus verurteilen, der Paulus den Rat gegeben hatte.
Darum sei noch ein Blick auf die Haltung des Jakobus geworfen.
Die Ausführungen in Schlatters Kommentar über den Jakobusbrief

mögen uns dabei Wegweisung geben.
Jakobus blieb in Jerusalem, bis ihn der Hohepriester Hannas II.,

als es nach dem Tode des Festus zeitweilig keinen Vertreter des

Kaisers in Palästina gab, töten ließ. Dies zeigt einmal, daß Rom
für die christliche Gemeinde in Palästina der schützende Arm war,
sodann aber auch, daß wir in Jakobus einen Mann vor uns haben,
der den «Jubel der von keiner Versuchung erschütterten
Gemeinde» (Schlatter S. 7) wohl zu vereinen wußte «mit der Bereitschaft

zu jedem Leid» (Schlatter S. 19).

a) Der Jakobusbrief setzt eine Lage voraus, die dem Bild der
Apg. 21—28 entspricht. Denn die Beziehungen zwischen Juden
und Christen werden in der gleichen Weise dargestellt. Weder das

Judentum noch die Römer betrieben damals die Ausrottung der
christlichen Gemeinde in ihrer Gesamtheit, jedoch versucht die

Leitung des jüdischen Volkes die Ausbreitung der Gemeinde
dadurch zu hindern, daß sie gegen ihre Führung vorging (vgl. Apg.
24, 5, wo Paulus «Vorkämpfer der Partei der Nazarener» genannt
wird). Die Verhängung des Bannes über jeden (anoovvaycoyoç)
(Joh. 16, 2), der sich zu Jesus bekannte, die praktisch die
Christengemeinde aus dem jüdischen Volke ausstieß, geschah erst nach
der Hinrichtung des Jakobus und dem Brande des Tempels.

Die Duldung, die die christliche Gemeinde erfuhr, wurde
dadurch erkauft, daß sie sorgsam darauf achtete, daß «die schwache
Basis des Friedens» nicht damit zerbrach, daß den Juden Ärgernis
gegeben wurde. «Das gab jene Christenheit, die ihre Rede behutsam
zügelte und im Verkehr mit den Volksgenossen alles vermied, was
diese erbitterte» (Schlatter S. 36), und die doch «mit dieser
Beschränkung des Wortes noch ein Hoffen verband, das dem Worte
evangelisierende Kraft zutraute» (Schlatter S. 33). Wäre der
Jakobusbrief etwa zur Zeit des Königs Agrippa I. geschrieben, in
der noch die öffentliche Verkündigung möglich war, würde er
«vermutlich Worte enthalten, die die Botschaft kraftvoll verkündeten»

(Schlatter S. 60).

160



Jakobus rechnet also noch damit, daß sein Brief auch von
Juden gelesen wird. Darum übt er in seinem Worte weise
Zurückhaltung, denn er steht in seinem Missionsdienst an Israel vor einer
anderen Lage als etwa ein Missionar unter den Griechen. Die
Griechen lebten nicht in einem Volke, mit dem sie durch ein
religiöses Band durch Gottes Gebot und Verheißung gebunden
waren. Ihre Gemeinden waren neue Gebilde, die frei vom Staate
waren. Für die Judenchristen war dies «kein möglicher Standort.
Sie waren deshalb, weil sie Christen waren, von ihrem Volkstum
nicht gelöst, sondern vollends mit ihm verbunden» (Schlatter
S. 61). Auch Paulus hat gewußt, daß sich der christliche Jude nur
dann in der häuslichen und völkischen Gemeinschaft behaupten
kann, wenn er fortwährend darauf bedacht war, Anstoß zu
vermeiden. Die Ereignisse bei seinem letzten Besuch in Jerusalem
sind, wie wir sehen, dafür ein Beleg.

b) Die Vorgänge in Antiochien (Gal. 2,11 ff.) zeigen, daß man
verschiedener Auffassung sein konnte, wie weit die Schonung der
Juden ohne Verleugnung des Christenstandes gehen dürfe. Jakobus
hat von den Judenchristen verlangt, daß sie keine Tischgemeinschaft
mit den Heiden pflegen, und zwar um der Juden willen, die für
Jesus gewonnen werden sollten. Für sie sollte damals das «Schauspiel»

(Paulus gebraucht dafür den Ausdruck vtcoxqicsiç) aufgeführt

werden, daß das Christwerden eines Juden nicht Trennung
und Austritt aus der völkischen Gemeinschaft Israels bedeute. Für
Paulus aber gehörte es zur Zeugenpflicht des Christen, daß er
«unverhüllt das Neue zu zeigen habe, was Christus gibt». Weil es

«im Christus» weder Juden noch Griechen gibt, sondern nur eine

geeinte Gemeinde (Eph. 2, 13ff.), darum war für ihn die Pflicht
des Judenchristen hinfällig geworden, dem Heidenchristen die
Tischgemeinschaft zu verweigern, obwohl Paulus sich selbstverständlich

als Jude wußte und auch dem Judenchristen nicht
gestattete, sein Volkstum zu verleugnen (vgl. nochmals 1. Kor. 7,

17 ff.).
Andererseits sind Jakobus und Paulus mit den übrigen Aposteln

einhellig der Meinung, daß die Ausrichtung der Botschaft
an die Juden und an die Heiden nicht durch dieselben Männer
geschehen könne (Gal. 2, 9). Die Haltung der Judenschaft Palästinas

161



hat zur Genüge erkennen lassen, warum es nicht möglich war,
gleichzeitig zu beiden zu sprechen. Weil aber Jakobus von den
Juden gehört sein wollte, sprach er eben nicht zu den Griechen.

c) Die besondere Lage in Palästina macht es aber verständlich,
daß «unter den Motiven, die zum Kampf in der Kirche und zur
Verhandlung in Jerusalem führten, die Sorge, daß durch das pau-
linische Evangelium die Gemeinschaft mit den Juden unmöglich
werde, nicht die letzte Stelle hatte» (Schlatter S. 60). Darum nahm
die Frage nach der Treue zum Gesetz, um der Existenz der Ur-
gemeinde willen, die erste Stelle ein. Denn dem Juden war sofort
innerster Anstoß bereitet, wenn etwa der Glaube, den der Christ
dem Juden anbot, als Ersatz für das Werk erschien. Wenn also

aus der paulinischen Formel «ohne des Gesetzes Werke» (xcoqiç

egyœv vofiov) ihre Verkehrung in die Formel «ohne Werke» (coqiç

SQ-yovx) schlechthin wurde. Wenn schon für den Juden der Christ
darum ein Übertreter wurde, weil sich sein Glaube nicht auf das
Gesetz gründete, sondern einzig auf Christus richtete, so mußte jeder
fromme Jude in der Berufung auf einen «Glauben ohne Werke» die
«Proklamation der Sünde» sehen. «Die Möglichkeit, sich innerhalb

der Judenschaft zu halten, gab dem Christen nur echter
Glaube, nicht erstorbener» (Schlatter S. 60).

d) War bereits die Zeit gekommen, auf die jüdische Kirche zu
verzichten? In Palästina war die Lage durch die ganze Lebenszeit
des Jakobus hindurch — auch nachdem der zum Verfolger gewordene

König Agrippa I. wieder verschwunden war — aufs höchste

gespannt, niemals aber so, daß sie Jakobus bewog, sich von
Jerusalem zu trennen (Schlatter S. 67). Für Jakobus war Jerusalem
eben die Stadt, für die der Christus gekommen war. Dort kam es

zur Entscheidung, ob das Judentum Jesus endgültig verwerfe
oder in ihm den Messias erkenne. Darum blieb Jakobus bis zu
seinem Ende der Missionar Jerusalems.

P. Jasper, Bethel

162


	Der Rat des Jakobus : das Ringen des Paulus, der Urgemeinde, die Möglichkeit der Mission unter Israel zu erhalten, Apostelgeschichte Kap. 21-28

