Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 19 (1963)

Artikel: Wir Christen und die Juden

Autor: Schlatter, Adolf

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961273

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961273
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

WIR CHRISTEN UND DIE JUDEN*

Von ADpoLF SCHLATTER, gest. 19. Mai 1938

Unser Anliegen mul} es sein, dal wir auf dem Weg Jesu den Ver-
kehr mit der Judenschaft suchen. Wir haben freilich dabei auch
kirchliche Ziele. Der katholische Missionar erstrebt den Eintritt des
Juden in seine Kirche, der evangelische seinen Anschlufl an einen
der evangelischen Verbéande. Es mufl aber doch fiir uns alle das
groBe Anliegen bleiben, dall wir im Umgang mit den Juden auf dem
Weg und im Dienst Jesu bleiben. Wann und wie dies geschieht,
dariiber kénnen wir uns ein Urteil bilden. Denn ein grofler Teil des
Neuen Testaments zeigt uns das Ringen Jesu und seiner Boten
mit der Judenschaft.

Die Verpflichtung, uns dariiber zu besinnen, scheint mir drin-
gend zu sein. Jede missionarische Arbeit ist dadurch geféhrdet,
daB sie auf den Standort des Gegners hiniibergezogen wird. Er
stellt ihr die Frage und verlangt das Mitdenken mit seinen Vor-
stellungen. Sehr rasch nach der apostolischen Zeit ist die Kirche
dem jiidischen Anspruch erlegen, da sie nach dem Vorgang der
Judenschaft im Alten Testament das von Gott diktierte Gesetz-
buch sah, aus dem sie die neuen Sitze der christlichen Botschaft
zu beweisen habe. Schon die Apologetik des zweiten Jahrhunderts
sprach judisch mit den Juden und hat sich dadurch ohnméchtig
gemacht.

Wir haben die Bahn Jesu verlassen, wenn wir den Juden einladen,
Lehre gegen Lehre oder Gesetz gegen Gesetz oder Menschen gegen Men-
schen einzutauschen.

* Dieser Aufsatz Schlatters wurde im Jahre 1930 im Freizeiten-Verlag
zu Velbert im Rheinland als Broschiire gedruckt. Er erscheint hier als
Reprise, nachdem sich der Todestag des Verfassers gerade zum 25. Mal
gejahrt hat. Schlatters Forderung, daB wir «auf dem Weg Jesu den Ver-
kehr mit der Judenschaft suchen», ist heute unter Christen nicht sehr
verbreitet, macht aber seine Schrift gerade heute umso lesenswerter.

129



«Wir haben aus dem Gesetz gehort, daBl der Christus ewig
bleibe», Joh. 12, 34. Das Begehren, das damit an Jesus gestellt
war, hatte starken Grund. Der Messianismus der Schrift sprach in
der Tat von einer letzten, bleibenden Offenbarung Gottes, vom
«letzten Teil der Tage», in dem sich das gottliche Ziel enthiille,
das, nachdem es geschaffen ist, bleibt. Der kommende Konig, den
Jesaja verhiell, herrscht ohne Ende, und der Menschensohn, den
Daniel schaute, beseitigt die menschliche Herrschaft ganz und fiir
immer. Die Offenbarung Gottes, die der nach Jerusalem zuriickge-
wanderten Gemeinde verheilen war, schafft den neuen Himmel
und die neue Erde. Dagegen ergab das, was Jesus war und tat,
der wie das Weizenkorn in die Erde fiel, einen Kontrast, der nach
einer Auflosung verlangte. Die Kirche hat diesem Anspruch iiber-
reichlich gehorcht und aus prophetischen Stellen eine christliche
Dogmatik hergestellt. Davon unterscheidet sich die Antwort Jesu
wesentlich. Seine Antwort war: «Das Licht ist bei euch; wandelt
im Licht, glaubt an das Licht, solange ihr es habt.» Damit war
der Anspruch, dafl er den Talmud durch einen Talmud ersetze,
génzlich abgelehnt. Er war inspirationsgldubig wie seine (iegner
und hat im Christusbild der Schrift den Leitstern fiir seinen Weg
gesehen. Wiahrend die Fragenden nur dumpf empfanden, dal der
Gang Jesu zum Kreuz alle geheiligten Uberzeugungen umwartf,
wullte er klar, warum er denen, die ihn nach der Schrift fragten,
als Gotteslisterer galt. Er sah, wie weit ihn seine Gottessohnschaft,
die ihn verpflichtete, auch in den Banden das konigliche Recht fiir
sich in Anspruch zu nehmen, von dem entfernte, was der Jude
die Majestdt und Gnade Gottes hieB}. Petrus dachte genau wie
jeder fromme Jude, als er Jesus, weil er ihm sein Kreuz zeigte,
widersprach und diesen Ausgang Jesu unmdglich hieB, da ja
Gottes Macht und Gnade bei ihm war, Matth. 16, 22. Ebenso
sprach der Satan ganz wie ein frommer Jude, als er Jesus die Ver-
heifung vorhielt, dafl ihn Gottes Engel auf ihren Armen tragen
werden, so dal} er zu jedem Wagnis erméchtigt sei, weil den, der
Sohn Gottes ist, Gottes allmichtiger Schutz in jeder Gefahr um-
gibt, Matth. 4, 6. Ebenso fand Kajaphas ohne jedes Zaudern die
Zustimmung aller um ihn versammelten Fiihrer Israels, als er sagte,
es sei eine unertrigliche Gotteslisterung, daBl der sich Gottes

130



Sohn heile, der gefesselt vor ihnen stand und wufBite, dafl er am
nichsten Tage schmihlich am Kreuze ende, Matth. 26, 65. Offen-
bart Gottes Wirken nicht notwendig seine Allmacht, der nichts
widersteht, und besteht seine Gnade nicht darin, dall er die, die
er erwihlt und mit seiner Liebe beschenkt, durch die Fiille seiner
Gaben selig macht? «Du tust mir kund den Weg zum Leben; vor
dir ist Freude die Fiille», Psalm 16, 11; darin sah der Jude Gottes
Merkmal, und darum war dies nach seiner Meinung das unentbehr-
liche Kennzeichen dessen, durch den sich Gott offenbart.

Dennoch sprach Jesus mit den Juden nicht als der perfekte
Exeget, nicht als der Besitzer der hoheren Erkenntnis, nicht als
der Bringer des besseren Talmud, nicht als der neue Rabbi, sondern
als «das Licht», dessen Leuchten an den Menschen den Anspruch
stellt, dafl er es sehe und ihm glaube. Denn Gott sucht nicht blof3
unsere (edanken, sondern uns.

Bei Matthaus zeigt das Abschiedswort Jesu den Jiingern, warum
er sie von den Pharisiern getrennt hat und warum diese Trennung
unaufhebbar ist. Aber das erste Wort dieser Rede sorgt dafiir,
daB sich die Jiinger nicht der Lehre wegen vom Rabbinat trennen,
Matth. 23, 2. 3. DaB dieses auf dem Sessel Moses sitzt, bleibt an-
erkannt, und die Forderung Jesu lautet: «Tut und bewahrt alles,
was sie sagen.» Dal} dies schon frith und bis heute als unglaublich
und anstoBig empfunden wurde, ist leicht begreiflich. Allein die
in jenem Spruch formulierte Regel gehort unzweifelhaft in die
Geschichte Jesu hinein und bildet einen wesentlichen Teil seiner
Sendung. Wir freilich, die wir mit Gott hadern, kritisieren und
schelten die Geschichte und sehen in der Welt um uns her nur
Unheil und Démonisches. Jesus dagegen sah in Kraft seiner Ein-
heit mit dem Vater auch in der fritheren Geschichte Gottes Hand
und horte auch im Munde des Rabbi Gottes Wort. Sein Spruch
sagt freilich nicht, daB er allem, was im Lehrhaus des Rabbi iiber
den Sinn der Gebote und iiber Gottes Verkehr mit den Vitern ge-
sagt wurde, zustimme. Davon verging vieles als kindisch. Jesus
hat es aber den Jiingern verwehrt, daf} sie ihren Unterschied von
den Juden gleichsetzen mit dem Unterschied zwischen der reinen
Lehre und der Irrlehre. Nicht deshalb ist der Jiinger vom Rabbi
freigemacht, weil dieser eine unvollkommene oder falsche Lehre

131



vortrage. Denn Jesus hat dem Jiinger nicht deshalb das Himmel-
reich versprochen, weil er ein Rechtglaubiger sei. Er hat den
Hochmut der Rechtglaubigkeit nicht gleichzeitig im Rabbi zer-
stort und im Jiinger gepflanzt.

Die Formeln «Rechtglaubigkeit» und «Ketzerei» sind vorchrist-
lich und jiidisch. Warum es in Jerusalem zu dieser Wertung der
Lehre kam, zeigt jene Versammlung des paldstinischen Lehr-
standes, in der iiber die Frage abgestimmt wurde: «Was ist gréfer,
die Lehre oder das Werk?» Dieser Beschlull hatte groBes prakti-
sches Gewicht, weil der Fortbestand der theologischen Lehrarbeit
von ihm abhing. Der Beschlul} lautete: « Die Lehre ist grofler; denn
die Lehre fithrt zum Werk.» Das Rabbinat urteilte richtig. Denn
ohne den Gedanken gibt es keinen Willen, ohne die Kenntnis
Gottes keinen Gottesdienst, ohne die Lehre kein Werk. Diese Uber-
zeugung formt auch die ganze Wirksamkeit Jesu; denn seine Gabe
an die Menschen besteht in seinem Wort. «Er verkiindete und
lehrte.» Was wir dem Juden zu geben haben, ist das christliche
Wort. Wenn wir aber deshalb aus Jesus einen Rabbi machen, von
dem wir nichts anderes empfangen als sein Wort, weil sein Wort
nichts anderes sei als Gesetz, sind wir von Jesus weg auf den jiidi-
schen Standort zuriickgetreten.

Das gottliche Gesetz war dasjenige Wort, auf das das Rabbinat
in seiner klassischen Zeit mit ernstem Eifer horte. Das Gesetz stand
als der Mittler zwischen Gott und dem Volk und maf} ihm seinen
Anteil an Gott zu. Denn wir kénnen Gottes Hilfe nicht empfangen,
wenn wir ihm nicht gehorchen. Wollen wir in der Gemeinschaft mit
ihm leben, so miissen wir ihm dienen und seinen Willen tun. Die
unantastbare Geltung des Gesetzes gab daher der Gemeinde den
Bestand und die Festigkeit, und die gottesdienstliche Sitte wurde
das Band, das ihr die Kinheit gab und heute noch gibt. Daher
wurde das Gesprich zwischen dem Juden und dem Christen, wenn
der Jude die Frage stellte, oft zur Erorterung der religiosen Sitte,
welche gottesdienstliche Handlung Gott wohlgefallig sei, der Sabbat
oder der Sonntag, der jiidische oder der christliche Kalender, die
Beschneidung oder die Taufe, das Pessach oder das Abendmahl, und
fiir die Lebensfiihrung der einzelnen stellte sich die Frage so, welche
Ethik die reinere, hohere Ausprigung des gottlichen Willens sei.

132



Wenn diese Frage unseren Verkehr mit den Juden leitet, bleibt
Jesus verhiillt. Den Anspruch Gottes an uns Menschen hat Jesus
in seiner ganzen Gréfe enthiillt und ihm die vollendete Bejahung
gegeben. Das Merkmal des Christus, das sein Recht erweist, nach
der koniglichen Macht zu greifen, ist der vollendete Gehorsam, und
ohne ihn gibt es fiir seine Jiinger keinen Anteil an Gottes Reich.
Die zentrale Frage des Neuen Testaments ist dieselbe wie die des
Judentums, nicht die nach der Erkenntnis, auch nicht die nach
der Seligkeit, sondern die nach der Gerechtigkeit. Nach dem Urteil
Jesu ist das, was uns verdirbt, unsere Schuld. Darum gibt er uns
den Glauben an ihn, weil damit unsere Gottlosigkeit und Unge-
rechtigkeit endet. Darin ist die Christenheit mit der Judenschaft
eins, daf sich beide um das gute, Gott wohlgefillige Werk bemiihen.
Dennoch ist das, was Jesus hat und gibt, etwas anderes als ein
vertieftes Gesetz und eine gebesserte Sitte. Wenn uns der Austritt
der jiidischen Christen aus der Judenschaft an die Trennung der
evangelischen Christen von der Papstkirche erinnert, so verhiillen
wir uns, was geschah. Denn die Reformation hat ein neues Lehr-
gesetz an die Stelle des alten und eine neue Gottesdienstordnung
an die Stelle der alten und ein neues geistliches Amt an die Stelle
des alten Priestertums gesetzt. Der Unterschied, der die Jiinger
Jesu von der Judenschaft trennte, war ungleich tiefer und von
anderer Art.

«Das Gesetz ist durch Mose gegeben.» Ungezihlte Male ist dieser
Satz vom Rabbinat wiederholt worden, und er benennt sachkundig
die Stelle, an der das Neue am Alten hing. Gabe, von Gott ge-
gebene Gabe, ist das Gesetz, nicht von Mose erfunden, sondern
durch ihn gegeben. Dieser Satz beleuchtet aber zugleich das, was
die Trennung zwischen den beiden Gemeinden schuf. Durch Mose,
nicht durch Jesus ist das Gesetz gegeben, und das, was durch Jesus
entstand, ist nicht ein Gesetz, sondern die Gnade und die Wahrheit,
Joh. 1, 17. Denn in Jesus spricht nicht der fordernde, sondern der
gebende und wirkende Gott mit uns. Gnade ist anhebende, frei
gebende Giite. Sie steht iiber dem Gesetz und seinem Anspruch an
das menschliche Wollen und Wirken. Sie schindet den Schuldigen
nicht, sondern iiberwindet die Siinde und fordert von uns nicht
unseren Dienst, sondern macht uns zu Empfangern ihrer Gaben,

133



mit denen wir nun Gott dienen und seinen Willen tun. Darum
bringt die Gnade die Wahrheit mit sich; sie ist das Ende des Schau-
spiels, das wir vor Gott auffithren, und des falschen Scheins, mit
dem wir uns verstecken. Durch das Gesetz wurde die Frommigkeit
zur Einiibung einer Sitte, durch die die Anpassung an die Gemeinde
vollzogen wurde. Diese ist aber immer das vollige Gegenteil zur
Wahrheit, auch wenn sie mit groBem und erfolgreichem Eifer ein-
geiibt wird.

«Ihr habt nicht den Geist der Dienstbarkeit empfangen», Rom.
8, 15. Dienst Gottes entsteht durch Gottes Geist, und es ist eine
groBe Begnadigung des Menschen, wenn er zum «Sklaven Gottes»
wird, zu dem, der nicht sich selbst, sondern Gott gehort und mit
seinem ganzen Wirken an den Willen Gottes gebunden ist. Aber
nicht das, sagt Paulus, ist das, was ihr empfangen habt. Denn den
Geist, der Knechte Gottes schafft, erzeugt die Furcht. «Ihr habt
den Geist der Kindschaft empfangen.» Thr habt ihn empfangen,
weil er die Gabe Jesu ist und das Werk Jesu wirkt. Das ist unsere
Aufgabe, als die frei Gewordenen dem Juden die Freiheit zu zeigen
und ihn in die Freiheit zu fiihren. Die Freiheit lockt nicht nur, sie
erschreckt auch, und es ist tief begriindet, da3 der Mensch sich vor
ihr fiirchtet. Denn er weill, da er mit der Entfesselung seines
selbstischen Willens sich ganz zerstort. «Guter Meister» sagte der
Jiingling zu Jesus, Mark. 10, 17, und er wére iiberaus froh gewesen,
wenn ihm Jesus als giitiger Rabbi ein Gebot genannt hitte, das
ihm das ewige Leben unzweifelhaft garantiert hatte. Dieses Ver-
langen nach einem Meister, der uns an sich bindet und dadurch
den eigenen Glauben und die eigene Tat erspart, bewegt immer
wieder die Volker. Jesus dagegen macht uns von den Fiihrern frei,
die ebenso blind sind wie die, die sie fithren, Matth. 15, 14. Denn
er stellt uns nicht unter ein Gesetz, sondern vor den wirkenden,
gebenden Gott! Damit verschwindet die Angst vor der Freiheit.
Denn wir sind eben dadurch, daf3 wir iiber das Gesetz hinaufgehoben
sind, in dasselbe gestellt. Gottes Wirken in unserem inwendigen
Leben macht uns zu denen, die das Gesetz aufrichten, Rém. 3, 31,
weil durch Gottes Werk der Zwiespalt zwischen Gottes Gesetz und
unserem Willen, zwischen unserer Pflicht und unserem Werk iiber-
wunden wird. Darum hat Matthdus den Unterricht Jesu mit der

134



Enthiilllung des unaufhebbaren Zwiespalts geschlossen, der das
Gesetz und das natiirliche Begehren des Menschen entzweit und
aus dem Diener des Gesetzes den Schauspieler macht, der der
geweillten Aullenwand der Grabkammer gleicht und andéchtig zu
den Grabern der getoteten Propheten pilgert. Aus dieser Not, die
aus unserem Gottesdienst die keuchende Miihsal von Lasttrégern
macht, rief Jesus die Seinen zu sich, damit sie sein giiltiges Joch
und seine leichte Last empfangen.

Solange das Gesetz regiert, ist der Mensch der Gegenstand unse-
rer Verehrung. Denn das Gesetz spricht unseren Willen an, macht
unser Vermdgen wirksam und bindet unser Schicksal an unsere
Leistungen. Daher bemiihen wir uns, wenn wir uns auf den jiidi-
schen Standpunkt stellen, darum, die menschlichen Leistungen mit-
einander zu vergleichen und ihren Wert abzuschétzen. Wer ist
grofer: Jesus oder Hillel, Paulus oder Gamaliel? Wer leistete fiir
den Frieden und den Wohlstand der Vélker mehr: die Synagoge
oder die Kirche? Wer hat die reinere und fruchtbarere Sittenlehre:
die Bergpredigt oder das jiidische Gesetzbuch, in dem die Satzun-
gen der palistinischen Lehrer gesammelt sind? Das ist nicht die
Frage, zu der uns der Blick auf Jesus fiithrt. Als der Jude vor ihm
stand, der iiberschlug, was Jesus als Nazarener leisten konne, und
ironisch sagte: «Aus Nazareth kann es etwas Gutes sein», Joh. 1, 46,
hielt Jesus nicht eine Lobrede auf Nazareth, und hat er nicht sein
Nazarenertum verherrlicht. Darum hat er auch Nathanael nicht
einen Spotter und Veradchter, sondern einen echten Israeliten ohne
Trug genannt. Denn Jesus hat sich nicht auf den Menschen gestiitzt
und nicht vom Menschen das Heil erwartet, auch dann nicht, als
er sagte, dafl das Heil von den Juden komme, Joh. 4, 22. Eben dies
nannte er die Schuld des Juden, daBl er nach der Herrschaft des
Juden verlange und nicht nach der Herrschaft Gottes, und seine
eigene Gerechtigkeit suche, nicht die Gerechtigkeit Gottes. Er hat
fir den Verkehr mit der Judenschaft die grofte Wichtigkeit, dall
wir das Thema des Romerbriefes nicht nach der von Luther stam-
menden Weise umdeuten, bei der an die Stelle der Gerechtigkeit
Gottes unsere Gerechtigkeit tritt, die Gottes Gnade uns zurechnet.
Paulus hat nicht davon gesprochen, ob die jiidische oder die christ-
liche Gerechtigkeit die bessere sei, sondern davon, ob Gottes Ge-

135



rechtigkeit bestehe und geschehe oder die meine und die deine,
mag ich Christ oder Jude, evangelisch oder katholisch sein. Das
méachtige Wort des Paulus: «Ich bin nichts», 2. Kor. 12, 11, mul}
uns im Verkehr mit dem Juden immer leiten. Er hat es denen ge-
sagt, die das Rabbinat in die Kirche iibertrugen mit den «iiber-
hohen Aposteln», die wie ein Patriarch aussahen, und den stolzen
Evangelisten, die die Gemeinde wie ein Rabbi mit der Geilel
knechteten. Dieses «Ich bin nichts» steht auf dem Vordersatz: «Er
ist; ich rufe euch zum gnéadigen Gott.» Nur dann bringt uns die
Einrede des Juden nicht zum Schweigen, wenn er uns fragt: «War
denn nicht auch Jesus ein Jude?» Ja, er war es auch in seinem
letzten Gedanken und hochsten Ziell. Thr konnt ihn deshalb ver-
werfen, weil er Jude war. Dann tut ihr dasselbe, was seine Sippe
und sein Dorf, die Nazarener, taten; das bringt euch noch nicht
den Fall. Damit steht ihr unter seinem Wort: «Wer den Menschen-
sohn lastert, dem ist es verziehen2.» So sprach derselbe Jesus, der
den spottenden Nathanael erwidhlt und mit dem Glauben begnadet
hat. Er ruft uns aber nicht deshalb zu sich, weil er Jude ist, sondern
deshalb, weil er, der Jude, der Fleisch seiende Mensch, den Vater
kennt, den keiner kennt, der auch dann noch, wenn er durch sein
Gesetz zu uns spricht, fiir uns der Verborgene bleibt; und darum
ist es gefahrlich, ihn zu lastern, und erlebtes Gericht Gottes, nicht
an ihn zu glauben, Joh. 3, 18.

Es ist darum nicht ohne Bedenken, wenn wir unseren Verkehr
mit den Juden an die Evangelisationsmethode der Reformatoren
binden. Sie begannen mit der Erkenntnis der Siinde und sahen in
ihr die Bedingung des Glaubens, das Ende der Eigenliebe, die sich
selber rithmt und an sich selber glaubt, den Schliissel zum Ver-
stindnis des Kreuzes Jesu. Freilich kénnen wir im Verkehr mit
keinem Menschen, auch nicht im Umgang mit den Juden, seine
Siinde ignorieren, seine heimliche Gottlosigkeit, die Beflecktheit
seines Gottesdienstes, seines Gebets, das mit den Lippen geschieht,

1 Vgl. Schlatter, Hiilfe in Bibelnot, Der Gott der Patriarchen und Pro-
pheten, S. 86. Freizeiten-Verlag.

2 Vgl. Schlatter, Gesunde Lehre, Die Siinde wider den Heiligen Geist,
S. 76. Freizeiten-Verlag.

136



wihrend das Herz von Gott fern bleibt, seiner gliickshungrigen,
eigensiichtigen Erfiillung der Gebote, die die eigene Grofle vor Gott
und Menschen ausstellt. Kein menschlicher Verkehr ist mdoglich
und fruchtbar, der nicht sichtbar macht, dall Jesus dazu gekommen
ist, um Siinder zu retten. Allein, wenn uns Jesus nur in dem be-
rithren soll, was siindlich ist, und nur deshalb fiir uns Bedeutung
gewinnt, weil wir Siinder sind, bleiben wir auf uns zuriickgebeugt
und mit uns beschiftigt. Das war nicht der Weg Jesu. Denn er
zeigt uns die Herrlichkeit Gottes, die Herrlichkeit der Gnade und
Wahrheit. Darum sagt er: «Wenn ich nicht gekommen wire und
zu ihnen geredet hitte, hitten sie keine Siinde», Joh. 15, 22. Da-
mit hat uns Jesus das genannt, wohin wir gemeinsam unseren
Blick zu richten haben. Er ruft die schuldig Gewordenen nicht,
um ihnen ihr Elend zu zeigen, sondern weil es bei ihm vergeht, als
der Arzt, der dem Kranken die Krankheit nicht beschreibt, sondern
sie heilt. Die Enthiillung der pharisdischen Siinde ist bei Matthiaus
Jesu letztes Wort, nicht sein erstes; es begriindete die Verwerfung
Jerusalems, nicht den Glauben. Ebenso wird uns unsere Unfahig-
keit zum Glauben am Schlufl des Evangeliums durch den verleug-
nenden Petrus gezeigt, nicht an seinem Anfang. Denn das Urteil
«Siinde» gewinnt erst dann Sinn und Grund, wenn die Gabe Gottes
empfangen ist. Zur Schuld wird uns nicht das, was uns fehlt, nicht
das natiirliche Unvermdogen, das unseren Willen lahmt, nicht die
Leere unseres Verstandes, fiir den Gott verhiillt bleibt, sondern
zur Schuld wird uns, was wir empfangen haben und dadurch mif3-
brauchen, dall es unserem eigensiichtigen Begehren dienen mub.

Wenn wir den Juden mit dem beschiftigen, was menschliche
Siinde und Frommigkeit ist, wird er in der Kirche nur das finden,
was judisch ist. Vieles in der Kirche ist jidisch, nicht nur das Alte
Testament, sondern auch unsere Gottesdienstordnung, unsere
Woche mit dem Sonntag, die vdlkische Verfassung der Kirche,
unser kirchliches Amt. Was die Judenschaft in einer langen Ge-
schichte als ihre Verfassung herausgearbeitet hat, hat der jungen
Kirche weithin als Vorbild gedient. Wir haben aber den Juden zu dem
zu fithren, was in thr christlich ist, zum Neuen, was Jesus als seine
Gabe in das Judentum und in die Menschheit hineingelegt hat.
Dieses Neue 15t die Gotteskindschaft. Das war damit gegeben, daB

137



er selbst in seiner Gottessohnschaft den Grund seines koniglichen
Rechts besaB. Um seiner Gottessohnschaft willen ist er weder
Gnostiker noch Rabbi noch BuBprediger, sondern der Schopfer der
neuen Gemeinde, der Herr.

Unter dem Druck der talmudischen Scholastik und Gesetzlich-
keit entstand auch in der Christenheit oft der Gedanke, durch den
Anschluf} an Jesus kimen zum jiidischen Gesetz noch einige Zuséitze
hinzu; als Jude glaube man an die Einheit Gottes, als Christ glaube
man auch noch an die Trinitdt; als Jude glaube man an die Er-
wahlung Israels, als Christ glaube man auBlerdem noch an die der
Menschheit gewihrte Gnade; als Jude glaube man an die Siihn-
kraft des Opfers und der jetzt dem Juden noch moglichen Ersatz-
leistungen, als Christ glaube man nur an die sithnende Kraft des
Todes Jesu. Dieser Gedankengang bleibt jiidisch; er setzt diejenige
Fassung des religiosen Verhaltens fort, die die Prézisionsbewegung
des klassischen Rabbinats kennzeichnet. Der eine iiberbot den
anderen durch vermehrte und verschirfte Regeln. Nein! Nicht ein
Zusatz zu dem, was du hast, wird dir gegeben. Gotteskindschaft:
das macht alles neu. Sie ist das, was wir nicht schon durch die
Natur empfangen und was uns auch keine gesetzliche Schulung
verschafft. Sie ist nicht das Werk des Menschen; sie ist Gottes
schopferisches Werk. Wir miissen den Mut haben, den Juden so
vor Jesus zu stellen, wie Jesus Nikodemus vor sich gestellt hat.
Nicht eine Erweiterung seines Besitzes bot er thm an, sondern er ver-
hief ihm die Geburt aus Gott, Joh. 3, 3.

Das mull dem Juden an seinem ganzen Besitz gezeigt werden.
Ich hebe drei Dinge hervor, die uns besondere Schwierigkeit berei-
ten: den Schopfergott, die Heilige Schrift und die geheiligte Gemeinde.

1. Der erste Satz der Schrift: Im Anfang schuf Gott den Himmel
und die Erde, war das kostbare Kleinod Israels; es blieb aber in
der Judenschaft ein vergrabener Schatz. Josephus hat auf den
Vorwurf der Griechen: «Ihr Juden habt nichts zu unserer Kultur
beigetragen, denn ihr habt keine Erfinder hervorgebracht», stolz
geantwortet: den einen Gott zu kennen und mit seinem Gesetz
den unzerbrechlichen Volksverband herzustellen, ist mehr als jede
einzelne Entdeckung. Er konnte mit Recht urteilen, der Grieche
habe seine Antwort bekommen. Aber der jiidische Stolz war nicht

138 .



imstande, zu dieser Frage ein ganz wahres Wort zu sagen. Wire die
Erkenntnis des Schipfers fruchtbar gewesen, mufite sie dann nicht
die starke Liebe zu Gottes Werk erzeugen, die sich der Natur mit
wacher Beobachtung und treuer Arbeit hingibt? Statt dessen hat
die griechische Weise, die Natur zu deuten und auszunutzen, die
Judenschaft nur verwirrt. Daraus entstand lihmender Schicksals-
glaube, judischer Zauber und Astrologie und im groften Teil des
Volks jene Haltung, die Jesus an einem der beiden Sthne Gottes
mit durchdringender Klarheit beschrieben hat. Gib mir mein
Erbe! Luk. 15, 12. Das ist die selbstherrliche Uberantwortung der
natiirlichen Gaben an die Eigensucht. Aber dieselben Vorginge,
die an der Umgebung Jesu sichtbar sind, haben sich durch den
Erwerb unseres Naturbildes und unserer Technik mit verstirktem
Maf} in der Judenschaft wiederholt. Der Anteil an unserem natiir-
lichen Wissen und Ko6nnen hat auf das Judentum nur erschiitternd
gewirkt und Vorgidnge wie den Spinozismus und den Marxismus
erzeugt. Wer Spinoza folgt, bemiiht sich, die Unruhe des inwen-
digen Lebens dadurch zu beseitigen, dall er sich ganz zu einem
Teil der Natur macht und das inwendige Geschehen als die Beglei-
tung der mathematisch geregelten korperlichen Bewegungen deutet.
Wer Marx folgt, leitet die ganze menschliche Geschichte aus den
natiirlichen Trieben ab und sieht in ihrer Sattigung den einzigen
Beruf der menschlichen Gemeinschaft. Auf beiden Wegen verzichtet
der Mensch auf das Menschliche in ihm. Und doch gibt das alte
jiidische Schrifttum dem Menschen ungezihlte Male den Namen
«Geschopfy. Thr nennt euch Gottes Werk und versinkt in die
Natur. Paulus erklirt uns, warum das so sein muf}. Er hat die bei-
den Namen nebeneinander gestellt, die unser doppeltes Verhéltnis
zu Gott beschreiben: «Gottes Geschopf» und «Gottes Kindy,
Rom. 8, 19. 23. Ist nicht auch das erste der Grund zu nie enden-
dem Jubel, zu stromender Danksagung? Ja — dann, wenn und
deshalb, weil das zweite gilt. Fiir sich allein bleibt der Name
«Geschopf» ein unlosliches Rétsel. Denn du, der du Gottes Ge-
schopf bist, bist in die Eitelkeit und Verginglichkeit versenkt.
Eine nichtige, kraft- und leblose Kreatur — das ist ein schweres
Ratsel. Wie wird es hell? Auf das Kreatursein folgt ein zweites
Verhiltnis zu Gott; du wirst Gottes Kind. Wie endet das Schlem-

139



men und Darben im Bereich der natiirlichen Guter, das abwech-
selnd den judischen Typus ergibt? Geh zum Vater, hat Jesus ge-
sagt; ich mache aus dir Gottes Kind. Das bedeutet aber nicht nur
eine Wandlung in der Wirtschaft und in der Politik, sondern das
Ende des Judentums. Denn die beiden Sohne, die im Gleichnis
Jesu nebeneinander stehen, sind stammverwandt. «Ich habe mit
heilem Bemiihen dir gedient, gib mir meinen Lohn.» Das ist die
religiose Parallele zur selbstherrlichen Verwaltung der natiirlichen
Krifte. Darum hat auch immer der eine Bruder den anderen als
seinen Genossen anerkannt, und der jiidische Bankier und der
Rabbi sind auch heute vereint die Séulen des Judentums.

Dann verkehren wir nach Jesu Weg mit dem Juden, wenn wir
ihn zum glaubigen Gebrauch der Natur anleiten. Wir diirfen ihn
weder zum Versinken in der Natur noch zur Flucht aus der Natur
verfithren. Aber der gliubige Gebrauch der Natur ist dem Kinde
Gottes gegeben, niemand sonst. Damit wir iiber die natiirlichen
Vorgiinge Herr werden und die natiirlichen Giiter heilsam gebrau-
chen, miissen wir iiber die Natur emporgehoben sein. Es gibt aber
fiir uns keinen anderen Standort oberhalb der Natur als den, den
uns Gottes Gnade dadurch bereitet, dal} sie aus uns Gottes Kinder
macht. Die Aufgabe, die uns unsere heutige Lage an dieser Stelle
auflegt, ist riesengrof.

2. Der kostbare Besitz der Judenschaft ist die Schrift. Diente
sie ihr zum Heil oder zum Unheil? Wenn man das mit dem Neuen
Testament zeitgenossische Judentum betrachtet, kann unser Urteil
heftig schwanken. Das ist deutlich, dal die Schriftkenntnis des
klassischen Rabbinats unvergleichlich war; ebenso deutlich ist,
dafB seine Schriftkenntnis nicht neben seinem Leben und Handeln
lag wie ein toter, unbenutzter Besitz, sondern dafl die Frommen
die biblischen Worte und Geschichten bestindig bei jedem Schritt
mit ihrem Handeln verwoben und mit ihnen ihre Entschliisse be-
grindeten. Im Horsaal Akibas ist mit grotem Ernst um jeden
Buchstaben des Gesetzes gerungen worden. Aber daraus wurde
eine angebliche «Wissenschaft», die wie ein dichter Nebel beides
verhiillte, die Welt und die Schrift. Vor den Kampfern, die mit
dem Heer des Titus um die Freiheit Jerusalems rangen, vor Simon
Bargiora und Johannes von Gischala, neige ich mich in aufrichtiger

140



Verehrung, wenn sie nach den fiirchterlichen Hungermonaten und
nach dem Tempelbrand auf der Tempelbriicke von Titus nur das
eine begehrten, daf3 er ihnen den freien Abzug erlaube; wohin? In
die Wiiste, dorthin, wo sich der Christus mit seiner Schar vereinigen
wird! Das heillt hoffen. Aber dieser unerschiitterliche Glaube an
die jetzt sich erfiillende Weissagung hat Jerusalem in Phantasterei
und darum in einen Ozean von Jammer und Siinde versenkt3.
Wo liegt dafiir die Hilfe? Was schiitzt uns davor, dal uns die
Bibel in die Narrheit und Siinde fiihrte? Wie dient uns das gott-
liche Wort zum Heil? Dem Kinde Gottes dient es zum Heil. Wir
brauchen nicht nur zum Verstindnis, nein! noch viel mehr zum
Gebrauch der Schrift Jesus und seine Gabe.

Es ist unsere Pflicht, mit den Juden und fiir die Juden das
Alte Testament zu lesen, und ebenso dringend ist es, dafl wir mit
ihnen und fiir sie das Neue Testament lesen. Diese Aufgabe tiirmt
sich wieder berghoch vor uns auf, und sie geht uns Theologen
besonders nahe an. Denn die Weise, wie wir wissenschaftlich am
Alten und Neuen Testament arbeiten, wirkt in die Judenschaft
hiniiber und zieht ihre Theologen in die Mitarbeit mit uns hinein.
Der Jude mul} bei uns lernen, die beiden Testamente gliubig und
kritisch zu lesen, nicht mit einer Schwankung, die ihn jetzt gliubig
und dann kritisch macht, nicht mit innerer Zerrissenheit, bei der
der eine Gedanke den anderen verklagt, der kritische den glaubigen
und der glaubige den kritischen, sondern mit festbegriindeter Er-
kenntnis und einheitlichem Willen. Wenn der Jude unfahig ist,
sich der Schrift gegeniiber gliubig zu verhalten, wie soll er dann
auf Jesu horen und sein Wort fassen? Jesu Gabe und Wirkung ist
der Glaube. Und wie soll er vom Rabbinat frei werden und sich von
der Tradition und der Geschichte seines Volkes 1osen, wenn er
nicht kritisch denken lernt, wenn er nicht die innere Freiheit er-
langt hat, die ihn fahig macht, das Verhéltnis dessen, was ihm
gesagt wird, zu dem ihm selbst gegebenen geistigen Besitz zu
messen? Hat er kritisch denken gelernt, so denkt er immer so,
ob er den Pentateuch oder die Evangelien liest, eine Predigt hort

3 Vgl. Schlatter, Geschichte Israels, S. 322—335. Calwer Vereinsbuch-
handlung, Stuttgart. _ '

141



oder eine wissenschaftliche Arbeit studiert oder eine Zeitung liest.
Und hat er glaubig denken gelernt, so denkt er ebenfalls immer
glaubig, ob er den Dekalog hort oder Jesus nach Golgatha begleitet.
Er hat beides zu iiben in jedem Denk- und Lebensakt. Was hilft
hier? Ich weiBl nur einen, der hier helfen kann: den, der aus uns
Gottes Kinder macht®.

Kinder Gottes sind offen fiir Gottes Wort, und sie sind keines
Menschen Knechte. Sie haben ein Eigenleben empfangen, das
ihnen das sehende Auge gibt, das den Unterschied der Zeiten und
Gaben und Berufe wahrzunehmen vermag. Wird uns die Schrift
zum (Gesetz, so wird sie uns nicht nur zur Qual, sondern auch zum
Fall. Darum hat eifrige Bibelgldaubigkeit und ein hochgespannter
Inspirationsbegriff die Judenschaft nicht vor schwerem Fall ge-
schiitzt. Zum Licht wird die Schrift nur dem, der aus Glauben lebt.
Darum war Jesus nicht der Knecht, sondern der Herr der Schrift,
und darin erwies er sich als Gottes Sohn.

Es wird oft Miithe kosten, bis das Wort Glaube fiir einen Juden
den Sinn bekommen hat, den ihm Jesus gegeben hat. Auch in der
Judenschaft wird nicht selten in Worten und Taten eine kriftige
Betitigung des Glaubens sichtbar. Paulus war keineswegs der
erste, der den Glauben Abrahams gepriesen hat, und zur Glaubens-
mahnung Jesu: «Ihr Kleingldubigen, euer Vater weill, was ihr be-
diirft», hat die jiidische Literatur enge Parallelen. Auch ein Rabbi
konnte sagen: Jedem, der hat, was er heute zum Essen braucht,
und sagt: Was werde ich morgen essen? fehlt es am Glauben. Diese
Betdtigungen des Glaubens beziehen sich aber immer auf die
freundliche, hilfreiche Gestaltung der &uBeren Verhiltnisse und
umfassen das inwendige Leben des Menschen nicht. Dieses bleibt
das uns iibergebene Eigentum, der Machtbereich, iiber den wir
mit unserem Willen verfiigen. Die Evangelien beschreiben diese
Lage sachkundig, wenn sie dem Rabbinat den Satz zuschreiben:
Genesung, Hilfe fiir einen Gichtbriichigen gibt Gott, das darf man
glauben. Vergebung der Siinden gibt es dagegen nicht, das kann
und darf man nicht glauben. Das bleibt ein Geheimnis, das in
Gott verborgen ist. Brot gibt Gott, nicht Geist. Diese gebrochene

4 Vgl. Schlatter, Hiilfe in Bibelnot, S. 99ff., 273ff. Freizeiten-Verlag.

142



Haltung des Glaubens lafit sich nicht beseitigen, solange der
Mensch zwischen sich und Gott das Gesetz sieht. Damit ist er auf
sich selbst verwiesen und hat in sich die Kraft zu suchen, die sein
Verhiltnis zu Gott regelt. Es gehort zum Ruhm des Rabbinats,
daB es sich die Erkenntnis bewahrte, dafl sich auf diesem Wege

GewiBheit nicht erreichen 1at, dafl vielmehr auch auf der hochsten
Stufe der Gesetzestreue, die die Satzungen ohne Unterbrechungen
erfilllt, die Frage offen bleiben miisse, wie die menschliche Lei-
stung im gottlichen Urteil gewertet werde. Jener Glaube, mit dem
sich der Mensch ganz in Gottes Hand ergibt und den Stiitzpunkt
‘seines Lebens in Gott findet, kann nur dann entstehen, wenn wir
vor ein Werk Gottes gestellt sind, das das ganze menschliche
Leben erfafit, das heillt, wenn wir den Sohn Gottes sehen. Jetzt
wird der Glaube nicht nur die Aneignung eines uns angebotenen
Gedankens, denn wir sind mit unserem gesamten Leben zu Gott
berufen, und er bleibt auch nicht nur die Zuversicht zur giitigen
Leitung unseres Geschicks; denn wir sind mit unserem inwendigen
Leben empfangend und wirkend unter die gottliche Gnade gestellt.
Jetzt ist der Glaube das alles umfassende Ja fiir Gottes alles ge-
bende Gnade, und damit hat er innerhalb unserer mannigfaltigen
religiosen Betiatigung die zentrale Stelle erlangt, und das christ-
liche: «Durch Glauben allein» ist entstanden.

- Das bleibt freilich unmoglich und undenkbar, wenn nicht das
ethische Problem, die durch das Siindigen entstehende Not, die
Heilung empfangen hat, die ihr Jesus bringt. Mit der jiidischen
Vergebung, die nie mehr als giitige Nachsicht mit der menschli-
chen Schwiche und barmherziger Aufschub der Strafe war, 148t
sich kein Glauben begriinden, das Gerechtigkeit und darum Ge-
wiBheit wére. Auch die jiidischen Lehrer, die die sithnende Kraft
des Opfers aufs hochste priesen und zum Beispiel von den beiden
taglichen Opfern sagten, daf3 sie fiir jeden Tag und jede Nacht alle
Schuld von Jerusalem wegnahmen, haben nicht an eine wirksame
Vergebung gedacht, die die Siinde iiberwinde und die zerrissene
Gemeinschaft mit Gott erneuerte. Denn das Opfer mulite bestindig
wiederholt werden, und seine Wirkung reichte nur von einer
Opferhandlung zur anderen. Dazu, damit uns ein Glaube ge-
geben werde, der Gottes Gnade mit GewiBheit erfat, ist uns der

143



Anblick Jesu unentbehrlich, des Lammes Gottes, das die Schuld
der Welt weggenommen hat und uns dadurch, daBl es uns im
Glauben mit sich verbindet, die Befreiung von allem Verwerflichen
verheillt und verschafft. Nun erst sondert sich auch die Taufe
von allen anderen religivsen Waschungen ab und wird begehrens-
wert. Denn nun tut uns der Spruch, der dem Téaufling deutet,
was ihm die Taufe gibt: «Ich wasche dich; du bist rein!» das
Werk der allméchtigen Gnade kund; denn er sagt uns, was Jesus
fiir uns will und aus denen macht, die sein Ruf mit ihm durch den
Glauben vereint.

3. Gottes Werk an den Vitern war die Entstehung der fiir Gott
geheiligten Gemeinde, des Gott gehorenden Volkes. Die Festigkeit sei-
nes zugleich volkischen und religiosen Verbandes gibt dem Juden
seinen Stolz und fiillt das Leben jedes einzelnen. Thre Stirke und
ihre Schwiche bekommt die jiidische Gemeinde dadurch, dal} sie
ihre Einheit durch das Gesetz erhielt. Gesetz, auf dem der Glanz
Gottes liegt, eint fest, und ein Sakrament, das um Gottes willen
vollzogen wird, gibt ein unzerreifibares Band. Dal} die Judenschaft
die Beschneidung gegen alle Einreden verteidigt hat und trotz
allem, was gegen sie spricht, festhélt, belegt dies klar. Das Gesetz
kann aber unserer Gemeinschaft niemals die Vollendung geben.
Es schafft die uniformierte Gemeinschaft; uniformieren 148t sich
aber nur das Verhalten, nicht das inwendige Leben! Es schafft
die Gemeinschaft der gleichartigen Sitte, die Gemeinschaft des
Zwangs. Diese Gemeinschaft schiitzt aber nicht vor der Siinde,
sondern erzeugt sie. Sie ist die iiberméchtige Verfiihrerin zur
Unwahrhaftigkeit, zur religitsen Schauspielerei, zur zwiespéltigen
Moral, die mit den Genossen nach einem anderen MalBstab ver-
kehrt als mit den Fremden, zur verkriimmten, schmiegsamen An-
passung, zu jenen peinlichen Merkmalen der sogenannten «jiidi-
schen Seele», die nicht das Produkt der Rasse, sondern der Ge-
meinschaft und Geschichte sind. Fithren wir den Juden zu Jesus,
so wird ihm dafiir das Auge geoffnet werden, und er wird die rich-
tenden und befreiende Wahrheitsmacht der Worte Jesu Matth. 6,
1ff. empfinden. Wir konnen gegenwirtig oft beobachten, wie
schmerzlos und plétzlich der Jude die ganze jiidische Sitte von
sich wirft, sowie er sich als ein Gebilde der Natur erkennt und sich

144



seiner Verwandtschaft mit den Tieren bewuBt wird. Dann schmilzt
die ganze religivse Ubung mit einem Mal weg wie der Aprilschnee
in der Sonne, und es wird offenbar, wie locker die gottesdienstliche
GewGhnung am Menschen hing, dal sie mit seinem Kigenleben
gar nicht verwoben war. Das bisher verdringte Gefiihl fiir die
innere Unwahrheit der Zeremonie wird aber nicht nur dann wach,
wenn sich der Jude zum Materialisten macht, sondern auch dann,
wenn sein Blick Jesus erreicht. Nun bleiben wir aber auf dem
Weg Jesu nur dann, wenn wir den Juden nicht so aus seiner Ge-
meinde herausholen, dafl er zum vereinsamten Eremiten wird.
Eremitentum und Gotteskindschaft, das 148t sich nicht verbinden,
sondern zerrei3t uns durch einen unheilbaren Widerspruch. Gottes
Werk ist die Stiftung der Gemeinde, nicht nur dann, wenn er sich
den Vitern offenbarte, sondern auch dann vollends, wenn er sich
im Sohne offenbarte, der darum der Christus hei3t, weil er die
Gemeinde schafft. Wir finden in Gott die Menschen, im Vater die
Briider. Keiner kann sich Gottes Gnade nur fiir sich selbst an-
eignen. Versucht er es, so hat er sich von Jesus getrennt. Denn
Gott ist aller Gott, und Jesus st fir alle gekommen, nicht nur fir mich.
Darum gibt uns der Blick auf Jesus auch das offene Auge fiir die
Menschen, mit denen wir verbunden sind, fiir das, was ihnen fehlt
und was sie verdirbt, und fiir das, was ihnen hilft und ihr Leben
mit Gottes Gaben fiillt. Wir werden die Menschen nie finden, nie-
mals wirklich zu ihnen kommen, sondern einsam bleiben, wenn
wir nicht Gott gefunden haben. Denn ohne ihn wirft unser Ich
einen dunklen Schatten auf alles, was um uns her ist, und wir
sehen und finden iiberall nur uns selbst. Diese Not vergeht in
Jesu Gegenwart. Indem er uns zum Vater fiihrt, verbindet er uns
mit allem, was Gott gehort.

Aber nun wird die Aufgabe, die von uns bewiltigt werden mu8,
wieder riesengrof3, und der Dienst, den wir zu tun haben, schwer.
Denn nun hilt uns der Jude alle Gebrechen der Kirchen, allen
Unfug in der Christenheit, alle unsere Unterlassungssiinden vor.
In diesem Gesprich bleiben wir ohnméchtig, wenn nicht die
Grundfrage die Klirung bekommen hat und es deutlich geworden
ist, daB es sich bei unserem Gesprich mit den Juden nicht um die
Vergleichung von Menschen mit Menschen handelt, sondern um

145



das, was als Gottes Werk und Offenbarung vor uns steht. Wir
rufen den Juden nicht um der Kirche willen in die Kirche, sondern
um Jesu willen, nicht, damit er im Pfarrer den modernen und
tiichtigeren Rabbi und im sonntéglichen Gottesdienst die reichere
Erbauung finde, sondern damit er Gott glaube und Gott gehorche.

Wenn wir an Matthius die Frage richten: Was habt ihr in eurer
paldstinischen Kirche mehr gehabt {iber das hinaus, was die Juden-
schaft hatte?, so ist die Antwort vdllig eindeutig: Nichts haben wir
als einzig Jesus; unser Bekenntnis zu ihm ist unser Besitz. Richten
wir dieselbe Frage an Johannes: Was hast du in Ephesus vor dir
gehabt, was du in Jerusalem nicht hattest?, so ist die Antwort
ebenso bestimmt: Nichts haben wir als Jesus. Bis der Jude das
begreift, bleibe er Jude, und unsere Aufgabe ist dann die, ihm
dazu zu helfen, dafl er ein echter Sohn Israels sei ohne Trug.

Dazu kommt aber noch ein Zweites: wir miissen, wie wir selbst
nur als die Hoffenden in der Kirche leben konnen, die, die wir zu
ihr rufen, hoffen lehren. Indem wir den Juden zu Jesus fiihren,
bringen wir ihn zu dem, der uns eine VerheilBung gab, nicht, damit
er nur ein in neuen Farben gemaltes Zukunftsbild bekomme — be-
gehrt er nur dies, so bleibe er bei seinen jiidischen Biichern (vgl.
die Henochbiicher u.a.m.), die ihm ertriumte Zukunftsbilder
reichlich geben —, sondern damit er eine Hoffnung habe, ohne
die es keine Moglichkeit gibt, die Arbeit zu tun, die der Eintritt
in die Gemeinschaft von uns fordert, und die Dienstpflicht zu tragen,
die die Zugehorigkeit zur Kirche uns auferlegt.

Auch im Verkehr mit unseren Volksgenossen ist es zweifellos
leichter, sie kirchlich, als sie christlich zu machen. Ebenso gibt es
fir einen Juden manchen gewichtigen Grund, der ihn bewegen
kann, falls er etwas von Religion bedarf, das von der Kirche zu
beziehen. Im sonntéglichen Gottesdienst wird deutsch gesprochen,
nicht hebriisch, und wenn die Ereignisse eine Verschonung durch
ein religioses Symbol wiinschbar machen, weil ein christlicher
Pfarrer oft mehr zu geben als ein Rabbi. Ist das aber Hilfe? Wir
in der Christenheit konnen nicht davon lassen, dall wir ernsthaft
helfen wollen. Wohin dieser Wille uns fiihrt, ist nach meiner Mei-
nung nicht zweifelhaft. Wir helfen denen, die tn unserer Ndihe sind,
dadurch, daf3 wir mit thnen zu Jesus gehen.

146



	Wir Christen und die Juden

