
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 19 (1963)

Artikel: Wir Christen und die Juden

Autor: Schlatter, Adolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961273

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961273
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


WIR CHRISTEN UND DIE JUDEN*

Von Adolf Schlatter, gest. 19. Mai 1938

Unser Anliegen muß es sein, daß wir auf dem Weg Jesu den
Verkehr mit der Judenschaft suchen. Wir haben freilich dabei auch
kirchliche Ziele. Der katholische Missionar erstrebt den Eintritt des

Juden in seine Kirche, der evangelische seinen Anschluß an einen
der evangelischen Verbände. Es muß aber doch für uns alle das

große Anliegen bleiben, daß wir im Umgang mit den Juden auf dem

Weg und im Dienst Jesu bleiben. Wann und wie dies geschieht,
darüber können wir uns ein Urteil bilden. Denn ein großer Teil des

Neuen Testaments zeigt uns das Ringen Jesu und seiner Boten
mit der Judenschaft.

Die Verpflichtung, uns darüber zu besinnen, scheint mir dringend

zu sein. Jede missionarische Arbeit ist dadurch gefährdet,
daß sie auf den Standort des Gegners hinübergezogen wird. Er
stellt ihr die Frage und verlangt das Mitdenken mit seinen
Vorstellungen. Sehr rasch nach der apostolischen Zeit ist die Kirche
dem jüdischen Anspruch erlegen, da sie nach dem Vorgang der
Judenschaft im Alten Testament das von Gott diktierte Gesetzbuch

sah, aus dem sie die neuen Sätze der christlichen Botschaft
zu beweisen habe. Schon die Apologetik des zweiten Jahrhunderts
sprach jüdisch mit den Juden und hat sich dadurch ohnmächtig
gemacht.

Wir haben die Bahn Jesu verlassen, wenn wir den Juden einladen,
Lehre gegen Lehre oder Gesetz gegen Gesetz oder Menschen gegen
Menschen einzutauschen.

* Dieser Aufsatz Schlatters wurde im Jahre 1930 im Freizeiten-Verlag
zu Velbert im Rheinland als Broschüre gedruckt. Er erscheint hier als
Reprise, nachdem sich der Todestag des Verfassers gerade zum 25. Mal
gejährt hat. Schlatters Forderung, daß wir «auf dem Weg Jesu den
Verkehr mit der Judenschaft suchen», ist heute unter Christen nicht sehr
verbreitet, macht aber seine Schrift gerade heute umso lesenswerter.

129



«Wir haben aus dem Gesetz gehört, daß der Christus ewig
bleibe», Joh. 12, 34. Das Begehren, das damit an Jesus gestellt
war, hatte starken Grund. Der Messianismus der Schrift sprach in
der Tat von einer letzten, bleibenden Offenbarung Gottes, vom
«letzten Teil der Tage», in dem sich das göttliche Ziel enthülle,
das, nachdem es geschaffen ist, bleibt. Der kommende König, den

Jesaja verhieß, herrscht ohne Ende, und der Menschensohn, den
Daniel schaute, beseitigt die menschliche Herrschaft ganz und für
immer. Die Offenbarung Gottes, die der nach Jerusalem
zurückgewanderten Gemeinde verheißen war, schafft den neuen Himmel
und die neue Erde. Dagegen ergab das, was Jesus war und tat,
der wie das Weizenkorn in die Erde fiel, einen Kontrast, der nach
einer Auflösimg verlangte. Die Kirche hat diesem Anspruch
überreichlieh gehorcht und aus prophetischen Stellen eine christliche
Dogmatik hergestellt. Davon unterscheidet sich die Antwort Jesu
wesentlich. Seine Antwort war: «Das Licht ist bei euch; wandelt
im Licht, glaubt an das Licht, solange ihr es habt.» Damit war
der Anspruch, daß er den Talmud durch einen Talmud ersetze,
gänzlich abgelehnt. Er war inspirationsgläubig wie seine Gegner
und hat im Christusbild der Schrift den Leitstern für seinen Weg
gesehen. Während die Fragenden nur dumpf empfanden, daß der
Gang Jesu zum Kreuz alle geheiligten Überzeugungen umwarf,
wußte er klar, warum er denen, die ihn nach der Schrift fragten,
als Gotteslästerer galt. Er sah, wie weit ihn seine Gottessohnschaft,
die ihn verpflichtete, auch in den Banden das königliche Recht für
sich in Anspruch zu nehmen, von dem entfernte, was der Jude
die Majestät und Gnade Gottes hieß. Petrus dachte genau wie
jeder fromme Jude, als er Jesus, weil er ihm sein Kreuz zeigte,
widersprach und diesen Ausgang Jesu unmöglich hieß, da ja
Gottes Macht und Gnade bei ihm war, Matth. 16, 22. Ebenso

sprach der Satan ganz wie ein frommer Jude, als er Jesus die
Verheißung vorhielt, daß ihn Gottes Engel auf ihren Armen tragen
werden, so daß er zu jedem Wagnis ermächtigt sei, weil den, der
Sohn Gottes ist, Gottes allmächtiger Schutz in jeder Gefahr
umgibt, Matth. 4, 6. Ebenso fand Kajaphas ohne jedes Zaudern die

Zustimmung aller um ihn versammelten Führer Israels, als er sagte,
es sei eine unerträgliche Gotteslästerung, daß der sich Gottes

130



Sohn heiße, der gefesselt vor ihnen stand und wußte, daß er am
nächsten Tage schmählich am Kreuze ende, Matth. 26, 65. Offenbart

Gottes Wirken nicht notwendig seine Allmacht, der nichts
widersteht, und besteht seine Gnade nicht darin, daß er die, die

er erwählt und mit seiner Liebe beschenkt, durch die Fülle seiner
Gaben selig macht? «Du tust mir kund den Weg zum Leben; vor
dir ist Freude die Fülle», Psalm 16, 11; darin sah der Jude Gottes
Merkmal, und darum war dies nach seiner Meinung das unentbehrliche

Kennzeichen dessen, durch den sich Gott offenbart.
Dennoch sprach Jesus mit den Juden nicht als der perfekte

Exeget, nicht als der Besitzer der höheren Erkenntnis, nicht als
der Bringer des besseren Talmud, nicht als der neue Rabbi, sondern
als «das Licht», dessen Leuchten an den Menschen den Anspruch
stellt, daß er es sehe und ihm glaube. Denn Gott sucht nicht bloß
unsere Gedanken, sondern uns.

Bei Matthäus zeigt das Abschiedswort Jesu den Jüngern, warum
er sie von den Pharisäern getrennt hat und warum diese Trennung
unaufhebbar ist. Aber das erste Wort dieser Rede sorgt dafür,
daß sich die Jünger nicht der Lehre wegen vom Rabbinat trennen,
Matth. 23, 2. 3. Daß dieses auf dem Sessel Moses sitzt, bleibt
anerkannt, und die Forderung Jesu lautet: «Tut und bewahrt alles,
was sie sagen.» Daß dies schon früh und bis heute als unglaublich
und anstößig empfunden wurde, ist leicht begreiflich. Allein die
in jenem Spruch formulierte Regel gehört unzweifelhaft in die
Geschichte Jesu hinein und bildet einen wesentlichen Teil seiner

Sendung. Wir freilich, die wir mit Gott hadern, kritisieren und
schelten die Geschichte und sehen in der Welt um uns her nur
Unheil und Dämonisches. Jesus dagegen sah in Kraft seiner Einheit

mit dem Vater auch in der früheren Geschichte Gottes Hand
und hörte auch im Munde des Rabbi Gottes Wort. Sein Spruch
sagt freilich nicht, daß er allem, was im Lehrhaus des Rabbi über
den Sinn der Gebote und über Gottes Verkehr mit den Vätern
gesagt wurde, zustimme. Davon verging vieles als kindisch. Jesus
hat es aber den Jüngern verwehrt, daß sie ihren Unterschied von
den Juden gleichsetzen mit dem Unterschied zwischen der reinen
Lehre und der Irrlehre. Nicht deshalb ist der Jünger vom Rabbi
freigemacht, weil dieser eine unvollkommene oder falsche Lehre

131



vortrage. Denn Jesus hat dem Jünger nicht deshalb das Himmelreich

versprochen, weil er ein Rechtgläubiger sei. Er hat den
Hochmut der Rechtgläubigkeit nicht gleichzeitig im Rabbi
zerstört und im Jünger gepflanzt.

Die Formeln «Rechtgläubigkeit» und «Ketzerei» sind vorchristlich

und jüdisch. Warum es in Jerusalem zu dieser Wertung der
Lehre kam, zeigt jene Versammlung des palästinischen
Lehrstandes, in der über die Frage abgestimmt wurde : «Was ist größer,
die Lehre oder das Werk?» Dieser Beschluß hatte großes praktisches

Gewicht, weil der Fortbestand der theologischen Lehrarbeit
von ihm abhing. Der Beschluß lautete: «Die Lehre ist größer ; denn
die Lehre führt zum Werk.» Das Rabbinat urteilte richtig. Denn
ohne den Gedanken gibt es keinen Willen, ohne die Kenntnis
Gottes keinen Gottesdienst, ohne die Lehre kein Werk. Diese

Überzeugung formt auch die ganze Wirksamkeit Jesu; denn seine Gabe

an die Menschen besteht in seinem Wort. «Er verkündete und
lehrte.» Was wir dem Juden zu geben haben, ist das christliche
Wort. Wenn wir aber deshalb aus Jesus einen Rabbi machen, von
dem wir nichts anderes empfangen als sein Wort, weil sein Wort
nichts anderes sei als Gesetz, sind wir von Jesus weg auf den
jüdischen Standort zurückgetreten.

Das göttliche Gesetz war dasjenige Wort, auf das das Rabbinat
in seiner klassischen Zeit mit ernstem Eifer hörte. Das Gesetz stand
als der Mittler zwischen Gott und dem Volk und maß ihm seinen
Anteil an Gott zu. Denn wir können Gottes Hilfe nicht empfangen,
wenn wir ihm nicht gehorchen. Wollen wir in der Gemeinschaft mit
ihm leben, so müssen wir ihm dienen und seinen Willen tun. Die
unantastbare Geltung des Gesetzes gab daher der Gemeinde den
Bestand und die Festigkeit, und die gottesdienstliche Sitte wurde
das Band, das ihr die Einheit gab und heute noch gibt. Daher
wurde das Gespräch zwischen dem Juden und dem Christen, wenn
der Jude die Frage stellte, oft zur Erörterung der religiösen Sitte,
welche gottesdienstliche Handlung Gott wohlgefällig sei, der Sabbat
oder der Sonntag, der jüdische oder der christliche Kalender, die

Beschneidung oder die Taufe, das Pessach oder das Abendmahl, und
für die Lebensführung der einzelnen stellte sich die Frage so, welche
Ethik die reinere, höhere Ausprägung des göttlichen Willens sei.

132



Wenn diese Frage unseren Verkehr mit den Juden leitet, bleibt
Jesus verhüllt. Den Anspruch Gottes an uns Menschen hat Jesus
in seiner ganzen Größe enthüllt und ihm die vollendete Bejahung
gegeben. Das Merkmal des Christus, das sein Recht erweist, nach
der königlichen Macht zu greifen, ist der vollendete Gehorsam, und
ohne ihn gibt es für seine Jünger keinen Anteil an Gottes Reich.
Die zentrale Frage des Neuen Testaments ist dieselbe wie die des

Judentums, nicht die nach der Erkenntnis, auch nicht die nach
der Seligkeit, sondern die nach der Gerechtigkeit. Nach dem Urteil
Jesu ist das, was uns verdirbt, unsere Schuld. Darum gibt er uns
den Glauben an ihn, weil damit unsere Gottlosigkeit und
Ungerechtigkeit endet. Darin ist die Christenheit mit der Judenschaft
eins, daß sich beide um das gute, Gott wohlgefällige Werk bemühen.
Dennoch ist das, was Jesus hat und gibt, etwas anderes als ein
vertieftes Gesetz und eine gebesserte Sitte. Wenn uns der Austritt
der jüdischen Christen aus der Judenschaft an die Trennung der
evangelischen Christen von der Papstkirche erinnert, so verhüllen
wir uns, was geschah. Denn die Reformation hat ein neues
Lehrgesetz an die Stelle des alten und eine neue Gottesdienstordnung
an die Stelle der alten und ein neues geistliches Amt an die Stelle
des alten Priestertums gesetzt. Der Unterschied, der die Jünger
Jesu von der Judenschaft trennte, war ungleich tiefer und von
anderer Art.

«Das Gesetz ist durch Mose gegeben.» Ungezählte Male ist dieser
Satz vom Rabbinat wiederholt worden, und er benennt sachkundig
die Stelle, an der das Neue am Alten hing. Gabe, von Gott
gegebene Gabe, ist das Gesetz, nicht von Mose erfunden, sondern
durch ihn gegeben. Dieser Satz beleuchtet aber zugleich das, was
die Trennung zwischen den beiden Gemeinden schuf. Durch Mose,
nicht durch Jesus ist das Gesetz gegeben, und das, was durch Jesus

entstand, ist nicht ein Gesetz, sondern die Gnade und die Wahrheit,
Joh. 1, 17. Denn in Jesus spricht nicht der fordernde, sondern der
gebende und wirkende Gott mit uns. Gnade ist anhebende, frei
gebende Güte. Sie steht über dem Gesetz und seinem Anspruch an
das menschliche Wollen und Wirken. Sie schändet den Schuldigen
nicht, sondern überwindet die Sünde und fordert von uns nicht
unseren Dienst, sondern macht uns zu Empfängern ihrer Gaben,

133



mit denen wir nun Gott dienen und seinen Willen tun. Darum
bringt die Gnade die Wahrheit mit sich ; sie ist das Ende des Schauspiels,

das wir vor Gott aufführen, und des falschen Scheins, mit
dem wir uns verstecken. Durch das Gesetz wurde die Frömmigkeit
zur Einübung einer Sitte, durch die die Anpassung an die Gemeinde

vollzogen wurde. Diese ist aber immer das völlige Gegenteil zur
Wahrheit, auch wenn sie mit großem und erfolgreichem Eifer
eingeübt wird.

«Ihr habt nicht den Geist der Dienstbarkeit empfangen», Rom.
8, 15. Dienst Gottes entsteht durch Gottes Geist, und es ist eine

große Begnadigung des Menschen, wenn er zum «Sklaven Gottes»
wird, zu dem, der nicht sich selbst, sondern Gott gehört und mit
seinem ganzen Wirken an den Willen Gottes gebunden ist. Aber
nicht das, sagt Paulus, ist das, was ihr empfangen habt. Denn den

Geist, der Knechte Gottes schafft, erzeugt die Furcht. «Ihr habt
den Geist der Kindschaft empfangen.» Ihr habt ihn empfangen,
weil er die Gabe Jesu ist und das Werk Jesu wirkt. Das ist unsere
Aufgabe, als die frei Gewordenen dem Juden die Freiheit zu zeigen
und ihn in die Freiheit zu führen. Die Freiheit lockt nicht nur, sie

erschreckt auch, und es ist tief begründet, daß der Mensch sich vor
ihr fürchtet. Denn er weiß, daß er mit der Entfesselung seines

selbstischen Willens sich ganz zerstört. «Guter Meister» sagte der

Jüngling zu Jesus, Mark. 10, 17, und er wäre überaus froh gewesen,
wenn ihm Jesus als gütiger Rabbi ein Gebot genannt hätte, das

ihm das ewige Leben unzweifelhaft garantiert hätte. Dieses

Verlangen nach einem Meister, der uns an sich bindet und dadurch
den eigenen Glauben und die eigene Tat erspart, bewegt immer
wieder die Völker. Jesus dagegen macht uns von den Führern frei,
die ebenso blind sind wie die, die sie führen, Matth. 15, 14. Denn
er stellt uns nicht unter ein Gesetz, sondern vor den wirkenden,
gebenden Gott! Damit verschwindet die Angst vor der Freiheit.
Denn wir sind eben dadurch, daß wir über das Gesetz hinaufgehoben
sind, in dasselbe gestellt. Gottes Wirken in unserem inwendigen
Leben macht uns zu denen, die das Gesetz aufrichten, Rom. 3, 31,
weil durch Gottes Werk der Zwiespalt zwischen Gottes Gesetz und
unserem Willen, zwischen unserer Pflicht und unserem Werk
überwunden wird. Darum hat Matthäus den Unterricht Jesu mit der

134



Enthüllung des unaufhebbaren Zwiespalts geschlossen, der das
Gesetz und das natürliche Begehren des Menschen entzweit und
aus dem Diener des Gesetzes den Schauspieler macht, der der

geweißten Außenwand der Grabkammer gleicht und andächtig zu
den Gräbern der getöteten Propheten pilgert. Aus dieser Not, die

aus unserem Gottesdienst die keuchende Mühsal von Lastträgern
macht, rief Jesus die Seinen zu sich, damit sie sein gültiges Joch
und seine leichte Last empfangen.

Solange das Gesetz regiert, ist der Mensch der Gegenstand unserer

Verehrung. Denn das Gesetz spricht unseren Willen an, macht
unser Vermögen wirksam und bindet unser Schicksal an unsere
Leistungen. Daher bemühen wir uns, wenn wir uns auf den
jüdischen Standpunkt stellen, darum, die menschlichen Leistungen
miteinander zu vergleichen und ihren Wert abzuschätzen. Wer ist
größer: Jesus oder Hillel, Paulus oder Gamaliel? Wer leistete für
den Frieden und den Wohlstand der Völker mehr: die Synagoge
oder die Kirche Wer hat die reinere und fruchtbarere Sittenlehre :

die Bergpredigt oder das jüdische Gesetzbuch, in dem die Satzungen

der palästinischen Lehrer gesammelt sind? Das ist nicht die

Frage, zu der uns der Blick auf Jesus führt. Als der Jude vor ihm
stand, der überschlug, was Jesus als Nazarener leisten könne, und
ironisch sagte: «Aus Nazareth kann es etwas Gutes sein», Joh. 1, 46,
hielt Jesus nicht eine Lobrede auf Nazareth, und hat er nicht sein
Nazarenertum verherrlicht. Darum hat er auch Nathanael nicht
einen Spötter und Verächter, sondern einen echten Israeliten ohne

Trug genannt. Denn Jesus hat sich nicht auf den Menschen gestützt
und nicht vom Menschen das Heil erwartet, auch dann nicht, als

er sagte, daß das Heil von den Juden komme, Joh. 4, 22. Eben dies

nannte er die Schuld des Juden, daß er nach der Herrschaft des

Juden verlange und nicht nach der Herrschaft Gottes, und seine

eigene Gerechtigkeit suche, nicht die Gerechtigkeit Gottes. Er hat
für den Verkehr mit der Judenschaft die größte Wichtigkeit, daß

wir das Thema des Römerbriefes nicht nach der von Luther
stammenden Weise umdeuten, bei der an die Stelle der Gerechtigkeit
Gottes unsere Gerechtigkeit tritt, die Gottes Gnade uns zurechnet.
Paulus hat nicht davon gesprochen, ob die jüdische oder die christliche

Gerechtigkeit die bessere sei, sondern davon, ob Gottes Ge-

135



rechtigkeit bestehe und geschehe oder die meine und die deine,

mag ich Christ oder Jude, evangelisch oder katholisch sein. Das

mächtige Wort des Paulus: «Ich bin nichts», 2. Kor. 12, 11, muß
uns im Verkehr mit dem Juden immer leiten. Er hat es denen
gesagt, die das Rabbinat in die Kirche übertrugen mit den «überhohen

Aposteln», die wie ein Patriarch aussahen, und den stolzen
Evangelisten, die die Gemeinde wie ein Rabbi mit der Geißel
knechteten. Dieses «Ich bin nichts» steht auf dem Vordersatz: «Er
ist; ich rufe euch zum gnädigen Gott.» Nur dann bringt uns die
Einrede des Juden nicht zum Schweigen, wenn er uns fragt: «War
denn nicht auch Jesus ein Jude?» Ja, er war es auch in seinem
letzten Gedanken und höchsten Ziel1. Ihr könnt ihn deshalb
verwerfen, weil er Jude war. Dann tut ihr dasselbe, was seine Sippe
und sein Dorf, die Nazarener, taten; das bringt euch noch nicht
den Fall. Damit steht ihr unter seinem Wort : «Wer den Menschensohn

lästert, dem ist es verziehen2.» So sprach derselbe Jesus, der
den spottenden Nathanael erwählt und mit dem Glauben begnadet
hat. Er ruft uns aber nicht deshalb zu sich, weil er Jude ist, sondern
deshalb, weil er, der Jude, der Fleisch seiende Mensch, den Vater
kennt, den keiner kennt, der auch dann noch, wenn er durch sein
Gesetz zu uns spricht, für uns der Verborgene bleibt; und darum
ist es gefährlich, ihn zu lästern, und erlebtes Gericht Gottes, nicht
an ihn zu glauben, Joh. 3, 18.

Es ist darum nicht ohne Bedenken, wenn wir unseren Verkehr
mit den Juden an die Evangelisationsmethode der Reformatoren
binden. Sie begannen mit der Erkenntnis der Sünde und sahen in
ihr die Bedingung des Glaubens, das Ende der Eigenliebe, die sich
selber rühmt und an sich selber glaubt, den Schlüssel zum
Verständnis des Kreuzes Jesu. Ereilich können wir im Verkehr mit
keinem Menschen, auch nicht im Umgang mit den Juden, seine

Sünde ignorieren, seine heimliche Gottlosigkeit, die Beflecktheit
seines Gottesdienstes, seines Gebets, das mit den Lippen geschieht,

1 Vgl. Schlatter, Hülfe in Bibelnot, Der Gott der Patriarchen und
Propheten, S. 86. Freizeiten-Verlag.

2 Vgl. Schlatter, Gesunde Lehre, Die Sünde wider den Heiligen Geist,
S. 76. Freizeiten-Verlag.

136



während das Herz von Gott fern bleibt, seiner glückshungrigen,
eigensüchtigen Erfüllung der Gebote, die die eigene Größe vor Gott
und Menschen ausstellt. Kein menschlicher Verkehr ist möglich
und fruchtbar, der nicht sichtbar macht, daß Jesus dazu gekommen
ist, um Sünder zu retten. Allein, wenn uns Jesus nur in dem
berühren soll, was sündlich ist, und nur deshalb für uns Bedeutung
gewinnt, weil wir Sünder sind, bleiben wir auf uns zurückgebeugt
und mit uns beschäftigt. Das war nicht der Weg Jesu. Denn er
zeigt uns die Herrlichkeit Gottes, die Herrlichkeit der Gnade und
Wahrheit. Darum sagt er: «Wenn ich nicht gekommen wäre und
zu ihnen geredet hätte, hätten sie keine Sünde», Joh. 15, 22. Damit

hat uns Jesus das genannt, wohin wir gemeinsam unseren
Blick zu richten haben. Er ruft die schuldig Gewordenen nicht,
um ihnen ihr Elend zu zeigen, sondern weil es bei ihm vergeht, als
der Arzt, der dem Kranken die Krankheit nicht beschreibt, sondern
sie heilt. Die Enthüllung der pharisäischen Sünde ist bei Matthäus
Jesu letztes Wort, nicht sein erstes; es begründete die Verwerfung
Jerusalems, nicht den Glauben. Ebenso wird uns unsere Unfähigkeit

zum Glauben am Schluß des Evangeliums durch den verleugnenden

Petrus gezeigt, nicht an seinem Anfang. Denn das Urteil
«Sünde» gewinnt erst dann Sinn und Grund, wenn die Gabe Gottes
empfangen ist. Zur Schuld wird uns nicht das, was uns fehlt, nicht
das natürliche Unvermögen, das unseren Willen lähmt, nicht die
Leere unseres Verstandes, für den Gott verhüllt bleibt, sondern

zur Schuld wird uns, was wir empfangen haben und dadurch
mißbrauchen, daß es unserem eigensüchtigen Begehren dienen muß.

Wenn wir den Juden mit dem beschäftigen, was menschliche
Sünde und Frömmigkeit ist, wird er in der Kirche nur das finden,
was jüdisch ist. Vieles in der Kirche ist jüdisch, nicht nur das Alte
Testament, sondern auch unsere Gottesdienstordnung, unsere
Woche mit dem Sonntag, die völkische Verfassung der Kirche,
unser kirchliches Amt. Was die Judenschaft in einer langen
Geschichte als ihre Verfassung herausgearbeitet hat, hat der jungen
Kirche weithin als Vorbild gedient. Wir haben aber den Juden zu dem

zu führen, was in ihr christlich ist, zum Neuen, was Jesus als seine
Gabe in das Judentum und in die Menschheit hineingelegt hat.
Dieses Neue ist die Gotteskindschaft. Das war damit gegeben, daß

137



er selbst in seiner Gottessohnschaft den Grund seines königlichen
Rechts besaß. Um seiner Gottessohnschaft willen ist er weder
Gnostiker noch Rabbi noch Bußprediger, sondern der Schöpfer der
neuen Gemeinde, der Herr.

Unter dem Druck der talmudischen Scholastik und Gesetzlichkeit

entstand auch in der Christenheit oft der Gedanke, durch den
Anschluß an Jesus kämen zum jüdischen Gesetz noch einige Zusätze
hinzu ; als Jude glaube man an die Einheit Gottes, als Christ glaube
man auch noch an die Trinität; als Jude glaube man an die
Erwählung Israels, als Christ glaube man außerdem noch an die der
Menschheit gewährte Gnade; als Jude glaube man an die Sühn-
kraft des Opfers und der jetzt dem Juden noch möglichen
Ersatzleistungen, als Christ glaube man nur an die sühnende Kraft des

Todes Jesu. Dieser Gedankengang bleibt jüdisch; er setzt diejenige
Fassung des religiösen Verhaltens fort, die die Präzisionsbewegung
des klassischen Rabbinats kennzeichnet. Der eine überbot den
anderen durch vermehrte und verschärfte Regeln. Nein! Nicht ein
Zusatz zu dem, was du hast, wird dir gegeben. Gotteskindschaft :

das macht alles neu. Sie ist das, was wir nicht schon durch die
Natur empfangen und was uns auch keine gesetzliche Schulung
verschafft. Sie ist nicht das Werk des Menschen; sie ist Gottes
schöpferisches Werk. Wir müssen den Mut haben, den Juden so

vor Jesus zu stellen, wie Jesus Nikodemus vor sich gestellt hat.
Nicht eine Erweiterung seines Besitzes bot er ihm an, sondern er
verhieß ihm die Geburt aus Gott, Joh. 3, 3.

Das muß dem Juden an seinem ganzen Besitz gezeigt werden.
Ich hebe drei Dinge hervor, die uns besondere Schwierigkeit bereiten

: den Schöpfergott, die Heilige Schrift und die geheiligte Gemeinde.
1. Der erste Satz der Schrift: Im Anfang schuf Gott den Himmel

und die Erde, war das kostbare Kleinod Israels; es blieb aber in
der Judenschaft ein vergrabener Schatz. Josephus hat auf den
Vorwurf der Griechen: «Ihr Juden habt nichts zu unserer Kultur
beigetragen, denn ihr habt keine Erfinder hervorgebracht», stolz

geantwortet: den einen Gott zu kennen und mit seinem Gesetz
den unzerbrechlichen Volksverband herzustellen, ist mehr als jede
einzelne Entdeckung. Er konnte mit Recht urteilen, der Grieche
habe seine Antwort bekommen. Aber der jüdische Stolz war nicht

138



imstande, zu dieser Frage ein ganz wahres Wort zu sagen. Wäre die
Erkenntnis des Schöpfers fruchtbar gewesen, mußte sie dann nicht
die starke Liebe zu Gottes Werk erzeugen, die sich der Natur mit
wacher Beobachtung und treuer Arbeit hingibt? Statt dessen hat
die griechische Weise, die Natur zu deuten und auszunutzen, die
Judenschaft nur verwirrt. Daraus entstand lähmender Schicksalsglaube,

jüdischer Zauber und Astrologie und im größten Teil des

Volks jene Haltung, die Jesus an einem der beiden Söhne Gottes
mit durchdringender Klarheit beschrieben hat. Gib mir mein
Erbe! Luk. 15, 12. Das ist die selbstherrliche Überantwortung der
natürlichen Gaben an die Eigensucht. Aber dieselben Vorgänge,
die an der Umgebung Jesu sichtbar sind, haben sich durch den
Erwerb unseres Naturbildes und unserer Technik mit verstärktem
Maß in der Judenschaft wiederholt. Der Anteil an unserem natürlichen

Wissen und Können hat auf das Judentum nur erschütternd
gewirkt und Vorgänge wie den Spinozismus und den Marxismus
erzeugt. Wer Spinoza folgt, bemüht sich, die Unruhe des inwendigen

Lebens dadurch zu beseitigen, daß er sich ganz zu einem
Teil der Natur macht und das inwendige Geschehen als die Begleitung

der mathematisch geregelten körperlichen Bewegungen deutet.
Wer Marx folgt, leitet die ganze menschliche Geschichte aus den
natürlichen Trieben ab und sieht in ihrer Sättigung den einzigen
Beruf der menschlichen Gemeinschaft. Auf beiden Wegen verzichtet
der Mensch auf das Menschliche in ihm. Und doch gibt das alte
jüdische Schrifttum dem Menschen ungezählte Male den Namen
«Geschöpf». Ihr nennt euch Gottes Werk und versinkt in die
Natur. Paulus erklärt uns, warum das so sein muß. Er hat die beiden

Namen nebeneinander gestellt, die unser doppeltes Verhältnis
zu Gott beschreiben: «Gottes Geschöpf» und «Gottes Kind»,
Rom. 8, 19. 23. Ist nicht auch das erste der Grund zu nie endendem

Jubel, zu strömender Danksagung? Ja — dann, wenn und
deshalb, weil das zweite gilt. Für sich allein bleibt der Name
«Geschöpf» ein unlösliches Rätsel. Denn du, der du Gottes
Geschöpf bist, bist in die Eitelkeit und Vergänglichkeit versenkt.
Eine nichtige, kraft- und leblose Kreatur — das ist ein schweres
Rätsel. Wie wird es hell? Auf das Kreatursein folgt ein zweites
Verhältnis zu Gott; du wirst Gottes Kind. Wie endet das Schlem-

139



men und Darben im Bereich der natürlichen Güter, das abwechselnd

den jüdischen Typus ergibt? Geh zum Vater, hat Jesus
gesagt ; ich mache aus dir Gottes Kind. Das bedeutet aber nicht nur
eine Wandlung in der Wirtschaft und in der Politik, sondern das
Ende des Judentums. Denn die beiden Söhne, die im Gleichnis
Jesu nebeneinander stehen, sind stammverwandt. «Ich habe mit
heißem Bemühen dir gedient, gib mir meinen Lohn.» Das ist die

religiöse Parallele zur selbstherrlichen Verwaltung der natürlichen
Kräfte. Darum hat auch immer der eine Bruder den anderen als
seinen Genossen anerkannt, und der jüdische Bankier und der
Rabbi sind auch heute vereint die Säulen des Judentums.

Dann verkehren wir nach Jesu Weg mit dem Juden, wenn wir
ihn zum gläubigen Gebrauch der Natur anleiten. Wir dürfen ihn
weder zum Versinken in der Natur noch zur Flucht aus der Natur
verführen. Aber der gläubige Gebrauch der Natur ist dem Kinde
Gottes gegeben, niemand sonst. Damit wir über die natürlichen
Vorgänge Herr werden und die natürlichen Güter heilsam gebrauchen,

müssen wir über die Natur emporgehoben sein. Es gibt aber
für uns keinen anderen Standort oberhalb der Natur als den, den

uns Gottes Gnade dadurch bereitet, daß sie aus uns Gottes Kinder
macht. Die Aufgabe, die uns unsere heutige Lage an dieser Stelle
auflegt, ist riesengroß.

2. Der kostbare Besitz der Judenschaft ist die Schrift. Diente
sie ihr zum Heil oder zum Unheil? Wenn man das mit dem Neuen
Testament zeitgenössische Judentum betrachtet, kann unser Urteil
heftig schwanken. Das ist deutlich, daß die Schriftkenntnis des

klassischen Rabbinats unvergleichlich war; ebenso deutlich ist,
daß seine Schriftkenntnis nicht neben seinem Leben und Handeln
lag wie ein toter, unbenutzter Besitz, sondern daß die Frommen
die biblischen Worte und Geschichten beständig bei jedem Schritt
mit ihrem Handeln verwoben und mit ihnen ihre Entschlüsse
begründeten. Im Hörsaal Akibas ist mit größtem Ernst um jeden
Buchstaben des Gesetzes gerungen worden. Aber daraus wurde
eine angebliche «Wissenschaft», die wie ein dichter Nebel beides

verhüllte, die Welt und die Schrift. Vor den Kämpfern, die mit
dem Heer des Titus um die Freiheit Jerusalems rangen, vor Simon
Bargiora und Johannes von Gischala, neige ich mich in aufrichtiger

140



Verehrung, wenn sie nach den fürchterlichen Hungermonaten und
nach dem Tempelbrand auf der Tempelbrücke von Titus nur das
eine begehrten, daß er ihnen den freien Abzug erlaube; wohin? In
die Wüste, dorthin, wo sich der Christus mit seiner Schar vereinigen
wird! Das heißt hoffen. Aber dieser unerschütterliche Glaube an
die jetzt sich erfüllende Weissagung hat Jerusalem in Phantasterei
und darum in einen Ozean von Jammer und Sünde versenkt3.
Wo liegt dafür die Hilfe? Was schützt uns davor, daß uns die
Bibel in die Narrheit und Sünde führte? Wie dient uns das göttliche

Wort zum Heil? Dem Kinde Gottes dient es zum Heil. Wir
brauchen nicht nur zum Verständnis, nein! noch viel mehr zum
Gebrauch der Schrift Jesus und seine Gabe.

Es ist unsere Pflicht, mit den Juden und für die Juden das

Alte Testament zu lesen, und ebenso dringend ist es, daß wir mit
ihnen und für sie das Neue Testament lesen. Diese Aufgabe türmt
sich wieder berghoch vor uns auf, und sie geht uns Theologen
besonders nahe an. Denn die Weise, wie wir wissenschaftlich am
Alten und Neuen Testament arbeiten, wirkt in die Judenschaft
hinüber und zieht ihre Theologen in die Mitarbeit mit uns hinein.
Der Jude muß bei uns lernen, die beiden Testamente gläubig und
kritisch zu lesen, nicht mit einer Schwankung, die ihn jetzt gläubig
und dann kritisch macht, nicht mit innerer Zerrissenheit, bei der
der eine Gedanke den anderen verklagt, der kritische den gläubigen
und der gläubige den kritischen, sondern mit festbegründeter
Erkenntnis und einheitlichem Willen. Wenn der Jude unfähig ist,
sich der Schrift gegenüber gläubig zu verhalten, wie soll er dann
auf Jesu hören und sein Wort fassen? Jesu Gabe und Wirkung ist
der Glaube. Und wie soll er vom Rabbinat frei werden und sich von
der Tradition und der Geschichte seines Volkes lösen, wenn er
nicht kritisch denken lernt, wenn er nicht die innere Freiheit
erlangt hat, die ihn fähig macht, das Verhältnis dessen, was ihm
gesagt wird, zu dem ihm selbst gegebenen geistigen Besitz zu
messen? Hat er kritisch denken gelernt, so denkt er immer so,
ob er den Pentateuch oder die Evangelien liest, eine Predigt hört

3 Vgl. Schlatter, Geschichte Israels, S. 322—335. Calwer Vereinsbuchhandlung,

Stuttgart.

141



oder eine wissenschaftliche Arbeit studiert oder eine Zeitung liest.
Und hat er gläubig denken gelernt, so denkt er ebenfalls immer
gläubig, ob er den Dekalog hört oder Jesus nach Golgatha begleitet.
Er hat beides zu üben in jedem Denk- und Lebensakt. Was hilft
hier? Ich weiß nur einen, der hier helfen kann: den, der aus uns
Gottes Kinder macht4.

Kinder Gottes sind offen für Gottes Wort, und sie sind keines
Menschen Knechte. Sie haben ein Eigenleben empfangen, das

ihnen das sehende Auge gibt, das den Unterschied der Zeiten und
Gaben und Berufe wahrzunehmen vermag. Wird uns die Schrift
zum Gesetz, so wird sie uns nicht nur zur Qual, sondern auch zum
Fall. Darum hat eifrige Bibelgläubigkeit und ein hochgespannter
Inspirationsbegriff die Judenschaft nicht vor schwerem Fall
geschützt. Zum Licht wird die Schrift nur dem, der aus Glauben lebt.
Darum war Jesus nicht der Knecht, sondern der Herr der Schrift,
und darin erwies er sich als Gottes Sohn.

Es wird oft Mühe kosten, bis das Wort Glaube für einen Juden
den Sinn bekommen hat, den ihm Jesus gegeben hat. Auch in der
Judenschaft wird nicht selten in Worten und Taten eine kräftige
Betätigung des Glaubens sichtbar. Paulus war keineswegs der
erste, der den Glauben Abrahams gepriesen hat, und zur Glaubensmahnung

Jesu: «Ihr Kleingläubigen, euer Vater weiß, was ihr
bedürft», hat die jüdische Literatur enge Parallelen. Auch ein Rabbi
konnte sagen: Jedem, der hat, was er heute zum Essen braucht,
und sagt : Was werde ich morgen essen fehlt es am Glauben. Diese

Betätigungen des Glaubens beziehen sich aber immer auf die

freundliche, hilfreiche Gestaltung der äußeren Verhältnisse und
umfassen das inwendige Leben des Menschen nicht. Dieses bleibt
das uns übergebene Eigentum, der Machtbereich, über den wir
mit unserem Willen verfügen. Die Evangelien beschreiben diese

Lage sachkundig, wenn sie dem Rabbinat den Satz zuschreiben:
Genesung, Hilfe für einen Gichtbrüchigen gibt Gott, das darf man
glauben. Vergebung der Sünden gibt es dagegen nicht, das kann
und darf man nicht glauben. Das bleibt ein Geheimnis, das in
Gott verborgen ist. Brot gibt Gott, nicht Geist. Diese gebrochene

4 Vgl. Schlatter, Hülfe in Bibelnot, S. 99ff., 273ff. Freizeiten-Verlag.

142



Haltung des Glaubens läßt sich nicht beseitigen, solange der
Mensch zwischen sich und Gott das Gesetz sieht. Damit ist er auf
sich selbst verwiesen und hat in sich die Kraft zu suchen, die sein
Verhältnis zu Gott regelt. Es gehört zum Ruhm des Rabbinats,
daß es sich die Erkenntnis bewahrte, daß sich auf diesem Wege
Gewißheit nicht erreichen läßt, daß vielmehr auch auf der höchsten
Stufe der Gesetzestreue, die die Satzungen ohne Unterbrechungen
erfüllt, die Frage offen bleiben müsse, wie die menschliche
Leistung im göttlichen Urteil gewertet werde. Jener Glaube, mit dem
sich der Mensch ganz in Gottes Hand ergibt und den Stützpunkt
seines Lebens in Gott findet, kann nur dann entstehen, wenn wir
vor ein Werk Gottes gestellt sind, das das ganze menschliche
Leben erfaßt, das heißt, wenn wir den Sohn Gottes sehen. Jetzt
wird der Glaube nicht nur die Aneignung eines uns angebotenen
Gedankens, denn wir sind mit unserem gesamten Leben zu Gott
berufen, und er bleibt auch nicht nur die Zuversicht zur gütigen
Leitung unseres Geschicks ; denn wir sind mit unserem inwendigen
Leben empfangend und wirkend unter die göttliche Gnade gestellt.
Jetzt ist der Glaube das alles umfassende Ja für Gottes alles
gebende Gnade, und damit hat er innerhalb unserer mannigfaltigen
religiösen Betätigung die zentrale Stelle erlangt, und das christliche:

«Durch Glauben allein» ist entstanden.
Das bleibt freilich unmöglich und undenkbar, wenn nicht das

ethische Problem, die durch das Sündigen entstehende Not, die

Heilung empfangen hat, die ihr Jesus bringt. Mit der jüdischen
Vergebung, die nie mehr als gütige Nachsicht mit der menschlichen

Schwäche und barmherziger Aufschub der Strafe war, läßt
sich kein Glauben begründen, das Gerechtigkeit und darum
Gewißheit wäre. Auch die jüdischen Lehrer, die die sühnende Kraft
des Opfers aufs höchste priesen und zum Beispiel von den beiden
täglichen Opfern sagten, daß sie für jeden Tag und jede Nacht alle
Schuld von Jerusalem wegnahmen, haben nicht an eine wirksame
Vergebung gedacht, die die Sünde überwände und die zerrissene
Gemeinschaft mit Gott erneuerte. Denn das Opfer mußte beständig
wiederholt werden, und seine Wirkung reichte nur von einer
Opferhandlung zur anderen. Dazu, damit uns ein Glaube
gegeben werde, der Gottes Gnade mit Gewißheit erfaßt, ist uns der

143



Anblick Jesu unentbehrlich, des Lammes Gottes, das die Schuld
der Welt weggenommen hat und uns dadurch, daß es uns im
Glauben mit sich verbindet, die Befreiung von allem Verwerflichen
verheißt und verschafft. Nun erst sondert sich auch die Taufe
von allen anderen religiösen Waschungen ab und wird begehrenswert.

Denn nun tut uns der Spruch, der dem Täufling deutet,
was ihm die Taufe gibt: «Ich wasche dich; du bist rein!» das
Werk der allmächtigen Gnade kund; denn er sagt uns, was Jesus

für uns will und aus denen macht, die sein Ruf mit ihm durch den
Glauben vereint.

3. Gottes Werk an den Vätern war die Entstehung der für Gott

geheiligten Gemeinde, des Gott gehörenden Volkes. Die Festigkeit seines

zugleich völkischen und religiösen Verbandes gibt dem Juden
seinen Stolz und füllt das Leben jedes einzelnen. Ihre Stärke und
ihre Schwäche bekommt die jüdische Gemeinde dadurch, daß sie

ihre Einheit durch das Gesetz erhielt. Gesetz, auf dem der Glanz
Gottes liegt, eint fest, und ein Sakrament, das um Gottes willen
vollzogen wird, gibt ein unzerreißbares Band. Daß die Judenschaft
die Beschneidung gegen alle Einreden verteidigt hat und trotz
allem, was gegen sie spricht, festhält, belegt dies klar. Das Gesetz

kann aber unserer Gemeinschaft niemals die Vollendung geben.
Es schafft die uniformierte Gemeinschaft; uniformieren läßt sich
aber nur das Verhalten, nicht das inwendige Leben! Es schafft
die Gemeinschaft der gleichartigen Sitte, die Gemeinschaft des

Zwangs. Diese Gemeinschaft schützt aber nicht vor der Sünde,
sondern erzeugt sie. Sie ist die übermächtige Verführerin zur
Unwahrhaftigkeit, zur religiösen Schauspielerei, zur zwiespältigen
Moral, die mit den Genossen nach einem anderen Maßstab
verkehrt als mit den Fremden, zur verkrümmten, schmiegsamen
Anpassung, zu jenen peinlichen Merkmalen der sogenannten «jüdischen

Seele», die nicht das Produkt der Rasse, sondern der
Gemeinschaft und Geschichte sind. Führen wir den Juden zu Jesus,
so wird ihm dafür das Auge geöffnet werden, und er wird die
richtenden und befreiende Wahrheitsmacht der Worte Jesu Matth. 6,

1 ff. empfinden. Wir können gegenwärtig oft beobachten, wie
schmerzlos und plötzlich der Jude die ganze jüdische Sitte von
sich wirft, sowie er sich als ein Gebilde der Natur erkennt und sich

144



seiner Verwandtschaft mit den Tieren bewußt wird. Dann schmilzt
die ganze religiöse Übung mit einem Mal weg wie der Aprilschnee
in der Sonne, und es wird offenbar, wie locker die gottesdienstliche
Gewöhnung am Menschen hing, daß sie mit seinem Eigenleben
gar nicht verwoben war. Das bisher verdrängte Gefühl für die
innere Unwahrheit der Zeremonie wird aber nicht nur dann wach,
wenn sich der Jude zum Materialisten macht, sondern auch dann,
wenn sein Blick Jesus erreicht. Nun bleiben wir aber auf dem
Weg Jesu nur dann, wenn wir den Juden nicht so aus seiner
Gemeinde herausholen, daß er zum vereinsamten Eremiten wird.
Eremitentum und Gotteskindschaft, das läßt sich nicht verbinden,
sondern zerreißt uns durch einen unheilbaren Widerspruch. Gottes
Werk ist die Stiftung der Gemeinde, nicht nur dann, wenn er sich
den Vätern offenbarte, sondern auch dann vollends, wenn er sich
im Sohne offenbarte, der darum der Christus heißt, weil er die
Gemeinde schafft. Wir finden in Gott die Menschen, im Vater die
Brüder. Keiner kann sich Gottes Gnade nur für sich selbst
aneignen. Versucht er es, so hat er sich von Jesus getrennt. Denn
Gott ist aller Gott, und Jesus ist für alle gekommen, nicht nur für mich.
Darum gibt uns der Blick auf Jesus auch das offene Auge für die
Menschen, mit denen wir verbunden sind, für das, was ihnen fehlt
und was sie verdirbt, und für das, was ihnen hilft und ihr Leben
mit Gottes Gaben füllt. Wir werden die Menschen nie finden,
niemals wirklich zu ihnen kommen, sondern einsam bleiben, wenn
wir nicht Gott gefunden haben. Denn ohne ihn wirft unser Ich
einen dunklen Schatten auf alles, was um uns her ist, und wir
sehen und finden überall nur uns selbst. Diese Not vergeht in
Jesu Gegenwart. Indem er uns zum Vater führt, verbindet er uns
mit allem, was Gott gehört.

Aber mm wird die Aufgabe, die von uns bewältigt werden muß,
wieder riesengroß, und der Dienst, den wir zu tun haben, schwer.
Denn nun hält uns der Jude alle Gebrechen der Kirchen, allen
Unfug in der Christenheit, alle unsere Unterlassungssünden vor.
In diesem Gespräch bleiben wir ohnmächtig, wenn nicht die

Grundfrage die Klärung bekommen hat und es deutlich geworden
ist, daß es sich bei unserem Gespräch mit den Juden nicht um die

Vergleichung von Menschen mit Menschen handelt, sondern um

145



das, was als Gottes Werk und Offenbarung vor uns steht. Wir
rufen den Juden nicht um der Kirche willen in die Kirche, sondern
um Jesu willen, nicht, damit er im Pfarrer den modernen und
tüchtigeren Rabbi und im sonntäglichen Gottesdienst die reichere
Erbauung finde, sondern damit er Gott glaube und Gott gehorche.

Wenn wir an Matthäus die Frage richten: Was habt ihr in eurer
palästinischen Kirche mehr gehabt über das hinaus, was die Judenschaft

hatte?, so ist die Antwort völlig eindeutig: Nichts haben wir
als einzig Jesus; unser Bekenntnis zu ihm ist unser Besitz. Richten
wir dieselbe Frage an Johannes: Was hast du in Ephesus vor dir
gehabt, was du in Jerusalem nicht hattest?, so ist die Antwort
ebenso bestimmt: Nichts haben wir als Jesus. Bis der Jude das

begreift, bleibe er Jude, und unsere Aufgabe ist dann die, ihm
dazu zu helfen, daß er ein echter Sohn Israels sei ohne Trug.

Dazu kommt aber noch ein Zweites: wir müssen, wie wir selbst

nur als die Hoffenden in der Kirche leben können, die, die wir zu
ihr rufen, hoffen lehren. Indem wir den Juden zu Jesus führen,
bringen wir ihn zu dem, der uns eine Verheißung gab, nicht, damit
er nur ein in neuen Farben gemaltes Zukunftsbild bekomme —
begehrt er nur dies, so bleibe er bei seinen jüdischen Büchern (vgl.
die Henochbücher u. a. m.), die ihm erträumte Zukunftsbilder
reichlich geben —, sondern damit er eine Hoffnung habe, ohne
die es keine Möglichkeit gibt, die Arbeit zu tun, die der Eintritt
in die Gemeinschaft von uns fordert, und die Dienstpflicht zu tragen,
die die Zugehörigkeit zur Kirche uns auferlegt.

Auch im Verkehr mit unseren Volksgenossen ist es zweifellos
leichter, sie kirchlich, als sie christlich zu machen. Ebenso gibt es

für einen Juden manchen gewichtigen Grund, der ihn bewegen
kann, falls er etwas von Religion bedarf, das von der Kirche zu
beziehen. Im sonntäglichen Gottesdienst wird deutsch gesprochen,
nicht hebräisch, und wenn die Ereignisse eine Verschönung durch
ein religiöses Symbol wünschbar machen, weiß ein christlicher
Pfarrer oft mehr zu geben als ein Rabbi. Ist das aber Hilfe? Wir
in der Christenheit können nicht davon lassen, daß wir ernsthaft
helfen wollen. Wohin dieser Wille uns führt, ist nach meiner
Meinung nicht zweifelhaft. Wir helfen denen, die in unserer Nähe sind,
dadurch, daß wir mit ihnen zu Jesus gehen.

146


	Wir Christen und die Juden

