
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 19 (1963)

Artikel: Judenmission und Heidenmission

Autor: Holsten, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961272

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961272
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Liebe und Freundlichkeit erfahren wie in Israel. Es gilt nun endlich,
frei zu werden von den Banden eines jahrhundertealten erst
theologischen, dann aus Wirtschaftsneid geborenen und schließlich bis
ins zoologische absinkenden Hasses. Der Christ darf nicht Schlagworten

folgen, nicht teilhaben an Massenpsychosen und Antihal-
tungen, nicht sich hineinziehen lassen in eine unkontrollierte,
irrationale Feindschaft, die ihre Windigkeit schon durch die wechselnden

Begründungen verrät. Er antwortet gleich seinem Herrn auf
Gutes und Böses mit Gutem. Antisemitismus dieser oder jener
Art: in einem Herzen, in dem wirklich Christus regiert, haben sie

keinen Platz. Wer Antisemit sein will, der möge zugeben, daß er
kein Christ ist, daraus die Konsequenz ziehen und aus der Kirche
austreten. Denn er verrät Christus und ist ein Rebell gegen Gott.

In 1. Mose 12 spricht Gott zu Abraham: «Ich will segnen, die
dich segnen, und verfluchen, die dich verfluchen.» Ein Blick in
die Geschichte verrät die herrliche und die furchtbare Realität
dieses Gotteswortes. Wer sind wir Menschen, daß wir Gott trotzen
sollten?

JUDENMISSION UND HEIDENMISSION*
Von Walter Holsten, Mainz

Wenn das Verhältnis von Judenmission und Heidenmission
bestimmt werden soll, so gilt es, über die Begriffe Judenmission und
Heidenmission selbst Klarheit zu gewinnen; es könnte sich dabei
ergeben, daß diese Begriffe selbst so fragwürdig werden, daß sie

nur noch in Anführungsstrichen zu gebrauchen sind. Es könnte
sich auch ergeben, daß beide Begriffe einen so verschiedenen Inhalt
haben, daß der gemeinsame Nenner Mission nicht mehr möglich ist.

Versteht man unter Mission «die gesamte auf die Pflanzung und
Organisation der christlichen Kirche unter Nichtchristen gerichtete
Tätigkeit der Christenheit1», so ist grundsätzlich die gleiche Tätig -

* Nachdruck aus «Lutherische Monatshefte» Hamburg, Januar 1963.

Mit freundlicher Erlaubnis des Verlags und des Verfassers.
1 G. Warneck: Evangelische Missionslehre I, 1892, S. 1.

113



keit der Christenheit auf Juden und Heiden gerichtet. Man kann
natürlich gegen dies Missionsverständnis Gustav Warnecks wie

gegen seine gesamte Missionstheorie Einwendungen erheben. Aber
die Rede von der nichtchristlichen Welt, der die christliche
Botschaft gelte, ist in allem nicht geringen Wandel der Missionstheorie
geblieben2. Daß man sich genötigt fühlt, in der Mission von der
nichtchristlichen Welt zu reden, hat schwerwiegende Gründe, ohne
daß sie immer ins Bewußtsein getreten oder gar im Bewußtsein
geblieben wären. Das Wort Nichtchristen trat an die Stelle des

Wortes Heiden, nicht in erster Linie, weil man sich eines gewissen
verächtlichen Klanges des Wortes Heide geschämt hätte, sondern
weil man nicht mehr zu jener scharfen Scheidung fähig war, die
in diesem Begriff zum Ausdruck kam, weil man der sogenannten
«Absolutheit des Christentums» nicht mehr sicher war. Auch da,

wo man sie festzuhalten sich bemühte, Wahrheit gegen Irrtum,
Gott wider Satan, Licht wider Finsternis setzte, trug man jener
Scheu insofern Rechnung, als man Christentum und Heidentum
auf den gemeinsamen Nenner Religion brachte. Dieser Wandel
stand im Zusammenhang oder ging Hand in Hand mit einem
Wandel des Kirchenverständnisses. Der Gedanke des erwählten
(neuen) Gottesvolkes trat zurück hinter den Gedanken der Sozietät,
in dem die persönliche Frömmigkeit, die Religiosität das
Entscheidende wurde; und die Sozietät wurde zum Träger der
(neuzeitliehen) Mission. Mit der Kirche ging auch das Judentum in die
Welt der Religionen ein; auch sein Gottesvolkcharakter oder

-anspruch ging verloren. Der Gottesvolkgedanke wurde — säkularisiert

— von der Nation übernommen3. Daß man das Wort Heide
nicht um eines etwaigen verächtlichen Klanges willen mied, geht
daraus hervor, daß dieser Klang dem Wort von der nichtchristlichen

Welt insgeheim ebenfalls anhaftete. Denn hinter ihm steht
die Überzeugung von der christlichen Welt als Subjekt der
Mission, von den christlichen Kräften, die zur Eroberung einer
nichtchristlichen Welt einzusetzen seien. Daß sich mit dem Bewußtsein

2 H. Kraemer : Die christliche Botschaft in einer nichtchristlichen Welt,
1940.

3 Vgl. W. Holsten: Die Bedeutung der Nation in der Internationalität
der Mission. Ev. Theol. 21, 1961, S. 420—433.

114



einer geistlichen auch das einer kulturellen und zivilisatorischen
Überlegenheit verband und oft in der Praxis Ausdruck fand, ist
hier nicht wesentlich. Wesentlich aber ist die Überzeugung von
der «Überlegenheit des Christentums gegenüber aller nichtchrist-
lichen Religion und Sitte4», das Verständnis der Missionsgeschichte
als des sichtbaren Beweises für die «unvergleichliche Hoheit des

christlichen Glaubens5» und die Meinung, es sei die Aufgabe der
Mission, «dem Christenglauben zur Herrschaft zu verhelfen6».

Nach alledem gibt es keinen eigentlichen Unterschied zwischen
Juden und Heiden; sie gehören alle der nichtchristlichen Welt,
der Welt der nichtchristlichen Reügionen an. Es gibt darum auch
keinen grundsätzlichen Unterschied zwischen Judenmission und
Heidenmission. Es könnte einen Augenblick scheinen, als sei damit
ein neutestamentlicher Tatbestand wiedergegeben: «Hier ist kein
Jude noch Grieche» (Gal. 3,28); «Es ist hier kein Unterschied
unter Juden und Griechen; es ist aller zumal ein Herr, reich über
alle, die ihn anrufen» (Rom. 10, 12). Aber wenn so im Neuen
Testament kein Unterschied zwischen Juden und Griechen festgestellt

wird, liegt eben ein ganz erheblicher Unterschied vor gegenüber

der neuzeitlichen Unterschiedenheit von Juden und Heiden.
Dieser Unterschied ist nicht wesentlich darin begründet, daß in
der Neuzeit von Heiden die Rede ist, statt von Griechen. Ereilich
hat das Wort Grieche einen anderen Klang als das Wort Heide.
Im Wort Heide schwingt immer, entsprechend der wahrscheinlichen,

gemeingermanischen Grundbedeutung, die Bedeutung wild,
barbarisch mit7, während der Grieche Träger und Repräsentant
der Bildung im Gegensatz zum Barbaren ist. Aber mit dem Juden
zusammengestellt (Juden und Griechen/Juden und Heiden) besagt
das Wort Heide nicht wesentlich anderes als das Wort Grieche.
Denn auf alle Fälle handelt es sich um die Nichtjuden, um die

ëêvrj, die dem laôç Israel, dem von Gott erwählten Volk
gegenüberstehen.

4 M. Schlunk: Die Weltmission der Kirche Christi, 19512, S. 350.
5 Schlunk, a. a. O., S. 351.
6 Schlunk, a. a. O., S. 310.
7 F. Kluge: Entymologisches Wörterbuch der deutschen Sprache, 19107,

S. 199 f.

115



Das Verhältnis von Xaôç und e&vrj ist seit und durch Jesus
Christus in doppelter Weise verändert. Einmal: Gott hat aus den

Mvr\ einen laàç angenommen. Auf diesen Aaoç, das neutestament-
liche Gottesvolk, werden die Prädikate übertragen, die dem alt-
testamentlichen laôç eigen sind; er ist Àaoç negiovoioç, das Volk
des Eigentums (Tit. 2, 14), «das auserwählte Geschlecht, das

königliche Priestertum, das heilige Volk» (1. Petr. 2, 9), «weiland
nicht ein Volk», «nun aber Gottesvolk» (1. Petr. 2, 10). Neben das

alte Israel tritt ein neuer Xaôç, der nicht auf Abrahams Samen
beschränkt ist, für den vielmehr allein der Glaube an das Evangelium

entscheidend ist, oder: «Seid ihr aber Christi, so seid ihr ja
Abrahams Samen und nach der Verheißung Erben.» In diesem
Gottesvolk ist kein Unterschied. «Ilm seid alle Gottes Kinder durch
den Glauben an Christum Jesum. Denn wie viele euer auf Christum
getauft sind, die haben Christum angezogen. Hier ist kein Jude
noch Grieche» (Gal. 3, 26lf.), aber so, daß Christen, die ehemals
Heiden waren, weiter Heiden genannt werden (Rom. 11, 13; Eph.
3, 1). Der Unterschied, der schon jetzt aufgehoben ist, ist noch
ebenso da, wie der zwischen Mann und Weib, obwohl auch der
schon aufgehoben ist, andererseits aber wird das Wort ë&vr] trotzdem

weiterverwendet für die Heiden im Gegensatz zu den Juden
und auch den Christen. Sie sind «fremd und außerhalb der Bürgerschaft

Israels und fremd den Testamenten der Verheißung», «ohne
Gott in der Welt» (Eph. 2, 12) und sind damit gleicherweise dem
alten wie dem neuen Gottesvolk fremd. Ist also auf der einen
Seite das neue Gottesvolk durch den Glauben an Jesus Christus
und die Aufnahme der Heiden vom Gottesvolk des Samens Abrahams

und der ihm gegebenen Verheißung unterschieden, so sind
sie doch beide angesichts der Heiden zusammengeschlossen, eine

gewisse Einheit im Gegensatz zu den Heiden. Sie sind dadurch
zusammengebunden, daß sie unter demselben Gott und unter der
Treue dieses Gottes stehen, sie gehören zusammen als Anfang
und Ende einer Geschichte, deren Mitte Jesus Christus ist.

Daraus ergibt sich je ein verschiedenes Verständnis des Verhältnisses

von Judenmission und Heidenmission. Kommt allein die
Diskontinuität zwischen neuem und altem Gottesvolk zur Geltung,
so treten die Juden an die Seite der Heiden. Das Judentum ist

116



dann bestensfalls der Höhepunkt der außerchristlichen
Religionsgeschichte oder die radikalste Ausprägung menschlicher Religiosität.
Seine besondere Bedeutung liegt dann bestenfalls darin, daß in
Auseinandersetzungen mit dieser Religion das Christentum
gewachsen und geprägt ist und insofern die christliche Botschaft
zuerst den Juden gelte (Rom. 2, 10 u. ö.)8. Das hat aber zur Folge,
daß auch das Christentum in die Welt der Religionen eingeht, als

Religion qualifiziert wird. Oder aber die Kontinuität zwischen neuem
und altem Gottesvolk wird zur Geltung gebracht. Die Anerkennung
dieser Kontinuität setzt die Anerkennung der Geschichte voraus;
mit bloßer Geschichtlichkeit des menschlichen Daseins kann es da
nicht sein Bewenden haben. Dabei braucht uns hier nicht die

Frage zu interessieren, ob etwa « Geschichtlichkeit in der Erfahrung
der Wirklichkeit als Geschichte, wie sie in der Verheißungsgeschichte

Gottes mit Israel auf die in Jesus Christus vorweggenommene

Erfüllung hin erschlossen ist, gründet9». Wesentlich ist aber,
daß weder die Aufnahme des Alten Testaments in den christlichen
Kanon noch auch das neutestamentliche Zeugnis von Jesus Christus

zu ihrem Rechte kommen ohne die Erkenntnis und Anerkennung

einer «durch die Klammer von Verheißung und Erfüllung10»
zusammengebundenen Geschichte.

Es ist zwar nicht zu leugnen, daß durch die neutestamentliche
Erfüllung der alttestamentlichen Verheißungen die ursprünglichen
Erwartungen zerbrochen werden ; aber damit wird nicht bestritten,
daß die alttestamentlichen Verheißungen im Neuen Testament
ihre Erfüllung finden. Denn der Geschichtsverlauf hat «seine
Kontinuität weder vom Menschen noch auch von einem dekretorischen,
unabänderlichen Willen Gottes her, sondern als das verbindliche,
kontinuierliche, freie Gespräch Gottes mit Israel11».

8 Nur so ist der Gedanke möglich, der in der jungen Christenheit und
auch von manchen westlichen Missionaren vertreten worden ist, daß die
heiligen Schriften der Völker anstelle des Alten Testamentes als Vorbereitung

auf die Offenbarung zu benutzen seien.
9 W. Pannenberg: Heilsgeschehen und Geschichte. Kerygmaund Dogma

5, 1959, S. 232.
10 Pannenberg, a. a. O., S. 225.
11 H. W. Wolff : Das Geschichtsverständnis der alttestamentlichen

Prophétie. Ev. Theol. 20, 1960, S. 224.

117



Und «in der Freiheit des Gesprächs Gottes mit den Menschen
wurzelt das kontingente Geschehen12». Wohl kann auch nach
Luther von einem Scheitern der alttestamentlichen Geschichte die
Rede sein, wenn nämlich das Neue Testament als Evangelium auf
das Alte Testament als Gesetz antithetisch bezogen wird. Aber
wiederum Luther selbst weiß eben nicht minder auch vom
Evangelium, von Verheißungen im Alten Testament, die im Neuen
Testament zur Erfüllung kommen. Und gerade vom Apostel
Paulus, der so unerbittlich das Evangelium gegen das Gesetz

stellt, wird in Rom. 9—11, aber nicht nur dort, in den Kategorien
Verheißung — Erfüllung gedacht, und hier, so wie schon in der
alttestamentlichen Prophétie, daß in die Geschichte Israels die
Heiden einbezogen werden, daß die Heilsgeschichte das
«universalgeschichtliche Interesse13» weckt, daß «in der überlegenen,
umgreifenden Treue Gottes. die Kontinuität der Gesamtgeschichte14»
wurzelt.

Danach steht die Heidenmission fraglos in einer engen Beziehung

zu Israel, nicht nur zum Alten Testament, das durch keine
andere Heilige Schrift ersetzt werden kann, sondern auch zu den
Juden, die, auch wenn sie nicht an Jesus Christus glauben,
dennoch von der Treue Gottes gehalten sind. Die Heiden werden in
der Mission aus ihren Religionen, in denen die Völker ihr innerstes
Wesen preisgeben, herausgerufen in das Volk Gottes hinein. Sie

bekommen Abraham zum Vater. Sie wechseln nicht die Religion,
sondern werden einem Volk, dem Volke Gottes, einverleibt. Sie
werden «aus dem Ölbaum, der von Natur wild war», «abgehauen
und wider die Natur in den guten Ölbaum gepfropft» (Rom. 11, 24)
und sind «teilhaftig geworden der Wurzel und des Saftes im
Ölbaum» (Rom. 11, 17). Sie haben Jesus Christus, den erstgeborenen
unter vielen Brüdern, zum Bruder, den, der «die Offenbarung
Gottes nur im Lichte der Verheißungen des Alten Testamentes15» ist.

Dann aber erhebt sich die Frage, ob, wenn zwar die Heidenmission

auf die Juden bezogen ist, überhaupt von Judenmission

« Wolff, a. a. O., S. 231.
13 Wolff, a. a. O., S. 229.
« Wolff, a. a. 0„ S. 231.
15 Pannenberg, a. a. O., S. 225.

118



die Rede sein kann. Zweifellos sind die Heiden in das Volk Gottes

eingegliedert, nicht um sich mit Israels Ablehnung Jesu Christi
zufrieden zu geben. Es ist auch nicht alles mit der Feststellung
gesagt, daß ihnen Antisemitismus untersagt sei, daß sie sich nicht
wider die ausgebrochenen Zweige des Ölbaums rühmen, daß sie

wissen sollen, «daß du die Wurzel nicht trägst, sondern die Wurzel
trägt dich» (Rom. 11, 18). Es gilt vielmehr gerade jetzt, daß «den

Juden vornehmlich» das Evangelium geschuldet wird. Aber gerade
darum ist nun die Frage, ob von Judenmission in irgendwelcher
Parallele zur Heidenmission, wie es ja der gemeinsame Gebrauch
des Wortes Mission ausdrückt, die Rede sein kann. Man wird sich
dabei bewußt sein müssen, daß der Terminus Mission nicht sakrosankt

ist. Er taucht relativ spät auf, wahrscheinlich um die Mitte
des 16. Jahrhunderts, in den Kreisen der Jesuiten. Man kann darum
nicht einmal sagen, daß er die evangelische Auffassung der Sache,
die er bezeichnet, besser wiedergebe als etwa die bis dahin übliche
und noch heute in der katholischen Kirche, aber nicht nur in dieser,
gebrauchten Worte Apostolat und Propagatio Eidei. So gewiß
Mission ihren — durchaus legitimen — Ursprung in der Missio
Dei, in der Sendung des Sohnes durch den Vater und der Sendung
der Apostel durch Jesus hat, so gewiß wird der Terminus in einer
Zeit üblich, in der die subjektive Religiosität maßgebend wird,
die Sendung auf einem Sendungsbewußtsein beruht, also sehr leicht
mit einem Gefühl eigener Überlegenheit und des Beatus possidens
gepaart ist. An die Stelle der «heilsgeschichtlichen» Situation tritt
die subjektive Verfassung des Menschen. Dabei spielt dann in der
Praxis die Torheit nicht des Evangeliums, sondern des Heidentums

eine erhebliche Rolle. Die Juden waren in diese Missionsarbeit

einbegriffen, zumal sie wie die Heiden in einer rechtlichen
und kulturellen Unterlegenheit lebten — von der ihnen eigenen
Kultur hatte man kaum Ahnung. Ereilich, obwohl die Methoden
der Heiden- und Judenmission die gleichen waren, man wußte,
daß zu Juden anders zu reden war als zu Heiden. Man verkündete
ihnen mit Recht Jesus als den Messias. Aber es geschah unter der

Voraussetzung, daß man von ihnen getrennt war. Dieses Vorherrschen

des Bewußtseins der Getrenntheit hatte seinen Grund darin,
daß man zwar die Geschichte, die Heilsgeschichte ernst nahm, aber

119



so, daß weder das Handeln und die Treue Gottes zur Geltung
kamen, die in der Diskontinuität die Kontinuität nicht fahren läßt,
noch die daraus resultierende eigene Geschichtlichkeit, die es

verbietet, es bei der Betrachtung der historischen Entscheidung der
Juden gegen Jesus bewenden zu lassen, vielmehr zu der Einsicht
und dem Bekenntnis führt: «Nun was du Herr erduldet, ist alles
meine Last; ich hab es selbst verschuldet, was du getragen hast.»

Geht man von dieser Einsicht aus, so ergibt sich ein neuer
Aspekt nicht nur für die Judenmission, sondern auch für die
Heidenmission. Es wird dann nämlich in jedem Fall die Grundhaltung
der Mission die Solidarität mit den Heiden (und den Juden) in
der Sünde, die Jesus an das Kreuz gebracht hat; daß diese
Solidarität im einen Fall eine andere ist als im zweiten, braucht hier
noch nicht erörtert zu werden. Man hat neuerdings unterschieden
zwischen dem Apostolat an die Heiden und dem Gespräch mit
Israel16. Mit dieser Unterscheidung wird der in der Tat zu
beachtende Unterschied in dem Handeln der Kirche gegenüber Heiden
und Juden nicht zutreffend zum Ausdruck gebracht. Denn in beiden

Fällen ist, mindestens in einer zwar säkularisierten, aber mit
christlichen Ideen durchzogenen Welt, das Gespräch eine
mögliche, vielleicht die notwendige Gestalt der Verkündigung. Nicht
als ob Gespräch Verkündigung ersetzen, nicht als ob Gespräch
kontinuierlich zum Evangelium und zum Glauben hinführen könnte,
wohl aber so, daß Verkündigung, in der Gott selbst zum Menschen
redet, das Gespräch eröffnet, weil sie eine Antwort verlangt. Das

Gespräch, das durch die Verkündigung eröffnet wird, ist zuerst
das Gespräch Gottes mit den Menschen und des Menschen mit
Gott. Durch die Verkündigung wird die menschliche Existenz,
um mit Martin Buber zu reden, eine dialogische. Aber das
Gespräch zwischen Gott und Mensch eröffnet notwendig auch das

Gespräch von Mensch zu Mensch. Denn die Verkündigung ist
zwar die Proklamation eines Tatbestandes, der Königsherrschaft
Jesu Christi, aber dieser Tatbestand darf nicht einfach referiert
werden, er will als den andern angehend verkündigt werden. In
der Gefolgschaft dessen, der sich seiner Herde selbst annimmt

16 Z. B. in der Kirchenordnung der Nederlandse Hervormde Kerk.

120



und sein Leben läßt für die Schafe, ist es nicht möglich, irgend
jemand sich selbst oder dem Wolf zu überlassen. Da vor dem Wolf
nur der eine gute Hirte retten kann, gilt es, den anderen zu diesem
hin zu rufen, ihm ihn bekannt zu machen. Und wer ins Gespräch
mit Gott gekommen ist, nimmt das Gespräch mit dem andern auf,
ist für den andern da, rückhaltlos, selbstlos, aber gerade darum
darauf bedacht, daß der andere nicht nur mit ihm ins Gespräch
kommt, sondern mit Gott17. Mission vollzieht sich als Kommunikation18.

Es ist also damit noch nichts Wesentliches ausgesagt, wenn für
den Umgang der Kirche mit den Juden das Wort Mission durch
Gespräch ersetzt wird. Auch in diesem Falle kann nicht Gespräch
an die Stelle der Verkündigung treten. Auch für Israel ist die
Botschaft von Jesus Christus so neu und fremd, daß es nicht mit
einem Gespräch sein Bewenden haben kann, in dem man sich
über Meinungsverschiedenheiten verständigt. Wir werden freilich
die scharfe Unterscheidung zu beachten haben, die etwa Ernst
Ludwig Ehrlich19 zwischen Judenmission und Gespräch zwischen
Christen und Juden vornimmt. Mit den Judenmissionaren hält er
kein Gespräch für möglich, «weil sie nicht die Stimme des Judentums

zu hören vermögen, sondern von ihrem eifervollen Auftrag,
den sie sich gesucht haben, so erfüllt sind, daß sie einen ermüdend
langweiligen Monolog führen, dessen theologische Fragwürdigkeit
auch nicht durch eine fulminante Rhetorik zu kompensieren ist»,
weil sie dafür angestellt sind, «den anderen um jeden Preis zu
überzeugen». Dagegen: «In dem christlich-jüdischen Gespräch gibt
es keine Sieger und keine Besiegten, es gibt keine beschämten
Juden und keine triumphierende Kirche. » Als Gesprächsbasis
erscheint Ehrlich die Tatsache, daß einerseits Christen den mit
Israel geschlossenen Bund ernst nehmen, daß andererseits Juden
«das Neue Testament als Heilige Schrift für die Christen akzeptieren»,

und das Wissen darum, «daß eine Zuordnung beider Teile

17 Vgl. W. Holsten: Verkündigung oder Gespräch? Ev. Theol. 18, 1958,
S. 76ff.

18 H. Kraemer: Die Kommunikation des christlichen Glaubens, 1958.
19 E. L. Ehrlich: Der Stand des Gespräches zwischen Christen und Juden.

Christlich-Jüdisches Forum, Oktober 1960, Nr. 24.

121



des Gottesvolkes vorhanden ist, die gemeinsam erst das Ganze
bilden». Der Kontext, in dem die scharfe Absage an die
Judenmission steht, macht deutlich, daß nur eine bestimmte Gestalt
von Judenmission betroffen wird, zumal Ehrlich selbst daran
erinnert, daß, wie der Jude sich unter das Wort Jesaias «Ihr seid
meine Zeugen» (43, 10) gestellt weiß, so «die Christenheit sich eines
anderen Wortes bewußt zu sein hat, nämlich der Aufforderung
Jesu: ,Ihr werdet meine Zeugen sein' (Apg. 1, 8)» und daß diese

Aufforderimg «Juden und Christen zugleich in der Erfüllung und
in der Nachfolge» «trennt und eint». Ehrlichs Kritik der
Judenmission weist gerade der Judenmission rechte Wege, daß sie nämlich

nicht in Überheblichkeit, sondern in aller Demut, in einer

Haltung, in der ihre Botschaft nicht von vornherein unglaubwürdig

wird, und nicht monologisch, sondern in wirklichem Dialog
zu geschehen hat.

Aber an dieser Stelle zeigt sich nun in der Tat ein wesentlicher
Unterschied gegenüber der Heidenmission, die, wie wir sahen,
ebenfalls dialogisch, kommunikativ zu geschehen hat. Denn es ist
nicht nur so, daß ein Jude, Martin Buber, die dialogische Situation
des Menschen so eindrucksvoll herausgestellt hat, sondern daß eben
Israel in dialogischer Existenz steht. In der alttestamentlichen
Prophétie wird Geschichte «als Gespräch Jahwes mit Israel
verstanden20» und der Mensch «als Gesprächspartner des Geschichte
wirkenden Gottes21». «Geschichte ist für die Prophétie das gezielte
Gespräch des Herrn der Zukunft mit Israel22.» Es ist jedoch der
Glaube der Christenheit, daß Jesus von Nazareth das letzte Wort
Gottes ist. In seiner Erscheinung sind freilich «alle Vorstellungen
von der Verheißung Gottes und — im Ereignis der Auferstehung
— das Vorstellbare überhaupt durchbrochen23». So gewiß in ihm
der Zusammenhang mit der alttestamentlichen Heilsgeschichte
gegeben ist, so wenig läßt sich ein Schriftbeweis in dem Sinne führen,
daß aus alttestamentlichen Verheißungen sich mit Vernunftschlüssen

ihre Erfüllung in Jesus Christus beweisen ließe. Es wäre,

so Wolff, a. a. O., S. 220.
21 Wolff, a. a. O., S. 221.
22 Wolff, a. a. O., S. 222.
23 Pannenberg, a. a. O., S. 237.

122



wollte man das verlangen oder versuchen, die Freiheit des

Gespräches Gottes mit den Menschen außer acht gelassen. Schalom
Ben-Chorin hat mit Recht darauf hingewiesen, daß «der Jude,
für dessen religiöses Selbstbewußtsein das Alte Testament keiner
Ergänzung bedarf», «von einer christologischen Exegese des Alten
Testaments niemals in seiner Glaubenssubstanz getroffen24» wird,
«vom sogenannten Christuszeugnis des Alten Testaments ganz
unberührt25» bleibt. Dennoch sieht er Synagoge und Kirche
«zwischen den Zeiten», in der «Zeitspanne der dialogischen
Offenbarungen26» leben, der erst die Offenbarung des Reiches Gottes ein
Ende macht. Er fordert darum ein echtes Gespräch, das vom
Gemeinsamen ausgeht, «von der gemeinsamen Schrift und dem
gemeinsamen Leben, von der gemeinsamen Not und der gemeinsamen

Hoffnung — und, Voraussetzung aller menschlichen Rede

von und um Gott, von der gemeinsamen Sündhaftigkeit und Irr-
barkeit aller, die Rede und Antwort stehen27». Aber Schalom Ben-
Chorin weiß auch, daß in diesem Gespräch die Kirche, «sofern sie

Kirche Christi sein und bleiben will », immer wieder der Welt, aber
«insbesondere Israel, dem altbundlichen Heilsvolke» die Frage
stellen muß: «Glaubst du, daß Jesus von Nazareth der verheißene
Messias Israels und der Heiland der Welt ist28?» So gewiß das

Judentum, wenn es Judentum bleiben will, diese Frage verneinen
muß, so gewiß kann der Christ, angesichts des Kreuzestodes Jesu,
nicht mit den Juden «die Geschichte als — Gottesurteil29»
annehmen. Aber wie die Kirche nicht auf jene Frage an die Synagoge
verzichten kann, so hat sie sich dennoch von der Synagoge die
Frage nach ihrer Glaubwürdigkeit stellen zu lassen. Der Auftrag des

(Dt.) Jesaja an Israel und der Auftrag des Auferstandenen an seine

Jünger, Zeugen zu sein, will Israel, das alte wie das neue, wenn
auch in je verschiedener Weise, «zu einem Lichte machen, das
existentielle Mission darstellt, das durch sein So-Sein und Anders-

24 Schalom Ben-Chorin: Juden und Christen (Unterwegs 12), 1960, S. 36.
25 Schalom Ben-Chorin, a. a. O., S. 39.
26 Schalom Ben-Chorin, a. a. O., S. 46.
27 Schalom Ben-Chorin: Die Antwort des Jona, 1956, S. 105.
28 Schalom Ben-Chorin: Juden und Christen, S. 43.
29 Schalom Ben-Chorin, a. a. O., S. 41.

123



Sein wie ein Licht inmitten der Dunkelheit der Welt leuchtet und
das Heil Gottes so bis an die Enden der Erde verbreitet30».

Man wird gewiß zugeben müssen, daß der Terminus
Judenmission durch die Geschichte und durch manche gegenwärtige
Praxis schwer belastet ist. Wir werden uns sodann daran erinnern
müssen, daß der Terminus Mission überhaupt Mißverständnissen
seit seinem Ursprung ausgesetzt ist. Man hat jedoch damit wenig
gewonnen, daß man ihn durch den Terminus Gespräch ersetzt.
Denn im Gespräch vollzieht sich auch mehr und mehr
Heidenmission. Die Frage, die in ihrer Mission oder im Gespräch die
Kirche an die Juden wie an die Heiden stellt, ist letztlich immer
die eine: «Glaubst du, daß Jesus von Nazareth der verheißene
Messias und der Heiland der Welt ist?» Das Gespräch mit Israel
ist jedoch insofern ein anderes als das Gespräch mit den Heiden,
als Israel und die Kirche sich beide bereits in dialogischer Situation
befinden und wissen, das Gespräch mit den Heiden dagegen zum
Ziel hat, daß diese in die dialogische Situation versetzt werden,
und zum andern insofern, als im Falle der Heiden dem Christen
die letzte Solidarität im Sündersein obliegt, im Gespräch mit Israel
dagegen die Solidarität in dem, bei den Christen existentiellen
Widerspruch gegen Jesus Christus — und die ungeheure Verschuldung

gegenüber den Juden.
Von dieser Verschuldung her ergibt sich aufs neue die Frage,

ob überhaupt Judenmission in irgendeinem Sinne möglich und
berechtigt sei. Markus Barth möchte bei aller Anerkennung «des

Rechtes der Juden auf ein besonderes Zeugnis von seiten der
Christen31» den Namen «Judenmission» ersetzen durch «Verschuldung

gegenüber den Juden32». Er stellt fest, daß Paulus, obwohl
er «seinen fleischlichen Brüdern... ein Zeugnis für Christus in
Wort, Tat und Leiden nicht schuldig blieb, ...doch in keinem
seiner Briefe zu Missionsfeldzügen zur Bekehrung der Juden Lust
gezeigt oder aufgefordert33» hat. Aber «die Art, in der die Schul-

30 Schalom Ben-Chorin: Die Antwort des Jona, S. 90.
31 M. Barth: Israel und die Kirche im Brief des Paulus an die Epheser

(Theologische Existenz, N.F. 75), 1959, S. 39.
32 Barth, a. a. O., S. 41.
33 Barth, a. a. O., S. 37.

124



digkeit der Heidenchristen anerkannt wird, ist nicht identisch
den Juden und Heiden gegenüber34». Man kann zwar durchaus

gegen Barths These Bedenken haben, daß die im Epheserbrief
verkündete Beziehung zwischen Juden und Heiden analog der der
beiden Brüder im Gleichnis vom verlorenen Sohn zu verstehen sei.
Es ist auch nicht sicher, ob Lukas wirklich Heiden und Juden
mit den beiden Brüdern gemeint hat, so daß «die Aufnahme der
Heiden in den Haushalt Gottes» vergleichbar sei dem «Empfang,
der dem verlorenen Sohn bereitet wird», der «in seines Vaters Haus
nicht nur den Vater und seine Knechte, sondern auch seinen älteren
Bruder» findet, «der Haus und Land nie verlassen, sondern dafür
im Schweiße seines Angesichts gewerkt und gekrampft hat35».

Aber wenn auch wahrscheinlich nur die Sünder und Gerechten aus
Israel gemeint waren, mag das Gleichnis doch zur Veranschaulichung

des Verhältnisses von Heidenchristen und Juden dienen.
Es würde dann den Juden bescheinigt, daß sie immer im Hause
des Vaters geblieben sind, daß sie ihm viele Jahre gedient, sich
um seine Gebote bemüht haben. Es würde dann wie dem älteren
Bruder im Gleichnis, auch als er den Heimgekehrten nicht als
seinen Bruder anerkennt und über die reine Barmherzigkeit des

Vaters wider alle Gerechtigkeit zornig wird, des Vaters Wort
gelten: «Mein Kind, du bist allezeit bei mir, und alles, was mein ist,
das ist dein», Luk. 15, 31)36. Aber dazu gehört eben auch die
Ereude des Vaters über die Heimkehr des verlorenen Sohnes. Wer
sich aus dieser Freude ausschließt, hat seinerseits den Vater
verlassen. «Wirklich in der Gemeinschaft des Vaters stehen, heißt
unablässige Freude37.» Es ist der Glaube der Kirche, daß Jesus in
dem vergebenden Tun an dem verlorenen Sohn sich selbst malt.
«Jesu Hörer haben es gespürt, daß er Gottes eigenes Vorrecht in
Anspruch nimmt, wenn er die Sünden vergibt, und haben ihn
darüber geschmäht (Luk. 5,21; 7, 49)38. » Aber dem verlorenen

34 Barth, a. a. O., S. 40.
35 Barth, a. a. O., S. 8.
36 Es sind die gleichen Worte, mit denen im Johannesevangelium Jesus

seine Gemeinschaft mit dem Vater beschreibt.
37 J. Schniewind: Das Gleichnis vom verlorenen Sohn, 1940, S. 39.
38 Schniewind, a. a. O., S. 31.

125



Sohn gebührt es nun, den älteren als seinen Bruder anzuerkennen ;

es steht ihm nicht an, ihm das Bruder-Sein zu entziehen. Es steht
ihm aber an, ihn — unbeirrt — in seine unverdiente Freude
hineinzuziehen. Diese Bruderschaft verbietet nicht nur, dem Bruder zu
grollen, ihn eventuell zu schmähen, zu plagen und zu verfolgen39,
sondern steht unter dem Wort Jesu: «Darum, wenn du deine Gabe
auf dem Altar opferst und wirst allda eingedenk, daß dein Bruder
etwas wider dich habe, so laß allda vor dem Altar deine Gabe und
gehe zuvor hin und versöhne dich mit deinem Bruder...» (Matth.
5, 23f.). Der Jude hat in der Tat und mit Recht wie der ältere
Bruder sehr vieles gegen die Christen auf dem Herzen. Ob wir
von Mission oder Gespräch reden, beides ist in dem Fall abwegig,
wo nicht jene Betätigung der Bruderschaft geschieht, die Jesus

gebietet, oder wo gar, wie es sehr häufig der Fall ist, der Christ die
Rolle des älteren Bruders übernimmt gegenüber Juden oder auch
gegenüber Heiden.

Ein Bemühen um Israel in diesem Sinne muß letztlich das sein,

was man «Dienst an Israel» genannt hat. Ohne diesen Dienst an
Israel, der die mannigfaltigsten Formen annehmen kann, ist weder
Mission noch Gespräch möglich, noch Zeugnis glaubwürdig. Dieser
Dienst an Israel ist nicht ohne das Zeugnis an Israel möglich,
obwohl er vom Zeugnis unterschieden werden muß. Aber ohne
diesen Dienst an Israel ist das Zeugnis an Israel nicht möglich.
Zwar ist die Christenheit auch an den Heiden oder der nichtchristlichen

Welt schuldig geworden, und sofern das der Fall ist, gilt es

ebenfalls, hinzugehen und sich mit dem Bruder zu versöhnen, der
etwas gegen sie hat. Aber diese Schuld ist eine andere als die des

verlorenen Sohnes, eher der des älteren Bruders ähnlich und nicht
schon in der Existenz des Heidenchristen, des verlorenen Sohnes,
der ins Vaterhaus heimkehrt, gegeben. Darum und dadurch ist
«Judenmission» von Heidenmission unterschieden.

39 Barth, a. a. O., S. 34.

126


	Judenmission und Heidenmission

