Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 19 (1963)

Artikel: Wein oder Traubensaft?

Autor: Kosmala, Hans

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961269

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961269
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

WEIN ODER TRAUBENSAFT?

Von Hans Kosmara, Jerusalem (Israel)

Die Frage, ob Jesus beim letzten Mahl seinen Jiingern Wein
oder unvergorenen Traubensaft zu trinken gegeben hat, wird in
unserer Zeit hdufig von vorgefallten Meinungen fiir oder gegen
den Alkoholgenufl aus beantwortet. Diese Stellungnahme ist falsch
— obzwar zugegeben werden muf}, daB fiir viele sogenannte christ-
liche Lander der Alkoholgenul} ein soziales Problem geworden ist.
Weder im Alten noch im Neuen Testament gibt es eine Alkohol-
frage. Wo sich im NT prinzipielle Bemerkungen gegen den Genul}
von Wein finden, wird die Frage gewohnlich nicht fiir sich allein
behandelt, sondern mit dem Brot- und Fleischgenull verkniipft.
Schon im Hebriischen des AT bedeutet misteh, das wortlich «Wein-
gelage» heillt, gewohnlich eine Mahlzeit, bei der ordentlich ge-
gessen und Wein getrunken wird.

Natiirlich gab es schon seit alttestamentlichen Zeiten immer
auch Leute, die sich Wein versagten, sei es zur Ehre Gottes oder
sei es zwecks Absonderung auf Grund eines Geliitbdes. Aber gerade
diese Enthaltsamkeit zeigt wiederum an, dafl normalerweise eben
Wein getrunken wurde. So trank Johannes der Téaufer weder
Wein noch ein sonstiges Rauschgetrink (Luk. 1, 15). Er all aber
auch kein Brot oder Fleisch (vgl. Matth. 3, 4). In diesem Punkt
stellt sich Jesus Johannes ausdriicklich gegeniiber, und gewisse
Leute nannten ihn darum einen «Fresser und Weinsdufer». Sicher
hat Jesus bei besonderen Gelegenheiten auch Wein getrunken. Es
wird uns nicht berichtet, daBl er an festlich-fréhlich trinkenden
Menschen Anstol genommen héatte (vgl. Joh. 2, 1-11). Aus Joh.
2, 10 geht hervor, dafl Jesus Wasser in Wein und nicht in unver-
gorenen Most verwandelt hat. Jesus hat offenbar keine Glaubens-
artikel iiber Essen und (Wein-)Trinken aufgestellt.

Dies ist grundsédtzlich auch paulinische Haltung. Romer Kap.
14 handelt davon. Mit Riicksicht auf den Bruder, der sich daraus
ein Gewissen macht und der in seinem Glauben schwach und in

65



seinem Gewissen verwirrt werden konnte, hilt Paulus es fiir
besser, kein Fleisch zu essen und keinen Wein zu trinken (14, 21).
Man beachte, da3 der Wein in diesem Verse als zur Fleischspeise
gehorig erwihnt wird (aber auch Brot und Wein werden seit Mel-
chisedeks Zeiten nebeneinander genannt). Man beachte ferner, dafl
der Bruder, der sich wegen Fleisch- und Weingenusses ein Gewissen
macht, als ob das ein wesentliches Glaubensstiick wire, ein «schwa-
cher» oder «schwéchlicher» Bruder genannt wird. Damit aber der
schwache Bruder, der etwa nur bei Gemiise ein ruhiges Gewissen
hat, nicht seine Schwiche zur Norm und sich selber iiber die
Fleischesser (und Weintrinker) zum Richter mache, 148t Paulus
eine diesbeziigliche Warnung an ihn ergehen, &hnlich wie an den
Esser, dafl er den Nichtesser nicht verachte oder richte (14, 2-6).
Essen und Trinken sind in der neutestamentlichen Gemeinde nicht
wichtig, da sie nicht mehr an die jlidischen Diédtgesetze gebunden
ist; hier kommt es auf andere Dinge an (14, 17f.). Der Grund
aber fiir die Ermahnung der starken und der schwachen Briider,
aufeinander Riicksicht zu nehmen, ist, dal} in der Gemeinde Friede
herrsche und alles zur Besserung untereinander diene (14, 19).
Darum soll man sich Fleisch und Wein versagen kénnen, wenn es
dem schwachen Bruder hilft (14, 21).

Weingenull war den frithen Christen keineswegs verboten. Der
Einzelrat des Paulus an den jungen Timotheus (1 Tim. 5, 23) ist
bekannt. Unter den besonderen klimatischen Verhiltnissen im
Orient, unter welchen die Menschen leiden, ist es noch heute so,
daB Arzte bisweilen Wein in kleinen Mengen fiir den alltiglichen
Gebrauch verschreiben. Abgesehen von dem medizinischen und
vielleicht auch nicht so strikt medizinischen Gebrauch des Weines
— wie gut, daB der barmherzige Samariter Ol und Wein auf seiner
Reise mit sich fiihrte! — hatte auch Paulus nichts dagegen, daf
man am gehorigen Ort und zur gehérigen Zeit all und trank (1. Kor.
11, 22), wobei Paulus anscheinend nicht einmal das Sichsatttrinken
riigt. Doch aber bleibt jedes UbermaB des Weintrinkens verpont
(Eph. 5,18; Tit. 2, 3). Dies gilt insbesondere fiir die Fiihrer der
Gemeinde (1. Tim. 3, 8).

Uber maBvolles Trinken gibt es in der altjiidischen Literatur
viele Sprichworter: «Der Wein erfreut des Menschen Herz» (Ps.

66



104, 15; vgl. auch Pred. 10, 19; Spriiche 31, 27f. nach Menge;
40, 20); «Wein stirkt und erfreut» (bBer 35b); «Wein steht an der
Spitze aller Heilmittel» und «An einem Ort, wo es keinen Wein
gibt, da werden Arzeneien verlangt» (bBB 58b). Noch zahlreicher
sind allerdings die Warnungen gegen das tiberméfige Weintrinken
(einige Beispiele in Strack-Billerbeck III, 609). Das jiidische Volk
hat sich im allgemeinen an diese Warnungen gehalten. Man sieht
in Jerusalem nur selten betrunkene Menschen, und wenn, dann
sind es nicht immer Juden.

Wir wollen noch einen kurzen Blick auf den Weingenuf3 im
Judentum bei besonderen Gelegenheiten werfen. Wein spielt bei
allen Familienfeierlichkeiten eine Rolle. Dafl Juden dann — sowie
auch zu den religiosen Festen des jiidischen Jahres — keinen
Wein, sondern nur Traubensaft trinken, wie man manchmal horen
kann, ist ein Marchen. Auch zur Heiligung des Sabbaths wird bis
auf den heutigen Tag Wein verwandt. Ein orthodoxer Jude, der
mit einer Flasche Wein unter dem Arm am Freitag nach Hause
geht, ist ein héaufiger Anblick in Jerusalem. Es gibt ein Fest,
Purim (das im Buche Esther geboten wird), an welchem es Sitte
ist, sogar iiber das gewdohnliche Ma@l zu trinken — wie der Talmud
sagt (bMeg 7b): «Es ist die Pflicht des Menschen, sich zu Purim
zu berauschen, daf man nicht mehr zwischen ,Verflucht sei Haman’
und ,Gesegnet sei Mordechai‘ unterscheiden kann.» Andererseits
ist niemand gezwungen, diese rabbinische Anordnung wortlich zu
nehmen. Dennoch ist und bleibt Purim fiir den frommen Juden
ein frohlicher Tag, der mit Alkoholverbrauch (manchmal sogar in
der Synagoge) gefeiert wird. Es gibt viele Anekdoten und Sprich-
worter dariiber. Zur Passafeier, das hei3t zum Sederabend in der
Familie, sind schon in der Mischnah «nicht weniger denn vier
Becher Weines» vorgeschrieben (mPes 10, 1). Es sind die vier
Pflichtbecher der Passahaggadah, die auch immer eingehalten wer-
den. Zum Mahl kann man natiirlich noch weitere Becher trinken,
was ebenfalls schon in der Mischnah ausdriicklich vermerkt ist
(10, 2). Kann oder mag einer nicht viel Wein trinken, dann nimmt
er wenigstens einen Schluck aus dem Becher, der danach wieder
aufgefiillt wird. Was das zu trinkende Quantum betrifft, so herrscht
vollkommene Freiheit. Frauen trinken mitunter nur irgendein

67



Fruchtwasser, aber es ist nicht zu vergessen, dafl es in der jiidi-
schen Religion ohnehin nicht viel auf Frauen ankommt, denn das
Gesetz ist von den Ménnern zu erfiillen. Eigentlicher Traubensaft
wird im heutigen Israel nur wenig hergestellt und getrunken (Her-
stellung und Konservierung sind nicht einfach; zur Herstellung
von Fruchtsaft werden hauptsidchlich Friichte der Zitrusfamilie
verwendet). In alter Zeit waren auch Frauen zu den vier Bechern
(Weines) verpflichtet, sogar Kinder, und zwar mit der Begriindung,
daB auch sie an der Befreiung aus Agypten teilnahmen (bPes
108a); aber diese talmudische Bestimmung wird heute nicht mehr
so strikt eingehalten, und auf dem heutigen Passatisch stehen in
Israel immer auch einige Flaschen «Miz» (= Fruchtsaft).

In alter Zeit scheint der Wein etwas stirker gewesen zu sein
als der, der heute in Israel als Tischwein (weil oder rot) verkauft
wird. Es gibt eine Anzahl Mischnahvorschriften, nach welchen der
Wein mit Wasser gemischt werden mull, gewohnlich zwei Teile
Wasser auf einen Teil Wein. Die Gesamtquantitit der vier Becher
Mischweins war iibrigens nicht groB; sie betrug 14 Log, das ist
etwa !/; Liter. Das wiirde auch die alte Bestimmung erkldren,
daf} selbst Frauen (und sogar auch Kinder) zu den vier Bechern
verpflichtet sind. Der heute kdufliche Wein wird gew6hnlich nicht
verdiinnt.

Nach den synoptischen Evangelien war das letzte Mahl Jesu
ein Passamahl. Es wurde also Wein dabei getrunken. Seit der
Entdeckung der Sektendokumente haben einige Gelehrte, wie
K. G. Kuhn, Charles T. Fritsch u. a., behauptet, dal man den
Hintergrund des Abendmahls eher in dem téglichen Gemeinschafts-
mahl der Qumran-Sekte als in der Passafeier zu suchen habe. Diese
Meinung ist abwegig. Vor allem widerspricht sie der neutestament-
lichen Uberlieferung. Allerdings wiirde dann auf die Frage «Wein
oder Traubensaft» ein neues Licht fallen. Denn daf3 die Sekte bei
ihren gewohnlichen Mahlzeiten Wein genossen habe, ist zweifel-
haft. Die Mitglieder der Gemeinschaft fithrten kein geméchliches
Leben, sondern arbeiteten kérperlich. Wein selbst in kleinen Men-
gen macht miide. In seiner Beschreibung des Lebens der Essener
(Jiidischer Krieg, 1I, 8) spricht Josephus nur in allgemeinen Aus-
driicken von «Nahrung» und «Getrank». «Getréink» kann natiirlich

68



auch Wein oder Mischwein einschliefen — mulf} es aber nicht. Die
Sektendokumente gebrauchen nicht das Wort «Wein» (jajin); sie
erwiahnen nur tirod, das Wort fiir den unvergorenen Traubensaft.
Im Sprachgebrauch dieser Zeit hat man zwischen jajin und tiro§
genau unterschieden. Jedenfalls haben die Rabbinen diesen Unter-
schied gemacht, sonst wire eine ihrer Bestimmungen unverstind-
lich: «Wer Enthaltsamkeit von tiro§ gelobt, dem sind alle Arten
von Fruchtsaft versagt, Wein aber erlaubt» (tNed 4, 3). Wir diirfen
also schlieBen, dall die Sekte zu ihren gewshnlichen Mahlzeiten
keinen Wein getrunken hat. Nahmen wir nun an, dafl das letzte
Mahl Jesu mit den Jiingern nur ein gewdhnliches Mahl wie das
Gemeinschaftsmahl der Sekte war, so wiren wir allerdings im
Zweifel, ob das Getrink Wein oder Traubensaft war. Aber bei
einer solchen Annahme wiirde uns der Sinn des Abendmahls, den
es bereits im NT hat, vollkommen verschlossen bleiben, da wir
ihn nur im Zusammenhang mit einem Passamahl richtig ver-
stehen konnen.

Das Wort «Wein» kommt allerdings in keinem der Abendmahls-
texte vor, auch in der Didache nicht, sondern nur der «Bechery.
Das Passaritual schreibt ausdriicklich «Wein» vor (nicht «Trau-
bensaft»); die Mischnah (mPes 10, 1) spricht anfangs von den
«vier Bechern Weines», aber danach nur von dem jeweiligen
«Becher». Dies wiirde den neutestamentlichen Sprachgebrauch,
«Becher» mit Weglassung des Wortes «Wein» hinreichend erkléren.
Man sprach eben immer nur vom «Becher», der natiirlich mit
Wein gefiillt war. Ware die Frage «<Wein» oder «Traubensaft» zum
Passa jemals eine Streitfrage gewesen, so wiirden wir in der alt-
jiidischen oder neutestamentlichen Uberlieferung wenigstens eine
Spur davon finden. Eine solche Streitfrage hat nie existiert, denn
das Passagetrank war immer Wein und nicht Traubensaft.

‘Gustav Dalman, der nicht nur ein hervorragender Neutesta-
mentler, sondern einer der besten Kenner von Sitte und Arbeit in
Paléastina war, hat mancherlei Material iiber die hier behandelte
Frage in einem Aufsatz zusammengetragen: «Der Wein des letzten
Mahles Jesu» (Ev.-Luth. Kirchenzeitung, 21.8.1931). Schon er
kam zu dem Schlul}, daBl es hochst unwahrscheinlich ist, daf3 Jesus
beim letzten Mahl unvergorenen Traubensaft benutzt hat. Von

69



neueren Arbeiten iiber diese und andere hier angeschnittenen
Fragen vgl.: Joachim Jeremias: «Die Abendmahlsworte Jesuy,
2. Aufl., 1949, 3. Aufl. 1960; Hans Kosmala.: «Hebrier — Essener —
Christeny, 1959, S. 174—191 u. 393—395; ferner: «Das tut zu mei-
nem Gedichtnis» in Novum Testamentum, IV, 1960, S. 81—94.

A THEOLOGY OF TENSION RESULTING
FROM THE JUXTAPOSITION OF CHURCH
AND SYNAGOGUE

Von J. Jocz, Toronto

I THE CATEGORY OF TENSION

In circles concerned with Jewish-Christian relationships there
is a new emphasis upon dialogue. Dialogue in contemporary
thinking has a more existential aspect than Greek philosophy
allowed. Whereas in the Socratic tradition, dialogue was a purely
dialectical exercize, since Ebner and Buber, dialogue has assumed
a new dimension: it provides for a confrontation between man and
man at the deepest level.

In this new context the traditional Christian monologue which
began with Justin Martyr and continued till modern times, is
singularly out of place. In the past, Jews were only allowed to
listen, and when they tried to answer back, as in some instances
during the public disputations in the Middle Ages, they did so with
evil consequences!. No real encounter is possible, however, unless
both sides enjoy equal rights. But in the Buberian sense, dialogue
requires more than the right of speech for both parties: it demands
an open-ness for the other person so that both can discover common

1 Cf. J. Jocz: The Jewish People and Jesus Christ, 1954, p. 99.

70



	Wein oder Traubensaft?

