
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 19 (1963)

Artikel: Wein oder Traubensaft?

Autor: Kosmala, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961269

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961269
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


WEIN ODER TRAUBENSAFT?

Von Hans Kosmala, Jerusalem (Israel)

Die Frage, ob Jesus beim letzten Mahl seinen Jüngern Wein
oder unvergorenen Traubensaft zu trinken gegeben hat, wird in
unserer Zeit häufig von vorgefaßten Meinungen für oder gegen
den Alkoholgenuß aus beantwortet. Diese Stellungnahme ist falsch
— obzwar zugegeben werden muß, daß für viele sogenannte christliche

Länder der Alkoholgenuß ein soziales Problem geworden ist.
Weder im Alten noch im Neuen Testament gibt es eine Alkoholfrage.

Wo sich im NT prinzipielle Bemerkungen gegen den Genuß

von Wein finden, wird die Frage gewöhnlich nicht für sich allein
behandelt, sondern mit dem Brot- und Fleischgenuß verknüpft.
Schon im Hebräischen des AT bedeutet miSteh, das wörtlich
«Weingelage» heißt, gewöhnlich eine Mahlzeit, bei der ordentlich
gegessen und Wein getrunken wird.

Natürlich gab es schon seit alttestamentlichen Zeiten immer
auch Leute, die sich Wein versagten, sei es zur Ehre Gottes oder
sei es zwecks Absonderung auf Grund eines Gelübdes. Aber gerade
diese Enthaltsamkeit zeigt wiederum an, daß normalerweise eben
Wein getrunken wurde. So trank Johannes der Täufer weder
Wein noch ein sonstiges Rauschgetränk (Luk. 1, 15). Er aß aber
auch kein Brot oder Fleisch (vgl. Matth. 3, 4). In diesem Punkt
stellt sich Jesus Johannes ausdrücklich gegenüber, und gewisse
Leute nannten ihn darum einen «Fresser und Weinsäufer». Sicher
hat Jesus bei besonderen Gelegenheiten auch Wein getrunken. Es
wird uns nicht berichtet, daß er an festlich-fröhlich trinkenden
Menschen Anstoß genommen hätte (vgl. Joh. 2, 1-11). Aus Joh.
2, 10 geht hervor, daß Jesus Wasser in Wein und nicht in
unvergorenen Most verwandelt hat. Jesus hat offenbar keine Glaubensartikel

über Essen und (Wein-)Trinken aufgestellt.
Dies ist grundsätzlich auch paulinische Haltung. Römer Kap.

14 handelt davon. Mit Rücksicht auf den Bruder, der sich daraus
ein Gewissen macht und der in seinem Glauben schwach und in

65



seinem Gewissen verwirrt werden könnte, hält Paulus es für
besser, kein Fleisch zu essen und keinen Wein zu trinken (14, 21).
Man beachte, daß der Wein in diesem Verse als zur Fleischspeise
gehörig erwähnt wird (aber auch Brot und Wein werden seit Mel-
chisedeks Zeiten nebeneinander genannt). Man beachte ferner, daß
der Bruder, der sich wegen Fleisch- und Weingenusses ein Gewissen

macht, als ob das ein wesentliches Glaubensstück wäre, ein «schwacher»

oder «schwächlicher» Bruder genannt wird. Damit aber der
schwache Bruder, der etwa nur bei Gemüse ein ruhiges Gewissen

hat, nicht seine Schwäche zur Norm und sich selber über die
Fleischesser (und Weintrinker) zum Richter mache, läßt Paulus
eine diesbezügliche Warnung an ihn ergehen, ähnlich wie an den
Esser, daß er den Nichtesser nicht verachte oder richte (14, 2-6).
Essen und Trinken sind in der neutestamentlichen Gemeinde nicht
wichtig, da sie nicht mehr an die jüdischen Diätgesetze gebunden
ist; hier kommt es auf andere Dinge an (14, 17f.). Der Grund
aber für die Ermahnung der starken und der schwachen Brüder,
aufeinander Rücksicht zu nehmen, ist, daß in der Gemeinde Friede
herrsche und alles zur Besserung untereinander diene (14, 19).
Darum soll man sich Fleisch und Wein versagen können, wenn es

dem schwachen Bruder hilft (14, 21).
Weingenuß war den frühen Christen keineswegs verboten. Der

Einzelrat des Paulus an den jungen Timotheus (1 Tim. 5, 23) ist
bekannt. Unter den besonderen klimatischen Verhältnissen im
Orient, unter welchen die Menschen leiden, ist es noch heute so,
daß Ärzte bisweilen Wein in kleinen Mengen für den alltäglichen
Gebrauch verschreiben. Abgesehen von dem medizinischen und
vielleicht auch nicht so strikt medizinischen Gebrauch des Weines

— wie gut, daß der barmherzige Samariter Öl und Wein auf seiner
Reise mit sich führte! — hatte auch Paulus nichts dagegen, daß

man am gehörigen Ort und zur gehörigen Zeit aß und trank (1. Kor.
11, 22), wobei Paulus anscheinend nicht einmal das Sichsatttrinken
rügt. Doch aber bleibt jedes Übermaß des Weintrinkens verpönt
(Eph. 5, 18; Tit. 2, 3). Dies gilt insbesondere für die Führer der
Gemeinde (1. Tim. 3, 8).

Über maßvolles Trinken gibt es in der altjüdischen Literatur
viele Sprichwörter: «Der Wein erfreut des Menschen Herz» (Ps.

66



104, 15; vgl. auch Pred. 10, 19; Sprüche 31, 27f. nach Menge;
40, 20); «Wein stärkt und erfreut» (bBer 35b) ; «Wein steht an der
Spitze aller Heilmittel» und «An einem Ort, wo es keinen Wein
gibt, da werden Arzeneien verlangt» (bBB 58b). Noch zahlreicher
sind allerdings die Warnungen gegen das übermäßige Weintrinken
(einige Beispiele in Strack-Billerbeck III, 609). Das jüdische Volk
hat sich im allgemeinen an diese Warnungen gehalten. Man sieht
in Jerusalem nur selten betrunkene Menschen, und wenn, dann
sind es nicht immer Juden.

Wir wollen noch einen kurzen Blick auf den Weingenuß im
Judentum bei besonderen Gelegenheiten werfen. Wein spielt bei
allen Familienfeierlichkeiten eine Rolle. Daß Juden dann — sowie
auch zu den religiösen Festen des jüdischen Jahres — keinen
Wein, sondern nur Traubensaft trinken, wie man manchmal hören
kann, ist ein Märchen. Auch zur Heiligung des Sabbaths wird bis
auf den heutigen Tag Wein verwandt. Ein orthodoxer Jude, der
mit einer Flasche Wein unter dem Arm am Freitag nach Hause
geht, ist ein häufiger Anblick in Jerusalem. Es gibt ein Fest,
Purim (das im Buche Esther geboten wird), an welchem es Sitte
ist, sogar über das gewöhnliche Maß zu trinken — wie der Talmud
sagt (bMeg 7 b): «Es ist die Pflicht des Menschen, sich zu Purim
zu berauschen, daß man nicht mehr zwischen ,Verflucht sei Haman'
und .Gesegnet sei Mordechai' unterscheiden kann.» Andererseits
ist niemand gezwungen, diese rabbinische Anordnung wörtlich zu
nehmen. Dennoch ist und bleibt Purim für den frommen Juden
ein fröhlicher Tag, der mit Alkoholverbrauch (manchmal sogar in
der Synagoge) gefeiert wird. Es gibt viele Anekdoten und Sprichwörter

darüber. Zur Passafeier, das heißt zum Sederabend in der
Familie, sind schon in der Mischnah «nicht weniger denn vier
Becher Weines» vorgeschrieben (mPes 10, 1). Es sind die vier
Pflichtbecher der Passahaggadah, die auch immer eingehalten werden.

Zum Mahl kann man natürlich noch weitere Becher trinken,
was ebenfalls schon in der Mischnah ausdrücklich vermerkt ist
(10, 2). Kann oder mag einer nicht viel Wein trinken, dann nimmt
er wenigstens einen Schluck aus dem Becher, der danach wieder

aufgefüllt wird. Was das zu trinkende Quantum betrifft, so herrscht
vollkommene Freiheit. Frauen trinken mitunter nur irgendein

67



Fruchtwasser, aber es ist nicht zu vergessen, daß es in der
jüdischen Religion ohnehin nicht viel auf Frauen ankommt, denn das
Gesetz ist von den Männern zu erfüllen. Eigentlicher Traubensaft
wird im heutigen Israel nur wenig hergestellt und getrunken
(Herstellung und Konservierung sind nicht einfach; zur Herstellung
von Fruchtsaft werden hauptsächlich Früchte der Zitrusfamilie
verwendet). In alter Zeit waren auch Frauen zu den vier Bechern
(Weines) verpflichtet, sogar Kinder, und zwar mit der Begründung,
daß auch sie an der Befreiung aus Ägypten teilnahmen (bPes
108a); aber diese talmudische Bestimmung wird heute nicht mehr
so strikt eingehalten, und auf dem heutigen Passatisch stehen in
Israel immer auch einige Flaschen «Miz» Fruchtsaft).

In alter Zeit scheint der Wein etwas stärker gewesen zu sein
als der, der heute in Israel als Tischwein (weiß oder rot) verkauft
wird. Es gibt eine Anzahl Mischnahvorschriften, nach welchen der
Wein mit Wasser gemischt werden muß, gewöhnlich zwei Teile
Wasser auf einen Teil Wein. Die Gesamtquantität der vier Becher
Mischweins war übrigens nicht groß; sie betrug % Log, das ist
etwa 1/8 Liter. Das würde auch die alte Bestimmung erklären,
daß selbst Frauen (und sogar auch Kinder) zu den vier Bechern
verpflichtet sind. Der heute käufliche Wein wird gewöhnlich nicht
verdünnt.

Nach den synoptischen Evangelien war das letzte Mahl Jesu
ein Passamahl. Es wurde also Wein dabei getrunken. Seit der
Entdeckung der Sektendokumente haben einige Gelehrte, wie
K. G. Kuhn, Charles T. Fritsch u. a., behauptet, daß man den

Hintergrund des Abendmahls eher in dem täglichen Gemeinschaftsmahl

der Qumran-Sekte als in der Passafeier zu suchen habe. Diese

Meinung ist abwegig. Vor allem widerspricht sie der neutestament-
lichen Überlieferung. Allerdings würde dann auf die Frage «Wein
oder Traubensaft» ein neues Licht fallen. Denn daß die Sekte bei
ihren gewöhnlichen Mahlzeiten Wein genossen habe, ist zweifelhaft.

Die Mitglieder der Gemeinschaft führten kein gemächliches
Leben, sondern arbeiteten körperlich. Wein selbst in kleinen Mengen

macht müde. In seiner Beschreibung des Lebens der Essener

(Jüdischer Krieg, II, 8) spricht Josephus nur in allgemeinen
Ausdrücken von «Nahrung» und «Getränk». «Getränk» kann natürlich

68



auch Wein oder Mischwein einschließen — muß es aber nicht. Die
Sektendokumente gebrauchen nicht das Wort «Wein» (jajin) \ sie

erwähnen nur tiroS, das Wort für den unvergorenen Traubensaft.
Im Sprachgebrauch dieser Zeit hat man zwischen jajin und tiroS

genau unterschieden. Jedenfalls haben die Rabbinen diesen Unterschied

gemacht, sonst wäre eine ihrer Bestimmungen unverständlich:

«Wer Enthaltsamkeit von tiroS gelobt, dem sind alle Arten
von Fruchtsaft versagt, Wein aber erlaubt» (tNed 4, 3). Wir dürfen
also schließen, daß die Sekte zu ihren gewöhnlichen Mahlzeiten
keinen Wein getrunken hat. Nähmen wir nun an, daß das letzte
Mahl Jesu mit den Jüngern nur ein gewöhnliches Mahl wie das
Gemeinschaftsmahl der Sekte war, so wären wir allerdings im
Zweifel, ob das Getränk Wein oder Traubensaft war. Aber bei
einer solchen Annahme würde uns der Sinn des Abendmahls, den
es bereits im NT hat, vollkommen verschlossen bleiben, da wir
ihn nur im Zusammenhang mit einem Passamahl richtig
verstehen können.

Das Wort «Wein» kommt allerdings in keinem der Abendmahlstexte

vor, auch in der Didache nicht, sondern nur der «Becher».
Das Passaritual schreibt ausdrücklich «Wein» vor (nicht
«Traubensaft»); die Mischnah (mPes 10, 1) spricht anfangs von den
«vier Bechern Weines», aber danach nur von dem jeweiligen
«Becher». Dies würde den neutestamentlichen Sprachgebrauch,
«Becher» mit Weglassung des Wortes «Wein» hinreichend erklären.
Man sprach eben immer nur vom «Becher», der natürlich mit
Wein gefüllt war. Wäre die Frage «Wein» oder «Traubensaft» zum
Passa jemals eine Streitfrage gewesen, so würden wir in der
altjüdischen oder neutestamentlichen Überlieferung wenigstens eine

Spur davon finden. Eine solche Streitfrage hat nie existiert, denn
das Passagetränk war immer Wein und nicht Traubensaft.

Gustav Dalman, der nicht nur ein hervorragender Neutesta-
mentler, sondern einer der besten Kenner von Sitte und Arbeit in
Palästina war, hat mancherlei Material über die hier behandelte
Frage in einem Aufsatz zusammengetragen: «Der Wein des letzten
Mahles Jesu» (Ev.-Luth. Kirchenzeitung, 21. 8. 1931). Schon er
kam zu dem Schluß, daß es höchst unwahrscheinlich ist, daß Jesus
beim letzten Mahl unvergorenen Traubensaft benutzt hat. Von

69



neueren Arbeiten über diese und andere hier angeschnittenen
Fragen vgl.: Joachim Jeremias: «Die Abendmahlsworte Jesu»,
2. Aufl., 1949, 3. Aufl. 1960; Hans Kosmala: «Hebräer - Essener -
Christen», 1959, S. 174—191 u. 393—395; ferner: «Das tut zu meinem

Gedächtnis» in Novum Testamentum, IV, 1960, S. 81—94.

A THEOLOGY OF TENSION RESULTING
FROM THE JUXTAPOSITION OF CHURCH

AND SYNAGOGUE

Von J. Jocz, Toronto

I THE CATEGORY OF TENSION

In circles concerned with Jewish-Christian relationships there
is a new emphasis upon dialogue. Dialogue in contemporary
thinking has a more existential aspect than Greek philosophy
allowed. Whereas in the Socratic tradition, dialogue was a purely
dialectical exercize, since Ebner and Buber, dialogue has assumed

a new dimension: it provides for a confrontation between man and
man at the deepest level.

In this new context the traditional Christian monologue which
began with Justin Martyr and continued till modern times, is

singularly out of place. In the past, Jews were only allowed to
listen, and when they tried to answer back, as in some instances

during the public disputations in the Middle Ages, they did so with
evil consequences1. No real encounter is possible, however, unless
both sides enjoy equal rights. But in the Buberian sense, dialogue
requires more than the right of speech for both parties: it demands

an open-ness for the other person so that both can discover common

1 Cf. J. Jocz: The Jewish People and Jesus Christ, 1954, p. 99.

70


	Wein oder Traubensaft?

