
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 19 (1963)

Artikel: Die spezifische Verwendung des Terminus Schekhinah im Targum
Onkelos als Kriterium einer relativen Datierung

Autor: Goldberg, Arnold M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961268

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961268
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE SPEZIFISCHE VERWENDUNG DES

TERMINUS SCHEKHINAH IM TARGUM
ONKELOS ALS KRITERIUM EINER

RELATIVEN DATIERUNG

Von Dr. Arnold M. Goldberg, Freiburg i. Br.

Die folgenden Ausführungen sind ein Versuch, aus der Verwendung

eines speziellen Terminus in den Targumen Schlüsse für eine
relative Datierung der Targume untereinander zu ziehen. Daß
diese nicht mehr als ein Hinweis sein können, versteht sich von
selbst. Aber sie sind immerhin zu berücksichtigen, und bei den

wenigen Kriterien, die uns bisher zur Verfügung stehen, mag auch
ein Hinweis von Wert sein. Auf das Problem der relativen Datierung
der Targume brauche ich zu diesem Zweck hier nicht einzugehen
-— es ist ungelöster denn je —, ich begnüge mich deshalb mit der
Feststellung eines bestimmten Sachverhaltes.

Eine eingehende Darlegung der Bedeutung des Terminus Sche-

khinah würde den Rahmen dieser Schrift bei weitem überschreiten.
Hier sei nur das folgende gesagt: Der Terminus Schekhinah dient
in den Targumen nicht der Umschreibung von Anthropomorphis-
men1. Der Terminus Schekhinah ist überhaupt keine Umschreibung,
sondern eine Gottesbezeichnung mit einer spezifischen Bedeutung.
(Auf die Hypostasenfrage einzugehen erübrigt sich hier, da sie im
Zusammenhang unserer Untersuchung irrelevant ist.) Die
Gottesbezeichnung Schekhinah entstand alier Wahrscheinlichkeit nach
aus einem Abstraktum, welches ursprünglich in der Erörterung
dazu diente, den Akt der Einwohnung Gottes an einem bestimmten

Ort zu bezeichnen. Der Terminus Schekhinah war also ursprüng-

1 So besonders gegen Maybaum «Die Anthropomorphien und Anthropo-
pathien bei Onkelos 1870 und Ginsburger «Die Anthropomorphismen in
den Targumin 1891».

43



lieh eine jener typischen Nominalisierungen, die, wie Gulkowitsch2
zeigte, der juristisch-religiösen Sphäre entstammen. In dieser

ursprünglichen Bedeutung ist das Wort in der rabbinischen Literatur
nicht mehr sicher zu belegen. Der Übergang zur Gottesbezeichnung
muß also relativ früh stattgefunden haben. Auch der Weg der
Übertragung kann nur vermutet werden, wobei sich zwei Möglichkeiten

anbieten : Die Gottesbezeichnung ging aus Sätzen wie
...3 (rrapnbtî;) inro© hervor, bei denen nicht mehr festgestellt werden
kann, ob Schekhinah Nomen actionis oder Gottesbezeichnung ist
oder aber aus einer Bezeichnung des Tempels nrstpn IP3, hervorging
wobei Schekhinah als Genitiv des Besitzes und daher als
Gottesbezeichnung verstanden werden konnte. Gegen die letztere Möglichkeit,
die auf den ersten Blick bestechend ist, sprechen die spezifischen
Vorstellungen, die fast ausnahmslos mit der Verwendung des Terminus
Schekhinah verbunden sind3. Wenn die Gottesbezeichnung
Schekhinah aus dem Ausdruck «Haus der Schekhinah», der analog zu
«Haus Gottes» verstanden wurde, hervorging, dann muß Schekhinah
als allgemeine Gottesbezeichnung aufgefaßt worden sein, was
nicht der Fall ist. Landaus Annahme der Entstehung durch
topische Begriffsübertragung4 ist dagegen unhaltbar, denn
Schekhinah allein bezeichnet niemals die «Wohnstätte» Gottes. Seine

Belege aus dem TO5 widerlegen geradezu seine These, daß
Schekhinah hier noch «den reinen Lokalbegriff Wohnung, Aufenthalt»
vertritt6.

Die mit einiger Wahrscheinlichkeit anzunehmende Genese der
Gottesbezeichnung Schekhinah läßt vermuten, daß diese

Gottesbezeichnung zuerst in einer explikativen Funktion verwendet
wurde, nämlich so, daß der Terminus Schekhinah als Erklärung

2 Die Büdung von hebräischen Abstraktbegriffen in der hebräischen
Sprachgeschichte 1931, S. 113—115.

3 Diese Behauptung mag anfechtbar erscheinen, sie ist jedoch das
Ergebnis einer sehr eingehenden Untersuchung, die ich in absehbarer Zeit zu
veröffentlichen hoffe.

4 Die dem Räume entnommenen Synonyma für Gott, 1888, S. 56; vgl.
auch von Gall «Die Herrlichkeit Gottes», 1900, S. 73.

3 Ex. 15, 17; Deut. 33, 12.
6 Loc. cit.

44



dafür diente, wie die Gottheit an einem bestimmten Ort
gegenwärtig sein kann, obgleich sie im Himmel ist und obgleich Himmel
und Erde sie nicht fassen können7. In den Targumen ist diese

explikative Funktion eindeutig. Der Terminus Schekhinah dient
nicht der Umschreibung, sondern der Erklärung einer bestimmten
Vorstellung von der Gegenwart Gottes in der Welt8. Die Übersetzung

des Satzes zum Beispiel: «Der Ort, den der Herr dein Gott
erwählen wird, um seinen Namen dort wohnen zu lassen» durch
«Der Ort, den der Herr dein Gott erwählen wird, um seine
Schekhinah dort wohnen zu lassen» läßt die explikative Intention bei
der Verwendung des Terminus Schekhinah ohne weiteres erkennen:
das Wohnen des Namens war ein nicht mehr eindeutiger Ausdruck,
und man könnte daraus schließen, daß Gott nicht wirklich im
Heiligtum gegenwärtig sei. Die Verwendung des Terminus
Schekhinah stellt hier nun unzweifelhaft fest, daß «Name» in diesem

Zusammenhang gleichbedeutend mit der im Heiligtum gegenwärtigen

Gottheit ist. Bei der Übersetzung der Worte: Ich werde

7 Vgl. z. B. : Pesikta rab. P5, S. 19a; P. R. K. P. 1, S. 2b, Cantvr. 3, 10.
8 Ich lasse hier das Problem der Anthropomorphismen und ihrer

Umschreibimg in den Targumen als solches dahingestellt und verweise besonders
auf Kadushin «The Rabbinic Mind», 1952, S. 325f., bes. S. 332, gegen Moores
«Buffer Word» und gegen Strack-Billerbeck. Seine eigene Definition «They
have the purpose not of interposing any distance between God and his
creature but that of cultivating an awareness of his otherness, an awareness
that he is other than his creature» trifft zweifellos für den Tiqun soferim
zu und auch für jene, dem aramäischen Hofstil entlehnten Redeweisen,
jedoch keinesfalls für die Gottesbezeichnung, denn Schekhinah ist gewiß
keine besondere «expression of honor» (S. 334). Die Furcht vor
Anthropomorphismen ist bei den Rabbinen in der Tat nie sehr groß gewesen. Nur
dort, wo man versuchte, aus dem Judentum auch eine Phüosophie zu
machen, sah man sich gezwungen, die Anthropomorphismen umzudeuten.
Das kann jedoch keineswegs für die Targume gelten, denen jede phüosophi-
sche Interpretation fernliegt. Churgins Behauptung (Targum Jonathen
to the Prophets, Yale Oriental Series, 1927, S. 20) «Numerous
anthropomorphic substitutes were eliminated by the late redactors to whome it
would seem the anthropomorphic expressions were no longer terrifying and
repugnant» ist durchaus interessant — aber wer waren diese «amoräischen
Redaktoren», die an den Umschreibungen keinen Anstoß nahmen, sie zum
Teil entfernten, in großer Zahl aber stehen ließen?

45



mein «Antlitz vor ihnen verbergen» durch «Ich werde meine Sche-

khinah von ihnen entfernen9» wird kein Anthropomorphismus
umschrieben, sondern eine Metapher erklärt. Dies dürfte hinreichend

zeigen, daß der Terminus Schekhinah weder zur Umschreibung

von Anthropomorphismen, noch als ein «reverential appel-
lativ» verwendet wurde.

Man kann nun den Versuch unternehmen, festzustellen, ob und
wie sich die Verwendung des Terminus Schekhinah in seiner

explikativen Funktion im TO von den anderen Targumen
unterscheidet. Der Terminus Schekhinah wird im TO vor allem dann
verwendet, wenn betont werden soll, daß der Text von der Gegenwart

Gottes (als Schekhinah) im Lager der Israeliten, das heißt
im Zeltheiligtum und später im Tempel handelt. Das Wohnen oder
die Gegenwart der Schekhinah wird fast immer durch das Verbum
"H® ausgedrückt, wenn die hebräische Vorlage ptP liest. Hat die
hebräische Vorlage einen Nominalsatz mit adverbiellem Prädikat,
dann folgt ihr das TO für gewöhnlich10. Einmal (Lev. 26, 12)

übersetzt TO VDVnnm durch "HWI, sonst wörtlich11.
Von der Gegenwart der Schekhinah in der Mitte Israels handelt

TO: Ex. 17,7; 25,8; 29,45; Lev. 26,12; Num. 5,3; 11,20;
14, 14; 16, 3; 35, 34; Deut. 6, 15; 7, 21; 31, 17.

Den Namen wohnen lassen übersetzt TO konsequent: die
Schekhinah ruhen lassen: Deut. 12, 5.11.21 ; 14,23.24; 16,2.6.11:
26, 2. Hierbei wird D,tP und ptP unterschiedslos durch "HP übersetzt.

Eine besondere Stellung nimmt hier TO Ex. 20, 21 ein, wo
'ÜW nx TDÎX ~ltl>X analog zu den oben genannten Stellen durch

9 So nur TO. Pseudojonathan faßt Antlitz in einem anderen Sinne auf.
10 Die Ausnahmen sind Num. 11, 20; 14, 14; 16, 3; Deut. 1, 42. Bei

Num. 16, 3 könnte man annehmen, daß die emphatische Voranstellung von
DDirQ wiedergegeben durch JinTa zur Einführung von führte. Dies
ist jedoch kaum zwingend. Bei den anderen Stellen wüßte ich keinen Grund
anzugeben, es sei denn die Gewohnheit vom «Ruhen der Schekhinah» zu
sprechen.

11 Diese Ausnahme könnte, wie ich vermute, durch den Kontext bedingt
sein: Gott ist der Gott Israels, nicht (nur) weil er in der Mitte des Lagers
einherzieht, sondern weü er in Israel gegenwärtig ist, das heißt auch im
Heiligtum zu Jerusalem. Diese sorgfältige Differenzierung darf man TO
ohne weiteres zutrauen.

46



«wo ich meine Schekhinah ruhen lassen werde» übersetzt wird. Die
Erläuterung des TO gilt dem Priestersegen12, ist aber leider, für
mein Verständnis jedenfalls, nicht eindeutig. Meines Erachtens
liegt hier ein Midrasch vor: Der Ort, an dem ich meines Namens
gedenken lasse (das heißt nach der einstimmigen rabbinischen
Interpretation den Namen aussprechen), das ist das Heiligtum, wo
auch der Name, das heißt die Schekhinah ist (im Analogieschluß
zu den obengenannten Stellen). Der Ort, an dem Gott seine
Schekhinah ruhen läßt, ist hier bereits zu einer Bezeichnung des Heiligtums

geworden. Daß TO hier die Synagoge beziehungsweise die
Betergemeinde meint13, ist unwahrscheinlich, denn der Ort, an
dem die Schekhinah ruht, ist, wie aus den oben zitierten Stellen
hervorgeht, für TO das Heiligtum. TO will hervorheben, daß der
Priestersegen vollwertig nur im Heiligtum erteilt wird. Hätte der
Interpret an den Priestersegen in den Maamadoth oder in der
Betergemeinde gedacht, dann würde er bei den Worten «werde
ich zu dir kommen» anknüpfen.

Zu den obengenannten Fällen, wo der Terminus Schekhinah
die im Heiligtum gegenwärtige Gottheit bezeichnet, gehören auch
die folgenden midraschartigen Interpretationen:

Gen. 9, 27. «Seine Schekhinah wird er im Lager Scherns wohnen
lassen.» Diese Auslegung ist eine Stellungnahme in der Kontroverse,

ob die Schekhinah in dem von Cyrus erbauten Heiligtum
ruhte14.

Gen. 49, 27. «Binjamin, in seinem Lande wird die Schekhinah
ruhen, und in seiner Herberge wird das Heiligtum erbaut15. Hier
nimmt TO die Interpretation zu Deut. 33, 12 vorweg, um die fol-

12 Vgl. hierzu Mekh. bachodesch Jithro P 11.
13 Wie Mekh. bachodesch z. St. : Von hier sagten sie, wo immer zehn

Menschen in eine Synagoge hineingehen, bei denen ist die Schekhinah.
14 Vgl. Gen.r. P 37, Theodor, S. 342, und b. Joma 9 b. Ich weiß nicht,

ob man aus dem Hinweis Jochanans schließen darf, daß die Auslegung
damals selbst noch bei jenen kontrovers war, welche annahmen, daß die
Schekhinah nicht im zweiten Heiligtum ruhte. Die palästinischen Targume
berühren die Frage gar nicht, so wenig, wie TO auf die Proselyten eingeht.
Allerdings darf man hieraus nicht auf eine größere Proselytenfeindlichkeit
des TO schüeßen.

15 Vgl. hierzu Siffe Deut. P 352, S. 411, P 353, S. 413.

47



gende Erklärung der Opfer zu begründen. Der Terminus Schekhinah
bezeichnet also zweifellos die im Heiligtum gegenwärtige Gottheit.

Deut. 33, 12. «Und zwischen seinen Schultern ruht er» übersetzt
TO: Und in seinem Lande wird die Schekhinah ruhen16. Mit Land
ist das Gebiet Binjamins gemeint, in dem sich der Tempel befand.

Deut. 32, 10 übersetzt TO: «Er läßt sie rings um seine
Schekhinah lagern» anschließend an in2320\ Man könnte hier mit der
zweiten Erklärung in Sifre Deut17 annehmen, daß TO an die

Offenbarung am Sinai denkt, um so mehr, als dann die Worte «Er
lehrt sie Worte der Torah» folgen, die sehr gut zur Offenbarung am
Sinai passen würden18. Dagegen spricht aber, daß TO bei der
Offenbarung am Sinai sonst niemals den Terminus Schekhinah
verwendet. Man wird also eher die dritte Erklärung des Sifre
Deut.19 heranziehen: Nach Bannern geordnet, je drei im Norden
(des Heiligtums), drei im Süden. ..20. Wenn hier auch nicht mit
Sicherheit geschlossen werden kann, daß an die Schekhinah im
Heiligtum zu denken ist, so ist diese Möglichkeit doch auch nicht
ganz auszuschließen.

Num. 23, 21 ist in seiner Bedeutung kaum sicher zu bestimmen:
«... und das Schmettern des Königs ist in ihm » übersetzt TO
«und die Schekhinah ihres Königs ist unter ihnen». Der Ausdruck
«die Schekhinah ihres Königs» ist, soweit ich sehe, weder in den

Targumen noch sonst in der frühen rabbinischen Literatur belegt,
ich vermute daher, daß der Text verderbt ist. Das Wort König
entspricht zwar MT, TO würde jedoch kaum ein Suffix hinzufügen,
wenn damit keine besondere Bedeutung verbunden ist. Diese

vermag ich allerdings nicht einmal zu ahnen. Der Terminus
Schekhinah hängt von nsmir ab. Das weist auf die Interpretation zu
Ps. 47, 6, den einige mystische Midraschim als das Aufsteigen der

18 Vgl. die Belegstellen Anmerkung 15 und b. Meg. 26 a, b. Seb 53 b und
54b.

« P 313, S. 355.
18 Auch Raschi legt MT so aus, aber nicht unbedingt Onkelos folgend.
P 313 19 S. 356.
20 Vgl. auch Gen. r. P 100, Theodor, S. 1284: .so werdet ihr auch zu

vier Bannern in der Wüste werden und die Schekhinah in der Mitte; vgl.
auch Tanchuma Buber bemid bar 12, S. 11.

48



Schekhinah nach dem Sündenfall deuten21. Ich kann nur vermuten,
daß zwischen dem Schmettern und der Gegenwart der Schekhinah
ein Zusammenhang besteht. Auf die zahlreichen Zusammenhänge
zwischen dem Hall des Schophars und den Theophanien22 zu
verweisen wäre eine billige Assoziation, die jedenfalls nicht erklärt,
wie TO zu dieser Übersetzung kommt. Was sich hier der Interpret
unter der Schekhinah vorstellte, muß also dahingestellt bleiben.
Dagegen ist wahrscheinlich, daß er auch hier an die Gegenwart
der Schekhinah inmitten des Volkes denkt. Fraglich ist nur die

Gelegenheit und der Umstand.
Das Wandern Gottes oder seines Antlitzes mit oder unter den

Israeliten übersetzt TO durch «die Schekhinah zieht unter...».
Mit uns ist nur einmal belegt (Ex. 33, 16). Die Stelle ist insofern
verdächtig, als TO «Gott ist mit jemandem» ausnahmslos durch
«Die Memra Gottes ist zu seiner Hilfe» übersetzt23.

Ex. 33, 14. 15 übersetzt TO «Antlitz Gottes» (das mit Israel
zieht) durch Schekhinah. Ex. 33, 14 übersetzt TO «Meine
Schekhinah wird gehen.. », Ex. 33, 15 «Wenn deine Schekhinah nicht
unter uns N3T3 geht». Unter uns ist also als eine erklärende Glosse

hinzugefügt. Die Deutung des MT bietet fast unüberwindliche
Schwierigkeiten24, denn warum besteht Moses darauf, daß das

Antlitz Gottes mit Israel ziehe, nachdem Gott dies doch schon im
vorhergehenden Vers zugesagt hatte? Nach TO besteht Moses

darauf, daß die Schekhinah in der Mitte Israels ziehe, was aus
dem eingefügten Wort hervorgeht. Dies war also in der Zusage
nicht enthalten. Leider übersetzt TO Ex. 33, 14 so wörtlich, daß

21 Sefer Hejkhalot, Bet Hamidrasch Jellinek V, S. 172; Midrasch Otiot
A, Batej Midraschot Wertheimer II, S. 351, und Henoch, ibid II, S. 114.

22 Z. B. Ex. 19, 16.
23 Man könnte über diesen Einzelfall hinwegsehen, wenn nicht Pseudo-

jonathan hier übersetzen würde «bei dem Sprechen deiner Schekhinah
N3D57». Ginsbergers Emendation ist meines Erachtens unbegründet. Der
Schluß des Satzes legt Wbtt nahe; denn hier denkt der Midrasch an
die Wortoffenbarung entsprechend dem «Heiligen Geist». Die nur Isral
zuteil wird, zu vergleichen ist b. Berakh 7 a und b. Baba Batra 15 a,
wo der Text im gleichen Sinne gedeutet wird. Einesolche Aussage wäre
im TO, so wie er uns vorliegt, undenkbar.

24 Vgl. z. B. Raschi und Ramban z. St.

49



die Übersetzung genau so vieldeutig wie der übersetzte Text
bleibt. Man könnte annehmen, daß die Schekhinah Israel vorausziehen

sollte25 und daß Moses darauf besteht, daß die Schekhinah
in der Mitte Israels bleibe. Das würde zur allgemeinen Konzeption
der Schekhinah im TO sehr gut passen. Weniger wahrscheinlich
ist, daß die Schekhinah nur bei Moses sein sollte26. Mit Sicherheit
kann hier also festgestellt werden, daß V. 15 von der Schekhinah
in der Mitte Israels, also im Heiligtum handelt. Wie sich der Interpret

die Schekhinah in V. 14 vorstellte ist dagegen nicht zu
erkennen.

Ex. 34, 9 und Deut. 23, 15 sind dagegen eindeutig: Die
Schekhinah zieht inmitten des Lagers, also im Heiligtum.

Das Vorausziehen Gottes vor dem Lager der Israeliten übersetzt
TO immer wörtlich. (Zum Beispiel Deut. 1, 33; 31, 6. 8, dabei ist
6 aus 8 erschlossen!) Maybaum27 erklärt dies so, daß diese
Ausdrucksweise dem Volke geläufig war, so daß eine göttliche Erscheinung

nicht damit verbunden werden mußte. Sätze, in denen eine

Metapher nicht mißverstanden werden konnte, weil sie das Volk
im Munde führte, übersetzte TO daher wörtlich. Maybaums
Feststellung ist allerdings durch nichts begründet. Was die Verständlichkeit

der Metapher betrifft, so ist nicht einzusehen, warum
zwischen «Gott zieht in ihrer Mitte einher» und «Gott zieht ihnen
voraus» ein Unterschied bestehen sollte. Vielmehr unterscheidet TO
zwischen der Schekhinah im Heiligtum und der den Israeliten
vorausziehenden Gottheit. TO erklärt diese Texte nicht, man kann
daher auch nicht sagen, wie der Interpret sie verstand oder
verstanden haben wollte, sondern nur dies, daß er hier die Gottheit
nicht als Schekhinah interpretiert. Die Behauptung Maybaums
mag gerade darin zutreffen, daß TO diese Stellen als Metaphern
verstand, insofern als er hier nicht an eine reale Präsenz dachte,
so wie TO ja auch die Sätze «Gott war mit... » nicht als Realpräsenz,

sondern als eine mittelbare Hilfe durch die Memra Gottes
erklärt28. Warum TO diese Sätze ganz unerklärt läßt und sie wört-

25 So z. B. Sipurenu z. St.
26 Ygi Ramban z. St.
27 Op. cit., S. 12.
22 Vgl. z. B. TO, Gen. 39, 2.

50



lieh übersetzt ist eine Frage, auf die bisher noch keine Antwort
gefunden wurde. Zufall ist dies sicherlich nicht, denn die wörtliche
Übersetzung entspricht in ihrer Häufigkeit bereits einer Regel.

Das Verbergen des Antlitzes Gottes übersetzt TO immer als

Entfernung der Schekhinah aus Israel: Deut. 31, 17. 18; 32, 20.

Diese Übertragung ist keineswegs eine Stereotypie, die Antlitz
Schekhinah und daher das Verbergen des Antlitzes als Entfernung
der Schekhinah übersetzt. Vielmehr ist diese Bedeutung schon im
MT impliziert (Deut. 31, 17). TO übersetzt Antlitz sonst
ausschließlich dann durch Schekhinah, wenn hierbei an die Gegenwart
Gottes in Israel beziehungsweise im Heiligtum zu denken ist. Die
palästinischen Targume folgen hier einer eigenen Textinterpretation

(Deut. 31, 17. 18 wird das Antlitz Gottes als Schekhinah
aufgefaßt, sonst nie. Der Codex Neofiti l29 liest dagegen auch Ex.
33, 14 und 15 Herrlichkeit der Schekhinah).

Ex. 33, 3. 5 übersetzt TO als hätte der Text des MT und
bezieht auf die Entfernung der Schekhinah: «Ich werde nicht
in (bzw. aus) deiner Mitte aufsteigen»: «Ich werde nicht meine
Schekhinah entfernen.» Diese Auslegung durch TO scheint auf
den ersten Blick widersinnig, denn die Entfernung der Schekhinah
und die Leitung durch einen Engel sind ja die angedrohte Strafe.
Der Interpret deutet MT jedoch so, als sei. die Vernichtung auf
dem Wege die Folge der Entfernung der Schekhinah, was ja nicht
Gottes Absicht sein konnte. Maybaum30 führt diese Übersetzung
darauf zurück, daß «Gottes Gegenwart nur zum Heile gereichen
kann31». Sehr viel einleuchtender ist die Erklärung, die sich aus

Tjo Ex. 33, 30 ergibt: «Ich kann zwar nicht meine Schekhinah aus
eurer Mitte entfernen, doch meine Herrlichkeit soll nicht in der

Mitte eures Lagers ruhen...» Hier wird die Errichtung des Zeltes

(Ex. 33, 7) antizipiert. Von hier ist auch, so vermute ich, TO 33,
14 zu verstehen: Moses bestand darauf, daß die Schekhinah
inmitten des Volkes, und zwar im Heiligtum gegenwärtig sei und
nicht in dem Zelt der Begegnung außerhalb des Lagers. Der Ter-

29 Vgl. Sefarad 17, 1957, S. 119f.
30 Op. cit, S. 21.
31 Vgl. dagegen Sifre Num. P 94, S. 94; Num. r. P 5, § 7.

51



minus Schekhinah bezeichnet hier also auch die im Heiligtum
gegenwärtige Gottheit.

Den Ausdruck «Haus der Schekhinah» verwendet TO nur zweimal

für "jrûtP1? flDia, hier also als genaue Übersetzung des Wortes
«wohnen». Man könnte vermuten, daß Schekhinah hier noch
Nomen actionis ist. Dies ist aber doch nach der Übersetzung anderer
Stellen unwahrscheinlich. Selbst wenn man die Entstehung des

TO über Generationen hin annehmen will, ist es doch kaum so,
daß ein vereinzeltes Nomen actionis neben einer allgemein gewordenen

Gottesbezeichnung stehenblieb. Immerhin kann man mit
der Möglichkeit rechnen, was wiederum für das Alter des TO
sprechen könnte. Als Gottesbezeichnung würde Schekhinah hier
die im Heiligtum gegenwärtige Gottheit bezeichnen.

Deut. 32, 40 übersetzt TO «Ich hebe meine Hand zum Himmel.

»: «Ich habe im Himmel das Haus meiner Schekhinah
bereitet.» TO sieht hier also eine Anspielung auf das himmlische
Jerusalem und auf die heiligtumslose Zeit32. Ich vermute hier eine

späte Interpolation um so mehr, als ich nirgends einen Anhaltspunkt

für die Deutung des TO finden kann.
Deut. 3, 24; 4, 39 übersetzt TO «Gott im Himmel und auf der

Erde»: «Gott, dessen Schekhinah im Himmel ist und der auf Erden
herrscht.» Man könnte auch hier annehmen, daß Schekhinah
Nomen actionis ist. Nach der Intention des Interpreten ist dies

jedoch nicht sehr wahrscheinlich. Was immer Schekhinah hier
bedeuten soll, so hebt TO hervor, daß die Herrschaft Gottes auf
Erden nicht von seiner unmittelbaren Gegenwart auf Erden
abhängt. Damit soll keineswegs die Gegenwart der Schekhinah in
Israel geleugnet werden — das liegt TO ganz gewiß fern —
vielmehr will TO hervorheben, daß die Herrschaft über die Welt nicht
von der Schekhinah im Heiligtum ausgeht, sondern von der im
Himmel und daß die Herrschaft über die Welt ausgeübt wird,

32 Vgl. auch Ramban z. St. und unten zu Ex. 17, 16. Allerdings muß
man hier mit einer Interpolation rechnen, um so mehr, als im frühen Mi-
drasch so weit ich sehe kein Anhaltspunkt für die Deutung des TO zu
finden ist.

52



gleichgültig ob die Schekhinah auf Erden ist oder nicht33. Der
Gegensatz von Himmel und Erde wird besonders in der Übersetzung

Deut. 33, 16 deutlich: H3D ÜDW übersetzt TO: «dessen
Schekhinah im Himmel ist und der sich Moses im Dornbusch
offenbarte». TO will den Eindruck vermeiden, als hätte sich die
Schekhinah im Dornbusch offenbart oder als sei der Dornbusch der
Ort der Schekhinah34. Dies entspricht der allgemeinen Konzeption
der Schekhinah im TO und überhaupt den rabhinischen Vorstellungen,

die zwischen der Schekhinah im Dornbusch, sofern
überhaupt der Terminus Schekhinah verwendet wird, und der im
Heiligtum keinerlei Beziehung sieht.

Die Vorstellung von der Schekhinah im Himmel lassen die
Übersetzungen zu Deut. 33, 26 und Ex. 17, 16 etwas besser
erkennen. Deut. 33, 26 übersetzt TO tPSttf 2D") «dessen Schekhinah
im Himmel ist». Dies ist sicherlich keine Umschreibung, die hier
angebracht wäre, sondern eine Erläuterung: 2D2 wird auf die
Kheruben gedeutet, über denen die Gottheit thront35.

Ex. 17, 16 wird die schwierige Schwurformel rr DD T «dessen

Schekhinah auf dem Thron seiner Herrlichkeit ist» übersetzt. Daß
auch hier wie in Deut. 32, 40 in der Schwurformel der Terminus
Schekhinah auf die zum Schwüre erhobene Hand bezogen wird,
ist zwar auffällig, braucht aber nicht mehr als eine Koinzidenz zu
sein. TO bezieht die Hand Gottes sonst nie auf die Schekhinah,
die Deutung müßte also auf die Schwurhand bezogen werden.

33 Hierzu wäre Tanchuma Buber Sehemot 10, S. 5, Ex. r. P 2, § 2,
und Midraschtehillim 11, §3, S. 98, zu vergleichen, Texte, die in ihrer
Aussage alle nicht eindeutig sind, die aber wahrscheinlich lehren wollen,
daß Gott selbst dann, wenn er seine Schekhinah von der Erde, das heißt
aus Israel entfernt, noch alles in der Welt wahrnimmt und die Welt richtet.

34 Der Sprachgebrauch entspricht hier ganz dem frühen Midrasch, der
den Terminus Schekhinah bei der Offenbarung im Dornbusch nicht
verwendet. Erst Ex. r. P 2, § 5, Mekh Sehemot (Wertheimer, op. cit II, S. 103);
Mekhüta de Rabbi Schimon b Jochaj, Sehemot, S. 2, PRK P 1, S. 2b,
verwenden hier den Terminus Schekhinah. Bei den «Herabsteigungen» (ARN I
K 34, Schechter, S. 102, und Parallelen) wird «der Heilige, g. s. E.» in den
späteren Texten durch Schekhinah ersetzt.

35 Dies erhellt sich aus dem zusätzlichen «und seine Kheruben» in Tjo
z. St.

53



Hierfür kann ich allerdings in der frühen rabbinischen Literatur
keinen Anhaltspunkt finden, was zwar nicht gegen eine besondere

Interpretationsweise des TO sprechen muß, die Wahrscheinlichkeit
aber doch sehr verringert. Zudem besteht noch ein Unterschied
zwischen dem Haus der Schekhinah und der thronenden Sche-

khinah. Die auf dem Throne sitzende Schekhinah ist der Gegenstand,

bei dem geschworen wird. Das läßt vermuten, daß T
aufgelöst als ~t"\ das heißt als Gottesname interpretiert wurde36:

p (das heißt die Schekhinah) ist auf dem Thron der Herrlichkeit.
Die Verwendung des Terminus Schekhinah entspricht hier dem
fast allgemeinen rabbinischen Sprachgebrauch, der die thronende
Gottheit, besonders wenn sie Gegenstand der Anschauung ist,
auch als Schekhinah zu bezeichnen pflegt37.

Die Verwendung des Terminus Schekhinah im TO als Bezeichnung

der im Himmel gegenwärtigen Gottheit sagt leider nicht
sehr viel über die spezifische Vorstellung über die Schekhinah im
TO aus. Sicher ist, daß TO unter bestimmten Umständen auch die
im Himmel gegenwärtige Gottheit als Schekhinah bezeichnet, nämlich

dann, wenn der Gegensatz zur Erde hervorgehoben wird und
als Bezeichnung der thronenden Gottheit.

Nur in vier Fällen verwendet TO den Terminus Schekhinah im
Zusammenhang mit Offenbarungen:

Num. 6, 25 : «Der Herr lasse sein Antlitz bei dir leuchten » übersetzt

TO: «Der Herr lasse seine Schekhinah bei dir leuchten.»
Diese Übersetzung findet sich nur in den späteren Drucken38, ist
daher jung. Sie folgt der Erklärung Rabbi Nathans zum Priestersegen,

die eschatologisch aufzufassen ist39. Es ist hier also, selbst

36 Meine Kenntnisse der Zahlen und Buchstabenmystik sind leider zu
gering, um dies wirklich nachweisen zu können.

37 Vgl. z. B. Ex. r. P. 18, § 5, PRE P 4, S. 9 a. Vielleicht muss im TO die
thronende Schekninah als die Gottheit auf dem Richterstuhl gedeutet
werden

38 Ich folge hier den Angaben Berliners (Targum Onkelos 1884, Bd. 2,
S. 217). Die Übersetzung des Priestersegens war ursprünglich verboten,
vgl. b. Meg 25 a. Das Verbot gilt allerdings nur für den Vortrag, also nicht
für die Manuskripte. Wie es scheint, wurde es dennoch befolgt.

39 Sifre Num. P 41, S. 49.

54



wenn die Übersetzung authentisch ist, nicht von einer allgemeinen
Offenbarung der Schekhinah die Rede, sondern von der
Offenbarung in der Endzeit.

Ex. 33, 20 übersetzt TO: «Du kannst mein Antlitz nicht sehen»

durch «Du kannst das Antlitz meiner Schekhinah nicht sehen».

Die Begründung «denn der Mensch kann mich nicht sehen und
leben» wird wörtlich übersetzt. Dies ist die einzige Stelle, wo TO
den Ausdruck «Antlitz der Schekhinah», der im rabbinischen
Sprachgebrauch sehr häufig ist, verwendet. Es ist daher nicht
ausgeschlossen, daß Antlitz oder der ganze Ausdruck Antlitz der
Schekhinah ein späterer Zusatz ist. TO will jedenfalls, die Echtheit der
Übersetzung vorausgesetzt, die Schaubarkeit der Schekhinah
verneinen. Die Umstände, die zu dieser Übersetzung führten sind
aber wahrscheinlich noch etwas komplizierter, als man annehmen
möchte. Moses verlangt die Kabod (TO jekara) zu sehen. Diese
ist ja aber so oft offenbart worden, daß die Ablehnung dieser Bitte
unangemessen wäre. Also hat Moses etwas anderes erbeten und
das geht aus der Antwort hervor, in der dann vom Antlitz die Rede
ist. Wenn TO also den Terminus Schekhinah hier verwendete,
dann eben nur unter dem Zwang dieser Erklärung, denn V. 23

übersetzt TO wieder wörtlich: «Aber nicht das, was vor mir ist»
für «mein Antlitz40».

Verdächtig ist auch die Übersetzung zu Ex. 33, 26 «und der
Herr zog an ihm vorüber» durch «ließ seine Schekhinah an seinem
Antlitz vorbeiziehen». Die Verwendung des Terminus Schekhinah
ist hier noch weniger motiviert als im vorhergehenden. Immerhin
könnte man mit der Möglichkeit rechnen, daß der Interpret V. 9

vorbereiten will, nämlich die Bitte des Moses, die Schekhinah
möge in der Mitte Israels einherziehen.

Die Übersetzung von Num. 14, 14 steht in einem krassen
Gegensatz zu allen anderen Übersetzungen des TO: «Denn du bist
der Herr, der inmitten dieses Volkes ist, der sich Auge in Auge
sehen ließ...» übersetzt TO: «Denn du bist der Herr, dessen

Schekhinah inmitten dieses Volkes ruht, die mit ihren Augen die

40 Vielleicht ist aber auch hier noch ein versteckter Hinweis zu suchen:
Das, was hinter Gott ist, das sind die Knoten der Tephillin, vgl. den Mi-
drasch in b. Berakh 7 a.

55



Schekhinah der Herrlichkeit des Herrn gesehen haben.» Sche-

khinah der Herrlichkeit ist sonst nirgends im TO belegt und ist
allein für die palästinischen Targume, genauer für Pseudojonathan
und das Fragmententargum typisch. Gall41 stellt die Echtheit der
Stelle mit Recht in Frage. Es ist kaum zu bezweifeln, daß
Schekhinah hier sekundär eingefügt wurde, um so mehr, als hier von der
Offenbarung am Sinai die Rede ist42.

Die vier zitierten Sätze, bei denen, wenn auch nur entfernt,
an eine Offenbarung der Schekhinah gedacht werden könnte, sind
also sämtlich fragwürdig. Aber selbst wenn sie tatsächlich zum
ursprünglichen Text des TO gehören sollten, sagen sie doch nichts
über eine wirkliche Offenbarung der Schekhinah aus. Als Subjekt
des Verbums ,1?i verwendet TO ausschließlich jekara, und dieser,
konsequente Sprachgebrauch würde gegen eine Offenbarung der
Schekhinah sprechen, selbst wenn die oben zitierten Sätze echt
wären, zumal nur Num. 14, 14, das mit der größten Wahrscheinlichkeit

unecht ist, ein Sehen der Schekhinah zuläßt.
Aus der Untersuchung der Verwendung des Terminus

Schekhinah ergibt sich nun, daß der Bedeutungsbereich dieses Wortes
im TO besonders eng ist. Der Terminus Schekhinah bezeichnet
fast ausschließlich die in der Mitte Israels, das heißt im Heiligtum
gegenwärtige Gottheit, die im Tempel gegenwärtige Gottheit und
unter bestimmten Voraussetzungen die im Himmel (thronend)
gegenwärtige Gottheit.

Bei den möglichen Ausnahmen Ex. 33, 20 und 34, 6 wird
einmal die Möglichkeit des Sehens der Schekhinah verneint und dann
möglicherweise an eine Gegenwart der Schekhinah außerhalb des

Heiligtums gedacht, wie sie später in der Mitte Israels gegenwärtig
sein sollte.

TO verwendet den Terminus Schekhinah nicht, wenn von der

Gegenwart Gottes außerhalb des Heiligtums oder von einer
Offenbarung die Rede ist.

TO verwendet bis auf die eine Ausnahme niemals die
Wortzusammensetzung mit jekara, die in den palästinischen Targumen
häufig ist.

41 Die Herrlichkeit Gottes 1900, S. 78.
42 Vgl. Tjo z. St.

56



Eine eingehende Prüfung der Verwendung des Terminus Sche-

khinah in den palästinischen Pentateuchtargumen erübrigt sich
für den Zweck der vorliegenden Untersuchung. Hier sei nur auf die

wichtigsten und offensichtlichsten Abweichungen hingewiesen:
Die palästinischen Targume verwenden den Terminus Sche-

khinah als Bezeichnung der Gottheit, wie sie beim Menschen
gegenwärtig ist und sich ihnen offenbart.

Tjo: Gen. 18, 3; 28, 16 (?); 35, 13; 47, 31; 49, 1.

Codex Neofiti 1: Gen. 17, 22; 18, 3. 33; 35, 13.

Bei Offenbarungen der Schekhinah in der Wolke und als Wolke
der Schekhinah :

Tjo: Ex. 16,10; 34,5; Num. 10,34; 11,25; 12,10; 17,7;
Deut. 1, 31.

Codex Neofiti 1: Ex. 16, 10; 20, 18; 24, 13. 16; 34, 5; Num. 10,

34; 12, 5; 16, 2; 17, 7.

Offenbarung der Schekhinah im Dornbusch:
Tjo: Ex. 3, 6; Deut. 33, 16.

Codex Neofiti 1 : Ex. 3, 2 (nur glossiert).
Eragmententargum : Deut. 33, 16.

Offenbarung am Sinai:
Tjo: Ex. 24, 11. 13. 16; Num. 10, 33; 14, 14.

Codex Neofiti 1: Ex. 18, 5; 19, 11. 17. 18. 20.

Offenbarung der Schekhinah im Heiligtum :

Tjo: Gen. 22, 14; Lev. 9, 23 (Herabkunft ins Heiligtum).
Codex Neofiti: Gen. 22, 14.

Eragmententargum: Gen. 22, 14.

Die Schekhinah Israel vorausziehend :

Tjo: Deut. 9, 3; 31, 3. 6. 8.

Codex Neofiti: Deut. 9, 3; 31, 3. 6. 8.

Die wesentlichen Unterschiede zwischen TO und den
palästinischen Targumen hinsichtlich der Verwendung des Terminus
Schekhinah lassen sich nun wie folgt zusammenfassen:

Im Gegensatz zum TO verwenden die palästinischen Targume
den Terminus Schekhinah auch zur Bezeichnung beziehungsweise
Erklärung der sich offenbarenden Gottheit, sei es im Heiligtum,
auf dem Sinai oder bei Menschen, das heißt den Erzvätern.

Im Gegensatz zum TO verwenden die palästinischen Targume

57



zusammengesetzte Ausdrücke wie Herrlichkeit der Schekhinah
Gottes und Schekhinah der Herrlichkeit Gottes. Dies im einzelnen
nachzuweisen erübrigt sich bei der Vielzahl der Fälle. Der Codex
Neofiti verwendet so weit ich sehe fast ausschließlich den Ausdruck
Herrlichkeit der Schekhinah.

Eine Untersuchung der Verwendung des Terminus Schekhinah
im Talmud und Midrasch erweist nun die allgemeine Tendenz,
den ursprünglich wohl sehr engen Anwendungsbereich dieser
Gottesbezeichnung zu erweitern. Das ist bei der anzunehmenden
Genese dieser Gottesbezeichnung auch verständlich. Sie entstand
aus dem Bedürfnis, die an einem bestimmten Ort, nämlich im
Heiligtum einwohnende oder gegenwärtige Gottheit differenzierend
zu benennen und mußte so indifferente Gottesbezeichnungen mit
der Zeit überlagern und ersetzen. Wir besitzen zwar keinerlei
Anhaltspunkte dafür, wann der Terminus Schekhinah zum ersten
Mal als Gottesbezeichnung verwendet wurde43, aber die allgemeine
Entwicklung läßt sich an den Texten doch erkennen. Die weiteste
Anwendung findet der Terminus Schekhinah im bT, wo er bereits
den Ausdruck Heiliger Geist zu verdrängen beginnt44. Der
fortschreitende Ersatz der indifferenten Gottesbezeichnung läßt sich
auch noch an den palästinischen Midraschim erkennen: Mekh.
bachodesch P 4 S. 126 gegen MRSJ S. 144 und b. Sota 4b. —
Mischnah Sota I, 9; Tos Sota IV, 8; Mekh. beschal Einl. S. 79

(Hss.); Sifre Num. P 106, S. 105, gegen Tanchuma beschal 2

S. 84b. — (Vergleiche auch Anmerkung) 34. Als Bezeichnung der
im Heiligtum gegenwärtigen Gottheit verwenden die rabbinischen
Texte fast ausschließlich den Terminus Schekhinah. Die Bezeichnung

war in diesem Bereich also bei der schriftlichen Fixierung

43 Landaus Vermutung, op. cit., S. 48, Rabbi Aqiba habe als erster den
Terminus Schekhinah verwendet, weil er einer der ältesten «Autoren» ist,
bei denen man das Wort belegen kann, ist eher phantastisch, da die Angaben
der Namen ganz unzuverlässig sind.

44 Vgl. z. B. p. Sota K 9 H 9 und H 16 gegen b. Sota 48 b. p. Sota K 1 H 8

gegen b. Sota 9b. Von hier ergibt sich die scheinbare Konkurrenz zwischen
den beiden Bezeichnungen. Abelson (The Immanence of God in rabbinic
Literature, 1912, S. 379) hatte leider nicht das gegenseitige Verhältnis der
Texte geprüft, so daß er zu dem irrigen Schluß gelangen konnte, der Wechsel
in der Terminologie sei in der umgekehrten Richtung verlaufen.

58



der Texte schon fest eingebürgert. Als Bezeichnung für die sich
offenbarende Gottheit (Exodus, Dornbusch, Sinai) überwiegen
andere, indifferente Gottesbezeichnungen, die nur in geringem
Maße und in den späteren Texten durch Schekhinah ersetzt werden

(leider war dieser Prozeß bei den Abschreibern und Druckern
noch nicht abgeschlossen), für gewöhnlich in der Absicht, durch
die Verwendung des Terminus Schekhinah die unmittelbare und
reale Gegenwart Gottes bei diesen Offenbarungen hervorzuheben,
also in einer explikativen Funktion.

Die Verwendung des Terminus Schekhinah in den palästinischen
Targumen entspricht also mit einiger Wahrscheinlichkeit einem

späteren Entwicklungsstadium als die Verwendung des Terminus
Schekhinah im TO. Die stark begrenzte Verwendung dieses
Terminus im TO kann auch keinesfalls auf eine jüngere Überarbeitung
dieses Targums zurückgeführt werden und schon gar nicht auf
eine Überarbeitung durch die babylonischen Amoräer. Dies kann
allerdings mit einiger Zuverlässigkeit nur für jene Teile und Sätze

behauptet werden, in denen der Terminus Schekhinah zur Bezeichnung

der sich offenbarenden Gottheit verwendet wird. Die
palästinischen Targume, besonders aber das Targum des sogenannten
Jonathan, sind aber besonders in ihren aggadischen Erweiterungen
Sammelwerke und alles andere als einheitliche Übersetzungen.

Wenn nun auch von der Entwicklung des Sprachgebrauches der
Terminus Schekhinah her eine spätere Korrektur des TO
unwahrscheinlich ist, so bleibt noch die Frage, wie sich die spezifische
Terminologie (Herrlichkeit der Schekhinah Gottes : Schekhinah
Gottes, Herrlichkeit Gottes) zueinander verhält. Hamp45 behauptete,

daß derartige «gewundene Wortpfropfen» wie Herrlichkeit
der Schekhinah Gottes einer späteren Zeit angehören müssen.
Dafür gibt es allerdings keinen anderen Beweis als den, daß das

Einfachere dem Komplizierten vorauszugehen pflegt — ein
Optimismus, den ich nicht ohne weiteres zu teilen vermag. Wenn dagegen
die kompliziertere Ausdrucksweise der einfacheren vorausging,
dann müßte die einfachere auf eine Revision der Meinungen oder
der Texte zurückgeführt werden.

45 Der Begriff Wort in den aramäischen Bibelübersetzungen, 1938, S. 3.

59



Für eine solche «Revision» scheint ein Satz zu sprechen, der
im Namen R. Eliesers tradiert wird. Dieser findet sich leider nur
in einem späten Sammelwerk, dem Midrasch Hagadol, das zwar
altes Material verarbeitete, das aber dennoch nur soweit Vertrauen
verdient, als sich die Quellen verifizieren lassen. Im Midrasch
Hagadol lautet dieser Satz: R. Elieser sagt: Jeder, der einen Satz

(der Schrift) wörtlich übersetzt, ist ein Lügner, und jeder, der etwas
hinzufügt, der schmäht und lästert. Übersetzt er zum Beispiel:
Sie sahen den Gott Israels (Ex. 24, 10): Sie sahen den Gott Israels,
dann ist er ein Lügner, denn der Heilige, g. s. E. sieht und wird
nicht gesehen. Übersetzt er: Sie sahen die Herrlichkeit der Sche-
khinah des Gottes Israels, dann lästert und schmäht er, denn er
macht hier drei: Herrlichkeit, Schekhinah und Gott.

bT tradiert im Namen R. Jehudas nur den ersten Satz48. Nun
ist es allerdings naheliegend, daß ein Text, wie er oben zitiert
wurde, der Talmudzensur zum Opfer fällt. In der Tat hat den
Tossafisten47 und dem Arukh48 ein weiterer Text vorgelegen, der
dem Text des Midrasch Hagadol zum Teil entspricht. Arukh liest:
Übersetzt er: Sie sahen den Gott Israels: Sie sahen den Gott
Israels, der ist ein Lügner, denn der Heilige, g. s. E. wird nicht
gesehen und der hinzufügt und übersetzt: Sie sahen die Engel des

Gottes Israel, der schmäht und lästert, denn er macht die kabod
zu einem Engel. Allein er übersetze : Sie sahen die Herrlichkeit des

Gottes Israels.
Der Text, der den Tossafisten vorlag, war dem des Arukh sehr

ähnlich.
Daß der Midrasch Hagadol den uns vorliegenden Text des bT als

Quelle benutzte ist allerdings nicht sehr wahrscheinlich, denn die
Zensur mag zwar den Text, aber kaum den Autor geändert haben.
Eher wäre schon anzunehmen, daß die Quelle des bT vorlag, wobei
wir natürlich nicht beurteilen können, wie gut diese Quelle war.
Allerdings muß man auch damit rechnen, daß der Text des bT
von der Zensur so zugerichtet worden ist, daß Midrasch Hagadol

46 b. qid 49b.
« Z. St.
48 Tirgem.

60



ein folgendes Stück zitierte, das heute in den Texten ganz fehlt.
Dagegen spricht aber, daß im Verhältnis zum Arukh nur der
letzte Satz verändert ist. Dieser kann, das ist leider die Art und
Weise dieses Sammelwerkes, aus einem ganz anderen Kontext
exzerpiert worden sein.

Gegen das Alter dieses fragwürdigen Satzes spricht meines
Erachtens eines: Er entbehrt jenes Minimum an Logik, das man
auch in den Begründungen der Rabbinen finden wird. Wenn die

Zusammenstellung von Herrlichkeit, Schekhinah und Gott auf die
Trinität gedeutet werden kann, dann ist «Herrlichkeit Gottes» in
den Händen der Dualisteil ein kaum noch zu überbietendes Argument.

Es ist daher ganz unwahrscheinlich, daß hierauf etwa die
Worte folgten: «Er übersetze die Herrlichkeit Gottes.»

Wie immer es sich aber mit diesem Text verhält, man kann
daraus nicht auf eine allgemeine Revision der Übersetzungen
schließen, die auf die Entfernung der dreifachen Wortverbindung
hinauslief. Eine so wohl begründete Revision hätte nicht nur die
palästinischen Targume aus dem liturgischen Gebrauch verdrängt,
sie hätte sie völlig verschwinden lassen. Falls der Satz also
überhaupt authentisch ist, darf man in ihm nicht mehr sehen als eine
vereinzelte Stimme gegen die Übersetzungsweise der palästinischen
Targume.

Auch die Tatsache, daß die rabbinische Literatur die
Wortverbindung Herrlichkeit-Schekhinah kaum kennt49, läßt keinen
Schluß zu, denn die terminologischen Unterschiede zwischen den

Targumen und der übrigen rabbinischen Literatur sind leider immer
noch ein ungelöstes Rätsel. Man kann also aus den Unterschieden
in den Targumen in diesem Falle keine Schlüsse herleiten.

49 Die wenigen Ausnahmen sind Ex. r. P. 2, §5; PRE 30, S. 69b;
Tanehu ma und Tanehu ma Buber bemidbar 13, S. 12.

61


	Die spezifische Verwendung des Terminus Schekhinah im Targum Onkelos als Kriterium einer relativen Datierung

