Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 19 (1963)

Artikel: Die spezifische Verwendung des Terminus Schekhinah im Targum
Onkelos als Kriterium einer relativen Datierung

Autor: Goldberg, Arnold M.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961268

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961268
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DIE SPEZIFISCHE VERWENDUNG DES
TERMINUS SCHEKHINAH IM TARGUM
ONKELOS ALS KRITERIUM EINER
RELATIVEN DATIERUNG

Von Dr. ArNnoLp M. GOLDBERG, Freiburg i. Br.

Die folgenden Ausfiihrungen sind ein Versuch, aus der Verwen-
dung eines speziellen Terminus in den Targumen Schliisse fiir eine
relative Datierung der Targume untereinander zu ziehen. Dal}
diese nicht mehr als ein Hinweis sein konnen, versteht sich von
selbst. Aber sie sind immerhin zu beriicksichtigen, und bei den
wenigen Kriterien, die uns bisher zur Verfiigung stehen, mag auch
ein Hinweis von Wert sein. Auf das Problem der relativen Datierung
der Targume brauche ich zu diesem Zweck hier nicht einzugehen
— es ist ungeloster denn je —, ich begniige mich deshalb mit der
Feststellung eines bestimmten Sachverhaltes.

Eine eingehende Darlegung der Bedeutung des Terminus Sche-
khinah wiirde den Rahmen dieser Schrift bei weitem iiberschreiten.
Hier sei nur das folgende gesagt: Der Terminus Schekhinah dient
in den Targumen nicht der Umschreibung von Anthropomorphis-
men?!. Der Terminus Schekhinah ist iiberhaupt keine Umschreibung,
sondern eine Gottesbezeichnung mit einer spezifischen Bedeutung.
(Auf die Hypostasenfrage einzugehen eriibrigt sich hier, da sie im
Zusammenhang unserer Untersuchung irrelevant ist.) Die Gottes-
bezeichnung Schekhinah entstand alier Wahrscheinlichkeit nach
aus einem Abstraktum, welches urspriinglich in der Erorterung
dazu diente, den Akt der Einwohnung Gottes an einem bestimm-
ten Ort zu bezeichnen. Der Terminus Schekhinah war also urspriing-

1 So besonders gegen Maybaum «Die Anthropomorphien und Anthropo-
pathien bei Onkelos 1870 und Ginsburger «Die Anthropomorphismen in
den Targumin 1891».

43



lich eine jener typischen Nominalisierungen, die, wie Gulkowitsch 2
zeigte, der juristisch-religiosen Sphére entstammen. In dieser ur-
spriinglichen Bedeutung ist das Wort in der rabbinischen Literatur
nicht mehr sicher zu belegen. Der Ubergang zur Gottesbezeichnung
mul} also relativ frith stattgefunden haben. Auch der Weg der
Ubertragung kann nur vermutet werden, wobei sich zwei Méglich-
keiten anbieten: Die Gottesbezeichnung ging aus Sitzen wie
...2 (72pabw) nrow hervor, bei denen nicht mehr festgestellt werden
kann, ob Schekhinah Nomen actionis oder Gottesbezeichnung ist
oder aber aus einer Bezeichnung des Tempels n1*owi n°a, hervorging
wobei Schekhinah als Genitiv des Besitzes und daher als Gottesbe-
zeichnung verstanden werden konnte. Gegen die letztere Moglichkeit,
die auf den ersten Blick bestechend ist, sprechen die spezifischen Vor-
stellungen, die fast ausnahmslos mit der Verwendung des Terminus
Schekhinah verbunden sind3. Wenn die Gottesbezeichnung Sche-
khinah aus dem Ausdruck «Haus der Schekhinah», der analog zu
«Haus Gottes» verstanden wurde, hervorging, dann mu@3 Schekhinah
als allgemeine Gottesbezeichnung aufgefallt worden sein, was
nicht der Fall ist. Landaus Annahme der Entstehung durch to-
pische Begriffsiibertragung? ist dagegen unhaltbar, denn Sche-
khinah allein bezeichnet niemals die «Wohnstétte» Gottes. Seine
Belege aus dem TOS5 widerlegen geradezu seine These, daf Sche-
khinah hier noch «den reinen Lokalbegriff Wohnung, Aufenthalt»
vertritt . '

Die mit einiger Wahrscheinlichkeit anzunehmende Genese der
Gottesbezeichnung Schekhinah 148t vermuten, dal} diese Gottes-
bezeichnung zuerst in einer explikativen Funktion verwendet
wurde, namlich so, dal der Terminus Schekhinah als Erklarung

2 Die Bildung von hebriischen Abstraktbegriffen in der hebriischen
Sprachgeschichte 1931, S. 113—115.

3 Diese Behauptung mag anfechtbar erscheinen, sie ist jedoch das Er-
gebnis einer sehr eingehenden Untersuchung, die ich in absehbarer Zeit zu
veroffentlichen hoffe.

4 Die dem Raume entnommenen Synonyma fiir Gott, 1888, S. 56; vgl.
auch von Gall «Die Herrlichkeit Gottes», 1900, S. 73.

5 Ex. 15, 17; Deut. 33, 12.

6 Loc. cit.

44



dafiir diente, wie die Gottheit an einem bestimmten Ort gegen-
wértig sein kann, obgleich sie im Himmel ist und obgleich Himmel
und Erde sie nicht fassen konnen?. In den Targumen ist diese ex-
plikative Funktion eindeutig. Der Terminus Schekhinah dient
nicht der Umschreibung, sondern der Erklarung einer bestimmten
Vorstellung von der Gegenwart Gottes in der Welt®. Die Uberset-
zung des Satzes zum Beispiel: «Der Ort, den der Herr dein Gott
erwihlen wird, um seinen Namen dort wohnen zu lassen» durch
«Der Ort, den der Herr dein Gott erwihlen wird, um seine Sche-
khinah dort wohnen zu lassen» 1a63t die explikative Intention bei
der Verwendung des Terminus Schekhinah ohne weiteres erkennen:
das Wohnen des Namens war ein nicht mehr eindeutiger Ausdruck,
und man koénnte daraus schlieBen, daBl Gott nicht wirklich im
Heiligtum gegenwirtig sei. Die Verwendung des Terminus Sche-
khinah stellt hier nun unzweifelhaft fest, dal «Name» in diesem
Zusammenhang gleichbedeutend mit der im Heiligtum gegenwir-
tigen Gottheit ist. Bei der Ubersetzung der Worte: Ich werde

7 Vgl. z. B.: Pesikta rab. P5, S. 19a; P. R. K. P. 1, S. 2b, Cantvr. 3, 10.

8 Jch lasse hier das Problem der Anthropomorphismen und. ihrer Um-
schreibung in den Targumen als solches dahingestellt und verweise besonders
auf Kadushin «The Rabbinic Mind», 1952, S. 325f., bes. S. 332, gegen Moores
«Buffer Word» und gegen Strack-Billerbeck. Seine eigene Definition «They
have the purpose not of interposing any distance between God and his
creature but that of cultivating an awareness of his otherness, an awareness
that he is other than his creature» trifft zweifellos fiir den Tiqun soferim
zu und auch fiir jene, dem aramaéischen Hofstil entlehnten Redeweisen,
jedoch keinesfalls fiir die Gottesbezeichnung, denn Schekhinah ist gewil}
keine besondere «expression of honor» (S. 334). Die Furcht vor Anthropo-
morphismen ist bei den Rabbinen in der Tat nie sehr groB gewesen. Nur
dort, wo man versuchte, aus dem Judentum auch eine Philosophie zu
machen, sah man sich gezwungen, die Anthropomorphismen umzudeuten.
Das kann jedoch keineswegs fiir die Targume gelten, denen jede philosophi-
sche Interpretation fernliegt. Churgins Behauptung (Targum Jonathen
to the Prophets, Yale Oriental Series, 1927, S. 20) «Numerous anthro-
pomorphic substitutes were eliminated by the late redactors to whome it
would seem the anthropomorphic expressions were no longer terrifying and
repugnant» ist durchaus interessant — aber wer waren diese «amoréischen
Redaktoren», die an den Umschreibungen keinen Anstofl nahmen, sie zum
Teil entfernten, in grofer Zahl aber stehen lieflen?

45



mein «Antlitz vor ihnen verbergen» durch «Ich werde meine Sche-
khinah von ihnen entfernen® wird kein Anthropomorphismus
umschrieben, sondern eine Metapher erkliart. Dies diirfte hinrei-
chend zeigen, dafl der Terminus Schekhinah weder zur Umschrei-
bung von Anthropomorphismen, noch als ein «reverential appel-
lativ» verwendet wurde.

Man kann nun den Versuch unternehmen, festzustellen, ob und
wie sich die Verwendung des Terminus Schekhinah in seiner ex-
plikativen Funktion im TO von den anderen Targumen unter-
scheidet. Der Terminus Schekhinah wird im TO vor allem dann
verwendet, wenn betont werden soll, dal der Text von der Gegen-
wart Gottes (als Schekhinah) im Lager der Israeliten, das heilit
im Zeltheiligtum und spiter im Tempel handelt. Das Wohnen oder
die Gegenwart der Schekhinah wird fast immer durch das Verbum
" ausgedriickt, wenn die hebraische Vorlage jow liest. Hat die
hebriische Vorlage einen Nominalsatz mit adverbiellem Pradikat,
dann folgt ihr das TO fiir gewshnlich!®. Einmal (Lev. 26, 12)
iibersetzt TO *no%nnm durch "wx), sonst wortlich1t.

Von der Gegenwart der Schekhinah in der Mitte Israels handelt
TO: Ex. 17,7; 25,8; 29,45; Lev. 26,12; Num. 5, 3; 11, 20;
14, 14; 16, 3; 35, 34; Deut. 6, 15; 7, 21; 31, 17.

Den Namen wohnen lassen ubersetzt TO konsequent: die
Schekhinah ruhen lassen: Deut. 12,5.11.21; 14,23.24; 16,2.6.11:
26, 2. Hierbei wird 0" und }o% unterschiedslos durch " iibersetzt.

Eine besondere Stellung nimmt hier TO Ex. 20, 21 ein, wo
"R IR 9O WK analog zu den oben genannten Stellen durch

9 So nur TO. Pseudojonathan faflt Antlitz in einem anderen Sinne auf.

10 Die Ausnahmen sind Num. 11, 20; 14, 14; 16, 3; Deut. 1, 42. Bei
Num. 16, 3 kénnte man annehmen, daf3 die emphatische Voranstellung von
2212 wiedergegeben durch N"1°1 zur Einflihrung von "W fiihrte. Dies
ist jedoch kaum zwingend. Bei den anderen Stellen wiiBite ich keinen Grund
anzugeben, es sei denn die Gewohnheit vom «Ruhen der Schekhinah» zu
sprechen.

11 Diese Ausnahme koénnte, wie ich vermute, durch den Kontext bedingt
sein: Gott ist der Gott Israels, nicht (nur) weil er in der Mitte des Lagers
einherzieht, sondern weil er in Israel gegenwirtig ist, das heiBit auch im
Heiligtum zu Jerusalem. Diese sorgfaltige Differenzierung darf man TO
ohne weiteres zutrauen.

46



«wo ich meine Schekhinah ruhen lassen werde» iibersetzt wird. Die
Erlduterung des TO gilt dem Priestersegen!?, ist aber leider, fiir
mein Verstdndnis jedenfalls, nicht eindeutig. Meines Erachtens
liegt hier ein Midrasch vor: Der Ort, an dem ich meines Namens
gedenken lasse (das heiflt nach der einstimmigen rabbinischen
Interpretation den Namen aussprechen), das ist das Heiligtum, wo
auch der Name, das heilt die Schekhinah ist (im Analogieschluf}
zu den obengenannten Stellen). Der Ort, an dem Gott seine Sche-
khinah ruhen 148t, ist hier bereits zu einer Bezeichnung des Heilig-
tums geworden. Dall TO hier die Synagoge beziehungsweise die
Betergemeinde meint!3, ist unwahrscheinlich, denn der Ort, an
dem die Schekhinah ruht, ist, wie aus den oben zitierten Stellen
hervorgeht, fiir TO das Heiligtum. TO will hervorheben, dafl der
Priestersegen vollwertig nur im Heiligtum erteilt wird. Hétte der
Interpret an den Priestersegen in den Maamadoth oder in der
Betergemeinde gedacht, dann wiirde er bei den Worten «werde
ich zu dir kommen» ankniipfen.

Zu den obengenannten Fillen, wo der Terminus Schekhinah
die im Heiligtum gegenwirtige Gottheit bezeichnet, gehdren auch
die folgenden midraschartigen Interpretationen:

Gen. 9, 27. «Seine Schekhinah wird er im Lager Schems wohnen
lassen.» Diese Auslegung ist eine Stellungnahme in der Kontro-
verse, ob die Schekhinah in dem von Cyrus erbauten Heiligtum
ruhte 4.

Gen. 49, 27. «Binjamin, in seinem Lande wird die Schekhinah
ruhen, und in seiner Herberge wird das Heiligtum erbaut!®. Hier
nimmt TO die Interpretation zu Deut. 33, 12 vorweg, um die fol-

12 Vgl. hierzu Mekh. bachodesch Jithro P 11.

13 'Wie Mekh. bachodesch z. St.: Von hier sagten sie, wo immer zehn
Menschen in eine Synagoge hineingehen, bei denen ist die Schekhinah.

14 Vgl. Gen.r. P 37, Theodor, S. 342, und b. Joma 9b. Ich weill nicht,
ob man aus dem Hinweis Jochanans schlieBen darf, daB die Auslegung
damals selbst noch bei jenen kontrovers war, welche annahmen, daBB die
Schekhinah nicht im zweiten Heiligtum ruhte. Die paléstinischen Targume
berithren die Frage gar nicht, so wenig, wie TO auf die Proselyten eingeht.
Allerdings darf man hieraus nicht auf eine groBere Proselytenfeindlichkeit
des TO schliefen.

156 Vgl. hierzu Sifre Deut. P 352, S. 411, P 353, S. 413.

47



gende Iirklarung der Opfer zu begriinden. Der Terminus Schekhinah
bezeichnet also zweifellos die im Heiligtum gegenwértige Gottheit.

Deut. 33, 12. «Und zwischen seinen Schultern ruht er» iibersetzt
TO: Und in seinem Lande wird die Schekhinah ruhen6. Mit Land
ist das Gebiet Binjamins gemeint, in dem sich der Tempel befand.

Deut. 32, 10 iibersetzt TO: «Er 148t sie rings um seine Sche-
khinah lagern» anschliefend an Y11220°. Man konnte hier mit der
zweiten Erklirung in Sifre Deut!” annehmen, dal TO an die
Offenbarung am Sinai denkt, um so mehr, als dann die Worte «Er
lehrt sie Worte der Torah» folgen, die sehr gut zur Offenbarung am
Sinai passen wiirden!8. Dagegen spricht aber, da TO bei der
Offenbarung am Sinai sonst niemals den Terminus Schekhinah
verwendet. Man wird also eher die dritte Erklarung des Sifre
Deut.!® heranziehen: Nach Bannern geordnet, je drei im Norden
(des Heiligtums), drei im Siiden...20. Wenn hier auch nicht mit
Sicherheit geschlossen werden kann, daBl an die Schekhinah im
Heiligtum zu denken ist, so ist diese Moglichkeit doch auch nicht
ganz auszuschlieBen.

Num. 23, 21 ist in seiner Bedeutung kaum sicher zu bestimmen:
¢...und das Schmettern des Konigs ist in ihm» iibersetzt TO
«und die Schekhinah ihres Konigs ist unter ihnen». Der Ausdruck
«die Schekhinah ihres Konigs» ist, soweit ich sehe, weder in den
Targumen noch sonst in der frithen rabbinischen Literatur belegt,
ich vermute daher, dall der Text verderbt ist. Das Wort Konig
entspricht zwar MT, TO wiirde jedoch kaum ein Suffix hinzufiigen,
wenn damit keine besondere Bedeutung verbunden ist. Diese ver-
mag ich allerdings nicht einmal zu ahnen. Der Terminus Sche-
khinah héangt von n¥u ab. Das weist auf die Interpretation zu
Ps. 47, 6, den einige mystische Midraschim als das Aufsteigen der

16 Vgl. die Belegstellen Anmerkung 15 und b. Meg. 26a, b. Seb 53b und
54b.

17 P 313, S. 355.

18 Auch Raschi legt MT so aus, aber nicht unbedingt Onkelos folgend.

P 313 19 8. 356.

20 Vgl. auch Gen. r. P 100, Theodor, S. 1284: ...so werdet ihr auch zu
vier Bannern in der Wiiste werden und die Schekhinah in der Mitte; vgl.
auch Tanchuma Buber bemid bar 12, S. 11.

48



Schekhinah nach dem Siindenfall deuten?2!. Ich kann nur vermuten,
daB zwischen dem Schmettern und der Gegenwart der Schekhinah
ein Zusammenhang besteht. Auf die zahlreichen Zusammenhénge
zwischen dem Hall des Schophars und den Theophanien2? zu ver-
weisen wire eine billige Assoziation, die jedenfalls nicht erkléart,
wie TO zu dieser Ubersetzung kommt. Was sich hier der Interpret
unter der Schekhinah vorstellte, mull also dahingestellt bleiben.
Dagegen ist wahrscheinlich, dafl er auch hier an die Gegenwart
der Schekhinah inmitten des Volkes denkt. Fraglich ist nur die
Gelegenheit und der Umstand.

Das Wandern Gottes oder seines Antlitzes mit oder unter den
Israeliten iibersetzt TO durch «die Schekhinah zieht unter...».
M3t uns ist nur einmal belegt (Ex. 33, 16). Die Stelle ist insofern
verdéachtig, als TO «Gott ist mit jemandem» ausnahmslos durch
«Die Memra Gottes ist zu seiner Hilfe» iibersetzt 23.

Ex. 33, 14. 15 iibersetzt TO «Antlitz Gottes» (das mit Israel
zieht) durch Schekhinah. Ex. 33, 14 iibersetzt TO «Meine Sche-
khinah wird gehen...» Ex. 33, 15 «<Wenn deine Schekhinah nicht
unter uns X1'2 geht». Unter uns ist also als eine erklarende Glosse
hinzugefiigt. Die Deutung des MT bietet fast uniiberwindliche
Schwierigkeiten?*, denn warum besteht Moses darauf, daBl das
Antlitz Gottes mit Israel ziehe, nachdem Gott dies doch schon im
vorhergehenden Vers zugesagt hatte? Nach TO besteht Moses
darauf, dafl die Schekhinah in der Mitte Israels ziehe, was aus
dem eingefiigten Wort hervorgeht. Dies war also in der Zusage
nicht enthalten. Leider iibersetzt TO Ex. 33, 14 so woértlich, dal

21 Sefer Hejkhalot, Bet Hamidrasch Jellinek V, S. 172; Midrasch Otiot
A, Batej Midraschot Wertheimer IT, S. 351, und Henoch, ibid II, S. 114.

22 7. B. Ex. 19, 16.

23 Man konnte iiber diesen Einzelfall hinwegsehen, wenn nicht Pseudo-
jonathan hier ibersetzen wiirde ¢bei dem Sprechen deiner Schekhinah
Xiny». Ginsbergers Emendation ist meines Erachtens unbegriindet. Der
SchluBB des Satzes legt bbin nahe; denn hier denkt der Midrasch an
die Wortoffenbarung entsprechend dem «Heiligen Geists». Die nur Isral
zuteil wird. zu vergleichen ist b. Berakh 7a und b. Baba Batra 15a,
wo der Text im gleichen Sinne gedeutet wird. Einesolche Aussage wire
im TO, so wie er uns vorliegt, undenkbar.

24 Vgl. z. B. Raschi und Ramban z. St.

49



die Ubersetzung genau so vieldeutig wie der iibersetzte Text
bleibt. Man konnte annehmen, dall die Schekhinah Israel voraus-
ziehen sollte2® und dall Moses darauf besteht, daB3 die Schekhinah
in der Mitte Israels bleibe. Das wiirde zur allgemeinen Konzeption
der Schekhinah im TO sehr gut passen. Weniger wahrscheinlich
ist, daB3 die Schekhinah nur bei Moses sein sollte 26, Mit Sicherheit
kann hier also festgestellt werden, dal V. 15 von der Schekhinah
in der Mitte Israels, also im Heiligtum handelt. Wie sich der Inter-
pret die Schekhinah in V. 14 vorstellte ist dagegen nicht zu er-
kennen.

Ex. 34,9 und Deut. 23, 15 sind dagegen eindeutig: Die Sche-
khinah zieht inmitten des Lagers, also im Heiligtum.

Das Vorausziehen Gottes vor dem Lager der Israeliten iibersetzt
TO immer wortlich. (Zum Beispiel Deut. 1, 33; 31, 6. 8, dabei ist
6 aus 8 erschlossen!) Maybaum?? erklart dies so, dafl diese Aus-
drucksweise dem Volke gelaufig war, so dall eine gottliche Erschei-
nung nicht damit verbunden werden mufllte. Satze, in denen eine
Metapher nicht mifverstanden werden konnte, weil sie das Volk
im Munde fiihrte, iibersetzte TO daher wortlich. Maybaums Fest-
stellung ist allerdings durch nichts begriindet. Was die Verstand-
lichkeit der Metapher betrifft, so ist nicht einzusehen, warum zwi-
schen «Gott zieht in ihrer Mitte einher» und «Gott zieht ihnen vor-
aus» ein Unterschied bestehen sollte. Vielmehr unterscheidet TO
zwischen der Schekhinah im Heiligtum und der den Israeliten vor-
ausziehenden Gottheit. TO erklirt diese Texte nicht, man kann
daher auch nicht sagen, wie der Interpret sie verstand oder ver-
standen haben wollte, sondern nur dies, dal} er hier die Gottheit
nicht als Schekhinah interpretiert. Die Behauptung Maybaums
mag gerade darin zutreffen, da TO diese Stellen als Metaphern
verstand, insofern als er hier nicht an eine reale Prasenz dachte,
so wie TO ja auch die Satze «Gott war mit. .. » nicht als Realpré-
senz, sondern als eine mittelbare Hilfe durch die Memra Gottes
erklirt 2. Warum TO diese Sitze ganz unerklirt 148t und sie wort-

25 So z. B. Sipurenu z. St.
26 Vgl. Ramban z. St.

27 Op. cit., S. 12.

28 Vgl. z. B. TO, Gen. 39, 2.

50



lich iibersetzt ist eine Frage, auf die bisher noch keine Antwort
gefunden wurde. Zufall ist dies sicherlich nicht, denn die wortliche
Ubersetzung entspricht in ihrer Haufigkeit bereits einer Regel.

Das Verbergen des Antlitzes Gottes iibersetzt TO immer als
Entfernung der Schekhinah aus Israel: Deut. 31, 17. 18; 32, 20.
Diese Ubertragung ist keineswegs eine Stereotypie, die Antlitz =
Schekhinah und daher das Verbergen des Antlitzes als Entfernung
der Schekhinah iibersetzt. Vielmehr ist diese Bedeutung schon im
MT impliziert (Deut. 31, 17). TO fibersetzt Antlitz sonst aus-
schlieBlich dann durch Schekhinah, wenn hierbei an die Gegenwart
Gottes in Israel beziehungsweise im Heiligtum zu denken ist. Die
paléstinischen Targume folgen hier einer eigenen Textinterpreta-
tion (Deut. 31, 17. 18 wird das Antlitz Gottes als Schekhinah auf-
gefallt, sonst nie. Der Codex Neofiti 12° liest dagegen auch Ex.
33, 14 und 15 Herrlichkeit der Schekhinah).

Ex. 33, 3. 5 iibersetzt TO als hitte der Text des MT 739pn und
bezieht 15¥R auf die Entfernung der Schekhinah: «Ich werde nicht
in (bzw. aus) deiner Mitte aufsteigen»: «Ich werde nicht meine
Schekhinah entfernen.» Diese Auslegung durch TO scheint auf
den ersten Blick widersinnig, denn die Entfernung der Schekhinah
und die Leitung durch einen Engel sind ja die angedrohte Strafe.
Der Interpret deutet MT jedoch so, als sei. die Vernichtung auf
dem Wege die Folge der Entfernung der Schekhinah, was ja nicht
Gottes Absicht sein konnte. Maybaum3° fithrt diese iibersetzung
darauf zuriick, daBl «Gottes Gegenwart nur zum Heile gereichen
kann3ly. Sehr viel einleuchtender ist die Erklarung, die sich aus
Tjo Ex. 33, 30 ergibt: «Ich kann zwar nicht meine Schekhinah aus
eurer Mitte entfernen, doch meine Herrlichkeit soll nicht n der
Mitte eures Lagers ruhen. . .» Hier wird die Errichtung des Zeltes
(Ex. 33, 7) antizipiert. Von hier ist auch, so vermute ich, TO 33,
14 zu verstehen: Moses bestand darauf, daf die Schekhinah in-
mitten des Volkes, und zwar im Heiligtum gegenwéirtig sei und
nicht in dem Zelt der Begegnung auflerhalb des Lagers. Der Ter-

29 Vgl. Sefarad 17, 1957, S. 119f.
80 Qp. cit, S. 21.
31 Vgl. dagegen Sifre Num. P 94, S. 94; Num.r. P 5, § 7.

51



minus Schekhinah bezeichnet hier also auch die im Heiligtum
gegenwirtige Gottheit.

Den Ausdruck «Haus der Schekhinah» verwendet TO nur zwei-
mal fiir Jnaw® nom, hier also als genaue Ubersetzung des Wortes
«wohnen». Man konnte vermuten, daB Schekhinah hier noch No-
men actionis ist. Dies ist aber doch nach der Ubersetzung anderer
Stellen unwahrscheinlich. Selbst wenn man die Entstehung des
TO iiber Generationen hin annehmen will, ist es doch kaum so,
daB ein vereinzeltes Nomen actionis neben einer allgemein gewor-
denen Gottesbezeichnung stehenblieb. Immerhin kann man mit
der Moglichkeit rechnen, was wiederum fiir das Alter des TO
sprechen konnte. Als Gottesbezeichnung wiirde Schekhinah hier
die im Heiligtum gegenwéartige Gottheit bezeichnen.

Deut. 32, 40 iibersetzt TO «Ich hebe meine Hand zum Him-
mel. ..»: «Ich habe im Himmel das Haus meiner Schekhinah be-
reitet.» TO sieht hier also eine Anspielung auf das himmlische
Jerusalem und auf die heiligtumslose Zeit32. Ich vermute hier eine
spate Interpolation um so mehr, als ich nirgends einen Anhalts-
punkt fiir die Deutung des TO finden kann.

Deut. 3, 24; 4, 39 iibersetzt TO «Gott im Himmel und auf der
Erde»: «Gott, dessen Schekhinah im Himmel ist und der auf Erden
herrscht.» Man konnte auch hier annehmen, dafl Schekhinah
Nomen actionis ist. Nach der Intention des Interpreten ist dies
jedoch nicht sehr wahrscheinlich. Was immer Schekhinah hier
bedeuten soll, so hebt TO hervor, dal3 die Herrschaft Gottes auf
Erden nicht von seiner unmittelbaren Gegenwart auf Erden ab-
hingt. Damit soll keineswegs die Gegenwart der Schekhinah in
Israel geleugnet werden — das liegt TO ganz gewill fern — viel-
mehr will TO hervorheben, da3 die Herrschaft iiber die Welt nicht
von der Schekhinah im Heiligtum ausgeht, sondern von der im
Himmel und daBl die Herrschaft iiber die Welt ausgeiibt wird,

82 Vgl. auch Ramban z. St. und unten zu Ex. 17, 16. Allerdings muf}
man hier mit einer Interpolation rechnen, um so mehr, als im frithen Mi-
drasch so weit ich sehe kein Anhaltspunkt fiir die Deutung des TO zu
finden ist. '

52



gleichgiiltig ob die Schekhinah auf Erden ist oder nicht33. Der
Gegensatz von Himmel und Erde wird besonders in der Uberset-
zung Deut. 33, 16 deutlich: o 10w iibersetzt TO: «dessen Sche-
khinah im Himmel ist und der sich Moses im Dornbusch offen-
barte». TO will den Eindruck vermeiden, als hitte sich die Sche-
khinah im Dornbusch offenbart oder als sei der Dornbusch der
Ort der Schekhinah34. Dies entspricht der allgemeinen Konzeption
der Schekhinah im TO und iiberhaupt den rabbinischen Vorstel-
lungen, die zwischen der Schekhinah im Dornbusch, sofern iiber-
haupt der Terminus Schekhinah verwendet wird, und der im
Heiligtum keinerlei Beziehung sieht.

Die Vorstellung von der Schekhinah im Himmel lassen die
Ubersetzungen zu Deut. 33, 26 und Ex. 17, 16 etwas besser er-
kennen. Deut. 33, 26 iibersetzt TO @' 359 «dessen Schekhinah
im Himmel ist». Dies ist sicherlich keine Umschreibung, die hier
angebracht wére, sondern eine Erlduterung: 259 wird auf die
Kheruben gedeutet, iiber denen die Gottheit thront?3s,

Ex. 17, 16 wird die schwierige Schwurformel i 93 v 7* «dessen
Schekhinah auf dem Thron seiner Herrlichkeit ist» iibersetzt. Dal3
auch hier wie in Deut. 32, 40 in der Schwurformel der Terminus
Schekhinah auf die zum Schwure erhobene Hand bezogen wird,
ist zwar auffillig, braucht aber nicht mehr als eine Koinzidenz zu
sein. TO bezieht die Hand Gottes sonst nie auf die Schekhinah,
die Deutung miifite also auf die Schwurhand bezogen werden.

33 Hierzu wire Tanchuma Buber Schemot 10, S. 5, Ex. r. P2, §2,
und Midraschtehillim 11, §3, S. 98, zu vergleichen, Texte, die in ihrer
Aussage alle nicht eindeutig sind, die aber wahrscheinlich lehren wollen,
daB Gott selbst dann, wenn er seine Schekhinah von der Erde, das heilit
aus Israel entfernt, noch alles in der Welt wahrnimmt und die Welt richtet.

34 Der Sprachgebrauch entspricht hier ganz dem frithen Midrasch, der
den Terminus Schekhinah bei der Offenbarung im Dornbusch nicht wver-
wendet. Erst Ex. r. P 2, § 5, Mekh Schemot (Wertheimer, op. cit II, S. 103);
Mekhilta de Rabbi Schimon b Jochaj, Schemot, S. 2, PRK P 1, 8. 2b, ver-
wenden hier den Terminus Schekhinah. Bei den «Herabsteigungen» (ARN I
K 34, Schechter, S. 102, und Parallelen) wird «der Heilige, g. s. E.» in den
spéiteren Texten durch Schekhinah ersetzt.

35 Dies erhellt sich aus dem zusétzlichen «und seine Kheruben» in Tjo
z. St.

53



Hierfiir kann ich allerdings in der frithen rabbinischen Literatur
keinen Anhaltspunkt finden, was zwar nicht gegen eine besondere
Interpretationsweise des TO sprechen mul}, die Wahrscheinlichkeit
aber doch sehr verringert. Zudem besteht noch ein Unterschied
zwischen dem Haus der Schekhinah und der thronenden Sche-
khinah. Die auf dem Throne sitzende Schekhinah ist der Gegen-
stand, bei dem geschworen wird. Das 148t vermuten, dall T auf-
gelost als 7™, das heillt als Gottesname interpretiert wurde?S:
7~ (das heiBt die Schekhinah) ist auf dem Thron der Herrlichkeit.
Die Verwendung des Terminus Schekhinah entspricht hier dem
fast allgemeinen rabbinischen Sprachgebrauch, der die thronende
Gottheit, besonders wenn sie Gegenstand der Anschauung ist,
auch als Schekhinah zu bezeichnen pflegt?7.

Die Verwendung des Terminus Schekhinah im TO als Bezeich-
nung der im Himmel gegenwirtigen Gottheit sagt leider nicht
sehr viel iiber die spezifische Vorstellung iiber die Schekhinah im
TO aus. Sicher ist, dal TO unter bestimmten Umstinden auch die
im Himmel gegenwirtige Gottheit als Schekhinah bezeichnet, nim-
lich dann, wenn der Gegensatz zur Erde hervorgehoben wird und
als Bezeichnung der thronenden Gottheit.

Nur in vier Fillen verwendet TO den Terminus Schekhinah im
Zusammenhang mit Offenbarungen:

Num. 6, 25: «Der Herr lasse sein Antlitz bei dir leuchten» iiber-
setzt TO: «Der Herr lasse seine Schekhinah bei dir leuchten.»
Diese Ubersetzung findet sich nur in den spéteren Drucken38, ist
daher jung. Sie folgt der Erklarung Rabbi Nathans zum Priester-
segen, die eschatologisch aufzufassen ist3®. Es ist hier also, selbst

36 Meine Kenntnisse der Zahlen und Buchstabenmystik sind leider zu
gering, um dies wirklich nachweisen zu kénnen.

37 Vgl. z. B. Ex.r. P. 18, § 5, PRE P 4, S. 9a. Vielleicht muss im TO die
thronende Schekninah als die Gottheit auf dem Richterstuhl gedeutet
werden(?).

38 Jch folge hier den Angaben Berliners (Targum Onkelos 1884, Bd. 2,
S. 217). Die Ubersetzung des Priestersegens war urspriinglich verboten,
vgl. b. Meg 25a. Das Verbot gilt allerdings nur fiir den Vortrag, also nicht
fiir die Manuskripte. Wie es scheint, wurde es dennoch befolgt.

39 Sifre Num. P 41, S. 49.

54



wenn die Ubersetzung authentisch ist, nicht von einer allgemeinen
Offenbarung der Schekhinah die Rede, sondern von der Offen-
barung in der Endzeit.

Ex. 33, 20 iibersetzt TO: « Du kannst mein Antlitz nicht sehen»
durch «Du kannst das Antlitz meiner Schekhinah nicht seheny.
Die Begriindung «denn der Mensch kann mich nicht sehen und
leben» wird wortlich iibersetzt. Dies ist die einzige Stelle, wo TO
den Ausdruck «Antlitz der Schekhinah», der im rabbinischen Sprach-
gebrauch sehr haufig ist, verwendet. Es ist daher nicht ausge-
schlossen, dafl Antlitz oder der ganze Ausdruck Antlitz der Sche-
khinah ein spéterer Zusatz ist. TO will jedenfalls, die Echtheit der
Ubersetzung vorausgesetzt, die Schaubarkeit der Schekhinah ver-
neinen. Die Umsténde, die zu dieser Ubersetzung fiihrten sind
aber wahrscheinlich noch etwas komplizierter, als man annehmen
mochte. Moses verlangt die Kabod (TO jekara) zu sehen. Diese
ist ja aber so oft offenbart worden, daBl die Ablehnung dieser Bitte
unangemessen wire. Also hat Moses etwas anderes erbeten und
das geht aus der Antwort hervor, in der dann vom Antlitz die Rede
ist. Wenn TO also den Terminus Schekhinah hier verwendete,
dann eben nur unter dem Zwang dieser Erklirung, denn V. 23
iibersetzt TO wieder wortlich: «Aber nicht das, was vor mir ist»
fiir «mein Antlitz40».

Verdéchtig ist auch die Ubersetzung zu Ex. 33, 26 «und der
Herr zog an ihm voriiber» durch «lie3 seine Schekhinah an seinem
Antlitz vorbeiziehen». Die Verwendung des Terminus Schekhinah
ist hier noch weniger motiviert als im vorhergehenden. Immerhin
konnte man mit der Mdoglichkeit rechnen, dal der Interpret V.9
vorbereiten will, namlich die Bitte des Moses, die Schekhinah
moge in der Mitte Israels einherziehen.

Die Ubersetzung von Num. 14, 14 steht in einem krassen Ge-
gensatz zu allen anderen Ubersetzungen des TO: «Denn du bist
der Herr, der inmitten dieses Volkes ist, der sich Auge in Auge
sehen lieB3...» iibersetzt TO: «Denn du bist der Herr, dessen
Schekhinah inmitten dieses Volkes ruht, die mit ihren Augen die

40 Vielleicht ist aber auch hier noch ein versteckter Hinweis zu suchen:
Das, was hinter Gott ist, das sind die Knoten der Tephillin, vgl. den Mi-
drasch in b. Berakh 7a.

55



Schekhinah der Herrlichkeit des Herrn gesehen haben.» Sche-
khinah der Herrlichkeit ist sonst nirgends im TO belegt und ist
allein fiir die palistinischen Targume, genauer fiir Pseudojonathan
und das Fragmententargum typisch. Gall# stellt die Ichtheit der
Stelle mit Recht in Frage. Hs ist kaum zu bezweifeln, dafl Sche-
khinah hier sekundir eingefiigt wurde, um so mehr, als hier von der
Offenbarung am Sinai die Rede ist %2,

Die vier zitierten Séatze, bei denen, wenn auch nur entfernt,
an eine Offenbarung der Schekhinah gedacht werden koénnte, sind
also sdmtlich fragwiirdig. Aber selbst wenn sie tatséchlich zum
urspriinglichen Text des TO gehoren sollten, sagen sie doch nichts
iiber eine wirkliche Offenbarung der Schekhinah aus. Als Subjekt
des Verbums *93 verwendet TO ausschlieBlich jekara, und dieser,
konsequente Sprachgebrauch wiirde gegen eine Offenbarung der
Schekhinah sprechen, selbst wenn die oben zitierten Sitze echt
wiren, zumal nur Num. 14, 14, das mit der groBten Wahrschein-
lichkeit unecht ist, ein Sehen der Schekhinah zuléf3t.

Aus der Untersuchung der Verwendung des Terminus Sche-
khinah ergibt sich nun, daf3 der Bedeutungsbereich dieses Wortes
im TO besonders eng ist. Der Terminus Schekhinah bezeichnet
fast ausschlieBlich die in der Mitte Israels, das heilt im Heiligtum
gegenwirtige Gottheit, die im Tempel gegenwirtige Gottheit und
unter bestimmten Voraussetzungen die im Himmel (thronend)
gegenwirtige Gottheit.

Bei den mdglichen Ausnahmen Ex. 33, 20 und 34, 6 wird ein-
mal die Mdoglichkeit des Sehens der Schekhinah verneint und dann
moglicherweise an eine Gegenwart der Schekhinah auflerhalb des
Heiligtums gedacht, wie sie spiter in der Mitte Israels gegenwirtig
sein sollte.

TO verwendet den Terminus Schekhinah nicht, wenn von der
Gegenwart Gottes auBerhalb des Heiligtums oder von einer Offen-
barung die Rede ist.

TO verwendet bis auf die eine Ausnahme niemals die Wort-
zusammensetzung mit jekara, die in den paldstinischen Targumen
héufig ist.

41 Die Herrlichkeit Gottes 1900, S. 78.

42 Vgl. Tjo z. St.

56



Eine eingehende Priifung der Verwendung des Terminus Sche-
khinah in den palédstinischen Pentateuchtargumen eriibrigt sich
fiir den Zweck der vorliegenden Untersuchung. Hier sei nur auf die
wichtigsten und offensichtlichsten Abweichungen hingewiesen:

Die paléstinischen Targume verwenden den Terminus Sche-
khinah als Bezeichnung der Gottheit, wie sie beim Menschen gegen-
wirtig ist und sich ihnen offenbart.

Tjo: Gen. 18, 3; 28, 16 (?); 35, 13; 47, 31; 49, 1.

Codex Neofiti 1: Gen. 17, 22; 18, 3. 33; 35, 13.

Bei Offenbarungen der Schekhinah in der Wolke und als Wolke
der Schekhinah:

Tjo: Ex. 16,10; 34,5; Num. 10, 34; 11,25; 12,10; 17, 7;

Deut. 1, 31. o

Codex Neofiti 1: Ex. 16, 10; 20, 18; 24, 13. 16; 34, 5; Num. 10,

34: 12, 5; 16, 2; 17, 7.

Offenbarung der Schekhinah im Dornbusch:

Tjo: Ex. 3, 6; Deut. 33, 16.

Codex Neofiti 1: Ex. 3, 2 (nur glossiert).

Fragmententargum: Deut. 33, 16.

Offenbarung am Sinai:

Tjo: Ex. 24, 11. 13. 16; Num. 10, 33; 14, 14.

Codex Neofiti 1: Ex. 18, 5; 19, 11. 17. 18. 20.
Offenbarung der Schekhinah im Heiligtum:

Tjo: Gen. 22, 14; Lev. 9, 23 (Herabkunft ins Heiligtum).

Codex Neofiti: Gen. 22, 14.

Fragmententargum: Gen. 22, 14.

Die Schekhinah Israel vorausziehend:

Tjo: Deut. 9, 3; 31, 3. 6. 8.

Codex Neofiti: Deut. 9, 3; 31, 3. 6. 8.

Die wesentlichen Unterschiede zwischen TO und den palésti-
nischen Targumen hinsichtlich der Verwendung des Terminus
Schekhinah lassen sich nun wie folgt zusammenfassen:

Im Gegensatz zum TO verwenden die palidstinischen Targume
den Terminus Schekhinah auch zur Bezeichnung beziehungsweise
Erklarung der sich offenbarenden Gottheit, sei es im Heiligtum,
auf dem Sinai oder bei Menschen, das heilt den Erzvitern.

Im Gegensatz zum TO verwenden die palistinischen Targume

57



zusammengesetzte Ausdriicke wie Herrlichkeit der Schekhinah
Gottes und Schekhinah der Herrlichkeit Gottes. Dies im einzelnen
nachzuweisen eriibrigt sich bei der Vielzahl der Fille. Der Codex
Neofiti verwendet so weit ich sehe fast ausschlieSlich den Ausdruck
Herrlichkeit der Schekhinah.

Eine Untersuchung der Verwendung des Terminus Schekhinah
im Talmud und Midrasch erweist nun die allgemeine Tendenz,
den urspriinglich wohl sehr engen Anwendungsbereich dieser Got-
tesbezeichnung zu erweitern. Das ist bei der anzunehmenden
Genese dieser Gottesbezeichnung auch verstéindlich. Sie entstand
aus dem Bediirfnis, die an einem bestimmten Ort, nidmlich im
Heiligtum einwohnende oder gegenwértige Gottheit differenzierend
zu benennen und muBlte so indifferente Gottesbezeichnungen mit
der Zeit iiberlagern und ersetzen. Wir besitzen zwar keinerlei
Anhaltspunkte dafiir, wann der Terminus Schekhinah zum ersten
Mal als Gottesbezeichnung verwendet wurde 43, aber die allgemeine
Entwicklung 1Bt sich an den Texten doch erkennen. Die weiteste
Anwendung findet der Terminus Schekhinah im bT, wo er bereits
den Ausdruck Heiliger Geist zu verdridngen beginnt?t. Der fort-
schreitende Ersatz der indifferenten Gottesbezeichnung lafit sich
auch noch an den palédstinischen Midraschim erkennen: Mekh.
bachodesch P 4 S. 126 gegen MRSJ S. 144 und b. Sota 4b. —
Mischnah Sota I, 9; Tos Sota IV, 8; Mekh. beschal Einl. S. 79
(Hss.); Sifre Num. P 106, S. 105, gegen Tanchuma beschal 2
S. 84b. — (Vergleiche auch Anmerkung) 34. Als Bezeichnung der
im Heiligtum gegenwirtigen Gottheit verwenden die rabbinischen
Texte fast ausschlieflich den Terminus Schekhinah. Die Bezeich-
nung war in diesem Bereich also bei der schriftlichen Fixierung

43 Landaus Vermutung, op. cit., S. 48, Rabbi Aqiba habe als erster den
Terminus Schekhinah verwendet, weil er einer der #ltesten «Autoren» ist,
bei denen man das Wort belegen kann, ist eher phantastisch, da die Angaben
der Namen ganz unzuverlédssig sind.

44 Vgl. z. B. p. Sota K 9 H 9 und H 16 gegen b. Sota 48b. p. Sota K 1 H 8
gegen b. Sota 9b. Von hier ergibt sich die scheinbare Konkurrenz zwischen
den beiden Bezeichnungen. Abelson (The Immanence of God in rabbinic
Literature, 1912, S. 379) hatte leider nicht das gegenseitige Verhiltnis der
Texte gepriift, so dall er zu dem irrigen Schlufl gelangen konnte, der Wechsel
in der Terminologie sei in der umgekehrten Richtung verlaufen.

58



der Texte schon fest eingebiirgert. Als Bezeichnung fiir die sich
offenbarende Gottheit (Exodus, Dornbusch, Sinai) iiberwiegen
andere, indifferente Gottesbezeichnungen, die nur in geringem
MaBe und in den spéiteren Texten durch Schekhinah ersetzt werden
(leider war dieser Prozell bei den Abschreibern und Druckern
noch nicht abgeschlossen), fiir gewdhnlich in der Absicht, durch
die Verwendung des Terminus Schekhinah die unmittelbare und
reale Gegenwart Gottes bei diesen Offenbarungen hervorzuheben,
also in einer explikativen Funktion.

Die Verwendung des Terminus Schekhinah in den palastinischen
Targumen entspricht also mit einiger Wahrscheinlichkeit einem
spateren Entwicklungsstadium als die Verwendung des Terminus
Schekhinah im TO. Die stark begrenzte Verwendung dieses Ter-
minus im TO kann auch keinesfalls auf eine jiingere Uberarbeitung
dieses Targums zuriickgefithrt werden und schon gar nicht auf
eine Uberarbeitung durch die babylonischen Amoriier. Dies kann
allerdings mit einiger Zuverldssigkeit nur fiir jene Teile und Sitze
behauptet werden, in denen der Terminus Schekhinah zur Bezeich-
nung der sich offenbarenden Gottheit verwendet wird. Die pald-
stinischen Targume, besonders aber das Targum des sogenannten
Jonathan, sind aber besonders in ihren aggadischen Erweiterungen
Sammelwerke und alles andere als einheitliche Ubersetzungen.

Wenn nun auch von der Entwicklung des Sprachgebrauches der
Terminus Schekhinah her eine spiatere Korrektur des TO unwahr-
scheinlich ist, so bleibt noch die Frage, wie sich die spezifische
Terminologie (Herrlichkeit der Schekhinah Gottes: Schekhinah
Gottes, Herrlichkeit Gottes) zueinander verhélt. Hamp#® behaup-
tete, dal derartige «gewundene Wortpfropfen» wie Herrlichkeit
der Schekhinah Gottes einer spiteren Zeit angehdren miissen.
Dafiir gibt es allerdings keinen anderen Beweis als den, daf3 das
Einfachere dem Komplizierten vorauszugehen pflegt — ein Opti-
mismus, den ich nicht ohne weiteres zu teilen vermag. Wenn dagegen
die kompliziertere Ausdrucksweise der einfacheren vorausging,
dann miiflte die einfachere auf eine Revision der Meinungen oder
der Texte zuriickgefiihrt werden.

45 Der Begriff Wort in den araméischen Bibeliibersetzungen, 1938, S. 3.

59



Fiir eine solche «Revision» scheint ein Satz zu sprechen, der
im Namen R. Eliesers tradiert wird. Dieser findet sich leider nur
in einem spiten Sammelwerk, dem Midrasch Hagadol, das zwar
altes Material verarbeitete, das aber dennoch nur soweit Vertrauen
verdient, als sich die Quellen verifizieren lassen. Im Midrasch
Hagadol lautet dieser Satz: R. Elieser sagt: Jeder, der einen Satz
(der Schrift) wortlich iibersetzt, ist ein Liigner, und jeder, der etwas
hinzufiigt, der schmaht und listert. Ubersetzt er zum Beispiel:
Sie sahen den Gott Israels (Ex. 24, 10): Sie sahen den Gott Israels,
dann ist er ein Liigner, denn der Heilige, g.s. E. sieht und wird
nicht gesehen. Ubersetzt er: Sie sahen die Herrlichkeit der Sche-
khinah des Gottes Israels, dann lastert und schméiht er, denn er
macht hier drei: Herrlichkeit, Schekhinah und Gott.

bT tradiert im Namen R. Jehudas nur den ersten Satz*. Nun
ist es allerdings naheliegend, dall ein Text, wie er oben zitiert
wurde, der Talmudzensur zum Opfer fallt. In der Tat hat den
Tossafisten4” und dem Arukh*® ein weiterer Text vorgelegen, der
dem Text des Midrasch Hagadol zum Teil entspricht. Arukh liest:
Ubersetzt er: Sie sahen den Gott Israels: Sie sahen den Gott
Israels, der ist ein Liigner, denn der Heilige, g.s. E. wird nicht
gesehen und der hinzufiigt und iibersetzt: Sie sahen die Engel des
Gottes Israel, der schmiht und lastert, denn er macht die kabod
zu einem KEngel. Allein er iibersetze: Sie sahen die Herrlichkeit des
Gottes Israels.

Der Text, der den Tossafisten vorlag, war dem des Arukh sehr
ahnlich.

DaB der Midrasch Hagadol den uns vorliegenden Text des bT als
Quelle benutzte ist allerdings nicht sehr wahrscheinlich, denn die
Zensur mag zwar den Text, aber kaum den Autor gedndert haben.
Eher wire schon anzunehmen, dal die Quelle des bT vorlag, wobei
wir natiirlich nicht beurteilen kénnen, wie gut diese Quelle war.
Allerdings mufl man auch damit rechnen, daBl der Text des bT
von der Zensur so zugerichtet worden ist, da Midrasch Hagadol

46 b. qid 49b.
@ Z. St.
48 Tirgem.

60



ein folgendes Stiick zitierte, das heute in den Texten ganz fehlt.
Dagegen spricht aber, dall im Verhéltnis zum Arukh nur der
letzte Satz verdndert ist. Dieser kann, das ist leider die Art und
Weise dieses Sammelwerkes, aus einem ganz anderen Kontext
exzerpiert worden sein.

Gegen das Alter dieses fragwurdlgen Satzes spricht meines
Erachtens eines: Er entbehrt jenes Minimum an Logik, das man
auch in den Begriindungen der Rabbinen finden wird. Wenn die
Zusammenstellung von Herrlichkeit, Schekhinah und Gott auf die
Trinitdt gedeutet werden kann, dann ist «Herrlichkeit Gottesy in
den Hénden der Dualisten ein kaum noch zu iiberbietendes Argu-
ment. Es ist daher ganz unwahrscheinlich, dafl hierauf etwa die
Worte folgten: «Er iibersetze die Herrlichkeit Gottes.»

Wie immer es sich aber mit diesem Text verhilt, man kann
daraus nicht auf eine allgemeine Revision der Ubersetzungen
schlieBen, die auf die Entfernung der dreifachen Wortverbindung
hinauslief. Eine so wohl begriindete Revision hatte nicht nur die
paléstinischen Targume aus dem liturgischen Gebrauch verdringt,
sie hatte sie vollig verschwinden lassen. Falls der Satz also iiber-
haupt authentisch ist, darf man in ihm nicht mehr sehen als eine
vereinzelte Stimme gegen die Ubersetzungsweise der paléstinischen
Targume.

Auch die Tatsache, dall die rabbinische Literatur die Wort-
verbindung Herrlichkeit-Schekhinah kaum kennt49, 146t keinen
Schlufl zu, denn die terminologischen Unterschiede zwischen den
Targumen und der iibrigen rabbinischen Literatur sind leider immer
noch ein ungelostes Rétsel. Man kann also aus den Unterschieden
in den Targumen in diesem Falle keine Schliisse herleiten.

49 Die wenigen Ausnahmen sind Ex. r. P. 2, § 5; PRE 30, S. 69b;
Tanchu ma und Tanchu ma Buber bemidbar 13, S. 12.

61



	Die spezifische Verwendung des Terminus Schekhinah im Targum Onkelos als Kriterium einer relativen Datierung

