Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 19 (1963)

Artikel: Die evangelische Theologie und die Juden
Autor: Brunner, Robert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961267

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961267
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Man gibt den Gldubigen auch den Rat, die Priester beim Segen
nicht anzusehen. «R. Jehudah b. Nachmani, der Dolmetsch von
Resch Laqisch, sagt: Wer die folgenden drei Dinge ansieht, dessen
Augen werden tritb: den Regenbogen, den Fiirsten und die Prie-
ster . .. zur Zeit als das Heiligtum noch stand und sie sich auf der
Tribiine befanden, um das Volk mit dem Gottesnamen zu segnen»
(Chag. 16a). Nach j. Meg. IV,8 gilt dieses Verbot auch aullerhalb
des Tempels, wo man den Gottesnamen nicht ausspricht.

DIE EVANGELISCHE THEOLOGIE
UND DIE JUDEN

Von RoBERT BRUNNER, Zirich

Es ist in gewissen christlichen Kreisen in Mode gekommen, iiber
die Haltung, die Kirche und Theologie von Anbeginn bis in die
neueste Zeit hinein dem Judenvolk gegeniiber eingenommen haben
sollen, mit allgemeinen Schlagworten zu operieren, dall es um der
Sache willen geboten scheint, einmal etwas Riickschau zu halten
und zu fragen, was denn eigentlich war? Selbstverstindlich sind
dabei einige Beschrénkungen notwendig, wenn man nicht wahrend
Jahrzehnten hinter eine solche Arbeit sitzen und ein mehrbéndiges
Werk schreiben will. Die erste Einschrinkung soll darin bestehen,
daBl wir uns auf die sich konsolidierende evangelische Kirche unter
Weglassung ihrer Griindungszeit einstellen, und das Verhalten der
sogenannten katholischen Kirchen nicht in Betracht ziehen. Und
die zweite Beschrdnkung ist bereits in der Formulierung des
Themas enthalten: wir fragen nicht nach der Haltung, welche das
Kirchenvolk da und dort den Juden gegeniiber eingenommen hat.
Wir wollen im wesentlichen bei der Theologie und den theologi-
schen AuBerungen verantwortlicher kirchlicher Gremien bleiben,
und auch diese sollen zur Hauptsache nur registriert werden. Kurz,
eine Art Inventar soll aufgenommen werden iiber die AuBerungen

von Theologie und Kirche im Blick auf das Judenvolk. Wir folgen

25



dabei der Darstellung eines sehr griindlichen kirchenhistorischen
Werkes, das heute nur noch schwer aufzutreiben ist: Lic. J. F. A.
de le Roi: «Die evangelische Christenheit und die Juden» (Karls-
ruhe und Leipzig 1884).

Wie gesagt, von Luther und seinen Mitstreitern, ihren unmittel-
baren Nachfolgern soll nicht die Rede sein. Wir setzen ein in der
nachreformatorischen Zeit, in der Friihzeit der nach Gottes Wort
erneuerten Kirchen, und stellen sogleich fest, dal damals die
Theologen ganz allgemein das Bediirfnis empfanden, die Wahrheit
der eben entdeckten reinen Lehre immer wieder darzulegen und
neu zu erhirten. Dazu war die Auseinandersetzung mit anderen
Lehren, in erster Linie der katholischen, aber nun eben auch mit
denjenigen des Judentums eine sehr beliebte Methode. Die Theo-
logen dieser Zeit schienen iiberzeugt zu sein, auf diese Weise der
Kirche den entscheidenden Dienst zu tun, dessen die Theologie
fahig ist. Mit allem, was aullerhalb der anerkannten Rechtglaubig-
keit stand, setzte man sich auseinander und tat dies mit einem
bemerkenswerten Grofaufwand von Gelehrsamkeit und theologi-
schem Scharfsinn. So kam es denn, dafl man sich auch und gerade
mit dem Judentum als dem ausgesprochensten und altesten Wi-
dersacher des Christentums zu befassen anfing. Ohne Ubertreibung
kann man sagen, dal} sich schlieflich die gesamte Theologenwelt
mit der talmudischen und rabbinischen Literatur zu beschéftigen
anfing, und zwar in einem Ausmafl}, wie dies vorher und nachher
bis in unsere Gegenwart hinein niemals mehr der Fall gewesen ist.
Alles, was Rang und Namen hatte an den theologischen Fakultiten
Deutschlands vor allem, schrieb iiber die Juden und ihre Literatur,
und selbstverstandlich studierte man vorher zuerst einmal tiichtig
hebriisch. Kaum eine Dissertation, die sich nicht mit einem jii-
dischen Thema befafite oder sich wenigstens auf ein solches bezog.
Fast an allen evangelischen Fakultéten gab man sich mit beson-
derem Eifer dem Studium des Judentums hin. Und dann wurde
geschrieben. .. in Latein, das heif}t in einer Sprache, die nur von
Theologen gelesen werden konnte, in einer Sprache, die natiirlich
von den Juden — wenn man von wenigen Ausnahmen, welche die
Regel bestitigen, absieht — nicht verstanden werden konnte.
Welches Interesse sollten die Juden haben, eine Sprache zu lernen,

26



die ausschlieBlich Kirchensprache geworden war? So hatten die
Juden jener Zeit zumeist keine Ahnung von dem Theologeneifer,
der damals gerade auf sie ausgerichtet war. Aber auch die Laien-
glieder der Kirche erfuhren nur hochst gelegentlich etwas von dem,
was die Theologen beschiftigte, so einmal einer etwas in einer Pre-
digt dariiber verlauten lief3.

All das Gesagte hat in ganz besonderer Weise fiir die zweite
Halfte des 17. Jahrhunderts Giiltigkeit. Vorher war ja der Dreillig-
jahrige Krieg, der natiirlich der theologischen Arbeit und vor allem
dem Publizieren theologischer Arbeiten nicht forderlich war. Kaum
aber war dieser Krieg zu Ende, als eine ganze Reihe von gelehrten
Werken erschien, die alle sich mit judischen Dingen befal3ten.
Manche sollten der Erlernung der hebriischen Sprache dienen.
Bedeutende Theologen wie Hackspan, Pfeiffer, Mercerius, Sennert,
Scherzer, Starcke, Biircklin, Danz, Spitz, Scheidius, Cellarius und
Hankelmann gaben Worterbiicher und Grammatiken heraus. An-
dere iibersetzten Talmudteile ins Lateinische. So Michael Neander,
Ullmann, Scheidius, Esdras Edzard, Peringer, Wagenseil, Ludovicus,
Seb. Schmidt, Dassov, J. Wiilfer, Zacharius Grape, Dan. Schwenten,
H. Opitz, Josua Frank. Der Frankfurter Beckmann schrieb iiber
«Bibelstellen im Talmud» (1690), Gabriel Godeck und Lawur. Nor-
mann iiber Teile und Abschnitte aus der talmudischen Literatur.
Christ. Theoph. Unger hat eine Methodologie des Talmud, verfalit
von Jeschua Halevi, bearbeitet. Muhlius schrieb eine Apologie des
Talmud (1689), und Grapius verteidigt denselben gegen den Vor-
wurf, daB er ein Fabelbuch sei (1695). H. Wolf empfahl das tal-
mudische Studium in jeder Beziehung (1683) und iibersetzte 1726
die 13 Glaubensartikel des Rabbi Vital ins Lateinische. Schickhard,
Ben. Capzorv, Th. Dassov, Scheidius, Geier, Hackspan, H. Majus,
Aug. Pfeiffer und J. A. Danz empfahlen das Studium der Rabbinen
und des Talmud zum besseren Verstandnis der Juden und fiir die
Erklarung des Alten und des Neuen Testaments.

Manche wandten ihr Interesse den bedeutenden Rabbinen des
Mittelalters zu. Man zog bei der Auslegung alttestamentlicher
Texte gerne deren Exegesen bei und wertete sie aus. Viele ihrer
Schriften erfuhren eine Ubersetzung ins Lateinische. Die groBen
judischen Gelehrten und Rabbinen wie Maimonides, Abravanel,

27



Abraham Ibn Esra, Raschi und Kimchi wurden von christlichen
Theologen nicht nur studiert, sondern auch bearbeitet. Ebert in
Frankfurt a. O. iibersetzte auch jiidische Dichter. Andere befaliten
sich eingehend mit der jiidischen Kabbala, dieser speziellen Form
jiidischer Mystik. Auch diejenigen fehlten nicht, die nach allen
Regeln der Kunst anfingen zu «judenzen». Sie begeisterten sich
fur die kithnen Spekulationen der Kabbalistik und verloren den
Geschmack am einfachen Evangelium (Rosenroth und A. von
Frankenberg zum Beispiel). In den Kreisen um Jakob Bdéhme
sprach man in aller Offenheit von einem Seligwerden der Juden
ohne die Taufe. Das war natiirlich im Zeitalter der Rechtglaubig-
keit eine bodenlose Ketzerei. Aber ein Weg zu einem christlich-
jiudischen Arrangement, der erst durch die Zeit der Aufkldarung
legitimiert werden konnte, war hier schon gefunden: die Lehre
von den zwei Heilswegen, einem christlichen fiir die Vdlker und
einem jiidischen fiir die Nachkommen Abrahams.

Auch die mannigfachen Versuche, die ganze christliche Lehre
oder .wenigstens Stiicke derselben aus der jiidischen Literatur zu
beweisen, fithrten nicht selten auf die schiefe Ebene. 1567 erschien
Michael Neanders Buch «Die Zeugnisse der alten Hebrier, Rabbi-
nen, Talmudisten und Cabbalisten iiber Christum, der Welt Jeschua
oder Heiland». Uber die Dreieinigkeitslehre im Talmud schrieb
1650 Josua Arnd. Ganze Systeme der jiidischen Glaubenslehre
wurden von systembegeisterten Theologen aus Talmud und rabbi-
nischer Literatur heraus entwickelt, manchmal in der Absicht,
sie zu widerlegen oder auch, um ihre Christlichkeit nachzuweisen.
Gegen dieses Treiben erhoben sich freilich auch warnende Stimmen.
Foerster, Varenius, Wasmuth, hielten es fiir bedenklich, den Tal-
mud wie ein christlich Lehrbuch beniitzen zu wollen. Frischmuth
in Jena begriindete dies mit der Bemerkung, dall gerade der Tal-
mud das grofite Hindernis fiir die Bekehrung der Juden bilde,
weil er namlich die Juden nicht zum Verstéindnis des Alten Testa-
ments gelangen lasse.

Wie immer man diesen ganzen theologischen Eifer beurteilen
mag, man wird der evangelischen Kirche des 17. Jahrhunderts
nicht vorwerfen kénnen, sie habe sich um die Juden nicht ge-
kiitmmert und habe gleichgiiltig an ihnen vorbeigelebt. Was da-

28



mals vor allem in Deutschland an den theologischen Fakultéten
gearbeitet und auch geleistet worden ist, um dem Juden ein Jude
zu werden, das verdient nicht nur Anerkennung, sondern Bewun-
derung. Das mull gerade von unserer Zeit aus, wo die Dinge ganz
anders liegen, gesagt werden. Was die Professoren an den deutschen
Universitidten, insbesondere denjenigen von Leipzig, Jena, Witten-
berg, Altorf, StraBburg, Greifswald, Rostock und Kénigsberg
ihren Studenten in Sachen Talmudstudium zugemutet haben, das
war kein Pappenstiel! — Gewill, bedenkt man, daB alles in Latein
sich abspielte, driangt sich die Frage auf, ob da nicht etwas viel
nach dem Grundsatz «’art pour I’art» Theologie getrieben wurde?
— Nun, es wire zweifellos ein Fehler, diesen d4uBBeren Umstand, so
sehr er sich natiirlich negativ auswirkte, zum einzigen und wich-
tigsten Kriterium zu erheben. Bei einer ndheren Priifung der
Werke, die wir bei der Nennung ihres jeweiligen Autors anvisierten,
kime sehr bald an den Tag, daB an den genannten Universitdten auch
ein warmes Interesse am jiidischen Menschen und am jiidischen
Schicksal, das ja auch damals laut genug zum Himmel schrie,
lebendig war. Gewil}, dieses Interesse war vorziiglich missionarisch
ausgerichtet. Abgewertet war es dadurch nicht. Im Gegenteil.
Jedermann wird mir da nicht zustimmen. Doch das gehort in die
Problematik unserer heutigen Zeit, die eine ganz andere ist.
Bleiben wir im 17. Jahrhundert, so dringt sich die Tatsache
kraftig auf, dafl die Bemiihungen um das Judentum in dem MaBe
den Boden der rein akademischen Behandlung jiidischer Dinge
verlafit, als die Erkenntnis der missionarischen Verpflichtung
wéchst und ernst genommen wird. Schon im Jahre 1592 gab der
StraBburger Prediger und Professor Elias Schadaeus seine Miinster-
predigten iiber Rom. 11 heraus. Dieser Sammlung ist zu entnehmen,
dall Schadaeus seine hebriischen Studien getrieben habe, «damit
er des Herrn Christi und der heiligen Patriarchen, Propheten und
Apostel Blutsfreunden, Nachkommen und Verwandten niitzlich
und dienstlich sein méchte». Aus demselben Grunde hat Schadaeus
in StraBburg auch eine Druckerei mit hebréaischen und jiddischen
Buchstaben angelegt. Diese Druckerei brachte nach Luthers
Ubersetzung in jiidischer Kurrentschrift die Evangelien Lukas
und Johannes, die Apostelgeschichte, den Rémer- und Hebraer-

29



brief heraus. Auch der lutherische Katechismus wurde in gleicher
Weise veroffentlicht. Die Schriften von Schadaeus enthalten ernst-
liche Bitten an die Christen und besonders an die Obrigkeiten, die
judischen Proselyten in die Handwerke aufzunehmen. Schadaeus
hat auch offentlich im Strallburger Miinster fiir die Juden gebetet
und alle Christen zum Gebet fiir Israel aufgefordert.

Wie dieser Strallburger Pfarrer und Professor wollten auch an-
dere nicht bei den gelehrten Disputationen mit den Juden und den
literarischen Auseinandersetzungen stehen bleiben. Sie bekannten
sich ausdriicklich zur praktischen Missionsarbeit unter den Juden.
Der Tiibinger Professor Schickhardt verlangte das Studium des
Hebriischen auf den Universititen, damit die Pfarrer geschickt
wiren, an der Bekehrung Israels zu arbeiten. Dieser Mann, der zu
den Vitern des rabbinischen und talmudischen Studiums in
Deutschland gehort, war der Ansicht, dafl die Juden zur Heiligen
Schrift zuriickgefithrt werden miiliten, weil sie dieser den Talmud
vorgezogen hétten. Dies alles ist nachzulesen in den beiden Schrif-
ten: «Jus regium Hebraeorum», Strafburg 1625, und «Bechinat
Haperuschim», Tiibingen 1626.

Hermann Fabronius Mosemann forderte in seiner Schrift «Be-
kehrung der Juden» (1624) offentliche Judenpredigten und legte
gleichzeitig Gewicht auf ein wirklich christliches Verhalten der
Christen gegeniiber den Juden.

Christian Rawvis, einer der groBten Orientalisten seiner Zeit,
wollte mit Wasmuth in Kiel eine Missionsschule fiir sechs junge
Leute ins Leben rufen, von denen jeweilen zwei zu den Juden
gehen sollten. Der Plan wurde nicht verwirklicht.

Havemann in Bremen, Generalsuperintendent, gab seinem
Schmerz dariiber Ausdruck, dafl man den Juden, denen die ilteste
christliche Kirche hochste Aufmerksamkeit geschenkt habe, ver-
nachlissige, ja vergifie. Er mahnte zu freundschaftlichem Verkehr
mit den Juden und fordert, dal die Gemeinden in der Predigt
dazu aufgerufen werden.

J. Chr. Wagenseil, Professor an der Universitdat in Altorf, der
sich mit einer Polemik gegen einige jiidische Schméahschriften in
das christlich-jiidische Gesprach jener Zeit einschaltete, trachtete
in erster Linie darnach, bei den Christen die in der Schrift den Ju-

30



den gegebenen Verheilungen in Erinnerung zu rufen. Unter den
Schriften, die sich dieser Aufgabe widmeten, ragt diejenige mit
dem Titel: «Hoffnung der Erlésung Israels» als besonders bedeut-
sam hervor. Die Bibel stelle eine allgemeine Bekehrung der Juden
vor dem Ende der Welt in sichere Aussicht, was von den lutheri-
schen und reformierten Theologen in grofler Zahl anerkannt werde.
Unter den evangelischen Gelehrten sei seit Mitte des 17. Jahrhun-
derts ein auBlerordentlich reges Interesse fiir die jiidische Theologie
festzustellen. Man sei jetzt in der Lage, den Juden auf ihrem
eigenen Gebiet naherzutreten. Es sollte ein Haus errichtet werden,
in welchem Studenten fiir die Mission unter Israel ausgebildet wiir-
den. Wagenseil dringte auf Taten. Es muBte etwas geschehen, aber
nicht nur nach der judischen, sondern auch nach der christlichen
Seite hin. Er ging darin selber voran und wurde einer der mutigsten
Anwilte fiir die Juden in seiner Zeit. Er protestierte gegen die ver-
leumderische Beschuldigung, dafl die Juden Christenblut trinken.
Zu den landlaufigen Klagen iiber den jiidischen Wucher legte er
dar, wieviel die Christen selber daran schuld seien. Und er scheute
sich nicht, auf dem Wege der Verteidigung der Juden dann und
wann einmal kraftig iiber das Ziel hinauszuschieBen. Jedenfalls
hatten die Juden in diesem missionarischen Professor einen Ver-
teidiger, wie sie ihn sich kaum besser wiinschen konnten. Wagenseil
erkannte auch, daf3 vielen Christen die Abneigung gegen die Juden
gleichsam mit der Muttermilch eingegeben wurde. Und so hielt er
sich denn nicht fiir zu gut, um sich auch mit einer besonderen
Schrift: «Pera juvenilis» (1695) an die Kinder zu wenden. Er wollte
auch die christliche Jugend davon iiberzeugen, wie falsch und un-
gerecht die Behauptung war, die Juden wiirden christliche Kinder
toten, um deren Blut zu trinken. Dieser Mann, der sich nach allen
Seiten fiir die Wahrheit und Gerechtigkeit schlug, hat die Achtung
vieler bekommen unter Christen und Juden und ist von nachhaltiger
Wirkung gewesen.

Auch Prof. Hermann von der Hardt in Helmstadt gehorte zu den
Theologen, welche durch literarische Bemiihungen das Beste der
Juden zu beférdern suchten. Er hat sich vornehmlich mit den Ein-
fliissen des Rabbinismus auf das jiidische Volk auseinandergesetzt.
In einem herzandringenden Brief hat er den Rabbinern klar zu

31



machen versucht, dafl ihre Sache nicht allein Jesus Christus, son-
dern auch Mose entgegenstehe (1715). Um seine freundschaftliche
Gesinnung den Juden gegeniiber zu beweisen, hebt er in diesem
Briefe rithmend hervor, dall alle Volker der Welt und die euro-
péischen ganz besonders von der hebriischen Nation die hochsten
Wohltaten erhalten hiatten. Und dann fiihrte er aus, dafl ihnen,
den Juden, das Heil zuerst angeboten worden sei und dall die
Apostel, auch wo sie es zu den Volkern trugen, sich stets zuerst
an die Juden gewandt hatten. Jedenfalls sei nun das Heil fiir sie
bei den Volkern aufgehoben. Wihrend Jahrhunderten wiirde es
hier fiir sie, welche die ersten Anwéarter darauf wiren, aufbewahrt.
Die Dankbarkeit treibe die Volker, ihnen dasselbe zu bringen, ob-
gleich sie sich bewullt seien, daf sie selber von dem neuen Lichte
ihre alte Finsternis noch nicht véllig hétten iiberwinden lassen.
Offen, frei und ruhig wollten nun die Christen mit ihnen hieriiber
reden und sie in ihrer Mitte wie Géste behandeln.

Die mit Abstand bedeutendste Personlichkeit auf dem Feld
der christlich-jiidischen Beziehungen ist im 17. Jahrhundert Hsdras
Edzard, der Hamburger Pastorensohn, gewesen. Nach einer Stu-
dienzeit, die ihn mit fast allen hervorragenden Theologen und
Orientalisten Deutschlands und der Schweiz personlich bekannt
werden lie3, erwarb er sich den Grad eines Lizentiaten der Theo-
logie. Dem guten Ton der Zeit folgend schrieb er eine Dissertation
iiber ein Thema, das ihn mit dem rabbinischen Schrifttum kon-
frontierte. Im Gegensatz aber zu den Gepflogenheiten der meisten
Gelehrten seiner Zeit, hat er hernach nur noch selten zur Feder
gegriffen. Er pflegte zu sagen: «Schreiben macht schreiben, und
die Leute werden dadurch nur faul.» Wenn wieder eine neue
Schrift iiber ein rabbinisches Thema erschien, wurde er meistens
unwillig. Er hielt vom rabbinischen Eifer der Theologen nicht sehr
viel. Er war der Meinung, dafl die meisten derselben mit ihrem
rabbinischen Wissen nur prahlen wollten. Und mit dieser Ansicht
hielt er nicht hinterm Berg. Unverkennbar distanzierte er sich von
dem an den theologischen Fakultdten von damals iiblichen Betrieb.
Und doch hitte gerade er einer solchen mit seinem profunden
Wissen sehr wohl angestanden. Er lehnte es aber mehrmals ab,
eine Berufung ins akademische Lehramt anzunehmen. Er ging

32



seinen eigenen, personlichen Weg. Da er ein reicher Mann war,
konnte er es sich auch leisten, unabhingig zu bleiben. Nachdem
er sich in Hamburg niedergelassen hatte, offnete er sein Haus
Juden und Christen, die bei ihm in hebraicis Belehrung suchten.
Den Christen gab er ein tieferes Verstindnis des Alten Testaments,
und vielen Juden stiel er in entscheidender Weise eine Tiir zum
Neuen auf. Die Zahl derer, welche durch ihn der christlichen Kirche
zugefithrt wurden, belief sich auf mehrere Hunderte. Und nicht
einmal der 40. Teil derselben sei wieder ins Judentum zuriickge-
gangen, so wird berichtet. Aus ganz Deutschland, England, Schwe-
den, Norwegen, Dinemark, Livland, Finnland, Polen, Ungarn,
Siebenbiirgen kamen Leute zu Edzard nach Hamburg, um bei ihm
Unterricht im Rabbinischen und Anleitung fiir den Verkehr mit
den Juden zu erhalten.

Unsere Inventaraufnahme iiber die christlich-jiidischen Kon-
takte in der Friihzeit der nach Gottes Wort erneuerten Kirchen wire
allzu unvollsténdig ohne einen Blick auf die Verhéltnisse in der
Schweiz, in Holland, England und Skandinavien.

In Basel herrschte an der Universitét die Orientalisten-Dynastie
der Buxtorf: Vater, genannt der Altere, 1564—1629, Sohn, genannt
der Jiingere, 1599—1664, Enkel und Urenkel, alle mit dem Vorna-
men Johannes. Sie alle zdhlten zu den Leuchten unter den christli-
chen Hebraisten. Dabei ging der Sohn so sehr in des Vaters Spuren
und teilte mit ihm auch dieselbe Beriihmtheit, dal man auf sie
das Wort prigte: «non ovum ovo similius quam Buxtorf pater et
filius» (Ein Ei kann dem Ei nicht &hnlicher sein als Vater und
Sohn Buxtorf). Dem Vater verdankt die christliche hebriische Wis-
senschaft ihre besten Hilfsmittel. Er schuf unter anderem eine vier-
béndige «Biblia hebraica rabbinica» und eine «Bibliotheca rabbini-
ca» mit alphabetisch geordneten Biichertiteln. Sein Sohn iibersetzte
Schriften des Maimonides und den «Kusari» des Jehuda Halevi.
Bezeichnend fiir die ganze Zeit ist die Bemerkung, die der jiidische
Geschichtsschreiber H. Gratz tiber den é&lteren Buxtorf macht:
«Johannes Buxtorf, der Altere, in Basel hatte die Kenntnis des
Hebraischen und Rabbinischen zu einer Art Meisterschaft ge-
bracht und sie christlichen Kreisen zugénglich gemacht. Er fiihrte
mit jiidischen Gelehrten in Amsterdam, Deutschland und Constan-

33



tinopel eine lebhafte Correspondenz in hebraischer Sprache. Selbst
Damen verlegten sich damals auf die hebridische Sprache und
Literatur. Das Wunderméadchen Anna Maria Schurmann aus Ut-
recht, welches fast alle européischen Sprachen und ihre Literatur
kannte, korrespondierte in hebriischer Sprache mit Gelehrten und
auch mit einer englischen Dame, Dorothea Moore, und zitierte mit
Kennersicherheit Raschi und Ibn-Esra» (Bd. 10, S. 87). Man kann
diesen Boom, welche die hebriische Sprache und Literatur im
17. Jahrhundert unter gebildeten Christen erlebte, als eine modige
Stromung ansehen. Man darf aber nicht iibersehen, was dahinter
stand. Es wird leicht iibersehen. Gerade auch bei Buxtorf. Wer von
all denen, die ihn rithmten in spéaterer Zeit, hat davon Kenntnis
genommen, dafl er nach seinen eigenen Zeugnissen seine Studien
in Hebrdisch und in rabbinischem Wissen bis zur Meisterschaft
betrieb, weil er damit der Kirche und den Juden dienen wollte,
weil er hoffte, in seiner Weise einen wesentlichen Beitrag fiir die
Bekehrung der Juden zu leisten ?

Ebenfalls aus Basel sind noch die beiden Namen Joh. Pistor und
Joh. Fr. Faust zu nennen. Auch sie haben durch ihre Bearbeitung
von talmudischer und rabbinischer Literatur eine gewisse Berithmt-
heit erlangt. In Ziirich brillierten Joh. Heinrich Hottinger und Joh.
Heinrich Heidegger. Der erstere verfallte eine Abhandlung iiber
das Wesen Gottes nach jiidischer Auffassung und ein Kompendium
iiber die jiidische Theologie. Im Jahr 1666 gab er ein Sendschreiben
heraus, in welchem er in deutscher Sprache vor dem falschen
Messias Sabbatai Zebi warnte. Heidegger aber schrieb Disputatio-
nen iiber die jiidische Religion, die 1675—1697 in Ziirich erschienen
und sich durch einen besonders herzlichen Ton den Juden gegen-
iiber auszeichneten. Nicht zu vergessen ist Rud. Zwinger, der seiner
Hoffnung auf Israels Bekehrung Ausdruck gab in seiner Schrift
«Solatium Israelis, oder griindlicher Erweis, dal noch eine an-
sehnliche Bekehrung der Juden vor dem jiingsten Tag zu erwarten
ist» (Basel 1685).

Auch Bern hatte seinen Talmudisten: Joh. Heinrich Otto. Er
schrieb eine Geschichte der Lehrer der Mischna. ‘

In der Kirche zu Neuchatel pflegte am Karfreitag ein Gebet
fiir die Bekehrung der Juden gebetet zu werden.

34



Und wie standen die Dinge in Frankreich? In diesem klassischen
Land der Gegenreformation waren die Evangelischen unter star-
kem Druck und in ihrer Handlungsfreiheit eingeschrinkt. Unter
der Herrschaft des Ediktes von Nantes war es den Protestanten
verboten, jiidische Proselyten in ihre Gemeinden aufzunehmen.
Trotzdem wurde auch in diesem Land von seiten der evangelischen
Theologie ein gewisser Kontakt mit den Juden gesucht und auch
hergestellt. Philipp de Mornay verfallte eine Ansprache an die
Juden, die in Hannover deutsch erschien: «Advertissement aux
Juifs sur la venue de Messie» (1607). Er beschiftigte sich ferner
mit den Lehren des Judentums in seinem gréBeren Werke: De
veritate religionis, das spiter eine Ubersetzung in die meisten
européischen Sprachen erlebt hat. Er hatte eine typisch franzo-
sische, verbindliche Art, mit den Juden sich auseinanderzusetzen.
Moses Amyraldus gab 1661 eine Abhandlung iiber das Geheimnis
der Dreieinigkeit heraus. Und Jos. Placaeus verfalite eine Unter-
weisung zur Bekehrung der Juden in franzosischer Sprache. Die
reformierte Synode zu Charenton setzte ein Formular fiir die Taufe
von Proselyten fest.

Aus Holland ist wieder bedeutend mehr zu berichten, obwohl
es hier bis 1593 praktisch keine Juden gab. In diesem Jahr und
auch in einigen der nachfolgenden Jahre kamen vor allem aus
Spanien Juden in hellen Scharen nach Holland, und mit dieser
Plétzlichkeit der christlich-jiidischen Begegnung hidngt es zusam-
men, dal3 sich in Holland alsbald die Kirche selber mittels der
Kirchensynode in den christlichen «approach» an die Juden ein-
schaltete. Ein grofer Teil der Juden, die sich in Holland anzu-
siedeln begannen, waren sogenannte Marranen, das heillt Juden,
welche man in Spanien gezwungen hatte, in den Formen des
Christentums zu leben, die aber insgeheim am jiidischen Glauben
festhielten. Holland gab ihnen die Freiheit, sich wieder offen zum
Judentum zu bekennen, wovon auch die allermeisten sogleich
Gebrauch machten. Im Jahre 1619 nun richtete die Dortrechter
Synode eine Bittschrift an die Generalstaaten, daf3 dieselben solche
Christen, welche an der Bekehrung der Juden arbeiten wollten,
in ihren Schutz nehmen mogen. Die Synode zu Utrecht ratschlagte
1670 iiber die Mittel, Heiden und Juden zu bekehren. Darnach

35



sollten die Prediger, Altesten und Gliubigen sich alle ernstlich
bemiihen, die Juden zur Erkenntnis Christi als ihres einigen Hei-
landes zu fiithren. Die Obrigkeit wurde ersucht, geeignete Leute an-
zustellen, welche die Juden mit der christlichen Religion bekannt
machen, dabei aber stets mit den Synoden und Gemeinden in Kontakt
bleiben sollten. Im besonderen wurde die Anstellung eines Professors
der hebraischen Sprache am Gymnasium zu Amsterdam vorgeschla-
gen. Dieser sollte auch die Aufgabe haben, Christen fiir die Aufgabeder
Judenmission zu begeistern. Man dachte auch an die Notwendig-
keit, eine besondere Missionsliteratur fiir die Juden zu schaffen,
welche denselben kundtun solle, daB3 Christen ein Verlangen dar-
nach hatten, den Juden zu geben, was zu ihrem Heile diene und
daB sie auch dafiir beteten. Im reguléren Gottesdienst wollte man
dem Gebet fiir die Juden eine Stelle geben, und in der Predigt
sollte ihrer gedacht werden. Aus den Kirchen und Gotteshiusern
sollten alle Bilder weggeschafft werden, die geeignet sein konnten,
die Juden zu verletzen oder ihnen Argernis zu geben. Bekehrte
Juden miifiten geschiitzt und mit dem Notwendigen versehen wer-
den. Die Synoden von Delft und Leyden 1676 und 1678 wieder-
holten diese und #hnliche Beschliisse. Die Universitit Leyden
erhielt einen Lehrstuhl fiir jiidische Kontroverse. Aber abgesehen
von all dem, fehlte es auch unter den hollindischen Theologen
nicht an Eifer, um literarisch oder auch miindlich auf die Juden
des Landes einzuwirken und der Erkenntnis der christlichen Wahr-
heit niherzubringen. Und schon lange vor der Aufnahme der Juden
in Holland hatten Gelehrte wie Petrus Costus, Martin Gilbert,
Jakob Brocard und Joh. Driesche sich mit ihnen beschéftigt. Hugo
Grotius ist zu nennen, dessen theologisches Hauptwerk: De veritate
religionis Christianae (1622) den Juden galt. Ferner gehért auch
Johannes de Labbadie hieher. Isaak Vossius bat die Juden, in
erster Linie das AT zu lesen und die talmudischen Erklarungen
beiseite zu lassen, so wiirden sie bald von selbst den Messias Jesus
Christus erkennen. Der Leydener Professor der Theologie Jo. Hoorn-
beck vertrat die Auffassung, dafl Gebet und Predigt die der Kirche
einzig wiirdigen Waffen zur Bekehrung der Juden seien. Er for-
derte darum das offentliche Kirchengebet fiir die Juden und
meinte, dall der Blick in die Zukunft, welche ja eine endliche Be-

36



kehrung Israels in Aussicht stelle, den Mut der Christen heben
miilte. Nach Hoornbeck kamen die beiden Friedrich Spanhem,
Vater und Sohn. Der letztere distanzierte sich wohl nicht ganz zu
Unrecht von der Disputationsfreudigkeit der zeitgenossischen
Theologie und vertrat, die These, dal man auf dem Weg des Dis-
kutierens bei den Juden nicht viel erreichen kénne. Man solle
ihnen nachgehen, sie besuchen, sich um sie kiimmern und es sich
zu einem ernstlichen Anliegen werden lassen, dafl jiidische Men-
schen von der christlichen Predigt auch erreicht wiirden. Schlie(3-
lich gab er auf Grund seiner Erfahrung mit Juden den Rat, man
moge ihnen nicht allzuviel von ihrer herrlichen Zukunft sagen, zu der
sie nach der Schrift berufen seien, weil man auf diese Weise viele
nur stolz und eingebildet mache. Ein Theologe von besonderer
Prigung und eigenem Format war Joh. Coccejus. Er trat den scho-
lastischen Tendenzen der damaligen evangelischen Theologie ent-
gegen und wollte diese zur Heiligen Schrift zuriickfithren. Seine
eigene theologische Konzeption gab ihm AnlaB, das Verhiltnis
von AT und NT, altem und neuem Bund, neu zu bearbeiten. Als
Vertreter einer sogenannten «Bundestheologie» kam er sozusagen
aus der Mitte seiner theologischen Grundthesen heraus zwangs-
ldufig dazu, sich mit den Juden zu befassen. Seine Schrift: Consi-
deratio Judaicarum quaestionum et responsionum (1661) gehort
denn auch zu den fundiertesten und bedeutendsten Zeugnissen,
die in der fritheren Zeit aus der Mitte der evangelischen Christen-
heit an die Juden ergangen sind. Die Christen werden darin sehr
nachdriicklich erinnert an die Hoffnung, welche die Schrift fiir das
Volk der Juden hat. Die Hauptfrage aber den Juden gegeniiber
sei und bleibe, ob Jesus der Messias wire. Mehr noch aber als durch
diese an sich ausgezeichnete Schrift, hat Coccejus durch die Ge-
samtheit seines theologischen Konzeptes AnlaB und Anleitung
gegeben, sich in guter Weise mit den jiidischen Dingen zu beschéf-
tigen. DaB die Auseinandersetzung mit dem Judentum ohne eine
fundierte biblische Theologie im Riicken zu einem geféahrlichen
Glatteis werden kann, dafiir hat es auch in Holland damals einige
Beispiele gegeben. Da war zum Beispiel ein Petrus Jurieu in Rotter-
dam, der so begeistert iiber die weltliche Herrlichkeit, die im Mes-
siasreich auf die Juden warte, schrieb, dafl er von den Rabbinern

37



eingeladen wurde, zum Judentum iiberzutreten. Caspar Barlaeus
erwarb sich die Freundschaft der Juden und zog den Tadel der
Christen auf sich, weil er den christlichen und den judischen
Glauben als in gleichem Mafle Gott wohlgefallig dargestellt hatte.
Aber das waren die Ausnahmen. Eine ganze Anzahl von holléndi-
schen Theologen wiren aus dieser Zeit zu nennen, die als Votanten
im christlich-jiidischen Gesprach das christliche Anliegen in guter
Weise vertreten haben. Wenigstens einige seien hier noch
genannt: Anton Hulsius als Professor in Leyden 1699 gestorben,
Kraansburg schrieb hollandisch: Der Jooden Wegwizer, 1654,
Gisberg Voetius, Professor in Utrecht, Hermann Witsius, Professor
zu Franeker und Leyden. Petrus van Mastrich, Vitringa, Joh. Koch
in Amsterdam, Oppyk in Leyden, M. Arnold in Franeker. W. H.
Vorst in Amsterdam und Leyden, Vythage in Leiden 1683, Honting,
Amsterdam 1695, Johann Clericius, Uchtmann in Leyden, F. v.
Husen, Leyden, Petrus Cunaeus, Casimir Oudine in Leyden, Prof.
Johannes Meyer in Harderwyk, Wilhelm Surenhuis, erster Uberset-
zer der ganzen Mischna ins Lateinische, Melchior Leydekker in
Utrecht. Endlich sei noch des bekannten Gesprichs des Arminia-
ners Philipp van Limborch mit dem aus Spanien geflohenen Mar-
ranen Orobio de Castro Erwidhnung getan. Alles in allem 148t sich
sagen, dall sich die Hollainder Theologen in sehr reger Weise in
die christlich-jidischen Beziehungen jener Zeit eingeschaltet haben.

In England gab es seit 1290 keine Juden mehr, wenn man von
den Marranen absieht, die mit der ihnen aufgezwungenen christli-
chen Maske als Spanier und Portugiesen in England sich ange-
siedelt hatten. Der zwischen Holland und England im 17. Jahr-
hundert herrschende Handelskrieg und dann vor allem auch die
zur Monarchie in Opposition stehenden Puritaner schufen djie Vor-
aussetzungen fiir die Wiederzulassung der Juden im Inselreich.
Das Jahr 1649 brachte diese an die Macht unter Cromwell. Thre Parolen
fir das Land lauteten: Riickkehr zur Bibel, zur strengen Moral
und Gesetzeszucht des Alten Testamentes. Die Makkabéer wurden
fir sie die groBen Vorbilder. Cromwell und seine Offiziere lasen
fleiig die Bibel und begeisterten sich an den Heldengestalten der
Richter, Sauls, Davids, Joabs, Jehus fiir die Ausrottung jeglichen
Gotzendienstes. England sollte zu einer Theokratie gemacht wer-

38



den, fiir welche die alttestamentliche das Vorbild war. In ihrem
Streit fiir ihre politischen Ziele gingen die Puritaner so weit, dal}
sie ihre Gegner, die Monarchisten, als «Amalekiter» bezeichneten
und sich selber als «Israeliten». Das alles multe zwangsldufig auch
ein Interesse schaffen an den leiblichen Nachkommen des alttesta-
mentlichen Gottesvolkes, den Juden. Das alte Gottesvolk der Ju-
den und das neue Gottesvolk der Puritaner sollten sich verbinden.
Man iibertrug auf die Juden, was man von der Treue der Glaubigen
Israels im Alten Testament las und schuf sich so — ohne Juden
je begegnet zu sein — von ihnen ein idealisiertes Bild. Unter dem
angesehenen Namen des Sekretirs des Parlamentes, Eduard Niko-
las, erschien damals die Schrift: «Fiir die edle Nation der Juden
und fiir die S6hne Israels.» In dieser Schrift wurde ausgefiihrt, da
die herrschenden Religions- und Biirgerkriege die Strafen dafiir
seien, dafl die Engldnder vor rund 300 Jahren die Lieblinge Gottes
verfolgt und aus dem Lande gejagt hitten. Diese Siinde miisse
wiedergutgemacht werden durch die Zulassung der Juden in Eng-
land. Das jiidische Volk sei von Gott aufbehalten fiir eine glor-
reiche Zukunft, die jetzt eben angebrochen sei. Man habe die
Juden fiir die erlittene Unbill zu trosten und zu entschidigen.
Daf} diese den englischen Parlamentariern gewidmete, hochst offi-
zielle Vernehmlassung iiber England hinaus einiges Aufsehen er-
regte, mufl kaum gesagt werden. Die Puritaner sprachen davon,
man miisse in England den Sabbat wieder einfiihren, und General
Thomas Harrison, ein Wiedertéufer, stellte im Parlament den An-
trag auf Einfithrung des mosaischen Gesetzes in England. Natiirlich
lieBen sich die begeisterten Puritaner bei all dem auch von der
Hoffnung leiten, daf3 die Juden eines Tages aus freien Stiicken der
reformierten Kirche beitreten wiirden. Natiirlich gab es auch
Gegenwind. Das Geriicht wurde verbreitet, die Juden wollten die
Paulskirche kaufen, um eine Synagoge daraus zu machen. Ja,
selbst Cromwell geriet unter den Verdacht, die Juden wiirden ihn
mit seiner Zustimmung als ihren Messias proklamieren. Das alles
gehorte zum Vorspiel der Wiederzulassung der Juden in England,
die dann im Jahre 1670 auch tatséchlich erfolgt ist. Die christlich-
jidischen Beziehungen waren also hier iiberwiegend auf die politi-
sche Ebene geschoben, und was vorher und nachher in den Be-

39



reichen theologischer Gelehrsamkeit oder kirchlicher Verantwortung
geschah oder noch geschehen sollte, war von geringerer Resonanz.
Einen besonderen Eifer fiir die Juden hatte um die Jahrhundert-
wende Hugo Broughton entfaltet. Seit 1589 kam er wiederholt auf’
den Kontinent, um mit Juden zu disputieren. Er tat dies in Frank-
furt a. M., in Hannover, Worms, Offenbach, Hanau, Basel, Ziirich
und anderswo. John Harrison suchte mit seiner Schrift: «The
Messiah already come» (1610) die Juden zu erreichen, forderte
darin aber auch die Christen auf, von aller Unbarmherzigkeit
gegen die Juden Abstand zu nehmen und mit Geduld an ihrer Be-
kehrung zu arbeiten. Thomas Ingemethorp iibersetzte 1633 den
kirchlichen Katechismus ins Hebréaische. William Gouge verfalite
eine Schrift «The Calling of the Jews, a Present to Judah and the
Children of Israel» (1621). Er sucht darin zu zeigen, welche Herr-
lichkeiten auf die Juden warteten, wenn sie sich bekehren wiirden,
und lieB sich auch auf eine eher fatale Berechnung der letzten
Dinge ein, als ob er genau wiillte, was die néchste und fernere Zu-
kunft bringen wiirde. Robert Sheringham, ein bedingungsloser Be-
wunderer des Talmud und der rabbinischen Literatur, behauptete,
daB man die Schrift ohne den Talmud nicht richtig verstehen kénne
und trieb seine Verherrlichung des Jiidischen so weit, daB es
schon an Verrat der christlichen Sache grenzte. Mit der jiidischen
Literatur befaflten sich ferner Thomas Burnet, Jo. Morinus, Jo.
Owen, Franc. Taylor, Clerc, Guisius, Sam. Ockley und Thomas Hyde.
Ein sie alle iiberragender Kenner aber war Jo. Lightfoot (1602 bis
1675). Der deutsche Gelehrte Christian Rawis, der zu dieser Zeit
in England weilte, forderte eindringlich auf, an die Bekehrung der
Juden zu denken. Es sei unverantwortlich, dieses Volk, das, obgleich
es unter den Gerichten Gottes stehe, doch Gottes Volk noch immer
sei, links liegen zu lassen. Es werde zwar von den Geistlichen gar
eifrig fiir die Juden gebetet, doch mdge man dies nicht zu einer
Modesache werden lassen, die alsdann zum bloBen Heuchelwerk
wiirde. '

Dal} die Juden nicht nach England gekommen waren, um der
reformierten Kirche beizutreten, das zeigte sich schon sehr bald.
Wenn sie hitten Christen werden wollen, dann hétten sie ja nicht
zu fliehen brauchen aus Spanien und Portugal, von wo die meisten

40



herkamen. Ermutigt durch die allgemein judenfreundliche Hal-
tung der Puritaner und indem sie sich auch die Stimmen frei-
denkerischer Christen wie Toland, Thomas Woolston, Thomas
Morgan, Anton Collins und anderer zunutze machten, fingen sie
nach wenigen Jahren an, die Kirche anzugreifen. Richard Kidder
wandte sich um Rat an Esdras Edzard in Hamburg. Er schrieb
daraufhin eine Apologie des Christentums, die sich gegen die Juden
und ein beginnendes Freidenkertum richtete. Eine eigentliche Mis-
sionsschrift wurde von Charles Leslie 1698 geschrieben. In etwas
sonderbarer Weise trat der Bischof 7Thomas Barlow in «Several
cases of conscience resolved» (1962) fir die Juden ein. Quiker und
Baptisten seien nicht zu leiden, wohl aber die Juden. Die letzteren
wiirden dem Staate zum Vorteil gereichen, und England schulde
ihnen Wiedergutmachung fiir ein frither begangenes Unrecht. Thren
Unglauben diirfe man ihnen nicht ankreiden, da Gott ihr Herz
verstockt habe.

In England lebten zu dieser Zeit auch einige christliche Emi-
granten, die sich in bemerkenswerter Weise in die christlich-jiidische
Problematik eingeschaltet haben. Die meisten von ihnen stammten
aus Frankreich, wo sie um ihres evangelischen Glaubenszeugnisses
willen hatten fliehen miissen. Jac. Abbadie, der als Prediger in
Dublin 1727 wirkte, behandelte in seinem «Traité de la vérité de
la religion Chrétienne» auch die jiidische Religion. Pierre d’Allix
schrieb iiber die Trinitdt und versuchte dabei zu zeigen, dafl sich
Christus mit Recht fiir seine Messianitat auf das Alte Testament
berufen habe. Jean d’Espagne, Prediger an der franzdsischen
Gemeinde in London, hatte aus seiner profunden Talmudkenntnis
und auf Grund seiner Begegnung mit Juden zur Sache sehr We-
sentliches zu sagen. Eine gewisse Berithmtheit hat sein Disput
mit Menasseh erlangt, der von Holland die Wiederzulassung der
Juden in England mit groBem KEifer betrieben hatte. Er wollte
mit diesem Gesprich den optimistischen Puritanern vor Augen
fithren, wie schwer es wire, die Juden zum Christentum zu bekeh-
ren. Im iibrigen fand er es nicht fiir geniigend, sich mit dem Juden-
tum literarisch oder in gelehrter Weise auseinanderzusetzen. Er
hielt es fiir notig, an einzelne jiidische Menschen heranzutreten,
um mit ihnen ins Gesprach zu kommen.

41



Es gehort mit ins Bild dieser Zeit, dal im Jahre 1661 etwa 100
Englénder unter Fiihrung eines gewissen Poole aus Norwich mit
Frau und Kindern ihr Vaterland verlieBen und sich mit kurfiirst-
licher Erlaubnis in der Nédhe von Heidelberg, nahe dem Kloster
Lobensfeld ansiedelten, um hier ihr Leben unter alttestamentlichen
Formen zu fiihren. Sie suchten Christentum und alttestamentliches
Wesen miteinander zu vereinigen, bekannten sich zu Christus, aber
hielten auch den Sabbath, iibten die Beschneidung, beobachteten
die mosaischen Speiseopfer und schoren die Bérte nicht.

Aus den Léndern des Nordens, Norwegen und Schweden, ist
nicht sehr viel mehr nachzutragen. Hier gab es keine Juden und
keine revolutzenden Puritaner. So wandte man den jiidischen Fragen
erst gegen das Ende des 17. Jahrhunderts ein gewisses Interesse
zu. Benzel und Skunk trieben an der Universitit von Uppsala
rabbinische Studien, iibersetzten und erklirten Maimonides. Ma-
gnus Rommow lieB Stiicke der Mischna in lateinischer Ubersetzung
erscheinen. Mehr missionarisch orientiert zeigte sich Odhelius in
seiner Schrift: Synagoga bifrons (1691).

Uberschaut man die ganze erste Zeit der nach Gottes Wort
erneuerten Kirche bis zum Ende des 17. Jahrhunderts, so kann
man folgende Feststellungen machen:

1. Es ist erstaunlich, mit welcher Intensitit und in welcher
Breite sich diese Kirche mit den durch die Existenz eines jiidischen
Volkes und einer jiidischen Religion gestellten Fragen befalt hat.
Sie hat darin die Kirchen aller fritheren Zeiten bis zur Apostelzeit
hin weit iibertroffen.

2. Es ist bemerkenswert, daf die evangelischen Kirchen im
ersten Jahrhundert ihrer Existenz in der Beurteilung des Juden-
tums nicht dem alten, sondern dem jungen Luther, oder besser:
dem Schriftwort gefolgt sind. So ist im ganzen ihr Votum gut ge-
wesen. Entgleisungen kamen vor, projiidische und auch antijii-
dische (Eisenmenger).

3. Auf einem anderen Blatt steht allerdings geschrieben, welches
die Einstellung der sogenannten christlichen Volker den Juden
gegenilber war und in welchem Ausmall von ihnen die Stimme
von Theologie und Kirche gehért worden ist.

' (Fortsetzung folgt)

42



	Die evangelische Theologie und die Juden

