
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 19 (1963)

Artikel: Die evangelische Theologie und die Juden

Autor: Brunner, Robert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961267

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961267
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Man gibt den Gläubigen auch den Rat, die Priester beim Segen
nicht anzusehen. «R. Jehudah b. Nachmani, der Dolmetsch von
Resch Laqisch, sagt : Wer die folgenden drei Dinge ansieht, dessen

Augen werden trüb: den Regenbogen, den Fürsten und die Priester

zur Zeit als das Heiligtum noch stand und sie sich auf der
Tribüne befanden, um das Volk mit dem Gottesnamen zu segnen»
(Chag. 16a). Nach j. Meg. IV,8 gilt dieses Verbot auch außerhalb
des Tempels, wo man den Gottesnamen nicht ausspricht.

DIE EVANGELISCHE THEOLOGIE
UND DIE JUDEN

Von Robert Brunner, Zürich

Es ist in gewissen christlichen Kreisen in Mode gekommen, über
die Haltung, die Kirche und Theologie von Anbeginn bis in die
neueste Zeit hinein dem Judenvolk gegenüber eingenommen haben
sollen, mit allgemeinen Schlagworten zu operieren, daß es um der
Sache willen geboten scheint, einmal etwas Rückschau zu halten
und zu fragen, was denn eigentlich war? Selbstverständlich sind
dabei einige Beschränkungen notwendig, wenn man nicht während
Jahrzehnten hinter eine solche Arbeit sitzen und ein mehrbändiges
Werk schreiben will. Die erste Einschränkung soll darin bestehen,
daß wir uns auf die sich konsolidierende evangelische Kirche unter
Weglassung ihrer Gründungszeit einstellen, und das Verhalten der

sogenannten katholischen Kirchen nicht in Betracht ziehen. Und
die zweite Beschränkung ist bereits in der Formulierung des

Themas enthalten : wir fragen nicht nach der Haltung, welche das

Kirchenvolk da und dort den Juden gegenüber eingenommen hat.
Wir wollen im wesentlichen bei der Theologie und den theologischen

Äußerungen verantwortlicher kirchlicher Gremien bleiben,
und auch diese sollen zur Hauptsache nur registriert werden. Kurz,
eine Art Inventar soll aufgenommen werden über die Äußerungen
von Theologie und Kirche im Blick auf das Judenvolk. Wir folgen

25



dabei der Darstellung eines sehr gründlichen kirchenhistorischen
Werkes, das heute nur noch schwer aufzutreiben ist : Lie. J. F. A.
de le Roi: «Die evangelische Christenheit und die Juden» (Karlsruhe

und Leipzig 1884).
Wie gesagt, von Luther und seinen Mitstreitern, ihren unmittelbaren

Nachfolgern soll nicht die Rede sein. Wir setzen ein in der
nachreformatorischen Zeit, in der Frühzeit der nach Gottes Wort
erneuerten Kirchen, und stellen sogleich fest, daß damals die
Theologen ganz allgemein das Bedürfnis empfanden, die Wahrheit
der eben entdeckten reinen Lehre immer wieder darzulegen und
neu zu erhärten. Dazu war die Auseinandersetzung mit anderen
Lehren, in erster Linie der katholischen, aber nun eben auch mit
denjenigen des Judentums eine sehr beliebte Methode. Die Theologen

dieser Zeit schienen überzeugt zu sein, auf diese Weise der
Kirche den entscheidenden Dienst zu tun, dessen die Theologie
fähig ist. Mit allem, was außerhalb der anerkannten Rechtgläubigkeit

stand, setzte man sich auseinander und tat dies mit einem
bemerkenswerten Großaufwand von Gelehrsamkeit und theologischem

Scharfsinn. So kam es denn, daß man sich auch und gerade
mit dem Judentum als dem ausgesprochensten und ältesten
Widersacher des Christentums zu befassen anfing. Ohne Übertreibung
kann man sagen, daß sich schließlich die gesamte Theologenwelt
mit der talmudischen und rabbinischen Literatur zu beschäftigen
anfing, und zwar in einem Ausmaß, wie dies vorher und nachher
bis in unsere Gegenwart hinein niemals mehr der Fall gewesen ist.
Alles, was Rang und Namen hatte an den theologischen Fakultäten
Deutschlands vor allem, schrieb über die Juden und ihre Literatur,
und selbstverständlich studierte man vorher zuerst einmal tüchtig
hebräisch. Kaum eine Dissertation, die sich nicht mit einem
jüdischen Thema befaßte oder sich wenigstens auf ein solches bezog.
Fast an allen evangelischen Fakultäten gab man sich mit besonderem

Eifer dem Studium des Judentums hin. Und dann wurde
geschrieben. in Latein, das heißt in einer Sprache, die nur von
Theologen gelesen werden konnte, in einer Sprache, die natürlich
von den Juden — wenn man von wenigen Ausnahmen, welche die
Regel bestätigen, absieht — nicht verstanden werden konnte.
Welches Interesse sollten die Juden haben, eine Sprache zu lernen,

26



die ausschließlich Kirchensprache geworden war? So hatten die
Juden jener Zeit zumeist keine Ahnung von dem Theologeneifer,
der damals gerade auf sie ausgerichtet war. Aber auch die
Laienglieder der Kirche erfuhren nur höchst gelegentlich etwas von dem,

was die Theologen beschäftigte, so einmal einer etwas in einer Predigt

darüber verlauten ließ.
All das Gesagte hat in ganz besonderer Weise für die zweite

Hälfte des 17. Jahrhunderts Gültigkeit. Vorher war ja der Dreißigjährige

Krieg, der natürlich der theologischen Arbeit und vor allem
dem Publizieren theologischer Arbeiten nicht förderlich war. Kaum
aber war dieser Krieg zu Ende, als eine ganze Reihe von gelehrten
Werken erschien, die alle sich mit jüdischen Dingen befaßten.
Manche sollten der Erlernung der hebräischen Sprache dienen.
Bedeutende Theologen wie Hackspan, Pfeiffer, Mercerius, Sennert,
Scherzer, Starcke, Bürcklin, Banz, Spitz, Scheidius, Cellarius und
Hankelmann gaben Wörterbücher und Grammatiken heraus.
Andere übersetzten Talmudteile ins Lateinische. So Michael Neander,
Ullmann, Scheidius, Esdras Edzard, Peringer, Wagenseil, Ludovicus,
Seb. Schmidt, Dassov, J. Wülfer, Zacharias Grape, Dan. Schwenten,
H. Opitz, Josua Frank. Der Frankfurter Beckmann schrieb über
«Bibelstellen im Talmud» (1690), Gabriel Godeck und Laur.
Normann über Teile und Abschnitte aus der talmudischen Literatur.
Christ. Theoph. Unger hat eine Methodologie des Talmud, verfaßt
von Jeschua Halevi, bearbeitet. Muhlius schrieb eine Apologie des

Talmud (1689), und Grapius verteidigt denselben gegen den
Vorwurf, daß er ein Fabelbuch sei (1695). H. Wolf empfahl das
talmudische Studium in jeder Beziehung (1683) und übersetzte 1726

die 13 Glaubensartikel des Rabbi Vital ins Lateinische. Schickhard,
Ben. Capzorv, Th. Dassov, Scheidius, Geier, Hackspan, H. Majus,
Aug. Pfeiffer und J. A. Danz empfahlen das Studium der Rabbinen
und des Talmud zum besseren Verständnis der Juden und für die

Erklärung des Alten und des Neuen Testaments.
Manche wandten ihr Interesse den bedeutenden Rabbinen des

Mittelalters zu. Man zog bei der Auslegung alttestamentlicher
Texte gerne deren Exegesen bei und wertete sie aus. Viele ihrer
Schriften erfuhren eine Übersetzung ins Lateinische. Die großen
jüdischen Gelehrten und Rabbinen wie Maimonides, Abravanel,

27



Abraham Ibn Esra, Raschi und Kimchi wurden von christlichen
Theologen nicht nur studiert, sondern auch bearbeitet. Ebert in
Frankfurt a. 0. übersetzte auch jüdische Dichter. Andere befaßten
sich eingehend mit der jüdischen Kabbala, dieser speziellen Form
jüdischer Mystik. Auch diejenigen fehlten nicht, die nach allen
Regeln der Kunst anfingen zu «judenzen». Sie begeisterten sich
für die kühnen Spekulationen der Kabbalistik und verloren den
Geschmack am einfachen Evangelium (Rosenroth und A. von
Frankenberg zum Beispiel). In den Kreisen um Jakob Böhme

sprach man in aller Offenheit von einem Seligwerden der Juden
ohne die Taufe. Das war natürlich im Zeitalter der Rechtgläubigkeit

eine bodenlose Ketzerei. Aber ein Weg zu einem christlichjüdischen

Arrangement, der erst durch die Zeit der Aufklärung
legitimiert werden konnte, war hier schon gefunden: die Lehre
von den zwei Heilswegen, einem christlichen für die Völker und
einem jüdischen für die Nachkommen Abrahams.

Auch die mannigfachen Versuche, die ganze christliche Lehre
oder wenigstens Stücke derselben aus der jüdischen Literatur zu
beweisen, führten nicht selten auf die schiefe Ebene. 1567 erschien
Michael Neanders Buch «Die Zeugnisse der alten Hebräer, Rabbi-
nen, Talmudisten und Cabbalisten über Christum, der Welt Jeschua
oder Heiland». Über die Dreieinigkeitslehre im Talmud schrieb
1650 Josua Arnd. Ganze Systeme der jüdischen Glaubenslehre
wurden von systembegeisterten Theologen aus Talmud und rabbi-
nischer Literatur heraus entwickelt, manchmal in der Absicht,
sie zu widerlegen oder auch, um ihre Christlichkeit nachzuweisen.
Gegen dieses Treiben erhoben sich freilich auch warnende Stimmen.
Foerster, Varenius, Wasmuth, hielten es für bedenklich, den
Talmud wie ein christlich Lehrbuch benützen zu wollen. Frischmuth
in Jena begründete dies mit der Bemerkung, daß gerade der
Talmud das größte Hindernis für die Bekehrung der Juden bilde,
weil er nämlich die Juden nicht zum Verständnis des Alten Testaments

gelangen lasse.

Wie immer man diesen ganzen theologischen Eifer beurteilen
mag, man wird der evangelischen Kirche des 17. Jahrhunderts
nicht vorwerfen können, sie habe sich um die Juden nicht
gekümmert und habe gleichgültig an ihnen vorbeigelebt. Was da-

28



mais vor allem in Deutschland an den theologischen Fakultäten
gearbeitet und auch geleistet worden ist, um dem Juden ein Jude
zu werden, das verdient nicht nur Anerkennung, sondern Bewunderung.

Das muß gerade von unserer Zeit aus, wo die Dinge ganz
anders liegen, gesagt werden. Was die Professoren an den deutschen
Universitäten, insbesondere denjenigen von Leipzig, Jena, Wittenberg,

Altorf, Straßburg, Greifswald, Rostock und Königsberg
ihren Studenten in Sachen Talmudstudium zugemutet haben, das

war kein Pappenstiel! — Gewiß, bedenkt man, daß alles in Latein
sich abspielte, drängt sich die Frage auf, ob da nicht etwas viel
nach dem Grundsatz «l'art pour l'art» Theologie getrieben wurde?
-— Nun, es wäre zweifellos ein Fehler, diesen äußeren Umstand, so
sehr er sich natürlich negativ auswirkte, zum einzigen und
wichtigsten Kriterium zu erheben. Bei einer näheren Prüfung der
Werke, die wir bei der Nennung ihres jeweiligen Autors anvisierten,
käme sehr bald an den Tag, daß an den genannten Universitäten auch
ein warmes Interesse am jüdischen Menschen und am jüdischen
Schicksal, das ja auch damals laut genug zum Himmel schrie,
lebendig war. Gewiß, dieses Interesse war vorzüglich missionarisch
ausgerichtet. Abgewertet war es dadurch nicht. Im Gegenteil.
Jedermann wird mir da nicht zustimmen. Doch das gehört in die
Problematik unserer heutigen Zeit, die eine ganz andere ist.

Bleiben wir im 17. Jahrhundert, so drängt sich die Tatsache

kräftig auf, daß die Bemühungen um das Judentum in dem Maße
den Boden der rein akademischen Behandlung jüdischer Dinge
verläßt, als die Erkenntnis der missionarischen Verpflichtung
wächst und ernst genommen wird. Schon im Jahre 1592 gab der
Straßburger Prediger und Professor Elias Schadaeus seine
Münsterpredigten über Rom. 11 heraus. Dieser Sammlung ist zu entnehmen,
daß Schadaeus seine hebräischen Studien getrieben habe, «damit
er des Herrn Christi und der heiligen Patriarchen, Propheten und
Apostel Blutsfreunden, Nachkommen und Verwandten nützlich
und dienstlich sein möchte ». Aus demselben Grunde hat Schadaeus

in Straßburg auch eine Druckerei mit hebräischen und jiddischen
Buchstaben angelegt. Diese Druckerei brachte nach Luthers
Übersetzung in jüdischer Kurrentschrift die Evangelien Lukas
und Johannes, die Apostelgeschichte, den Römer- und Hebräer-

29



brief heraus. Auch der lutherische Katechismus wurde in gleicher
Weise veröffentlicht. Die Schriften von Schadaeus enthalten ernstliche

Bitten an die Christen und besonders an die Obrigkeiten, die
jüdischen Proselyten in die Handwerke aufzunehmen. Schadaeus

hat auch öffentlich im Straßburger Münster für die Juden gebetet
und alle Christen zum Gebet für Israel aufgefordert.

Wie dieser Straßburger Pfarrer und Professor wollten auch
andere nicht bei den gelehrten Disputationen mit den Juden und den
literarischen Auseinandersetzungen stehen bleiben. Sie bekannten
sich ausdrücklich zur praktischen Missionsarbeit unter den Juden.
Der Tübinger Professor Schickhardt verlangte das Studium des

Hebräischen auf den Universitäten, damit die Pfarrer geschickt
wären, an der Bekehrung Israels zu arbeiten. Dieser Mann, der zu
den Vätern des rabbinischen und talmudischen Studiums in
Deutschland gehört, war der Ansicht, daß die Juden zur Heiligen
Schrift zurückgeführt werden müßten, weil sie dieser den Talmud
vorgezogen hätten. Dies alles ist nachzulesen in den beiden Schriften:

«Jus regium Hebraeorum», Straßburg 1625, und «Bechinat
Haperuschim », Tübingen 1626.

Hermann Fabronius Mosemann forderte in seiner Schrift
«Bekehrung der Juden» (1624) öffentliche Judenpredigten und legte
gleichzeitig Gewicht auf ein wirklich christliches Verhalten der
Christen gegenüber den Juden.

Christian Ravis, einer der größten Orientalisten seiner Zeit,
wollte mit Wasmuth in Kiel eine Missionsschule für sechs junge
Leute ins Leben rufen, von denen jeweilen zwei zu den Juden
gehen sollten. Der Plan wurde nicht verwirklicht.

Havemann in Bremen, Generalsuperintendent, gab seinem
Schmerz darüber Ausdruck, daß man den Juden, denen die älteste
christliche Kirche höchste Aufmerksamkeit geschenkt habe,
vernachlässige, ja vergäße. Er mahnte zu freundschaftlichem Verkehr
mit den Juden und fordert, daß die Gemeinden in der Predigt
dazu aufgerufen werden.

J. Chr. Wagenseil, Professor an der Universität in Altorf, der
sich mit einer Polemik gegen einige jüdische Schmähschriften in
das christlich-jüdische Gespräch jener Zeit einschaltete, trachtete
in erster Linie darnach, bei den Christen die in der Schrift den Ju-

30



den gegebenen Verheißungen in Erinnerung zu rufen. Unter den

Schriften, die sich dieser Aufgabe widmeten, ragt diejenige mit
dem Titel: «Hoffnung der Erlösung Israels» als besonders bedeutsam

hervor. Die Bibel stelle eine allgemeine Bekehrung der Juden
vor dem Ende der Welt in sichere Aussicht, was von den lutherischen

und reformierten Theologen in großer Zahl anerkannt werde.
Unter den evangelischen Gelehrten sei seit Mitte des 17. Jahrhunderts

ein außerordentlich reges Interesse für die jüdische Theologie
festzustellen. Man sei jetzt in der Lage, den Juden auf ihrem
eigenen Gebiet näherzutreten. Es sollte ein Haus errichtet werden,
in welchem Studenten für die Mission unter Israel ausgebildet würden.

Wagenseil drängte auf Taten. Es mußte etwas geschehen, aber
nicht nur nach der jüdischen, sondern auch nach der christlichen
Seite hin. Er ging darin selber voran und wurde einer der mutigsten
Anwälte für die Juden in seiner Zeit. Er protestierte gegen die
verleumderische Beschuldigung, daß die Juden Christenblut tränken.
Zu den landläufigen Klagen über den jüdischen Wucher legte er
dar, wieviel die Christen selber daran schuld seien. Und er scheute
sich nicht, auf dem Wege der Verteidigung der Juden dann und
wann einmal kräftig über das Ziel hinauszuschießen. Jedenfalls
hatten die Juden in diesem missionarischen Professor einen
Verteidiger, wie sie ihn sich kaum besser wünschen konnten. Wagenseil
erkannte auch, daß vielen Christen die Abneigung gegen die Juden
gleichsam mit der Muttermilch eingegeben wurde. Und so hielt er
sich denn nicht für zu gut, um sich auch mit einer besonderen
Schrift: «Pera juvenilis» (1695) an die Kinder zu wenden. Er wollte
auch die christliche Jugend davon überzeugen, wie falsch und
ungerecht die Behauptung war, die Juden würden christliche Kinder
töten, um deren Blut zu trinken. Dieser Mann, der sich nach allen
Seiten für die Wahrheit und Gerechtigkeit schlug, hat die Achtung
vieler bekommen unter Christen und Juden und ist von nachhaltiger
Wirkung gewesen.

Auch Prof. Hermann von der Hardt in Helmstädt gehörte zu den

Theologen, welche durch literarische Bemühungen das Beste der
Juden zu befördern suchten. Er hat sich vornehmlich mit den
Einflüssen des Rabbinismus auf das jüdische Volk auseinandergesetzt.
In einem herzandringenden Brief hat er den Rabbinern klar zu

31



machen versucht, daß ihre Sache nicht allein Jesus Christus,
sondern auch Mose entgegenstehe (1715). Um seine freundschaftliche
Gesinnung den Juden gegenüber zu beweisen, hebt er in diesem
Briefe rühmend hervor, daß alle Völker der Welt und die
europäischen ganz besonders von der hebräischen Nation die höchsten
Wohltaten erhalten hätten. Und dann führte er aus, daß ihnen,
den Juden, das Heil zuerst angeboten worden sei und daß die

Apostel, auch wo sie es zu den Völkern trugen, sich stets zuerst
an die Juden gewandt hätten. Jedenfalls sei nun das Heil für sie

bei den Völkern aufgehoben. Während Jahrhunderten würde es

hier für sie, welche die ersten Anwärter darauf wären, aufbewahrt.
Die Dankbarkeit treibe die Völker, ihnen dasselbe zu bringen,
obgleich sie sich bewußt seien, daß sie selber von dem neuen Lichte
ihre alte Finsternis noch nicht völlig hätten überwinden lassen.

Offen, frei und ruhig wollten nun die Christen mit ihnen hierüber
reden und sie in ihrer Mitte wie Gäste behandeln.

Die mit Abstand bedeutendste Persönlichkeit auf dem Feld
der christlich-jüdischen Beziehungen ist im 17. Jahrhundert Esdras
Edzard, der Hamburger Pastorensohn, gewesen. Nach einer
Studienzeit, die ihn mit fast allen hervorragenden Theologen und
Orientalisten Deutschlands und der Schweiz persönlich bekannt
werden ließ, erwarb er sich den Grad eines Lizentiaten der Theologie.

Dem guten Ton der Zeit folgend schrieb er eine Dissertation
über ein Thema, das ihn mit dem rabbinischen Schrifttum
konfrontierte. Im Gegensatz aber zu den Gepflogenheiten der meisten
Gelehrten seiner Zeit, hat er hernach nur noch selten zur Feder
gegriffen. Er pflegte zu sagen: «Schreiben macht schreiben, und
die Leute werden dadurch nur faul.» Wenn wieder eine neue
Schrift über ein rabbinisches Thema erschien, wurde er meistens

unwillig. Er hielt vom rabbinischen Eifer der Theologen nicht sehr
viel. Er war der Meinung, daß die meisten derselben mit ihrem
rabbinischen Wissen nur prahlen wollten. Und mit dieser Ansicht
hielt er nicht hinterm Berg. Unverkennbar distanzierte er sich von
dem an den theologischen Fakultäten von damals üblichen Betrieb.
Und doch hätte gerade er einer solchen mit seinem profunden
Wissen sehr wohl angestanden. Er lehnte es aber mehrmals ab,
eine Berufung ins akademische Lehramt anzunehmen. Er ging

32



seinen eigenen, persönlichen Weg. Da er ein reicher Mann war,
konnte er es sich auch leisten, unabhängig zu bleiben. Nachdem
er sich in Hamburg niedergelassen hatte, öffnete er sein Haus
Juden und Christen, die bei ihm in hebraicis Belehrung suchten.
Den Christen gab er ein tieferes Verständnis des Alten Testaments,
und vielen Juden stieß er in entscheidender Weise eine Tür zum
Neuen auf. Die Zahl derer, welche durch ihn der christlichen Kirche
zugeführt wurden, belief sich auf mehrere Hunderte. Und nicht
einmal der 40. Teil derselben sei wieder ins Judentum zurückgegangen,

so wird berichtet. Aus ganz Deutschland, England, Schweden,

Norwegen, Dänemark, Livland, Finnland, Polen, Ungarn,
Siebenbürgen kamen Leute zu Edzard nach Hamburg, um bei ihm
Unterricht im Rabbinischen und Anleitung für den Verkehr mit
den Juden zu erhalten.

Unsere Inventaraufnahme über die christlich-jüdischen
Kontakte in der Frühzeit der nach Gottes Wort erneuerten Kirchen wäre
allzu unvollständig ohne einen Blick auf die Verhältnisse in der
Schweiz, in Holland, England und Skandinavien.

In Basel herrschte an der Universität die Orientalisten-Dynastie
der Buxtorf: Vater, genannt der Ältere, 1564—1629, Sohn, genannt
der Jüngere, 1599—1664, Enkel und Urenkel, alle mit dem Vornamen

Johannes. Sie alle zählten zu den Leuchten unter den christlichen

Hebraisten. Dabei ging der Sohn so sehr in des Vaters Spuren
und teilte mit ihm auch dieselbe Berühmtheit, daß man auf sie
das Wort prägte: «non ovum ovo similius quam Buxtorf pater et
filius» (Ein Ei kann dem Ei nicht ähnlicher sein als Vater und
Sohn Buxtorf). Dem Vater verdankt die christliche hebräische
Wissenschaft ihre besten Hilfsmittel. Er schuf unter anderem eine
vierbändige «Biblia hebraica rabbinica» und eine «Bibliotheca rabbini-
ca» mit alphabetisch geordneten Büchertiteln. Sein Sohn übersetzte
Schriften des Maimonides und den «Kusari» des Jehuda Halevi.
Bezeichnend für die ganze Zeit ist die Bemerkung, die der jüdische
Geschichtsschreiber H. Grätz über den älteren Buxtorf macht:
«Johannes Buxtorf, der Ältere, in Basel hatte die Kenntnis des

Hebräischen und Rabbinisehen zu einer Art Meisterschaft
gebracht und sie christlichen Kreisen zugänglich gemacht. Er führte
mit jüdischen Gelehrten in Amsterdam, Deutschland und Constan-

33



tinopel eine lebhafte Correspondenz in hebräischer Sprache. Selbst
Damen verlegten sich damals auf die hebräische Sprache und
Literatur. Das Wundermädchen Anna Maria Schurmann aus
Utrecht, welches fast alle europäischen Sprachen und ihre Literatur
kannte, korrespondierte in hebräischer Sprache mit Gelehrten und
auch mit einer englischen Dame, Dorothea Moore, und zitierte mit
Kennersicherheit Raschi und Ibn-Esra» (Bd. 10, S. 87). Man kann
diesen Boom, welche die hebräische Sprache und Literatur im
17. Jahrhundert unter gebildeten Christen erlebte, als eine modige
Strömung ansehen. Man darf aber nicht übersehen, was dahinter
stand. Es wird leicht übersehen. Gerade auch bei Buxtorf. Wer von
all denen, die ihn rühmten in späterer Zeit, hat davon Kenntnis
genommen, daß er nach seinen eigenen Zeugnissen seine Studien
in Hebräisch und in rabbinischem Wissen bis zur Meisterschaft
betrieb, weil er damit der Kirche und den Juden dienen wollte,
weil er hoffte, in seiner Weise einen wesentlichen Beitrag für die

Bekehrung der Juden zu leisten?
Ebenfalls aus Basel sind noch die beiden Namen Joli. Pistor und

Joh. Fr. Faust zu nennen. Auch sie haben durch ihre Bearbeitung
von talmudischer und rabbinischer Literatur eine gewisse Berühmtheit

erlangt. In Zürich brillierten Joh. Heinrich Hottinger und Joh.
Heinrich Heidegger. Der erstere verfaßte eine Abhandlung über
das Wesen Gottes nach jüdischer Auffassung und ein Kompendium
über die jüdische Theologie. Im Jahr 1666 gab er ein Sendschreiben
heraus, in welchem er in deutscher Sprache vor dem falschen
Messias Sabbatai Zebi warnte. Heidegger aber schrieb Disputationen

über die jüdische Religion, die 1675—1697 in Zürich erschienen
und sich durch einen besonders herzlichen Ton den Juden gegenüber

auszeichneten. Nicht zu vergessen ist Rud. Zwinger, der seiner

Hoffnung auf Israels Bekehrung Ausdruck gab in seiner Schrift
«Solatium Israelis, oder gründlicher Erweis, daß noch eine
ansehnliche Bekehrung der Juden vor dem jüngsten Tag zu erwarten
ist» (Basel 1685).

Auch Bern hatte seinen Talmudisten: Joh. Heinrich Otto. Er
schrieb eine Geschichte der Lehrer der Mischna.

In der Kirche zu Neuchätel pflegte am Karfreitag ein Gebet
für die Bekehrung der Juden gebetet zu werden.

34



Und wie standen die Dinge in Frankreich? In diesem klassischen
Land der Gegenreformation waren die Evangelischen unter starkem

Druck und in ihrer Handlungsfreiheit eingeschränkt. Unter
der Herrschaft des Ediktes von Nantes war es den Protestanten
verboten, jüdische Proselyten in ihre Gemeinden aufzunehmen.
Trotzdem wurde auch in diesem Land von Seiten der evangelischen
Theologie ein gewisser Kontakt mit den Juden gesucht und auch
hergestellt. Philipp de Mornay verfaßte eine Ansprache an die
Juden, die in Hannover deutsch erschien: «Advertissement aux
Juifs sur la venue de Messie» (1607). Er beschäftigte sich ferner
mit den Lehren des Judentums in seinem größeren Werke: De
veritate religionis, das später eine Übersetzung in die meisten
europäischen Sprachen erlebt hat. Er hatte eine typisch französische,

verbindliche Art, mit den Juden sich auseinanderzusetzen.
Moses Amyraldus gab 1661 eine Abhandlung über das Geheimnis
der Dreieinigkeit heraus. Und Jos. Placaeus verfaßte eine
Unterweisung zur Bekehrung der Juden in französischer Sprache. Die
reformierte Synode zu Charenton setzte ein Formular für die Taufe
von Proselyten fest.

Aus Holland ist wieder bedeutend mehr zu berichten, obwohl
es hier bis 1593 praktisch keine Juden gab. In diesem Jahr und
auch in einigen der nachfolgenden Jahre kamen vor allem aus
Spanien Juden in hellen Scharen nach Holland, und mit dieser
Plötzlichkeit der christlich-jüdischen Begegnung hängt es zusammen,

daß sich in Holland alsbald die Kirche selber mittels der
Kirchensynode in den christlichen «approach» an die Juden
einschaltete. Ein großer Teil der Juden, die sich in Holland
anzusiedeln begannen, waren sogenannte Marranen, das heißt Juden,
welche man in Spanien gezwungen hatte, in den Formen des

Christentums zu leben, die aber insgeheim am jüdischen Glauben
festhielten. Holland gab ihnen die Freiheit, sich wieder offen zum
Judentum zu bekennen, wovon auch die allermeisten sogleich
Gebrauch machten. Im Jahre 1619 nun richtete die Dortrechter
Synode eine Bittschrift an die Generalstaaten, daß dieselben solche

Christen, welche an der Bekehrung der Juden arbeiten wollten,
in ihren Schutz nehmen mögen. Die Synode zu Utrecht ratschlagte
1670 über die Mittel, Heiden und Juden zu bekehren. Darnach

35



sollten die Prediger, Ältesten und Gläubigen sich alle ernstlich
bemühen, die Juden zur Erkenntnis Christi als ihres einigen
Heilandes zu führen. Die Obrigkeit wurde ersucht, geeignete Leute
anzustellen, welche die Juden mit der christlichen Religion bekannt
machen, dabei aber stets mit den Synoden und Gemeinden in Kontakt
bleiben sollten. Im besonderen wurde die Anstellung eines Professors
der hebräischen Sprache am Gymnasium zu Amsterdam vorgeschlagen

Dieser sollte auch die Aufgabe haben, Christen fürdie Aufgabe der
Judenmission zu begeistern. Man dachte auch an die Notwendigkeit,

eine besondere Missionsliteratur für die Juden zu schaffen,
welche denselben kundtun solle, daß Christen ein Verlangen
darnach hätten, den Juden zu geben, was zu ihrem Heile diene und
daß sie auch dafür beteten. Im regulären Gottesdienst wollte man
dem Gebet für die Juden eine Stelle geben, und in der Predigt
sollte ihrer gedacht werden. Aus den Kirchen und Gotteshäusern
sollten alle Bilder weggeschafft werden, die geeignet sein konnten,
die Juden zu verletzen oder ihnen Ärgernis zu geben. Bekehrte
Juden müßten geschützt und mit dem Notwendigen versehen werden.

Die Synoden von Delft und Leyden 1676 und 1678 wiederholten

diese und ähnliche Beschlüsse. Die Universität Leyden
erhielt einen Lehrstuhl für jüdische Kontroverse. Aber abgesehen
von all dem, fehlte es auch unter den holländischen Theologen
nicht an Eifer, um literarisch oder auch mündlich auf die Juden
des Landes einzuwirken und der Erkenntnis der christüchen Wahrheit

näherzubringen. Und schon lange vor der Aufnahme der Juden
in Holland hatten Gelehrte wie Petrus Costus, Martin Gilbert,
Jakob BrocarcL und Joh. Driesche sich mit ihnen beschäftigt. Hugo
Grotius ist zu nennen, dessen theologisches Hauptwerk : De veritate
religionis Christianae (1622) den Juden galt. Ferner gehört auch
Johannes de Labbadie hieher. Isaak Vossius bat die Juden, in
erster Linie das AT zu lesen und die talmudischen Erklärungen
beiseite zu lassen, so würden sie bald von selbst den Messias Jesus
Christus erkennen. Der Leydener Professor der Theologie Jo. Hoorn-
beck vertrat die Auffassung, daß Gebet und Predigt die der Kirche
einzig würdigen Waffen zur Bekehrung der Juden seien. Er
forderte darum das öffentliche Kirchengebet für die Juden und
meinte, daß der Blick in die Zukunft, welche ja eine endliche Be-

36



kehrung Israels in Aussicht stelle, den Mut der Christen heben
müßte. Nach Hoornbeck kamen die beiden Friedrich Spanhem,
Vater und Sohn. Der letztere distanzierte sich wohl nicht ganz zu
Unrecht von der Disputationsfreudigkeit der zeitgenössischen
Theologie und vertrat, die These, daß man auf dem Weg des
Diskutierens bei den Juden nicht viel erreichen könne. Man solle
ihnen nachgehen, sie besuchen, sich um sie kümmern und es sich
zu einem ernstlichen Anliegen werden lassen, daß jüdische
Menschen von der christlichen Predigt auch erreicht würden. Schließlich

gab er auf Grund seiner Erfahrung mit Juden den Rat, man
möge ihnen nicht allzuviel von ihrer herrlichen Zukunft sagen, zu der
sie nach der Schrift berufen seien, weil man auf diese Weise viele
nur stolz und eingebildet mache. Ein Theologe von besonderer

Prägung und eigenem Format war Joh. Coccejus. Er trat den
scholastischen Tendenzen der damaligen evangelischen Theologie
entgegen und wollte diese zur Heiligen Schrift zurückführen. Seine

eigene theologische Konzeption gab ihm Anlaß, das Verhältnis
von AT und NT, altem und neuem Bund, neu zu bearbeiten. Als
Vertreter einer sogenannten «Bundestheologie» kam er sozusagen
aus der Mitte seiner theologischen Grundthesen heraus zwangsläufig

dazu, sich mit den Juden zu befassen. Seine Schrift: Consi-
deratio Judaicarum quaestionum et responsionum (1661) gehört
denn auch zu den fundiertesten und bedeutendsten Zeugnissen,
die in der früheren Zeit aus der Mitte der evangelischen Christenheit

an die Juden ergangen sind. Die Christen werden darin sehr
nachdrücklich erinnert an die Hoffnung, welche die Schrift für das
Volk der Juden hat. Die Hauptfrage aber den Juden gegenüber
sei und bleibe, ob Jesus der Messias wäre. Mehr noch aber als durch
diese an sich ausgezeichnete Schrift, hat Coccejus durch die
Gesamtheit seines theologischen Konzeptes Anlaß und Anleitung
gegeben, sich in guter Weise mit den jüdischen Dingen zu beschäftigen.

Daß die Auseinandersetzung mit dem Judentum ohne eine
fundierte biblische Theologie im Rücken zu einem gefährlichen
Glatteis werden kann, dafür hat es auch in Holland damals einige
Beispiele gegeben. Da war zum Beispiel ein Petrus Jurieu in Rotterdam,

der so begeistert über die weltliche Herrlichkeit, die im
Messiasreich auf die Juden warte, schrieb, daß er von den Rabbinern

37



eingeladen wurde, zum Judentum überzutreten. Caspar Barlaeus
erwarb sich die Freundschaft der Juden und zog den Tadel der
Christen auf sich, weil er den christlichen und den jüdischen
Glauben als in gleichem Maße Gott wohlgefällig dargestellt hatte.
Aber das waren die Ausnahmen. Eine ganze Anzahl von holländischen

Theologen wären aus dieser Zeit zu nennen, die als Votanten
im christlich-jüdischen Gespräch das christliche Anliegen in guter
Weise vertreten haben. Wenigstens einige seien hier noch

genannt: Anton Hulsius als Professor in Leyden 1699 gestorben,
Kraansburg schrieb holländisch: Der Jooden Wegwizer, 1654,

Gisberg Voetius, Professor in Utrecht, Hermann Witsius, Professor
zu Franeker und Leyden. Petrus van Mastrich, Vitringa, Joli. Koch
in Amsterdam, Oppyk in Leyden, M. Arnold in Franeker. W. H.
Vorst in Amsterdam und Leyden, Vythage in Leiden 1683, Honting,
Amsterdam 1695, Johann Clericius, Uchtmann in Leyden, F. v.

Husen, Leyden, Petrus Cunaeus, Casimir Oudine in Leyden, Prof.
Johannes Meyer in Harderwyk, Wilhelm Surenhuis, erster Übersetzer

der ganzen Mischna ins Lateinische, Melchior LeydeJcJcer in
Utrecht. Endlich sei noch des bekannten Gesprächs des Arminianers

Philipp van Limborch mit dem aus Spanien geflohenen Mar-
ranen Orobio de Castro Erwähnung getan. Alles in allem läßt sich

sagen, daß sich die Holländer Theologen in sehr reger Weise in
die christlich-jüdischen Beziehungen jener Zeit eingeschaltet haben.

In England gab es seit 1290 keine Juden mehr, wenn man von
den Marranen absieht, die mit der ihnen aufgezwungenen christlichen

Maske als Spanier und Portugiesen in England sich
angesiedelt hatten. Der zwischen Holland und England im 17.

Jahrhundert herrschende Handelskrieg und dann vor allem auch die

zur Monarchie in Opposition stehenden Puritaner schufen die
Voraussetzungen für die Wiederzulassung der Juden im Inselreich.
Das Jahr 1649 brachte diese an die MachtunterCromwell. Ihre Parolen
für das Land lauteten: Rückkehr zur Bibel, zur strengen Moral
und Gesetzeszucht des Alten Testamentes. Die Makkabäer wurden
für sie die großen Vorbilder. Cromwell und seine Offiziere lasen

fleißig die Bibel und begeisterten sich an den Heldengestalten der
Richter, Sauls, Davids, Joabs, Jehus für die Ausrottung jeglichen
Götzendienstes. England sollte zu einer Theokratie gemacht wer-

38



den, für welche die alttestamentliche das Vorbild war. In ihrem
Streit für ihre politischen Ziele gingen die Puritaner so weit, daß

sie ihre Gegner, die Monarchisten, als «Amalekiter» bezeichneten
und sich selber als «Israeliten». Das alles mußte zwangsläufig auch
ein Interesse schaffen an den leiblichen Nachkommen des alttesta-
mentlichen Gottesvolkes, den Juden. Das alte Gottesvolk der
Juden und das neue Gottesvolk der Puritaner sollten sich verbinden.
Man übertrug auf die Juden, was man von der Treue der Gläubigen
Israels im Alten Testament las und schuf sich so — ohne Juden
je begegnet zu sein — von ihnen ein idealisiertes Bild. Unter dem

angesehenen Namen des Sekretärs des Parlamentes, Eduard Nikolas,

erschien damals die Schrift: «Für die edle Nation der Juden
und für die Söhne Israels. » In dieser Schrift wurde ausgeführt, daß
die herrschenden Religions- und Bürgerkriege die Strafen dafür
seien, daß die Engländer vor rund 300 Jahren die Lieblinge Gottes

verfolgt und aus dem Lande gejagt hätten. Diese Sünde müsse

wiedergutgemacht werden durch die Zulassung der Juden in
England. Das jüdische Volk sei von Gott aufbehalten für eine
glorreiche Zukunft, die jetzt eben angebrochen sei. Man habe die
Juden für die erlittene Unbill zu trösten und zu entschädigen.
Daß diese den englischen Parlamentariern gewidmete, höchst
offizielle Vernehmlassung über England hinaus einiges Aufsehen
erregte, muß kaum gesagt werden. Die Puritaner sprachen davon,
man müsse in England den Sabbat wieder einführen, und General
Thomas Harrison, ein Wiedertäufer, stellte im Parlament den

Antrag auf Einführung des mosaischen Gesetzes in England. Natürlich
ließen sich die begeisterten Puritaner bei all dem auch von der
Hoffnung leiten, daß die Juden eines Tages aus freien Stücken der
reformierten Kirche beitreten würden. Natürlich gab es auch
Gegenwind. Das Gerücht wurde verbreitet, die Juden wollten die
Paulskirche kaufen, um eine Synagoge daraus zu machen. Ja,
selbst Cromwell geriet unter den Verdacht, die Juden würden ihn
mit seiner Zustimmung als ihren Messias proklamieren. Das alles

gehörte zum Vorspiel der Wiederzulassung der Juden in England,
die dann im Jahre 1670 auch tatsächlich erfolgt ist. Die christlichjüdischen

Beziehungen waren also hier überwiegend auf die politische

Ebene geschoben, und was vorher und nachher in den Be-

39



reichen theologischer Gelehrsamkeit oder kirchlicher Verantwortung
geschah oder noch geschehen sollte, war von geringerer Resonanz.
Einen besonderen Eifer für die Juden hatte um die Jahrhundertwende

Hugo Broughton entfaltet. Seit 1589 kam er wiederholt auf
den Kontinent, um mit Juden zu disputieren. Er tat dies in Frankfurt

a. M., in Hannover, Worms, Offenbach, Hanau, Basel, Zürich
und anderswo. John Harrison suchte mit seiner Schrift: «The
Messiah already corne» (1610) die Juden zu erreichen, forderte
darin aber auch die Christen auf, von aller Unbarmherzigkeit
gegen die Juden Abstand zu nehmen und mit Geduld an ihrer
Bekehrung zu arbeiten. Thomas Ingemethorp übersetzte 1633 den
kirchlichen Katechismus ins Hebräische. William Gouge verfaßte
eine Schrift «The Calling of the Jews, a Present to Judah and the
Children of Israel» (1621). Er sucht darin zu zeigen, welche
Herrlichkeiten auf die Juden warteten, wenn sie sich bekehren würden,
und ließ sich auch auf eine eher fatale Berechnung der letzten
Dinge ein, als ob er genau wüßte, was die nächste und fernere
Zukunft bringen würde. Robert Sheringham, ein bedingungsloser
Bewunderer des Talmud und der rabbinischen Literatur, behauptete,
daß man die Schrift ohne den Talmud nicht richtig verstehen könne
und trieb seine Verherrlichung des Jüdischen so weit, daß es

schon an Verrat der christlichen Sache grenzte. Mit der jüdischen
Literatur befaßten sich ferner Thomas Burnet, Jo. Morinus, Jo.
Owen, Franc. Taylor, Clerc, Guisius, Sam. Ockley und Thomas Hyde.
Ein sie alle überragender Kenner aber war Jo. Lightfoot (1602 bis
1675). Der deutsche Gelehrte Christian Ravis, der zu dieser Zeit
in England weilte, forderte eindringlich auf, an die Bekehrung der
Juden zu denken. Es sei unverantwortlich, dieses Volk, das, obgleich
es unter den Gerichten Gottes stehe, doch Gottes Volk noch immer
sei, links liegen zu lassen. Es werde zwar von den Geistlichen gar
eifrig für die Juden gebetet, doch möge man dies nicht zu einer
Modesache werden lassen, die alsdann zum bloßen Heuchelwerk
würde.

Daß die Juden nicht nach England gekommen waren, um der
reformierten Kirche beizutreten, das zeigte sich schon sehr bald.
Wenn sie hätten Christen werden wollen, dann hätten sie ja nicht
zu fliehen brauchen aus Spanien und Portugal, von wo die meisten

40



herkamen. Ermutigt durch die allgemein judenfreundliche
Haltung der Puritaner und indem sie sich auch die Stimmen
freidenkerischer Christen wie Toland, Thomas Woolston, Thomas
Morgan, Anton Collins und anderer zunutze machten, fingen sie

nach wenigen Jahren an, die Kirche anzugreifen. Richard Kidder
wandte sich um Rat an Esdras Edzard in Hamburg. Er schrieb
daraufhin eine Apologie des Christentums, die sich gegen die Juden
und ein beginnendes Freidenkertum richtete. Eine eigentliche
Missionsschrift wurde von Charles Leslie 1698 geschrieben. In etwas
sonderbarer Weise trat der Bischof Thomas Barlow in «Several

cases of conscience resolved» (1962) für die Juden ein. Quäker und
Baptisten seien nicht zu leiden, wohl aber die Juden. Die letzteren
würden dem Staate zum Vorteil gereichen, und England schulde
ihnen Wiedergutmachung für ein früher begangenes Unrecht. Ihren
Unglauben dürfe man ihnen nicht ankreiden, da Gott ihr Herz
verstockt habe.

In England lebten zu dieser Zeit auch einige christliche
Emigranten, die sich in bemerkenswerter Weise in die christlich-jüdische
Problematik eingeschaltet haben. Die meisten von ihnen stammten
aus Frankreich, wo sie um ihres evangelischen Glaubenszeugnisses
willen hatten fliehen müssen. Jac. Abbadie, der als Prediger in
Dublin 1727 wirkte, behandelte in seinem «Traité de la vérité de

la religion Chrétienne» auch die jüdische Religion. Pierre d'Allix
schrieb über die Trinität und versuchte dabei zu zeigen, daß sich
Christus mit Recht für seine Messianität auf das Alte Testament
berufen habe. Jean d'Espagne, Prediger an der französischen
Gemeinde in London, hatte aus seiner profunden Talmudkenntnis
und auf Grund seiner Begegnung mit Juden zur Sache sehr
Wesentliches zu sagen. Eine gewisse Berühmtheit hat sein Disput
mit Menasseh erlangt, der von Holland die Wiederzulassung der
Juden in England mit großem Eifer betrieben hatte. Er wollte
mit diesem Gespräch den optimistischen Puritanern vor Augen
führen, wie schwer es wäre, die Juden zum Christentum zu bekehren.

Im übrigen fand er es nicht für genügend, sich mit dem Judentum

literarisch oder in gelehrter Weise auseinanderzusetzen. Er
hielt es für nötig, an einzelne jüdische Menschen heranzutreten,
um mit ihnen ins Gespräch zu kommen.

41



Es gehört mit ins Bild dieser Zeit, daß im Jahre 1661 etwa 100

Engländer unter Führung eines gewissen Poole aus Norwich mit
Frau und Kindern ihr Vaterland verließen und sich mit kurfürstlicher

Erlaubnis in der Nähe von Heidelberg, nahe dem Kloster
Lobensfeld ansiedelten, um hier ihr Leben unter alttestamentlichen
Formen zu führen. Sie suchten Christentum und alttestamentliches
Wesen miteinander zu vereinigen, bekannten sich zu Christus, aber
hielten auch den Sabbath, übten die Beschneidung, beobachteten
die mosaischen Speiseopfer und Schoren die Bärte nicht.

Aus den Ländern des Nordens, Norwegen und Schweden, ist
nicht sehr viel mehr nachzutragen. Hier gab es keine Juden und
keine revolutzenden Puritaner. So wandte man den jüdischen Fragen
erst gegen das Ende des 17. Jahrhunderts ein gewisses Interesse
zu. Benzel und Skunk trieben an der Universität von Uppsala
rabbinische Studien, übersetzten und erklärten Maimonides.
Magnus Ronnow ließ Stücke der Mischna in lateinischer Übersetzung
erscheinen. Mehr missionarisch orientiert zeigte sich Odhelius in
seiner Schrift: Synagoga bifrons (1691).

Überschaut man die ganze erste Zeit der nach Gottes Wort
erneuerten Kirche bis zum Ende des 17. Jahrhunderts, so kann
man folgende Feststellungen machen :

1. Es ist erstaunlich, mit welcher Intensität und in welcher
Breite sich diese Kirche mit den durch die Existenz eines jüdischen
Volkes und einer jüdischen Religion gestellten Fragen befaßt hat.
Sie hat darin die Kirchen aller früheren Zeiten bis zur Apostelzeit
hin weit übertreffen.

2. Es ist bemerkenswert, daß die evangelischen Kirchen im
ersten Jahrhundert ihrer Existenz in der Beurteilung des Judentums

nicht dem alten, sondern dem jungen Luther, oder besser:
dem Schriftwort gefolgt sind. So ist im ganzen ihr Votum gut
gewesen. Entgleisungen kamen vor, projüdische und auch antijüdische

(Eisenmenger).
3. Auf einem anderen Blatt steht allerdings geschrieben, welches

die Einstellung der sogenannten christlichen Völker den Juden
gegenüber war und in welchem Ausmaß von ihnen die Stimme
von Theologie und Kirche gehört worden ist.

(Fortsetzung folgt)

42


	Die evangelische Theologie und die Juden

