
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 19 (1963)

Artikel: Geschichtlicher Überblick über die Anfänge der synagogalen Liturgie
und ihre Entwicklung [Fortsetzung]

Autor: Hruby, Kurt

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961266

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961266
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


JUDAICA
BEITRÄGE ZUM VERSTÄNDNIS DES JÜDISCHEN SCHICKSALS

IN VERGANGENHEIT UND GEGENWART

GESCHICHTLICHER ÜBERBLICK
ÜBER DIE ANFÄNGE DER SYNAGOGALEN

LITURGIE UND IHRE ENTWICKLUNG
Von Kurt Hruby, Paris

Fortsetzung

Untersuchung einiger Einzelprobleme der liturgischen
Entwicklung

I. Die Teilnahme der Gemeinde am Tempeldienst

Es ist gewiß für die Kenntnis der Entwicklung im synagogalen
Bereich von Interesse, sich die Frage vorzulegen, wie es nun
eigentlich mit der Teilnahme der Gemeinde am liturgischen
Geschehen im Tempel selbst bestellt war, mit der Einschaltung in den

liturgischen Rahmen der im Vorhof versammelten Volksmenge, die
nicht direkt, wie die Priester und Leviten, eine ausübende Funktion

bei den Kulthandlungen innehatte.
Das Vortragen der die Opferhandlung begleitenden Gesänge

war die wesentliche Aufgabe der Leviten. Die Tradition sieht übrigens

alles, was sich auf den Tempelgesang bezieht, als göttliche
Einrichtung an, und sie dehnt dann diesen Begriff auf jeden
liturgischen Gesang aus. Im Traktat Archin IIa lesen wir: «R. Jehudah
sagt (im Namen) von R. Schemuel: Woher (wissen wir), daß die

1



Grundlage des (liturgischen) Gesanges auf die Torah zurückgeht?
Weil geschrieben steht (5 Mos. 18,7): «Und er (der Hohepriester)
verrichte den Dienst im Namen Jahwes, seines Gottes, wie alle
seine Brüder, die Leviten, die vor Jahwe stehen.» Welches ist nun
der Dienst, bei dem der Name Gottes (in ganz besonderer Weise

angerufen wird)? Die Antwort muß lauten: «Es ist der Gesang.»
Neben seiner Eigenschaft als Gotteslob ist der Zweck des Gesanges,

die Andacht der Gemeinde beim Gebet zu fördern. So sagte
R. Meür (Archin, ib.): «Der Gesang hält das Opfer zurück», das

heißt, er ist ein absolut notwendiger Bestandteil des Opferdienstes,
der niemals ausfallen darf und ohne den das Opfer Gott nicht
angenehm sein könnte. Der Talmud (Pes. 117 a) sagt hinsichtlich
der Gesänge, die die Darbringung der Trankopfer begleiten: «Das
Volk war in freudiger Stimmung und fühlte die Gegenwart der
Schechinah. »

Obwohl das Volk für gewöhnlich nicht in die von den Leviten
vorgetragenen liturgischen Gesänge eingestimmt zu haben scheint,
dürfte eine Teilnahme dieser Art aber doch bei gewissen Gelegenheiten

existiert zu haben, da die Mischna verschiedentlich davon
spricht (vgl. Schebu'ot 11,2 und Tamid VII, 4).

Anläßlich der Wallfahrt nach Jerusalem sang das Volk Lieder
unter Elötenklang; vgl. hiezu Jes. 30,29: «Dann werdet ihr Gesänge
anstimmen, wie in der Nacht der Festesheiligung, und euer Herz
wird freudig sein, wie das des Pilgers, der zieht bei Flötenklang
zum Berge Jahwes, zum Fels Israels.» Es scheint jedoch nicht, daß

es sich dabei um einen Brauch handelt, der im Innern des Heiligtums

geübt wurde, denn eine Baraita (Schebu'ot 15b) führt aus,
daß man in Jerusalem allenthalben Dankesgesänge hörte, begleitet
von Saitenspiel und anderen Musikinstrumenten.

Die Priester begleiteten den Gesang mit Posaunenschall; sie

bedienten sich dazu silberner Trompeten (4 Mos. 10,8). Zur Zeit
Davids gab es 120 posaunenblasende Priester (II Chron. 5,12). Die
Mischna (Tamid VII, 3) sagt, daß Priester und Leviten beim Gottesdienst

einträchtig zusammenwirkten, «um den Herrn zu loben und
ihm Dank zu sagen».

Dazu muß noch bemerkt werden, daß man im Tempel nicht
nur die Psalmen und Hymnen, sondern auch die Gebete und

2



Segensprüche sang. So sangen die Aroniden täglich den Priestersegen

und der Hohepriester das von ihm am Versöhnungstag
verrichtete Gebet (vgl. Qid. 71a). Dieser Brauch wurde später von der
Synagoge übernommen, wo die Gebete gleichfalls in Gesangsform
vorgetragen werden.

Das Responsorium

Die wirkliche Teilnahme des Volkes an den Gebeten der Priester
und Leviten geschieht durch das Responsorium. R. Tanchuma
definiert folgendermaßen die Wechselbeziehung zwischen Gehet und
Responsorium (j. Ta'an. 111,1): «Es gibt weder ein Responsorium,
das sich nicht auf eine Lesung (aus der Hl. Schrift, das heißt auf
eine ins Gebet eingeschaltete Schriftstelle), noch eine Lesung, die
sich nicht auf ein Responsorium stützt, wie geschrieben steht (Jes.

65,24) : «... bevor sie rufen, antwort' ich schon. »

Freudig bewegt durch die Gesänge der Leviten und den
Posaunenklang der Priester, brach das Volk am Ende des Gesanges in
Hallelujarufe aus. Das Wort «halleluja» bringt die Idee des Gotteslobes

zum Ausdruck, enthält einen Gottesnamen (jah) und ist
schon für sich allein ein Gebet. Vgl. Pes. 117a: «Was bedeutet
,halleluja'»? fragt R. Jehoschu'a b. Levi. (Man gibt ihm zur
Antwort): Lobet den Herrn mit verschiedenen Lobpreisungen. (Das
Wort) «halleluja» enthält einen (Gottes)namen und (bringt die Idee
des Gottes)lobes (zum Ausdruck).» Vgl. auch j. Schab. XVI, 11:
«Nach jedem Hallelvers antwortet die Gemeinde «halleluja», im
ganzen 123mal.»

Anläßlich des Versöhnungstages lesen wir (Joma 1,8), daß «der
Vorhof (des Tempels) schon vor dem ersten Hahnenschrei voll
Menschen war». Der Hohepriester verrichtete den Eestgottesdienst,
und wenn er dabei den geheimnisvollen Gottesnamen, das Tetra-
grammaton, aussprach, warf sich die Menge nieder und rief : baruch
schem, kevod malchuto le-olam wa-'ed, «Gelobt sei der Name der
Herrlichkeit seines Reiches in Ewigkeit» (Joma IV, 2).

Die Gebetsformel : baruch schem kevod war das gebräuchlichste

Responsorium im Tempel. Am Morgen rezitierten die Priester
das Schema' in der Quadernhalle, die der Versammlungsort des

3



Synhedrions war; das Volk nahm daran teil und fiel, nachdem die
Priester das Schema' gesungen hatten, mit lauter Stimme ein:
baruch schem kevod

Zum Schluß des Morgengottesdienstes erteilten die Priester den
Segen, auf den die Gemeinde neuerdings mit denselben Worten
antwortete, wie dies übrigens für jede im Tempel gesprochene
Segensformel der Fall war.

Das häufigste Responsorium war nun freilich «amen», doch muß
dazu bemerkt werden, daß es nur außerhalb des Tempels gebraucht
wurde. Innerhalb der Umfassungsmauer des Heiligtums sagte man
stets: baruch schem kevod (vgl. Ta'an. 16b).

In I Chron. 16,36 finden wir «amen» als Responsorium auf die
bei der Übertragung der Bundeslade nach Jerusalem gebrauchten
Segensformeln: «Gepriesen sei Jahwe, der Gott Israels, von Ewigkeit

zu Ewigkeit. Und das ganze Volk möge sprechen: Amen!»
Die religiöse Bedeutung des Wortes «amen» ist dieselbe wie die

von baruch schem kevod : die Verpflichtungserklärung der
Gemeinde, das 'ol malchut ha-schamajim, das «Joch des Himmelreichs»

auf sich zu nehmen. Vgl. Ber. VIII, 8: «Man antwortet
,amen' wenn ein Israelit einen Segen spricht. Die Erklärung dafür
ist, daß derjenige, der den Segen spricht, mit baruch atah adonai,
,Gelobt seist du, Herr', beginnt, und die anderen dann ,amen'
antworten, um ihren Glauben an den Herrn der Welt zu bezeugen.»
Vgl. auch Deut. R. 7: «R. Jehudah b. Sima sagte: Das Wort ,amen'
enthält drei Erklärungen: 1. eine Verpflichtung; 2. ein Auf-sich-
Nehmen und 3. einen Akt des Glaubens.»

Die Weisen schätzten das Wort «amen» sehr hoch ein. Resch

Laqisch sagt (Schab. 119b): «Demjenigen, der mit ganzer Inbrunst
,amen' spricht, öffnen sich die Pforten des Paradieses, wie geschrieben

steht (Jes. 26,2) : Öffnet die Tore, daß einziehe gerechtes Volk,
das die Treue bewahrt (schomer emunim)»: Lies nicht schomer

emunim sondern sche-omrim amen (die «amen» sprechen). Was
bedeutet denn «amen»? R. Chanina sagte: (Es ist eine Abkürzung
von) el melech neëman, «Gott ist wahrhaft König». Midrasch
Tanchuma, zaw, 7: «R. Jehudah sagte: Wer in dieser Welt ,amen'
spricht, erwirbt (dadurch) das Verdienst, es (auch) in der
kommenden Welt sagen zu dürfen, wie geschrieben steht (Ps. 106,48):

4



Gepriesen sei Jahwe, der Gott Israels, von Ewigkeit zu Ewigkeit,
und alles Volk spreche: Amen! Halleluja!» Amen auf dieser Welt,
amen in der kommenden Welt. »

II. Opfer und Gebet

Die Gewohnheit, den Kampf der Propheten gegen den Opferdienst

als eine Art «heiligen Krieg» anzusehen, hat es mit sich

gebracht, daß man die Opfer für eine niedrigere Stufe der
Gottesverehrung hält, die im Gegensatz zur höheren Stufe, dem reinen
Gebetsgottesdienst, steht.

Eine solche Scheidung, die übrigens, wenn überhaupt, nur rein
religionsgeschichtlich gesehen berechtigt wäre, ist gewiß fehl am
Platz wenn es sich, wie im Falle der Propheten, um ein bereits
ziemlich weit entwickeltes religiöses System handelt, bei dem sich
die einzelnen Gottesdienstformen nicht ausschließen, sondern eher

ergänzen.
Die Propheten lehnen sich nicht so sehr gegen den Opferdienst

als solchen auf, der auch in ihren Augen, ebenso wie in den Augen
der späteren Geschlechter, auf göttlicher Offenbarung fußt und von
ihr geregelt wird, sondern gegen seine zu einseitig äußerliche
Einschätzung, gegen einen seelenlosen Ritualismus, der ein wesentliches
Element des Opferdienstes unbeachtet läßt, nämlich seine enge
Verbindung mit dem Gebet.

Seit jeher bestanden engste Beziehungen zwischen Opfer und
Gebet. So sieht zum Beispiel die Torah drei Arten von Sündopfern
vor: 1. das qorban chatat oder eigentliches Sündopfer; 2. das qorban
ascham für ein Vergehen und 3. das Opfer am Versöhnungstag.
Alle diese Opfer werden zur Sühne und Vergehung dargebracht
(vgl. 3 Mos. 5,10) und stehen notwendigerweise in Verbindung mit
einem Sündenbekenntnis (4 Mos. 5,7). Um die enge Beziehung
zwischen Opfer und Schuldbekenntnis zu unterstreichen, stützt
derjenige, der es darbringt, seine Hand beim Sündenbekenntnis auf
das Haupt des Opfertieres (3 Mos. 4,15,24,29; Versöhnungstag:
ib. 16,21,34).

Das Schuldbekenntnis ist die Bedingung für die Vergebung der
Sünden. Eine Baraita (Joma 36a) erklärt folgendermaßen die

5



Stelle in 3 Mos. 16,11: «Und er (der Hohepriester) soll es (das

Opfer des Versöhnungstages) darbringen für sich und sein Haus»:
Es handelt sich dabei um die Vergebung durch die Worte (des

Schuldbekenntnisses). Vgl. hiezu auch Schebu'ot 11,7: «So wie das

über den Sündenbock gesprochene Schuldbekenntnis die Sühne für
Israel bewirkt, so bewirkt auch das Bekenntnis über den Farren
die Vergebung für die Priester».

Auch die Überbringung der Erstlinge (4 Mos. 26), deren Transport

übrigens von öffentlichen, außerhalb des Tempels verrichteten
Gebeten begleitet war (Bik. III, 2), war mit einem Schuldbekenntnis
verbunden. Der Tradition zufolge ist der Sinn dieses Bekenntnisses
folgender (j. Qid. 1,7): «Wenn wir unsere Erstlinge, Opferspenden
und Zehentgaben darbringen, so tun wir es nicht mit einem Gefühl
des Selbstvertrauens, selbst wenn wir stets treu die Gebote über die
Feldarbeit wie auch die übrigen Vorschriften (über das
Verhalten) gegen Gott und den Nächsten beobachtet haben, wie ,die
Hungrigen speisen und den Durstigen zu trinken geben'. (Wir bringen

im Gegenteil unsere Gaben dar) im Vertrauen auf Gott, den
Urheber alles Guten.»

Das Sündenbekenntnis stützt sich auf verschiedene, in der Hl.
Schrift enthaltene Bekenntnisformeln (David: Ps. 106,6; Salomo:
I Kön. 8,47; Daniel: 9,5; Esra: 10,1) und lautet (Tos. Joma II, 1):
«Ich habe gesündigt, habe frevelhaft gehandelt, habe (die Gebote)
übertreten und habe diese und jene (schlechte) Handlung begangen;
aber ich kehre um zu dir (o Herr), in Buße, (und bringe) diese

(Gabe dar), zur Vergebung meiner Sünden.»
Auf diese Art erscheinen Bekenntnis und Buße eng miteinander

verknüpft. «Wer seine (Missetaten) bekennt und läßt, der wird
Barmherzigkeit erlangen», sagen die Sprüche Salomos (28,13). Und
in der Tosefta (Joma IV, 10) lesen wir: «Das Sündopfer und das

Schuldopfer bewirken die Vergebung nur in Verbindung mit (wahrer)
Buß(gesinnung).» In Sifre (zu 3 Mos. 28,27) finden wir folgenden
Satz : «Wie das Sünd- und das Schuldopfer die Sühne nur für
diejenigen bewirkt, die Buße tun, so bewirkt auch der Versöhnungstag

die Vergebung nur für die Bußfertigen.» Deut. R. 82: «Die Tore
des Gebets sind bald geöffnet, bald geschlossen, aber die Tore der
Buße stehen jederzeit offen. » Tos. Ta'an. 1,8 : «Wer (seine Sünden)

6



bekennt und nicht umkehrt (zu Gott durch die Buße), ist mit einem
Menschen zu vergleichen, der ein (rituelles) Tauchbad nimmt und
dabei ein Kriechtier in Händen hält (sich also im Augenblick selbst

neuerdings verunreinigt).»
Die Tradition faßt übrigens nur das zusammen, was schon die

Propheten verkündet haben. Gewiß, wenn man die Worte der
Propheten, die sich je nach den Anlässen, bei denen sie gesprochen
wurden, auf verschiedene Aspekte des Gottesdienstes beziehen, aus
ihrem Zusammenhang reißt, so mag man den Eindruck gewinnen,
daß sie die Opfer ablehnen, ja selbst verdammen. Doch erheben
die Propheten in Wirklichkeit ihre Stimme nur gegen den Mangel
an rechter Intention bei denen, die in den Tempel gehen, um dort
ihr Opfer darzubringen. Denn viele Israeliten waren dem Baalsdienst

ergeben und taten alles erdenkliche Böse, kamen aber gleichzeitig

auch in den Tempel und «traten vor das Angesicht Jahwes»

um dieselben Hände, die alle Greuel verüben und «voll mit Blut»
sind, in einer Gebetsgebärde zum Himmel zu erheben.

Diese Doppelzüngigkeit ist es, gegen die die Propheten zu Felde
ziehen. Hören wir doch Jeremia (7,9ff.) : «Was, nachdem ihr gestohlen,

gemordet, die Ehe gebrochen, falsch geschworen, dem Baal
geräuchert habt und anderen Göttern, die ihr nicht kennt,
nachgelaufen seid, so kommt ihr hernach und tretet vor mein Angesicht
in diesem Hause und sprecht: ,Wir sind geborgen!' damit ihr
alle diese Greuel verüben könnt!» Und weiter (ib. 11): «Ist denn
dieses Haus, das nach meinem Namen genannt ist, in euren Augen
zu einer Räuberhöhle geworden?» Und Jesaja sagt (1,15): «.

wenn ihr auch noch soviel betet, höre ich doch nicht; denn eure
Hände sind voll Blut!» Und weiter (ib. 13): «Bringt nicht mehr
vergebliches Speiseopfer; Räucherwerk ist mir ein Greuel!», denn
(Sprüche 15,8): «Der Gottlosen Opfer ist Jahwe ein Greuel.»

Die Tradition weist zu wiederholten Malen darauf hin, daß jeder
Mangel an rechter Gesinnung, ja sogar jeder ungehörige Gedanke
das Opfer wertlos macht (vgl. Menachot 1,3). Die Pesiqta sutra
interpretiert folgendermaßen 3 Mos. 1,3: «... er soll ein fehlerloses

(tamim) männliches Tier darbringen»... : Das Opfer eines (moralisch)
nicht einwandfreien Menschen (der nicht tamim ist), wird von Gott
nicht angenommen.»

7



Auch bei den Propheten tritt der Büß- und Sühnegedanke immer
wieder in Erscheinung, so zum Beispiel bei Jesaja (55,7): «Der
Gottlose verlasse seinen Weg und der Übeltäter seine Gedanken
und kehre um zu Jahwe, so wird er sich seiner erbarmen, und zu
unserem Gott, denn er vergibt viel. »

In der Endzeit, nachdem Israel in aufrichtiger Buße zu seinem
Gott zurückgefunden hat, wird gemäß dem so unzählige Male

geoffenbarten Willen Gottes geopfert und gebetet werden. Vgl. Jes.

56,6-8 : «... alle, die darauf achten, den Sabbat nicht zu entheiligen,
und die an meinem Bund festhalten, die will ich zu meinem heiigen
Berge führen und sie in meinem Bethaus erfreuen ; ihre Brandopfer
und Schlachtopfer sollen angenehm sein auf meinem Altare; denn
mein Haus soll ein Bethaus heißen für alle Völker.» Und Maleachi
sagt (3,4): «Und das Speiseopfer von Juda und Jerusalem wird
dem Herrn Wohlgefallen, wie in der Vorzeit und wie in den längst
vergangenen Jahren. »

Stets gingen Opfer und Gebet Hand in Hand, und in diesem
Sinn faßt die Tradition auch das Gebot über die Einsetzung des

Opferdienstes auf. Es muß ein Altar errichtet werden, um auf ihm
die vorgeschriebenen Opfer darzubringen und gleichzeitig im Gebet
den Namen Gottes anzurufen, wie geschrieben steht (2 Mos. 20,24) :

«Einen Altar von Erde sollst du mir machen, darauf du deine

Brandopfer und deine Dankopfer darbringst. An jedem Ort,
wo ich meines Namens Gedächtnis stifte, daselbst will ich zu dir
kommen und dich segnen.» Und im Ps. 105,1 lesen wir: «Danket
Jahwe, ruft seinen Namen an, unter den Völkern tut seine Taten
kund »

Flavius Josephus, der zur Zeit des zweiten Tempels lebte,
stammte aus einer priesterlichen Familie und hatte seihst in seiner

Jugend noch im Heiligtum Dienst getan. Er spricht auch von der

Haltung des Israeliten beim Darbringen der Opfer und schreibt
dazu (Ant. 11,23): «Bei der Darbringung der Opfer muß ein jeder
beten, zu allererst für den Frieden der Volksgemeinschaft. Wir
bitten Gott nicht, uns Wohltaten zu erweisen, denn Gott tut das
Gute nach seinem Willen und legt es in die Hände der Geschöpfe.
Wir verlangen nur, er möge uns die Stärke verleihen, seine Gnaden
zu empfangen und sie auch zu bewahren. »

8



III. Das Gebet der Priester beim täglichen Morgenopfer (tamid)

Eines der ältesten Beispiele einer Gebetsliturgie, die wohl noch
mit dem Opferdienst in Verbindung steht, sich aber doch andererseits

schon von ihm loszulösen beginnt, ist das Gebet der Priester.

zur Zeit des Tamid, des täglichen Morgenopfers.
Die Mischna (Tamid IV,3) sagt darüber folgendes: «(Die Priester)

gehen hinunter (vom ,Heiligen', wo sie das Opfer darbrachten)
zur lischkat ha-gasit, um (dort) das Schema' zu lesen. Der Vorsteher
sagt zu ihnen: Sprecht jetzt einen Segen! Und sie sprechen einen
Segen und lesen die Zehn Gebote und das Schema' (5 Mos. 6,4-9),
we-haja 'im schamo'a (ib. 11,13-21) sowie wa-jomer (4 Mos. 15,37-41,
die Stelle über die Schaufäden). Auch sprechen sie drei
Segensformeln über das Volk: emet wa-jaziv (d. h. den auf das Schema'

folgenden Segenspruch), 'avodah (das Gebet für den Tempeldienst)
und den Priestersegen. Am Sabbat fügen sie noch einen Segen für
den Mischmar hinzu (d. h. für die Priesterklasse, die ihren Wochendienst

beendet).»
Bei dieser Mischnasteile handelt es sich um die qeriat schema',

die Lesung des Schema' beim Mischmar der Priester. Die Frage
der Segensformeln, von denen der Text spricht, ist nicht ganz klar.
Für gewöhnlich gehen der Lesung des Schema' am Morgen zwei
Segensprüche voran. Der Text spricht allerdings nur von einem

einzigen. Um welchen Segenspruch handelt es sich dabei? Auch
hinsichtlich des Priestersegens ist die Sache fraglich; man sieht
nicht recht, ob er nun gleich nach dem Schema' gegeben wurde
oder erst später, nach Beendigung des Rauchopfers. Und dann:
wie kommt ein aus der Tefillah stammender Segenspruch an diese

Stelle?
Um das Problem zu lösen, muß man nachlesen, was die

Kommentatoren darüber zu sagen haben. Die Schwierigkeit dabei ist
wieder, daß sie einer so viel späteren Zeitepoche angehören und
nicht unbedingt eine authentische Tradition wiedergeben.

Nach Raschi und Maimonides ist die Segensformel, die die Priester

vor dem Schema' sprachen, tatsächlich identisch mit dem
Gebet, das in der Liturgie das Schema' einleitet. Bezüglich des

9



Priestersegens meinen die Tossafisten (mittelalterliche
Talmudkommentatoren), daß es sieh dabei um den 4 Mos. 6,22-24 erwähnten

Segen handelt, während Maimonides an das Gebet sim schalom

denkt, den letzten Segenspruch des Achtzehngebetes, weil ja doch
die Priester den Segen nach anderen Quellen erst spendeten, nachdem

sie die Pettstücke am Altar verbrannt hatten. Andere
Kommentatoren sagen, indem sie sich auf eine Tradition der Geonim,
der babylonischen Schulhäupter, stützen, daß die in der Mischna
erwähnten drei Segensprüche ganz einfach die drei ersten oder aber
die drei letzten Gebetsstücke der Tefillah sind. Das würde allerdings
voraussetzen, daß diese Gebete zu dem Zeitpunkt, von dem der
Text spricht, bereits als solche vorhanden waren, ohne daß man
allerdings genau sagen kann, um welche Zeitepoche es sich eigentlich

handelt. Der Ritus ist gewiß alt und die Gewohnheit, das
Schema' in der Quadernhalle zu sprechen, wird wohl bis zur
Zerstörung des Tempels geübt worden sein.

Wie dem auch sei, geht aus den Quellen hervor, daß die Priester
das Schema' nicht an der Altarstätte selbst sprachen, sondern sich
dazu in die Quadernhalle begaben, wo sich auch, nach dem Zeugnis
anderer Texte, die auf dem Tempelgelände selbst eingerichtete
Synagoge befand (Joma VII, 1 ; Sotah VII, 7).

Die Wahl der drei nach dem Schema' von den Priestern verrichteten

Segensprüche erklärt sich aus dem Gesamtzusammenhang.
Im emet we-jaziv bezeugen die Priester in Gegenwart des Volkes den

ewigen Wert und Bestand der Schriftworte, die im Schema' und
in den Zehn Geboten enthalten sind. Der erste Segenspruch klingt
mit gaal jisrael aus, «der Israel errettet hat», weil es eben wieder
derselbe Gott ist, der einst Israel aus Ägypten geführt hat, der sein
Volk auch in Zukunft und vor allem in der Endzeit erretten wird.

In der 'avodah, dem Segenspruch für den Tempeldienst, bitten
die Priester Gott, er möge das Opfer, das sie im Namen Israels
dargebracht haben, gnädig annehmen (vgl. Bar. Ta'an. 27b).

Der Priestersegen endlich bringt zum Ausdruck, daß die Söhne
Arons nicht nur die Vertreter des Volkes Gott gegenüber, sondern
auch die Gesandten Gottes in Israel sind (Joma 19b); ihr beständiges

Gebet ist, «daß es dem Heiligen, gepriesen sei er, gefallen
möge, sein Volk Israel mit Frieden zu segnen».

10



Was nun die Einschaltung mancher Teile der Tefillah in das
Gebet der Priester anbetrifft, so könnte man diese Erscheinung so

erklären, daß das Volk in einer weit zurückliegenden Zeitepoche
noch nicht imstande war, die Gebete richtig zu formulieren, und
daß sie so die Priester in seinem Namen verrichteten. Und das

hauptsächliche Gebet war nun seit jeher die berachah, der
Segenspruch. So heißt es doch schon II Chron. 30,27: «Dann erhoben
sich die levitischen Priester und segneten das Volk, und es ward
gehört auf ihre Stimme, und ihr Gebet kam zu seiner heiligen
Wohnung, zum Himmel.»

Auch die anderen von der Mischna erwähnten Gebete waren
ursprünglich solche, die von den Priestern 'al jisrael verrichtet
wurden, das heißt anstelle und im Namen Israels. Das Volk begann
erst nach und nach, sich selbst eine Gebetssprache zurechtzulegen,
und es ist somit nicht ausgeschlossen, daß die in der Mischna
erwähnten Segensprüche, deren Wortlaut der Text ja nicht
mitteilt, später die Grundlage für die ersten und letzten Gebete der
Tefillah abgaben.

IV. Misclimarot und Ma'amadot

Besonders zwei von der Mischna (Ta'an. IV, 1-4) erwähnte
Einrichtungen waren für die Bildung einer vom Tempel unabhängigen
Gebetsliturgie von ausschlaggebender Bedeutung: die Mischmarot
und die Ma'amadot.

Wie es so häufig der Fall ist, erlauben uns die Traditionsquellen
nicht, uns ein genaues Bild vom Ursprung dieser Institutionen zu
machen. Gehen sie auf die Zeit des ersten Tempels zurück? Oder
sind sie erst nach der babylonischen Gefangenschaft richtig
institutionell geworden?

Es steht jedenfalls fest, daß man mit der Erbauung des Tempels,
unter Salomo, verschiedene Maßnahmen ergreifen mußte, um das

Volk an das Zentralheiligtum zu gewöhnen und es von den alten
Opferhöhen abzubringen. Wir wissen durch die Bibel selbst, daß
viele dieser Opferhöhen bis zur babylonischen Gefangenschaft
bestanden. Ihre Anziehungskraft auf das Volk variierte mit der Hai¬

ti



tung der verschiedenen Könige von Juda und ihrem mehr oder
minder ausgeprägten Eifer für das Heiligtum von Jerusalem. Bereits
mit dem Ausbruch des Schismas, nach dem Tode Salomos, wurde
die Frage der Einheit des Kultortes für das Reich Israel mehr als

problematisch, weil man ja dort aus politischen Gründen dem alten
Heiligtum von Beth El eine offizielle Stellung zuerkannte.

Andererseits konnte aber auch die Einrichtung der regalim oder
Wallfahrtsfeste den religiösen Bedürfnissen nur teilweise Genüge
leisten, da ja nicht alle Leute die Möglichkeit hatten, regelmäßig
in die Hauptstadt zu kommen, um dort am Tempeldienst
teilzunehmen.

Nach der für die weitere Entwicklung der religiösen Vorstellungen

so bedeutungsvollen Exilszeit, die gleichzeitig eine Besinnung
auf die wahren, in der Offenbarung niedergelegten Werte zur Folge
hatte, wurde die Einheit des Kultortes nicht mehr in Frage gestellt.
Auch empfand jetzt das Volk immer stärker das Bedürfnis, aktiv
am Gottesdienst im Tempel teilzunehmen, der in seinem Namen von
den Priestern verrichtet wurde. Was lag da näher, als die Ma'amadot
oder «Standmannschaften» zu schaffen oder, falls sie bereits vor
dem Exil bestanden haben, neu zu beleben? War es doch ihre
Aufgabe, das Volk offiziell am Heiligtum zu vertreten.

Die Tradition hält die Einteilung von Priestern und Leviten in
acht, Mischmarot genannte Klassen für eine auf Moses
zurückgehende Einrichtung (Tos. Ta'an. 111,4). Das Wort mischmeret findet

sich übrigens schon in der Bibel (4 Mos. 8,26).
Dieselbe Tradition schreibt die Einteilung von Priestern und

Leviten in nunmehr vierundzwanzig Klassen den «ersten Propheten»

zu. An der Spitze der einzelnen Klassen standen die sarim oder
Fürsten (vgl. I Chron. 24,5); jeder Mischmar umfaßte sechs bate

avot oder Vaterhäuser, das heißt Priesterfamilien, nach den sechs

Wochentagen, und an der Spitze jedes «Vaterhauses» standen die
rosche avot oder Familienhäupter (ib. 6). Jeden Tag verrichtete ein
anderes bet av den Dienst im Heiligtum, doch am Sabbat waren
alle zusammen anwesend (Menachot 107 b). Die Ablösung geschah
jede Woche (I Chron. 9,25). Die Mischna (Ta'an. IV, 2) sagt
diesbezüglich: «Wenn der (dafür vorgesehene) Augenblick gekommen
war, zogen die Priester und Leviten (des diensttuenden Mischmar)

12



nach Jerusalem hinauf», und eine Baraita (Ta'an. 27a) fügt hinzu:
«Die Hälfte (der diensttuenden Priester) zog nach Jerusalem, aber
die andere Hälfte begab sich nach Jericho, um dort die Versorgung
der in Jerusalem weilenden (Mitglieder des Mischmar) sicherzustellen.

»

Jeder Mischmar war von einer Volksabordnung begleitet. Zu
diesem Zweck war das ganze Land ebenfalls in vierundzwanzig
Kreise eingeteilt worden, und mehrmals im Jahr begaben sich

Abordnungen desselben Kreises nach Jerusalem, um dort als

«Abgesandte des Volkes Israel» (j. Ta'an. IV, 2) an den täglichen
Opfern teilzunehmen.

Als biblische Grundlage dieser Einrichtung betrachtet die
Tradition eine Stelle in 4 Mos. 28,2 : «Meine Speiseopfer, die verbrannt
werden zu heblichem Wohlgeruch, sollt ihr bedacht sein
darzubringen zur festgesetzten Zeit.» Sifré zur Stelle erklärt den
Ausdruck «ihr sollt bedacht sein» mit: «Priester, Leviten und (einfache)
Israeliten müssen daran teilnehmen. »

Die Ablösung der Ma'amadot geschah, ganz wie die der Misch-
marot, ebenfalls jede Woche. Nur ein Teil des Ma'amad zog übrigens
jeweils nach Jerusalem, während sich die Mitglieder des anderen
Teiles in ihrem Herkunftsort zu Gebet und Schriftlesung versammelten

(Ta'an. IV, 2). So war, zumindest grundsätzlich, das ganze
Volk mit dem Tempeldienst verbunden.

Die Traditionsliteratur enthält verschiedene Hinweise über den
anläßlich der Ma'amadot, sei es in Jerusalem oder am Herkunftsort

der Abordnungen, abgehaltenen Gottesdienst :

1. «Viermal am Tag erteilen die Priester den Segen für die
Mitglieder der Ma'amadot» (Ta'an. IV, 1). Das bedeutet, daß man viermal

am Tag zusammenkam um zu beten und daß die Priester am
Ende dem Volk den Segen gaben.

2. «Die Israeliten desselben Ma'amad (das heißt diejenigen, die
nicht nach Jerusalem gezogen waren) versammeln sich an ihren
(Herkunfts)orten und lesen die Schöpfungsgeschichte» (Ta'an.
IV, 2).

3. «Die Mitglieder des Ma'amad fasten vier Tage in der Woche,
von Montag bis (inklusive) Donnerstag. Sie fasten nicht am
Vorabend des Sabbat und am Sabbat selbst, aus Angst daß sie, anstatt,

13



(den Sabbat) in Ruhe und Freude zu feiern, erschöpft seien und
sterben» (Ta'an. IV,3).

Der anläßlich der Ma'amadot abgehaltene Gottesdienst umfaßt
demnach drei Elemente ; Gebet, Torahlesung und Fasten.

1. Gebet. Die Mitglieder aller Orte des betreifenden Kreises
versammeln sich im Hause des rosch ha-ma'amad, des Oberhauptes der
Standmannschaft (Tamid V, 6).

Ihre bevorzugten Gebets- und Versammlungsorte waren die
rechovot ha-'ir, die «Stadtplätze», die manchmal eine Umzäumung
hatten. Dort kamen übrigens auch die Jerusalempilger zusammen
sowie die Leute, die zum Tempel zogen um die Erstlinge
darzubringen (Bik. 111,2). Diese Plätze dienten ebenfalls zur Abhaltung
der öffentlichen Gottesdienste an Fasttagen (Ta'an. III, 1). Später
haben die rechovot ha-'ir dann den Synagogen Pate gestanden. In
Meg. 26a heißt es diesbezüglich: «Diese (Plätze) haben Heiligkeitscharakter,

weil das Volk dort anläßlich der Ma'amadot und Fasttage

betet.»
Der Mischna zufolge verrichtete man täglich vier Gebete an

den Fasttagen, anläßlich der Ma'amadot und am Versöhnungstag
(Ta'an. IV, 1). Diese Gebete waren Schacharit, Mussaf, Minchah
und Ne'ilah. Demzufolge hätte man also das Mussafgebet auch an
gewöhnlichen Wochentagen gesprochen. So wird die Sachlage übrigens

auch vom Jerusalemer Talmud und von manchen mittelalterlichen

Autoren dargestellt.
Was war nun der Inhalt der anläßlich des Ma'amad verrichteten

Gebete? In einer Baraita (Ta'an. 22b) lesen wir darüber folgendes:
«Wenn zu reichlich Regen fällt, so lassen die Leute des Mischmar
(hier ist mit diesem Ausdruck die Standmannschaft gemeint, die
in Jerusalem an den Opfern teilnimmt) denen des Ma'amad (die
sich in ihren Herkunftsorten zum Gebet versammeln) sagen: Wendet

eure Augen euren Brüdern in der Diaspora zu (und betet), auf
daß ihre Häuser nicht zu Gräbern werden (wegen der durch die
Regengüsse hervorgerufenen Einsturzgefahr).» Und ib. 27b: «Die
Leute des Mischmar beten für das Opfer ihrer Brüder, auf daß es

(von Gott) wohlgefällig aufgenommen werde. Die Mitglieder des

Ma'amad (hingegen) versammeln sich in der Synagoge (ihres
Herkunftsortes) und halten vier Fasttage (in der Woche) : Montag für

14



die (Reisenden) am Meer, Dienstag für die (Reisenden) in der
Wüste, Mittwoch für die (Abwendung der) Diphtherie(gefahr) für
Kleinkinder, und Donnerstag für die schwangeren und die stillenden
Frauen: für die schwangeren, damit sie keine Fehlgeburt machen
und für die stillenden, damit sie ihre Kinder nähren können.»

So beteten die Mitglieder des Ma'amad für alle Volksschichten
und so erklärt sich auch der große Zulauf von Menschen, der bei
diesen Gebetsversammlungen zu verzeichnen war. Alle Leute aus
der Nachbarschaft eilten herbei, um am Gebete der «Reinen und
Gottesfürchtigen» teilzunehmen und sie um ihr Gebet in besonderen

Anliegen anzugehen.
Nach jedem der täglichen Gebete erteilten die Priester den

Segen (Ta'an. IV, 1). Am Sabbat allerdings, an dem man sowieso
ein Zusatzopfer darbrachte (Mussaf und ein Gebet gleichen Namens
sprach, wurde im Rahmen der Ma'amadot kein solches Gebet
verrichtet (Ta'an. IV, 1).

Wir kennen auch noch andere besondere Gebete, die die
diensthabenden Priester des Mischmar «für das Opfer des Volkes Israel
verrichteten, auf daß es (von Gott) wohlgefällig aufgenommen
werde » ; sie beteten auch noch für diverse andere Anliegen (Tamid
V, 1 ; Joma VII, 1 ; Sotah VII, 7,8).

2. Torahvorlesung. Man kann annehmen, daß die Torahvorlesung
anläßlich der Ma'amadot, wie es der Gewohnheit zur Zeit des zweiten

Tempels entsprach, ebenfalls von einem Targum begleitet war.
Sie fand zu Schacharit und Mussaf statt. Zu Minchah las man
auswendig, wegen der durch das Fasten verursachten Ermüdung (um
die verhältnismäßig schweren Schriftrollen nicht handhaben zu
müssen). Am Freitag kam man wegen der Sabbatvorbereitungen
nicht zum Minchahgebet zusammen (Ta'an. IV, 3).

Nach Ta'an. IV, 2 las man die Schöpfungsgeschichte (1 Mos. 1-3).
Diese Perikope war in sechs Sektionen eingeteilt und man las jeden
Tag eine, wofür jeweils drei Personen aufgerufen wurden (Ta'an.
IV, 3).

3. Fasten Alle Mitglieder des Ma'amad fasteten, die nach
Jerusalem gezogen waren so gut wie die zu Hause gebliebenen. Selbst
die Mitglieder des Synhedrions nahmen an diesem Fasten teil
(j. Ta'an. IV, 4).

15



Nach und nach gewöhnte sich das Volk an diese Gebetsversammlungen,

die ursprünglich nur anläßlich der Ma'amadot stattgefunden
hatten, dann aber zur täglichen Einrichtung wurden. Die Ma'amadot
erhielten sich übrigens solange der Tempel bestand, und sogar nach
70 n. Chr. hörten sie, nunmehr natürlich nur mehr außerhalb
Jerusalems, nicht sogleich auf. Sie haben jedenfalls einen entscheidenden

Einfluß auf weite Teile der synagogalen Liturgie ausgeübt.

V. Die Fasttage

Zu den ältesten liturgischen Eeiern zählen die Easttage.
Schon die Bibel überliefert uns, daß das Volk seit jeher gewohnt

war, in Zeiten der Prüfung den Herrn anzurufen und zu fasten. So

lesen wir, daß die Israeliten zur Zeit der Richter, als die Philister
und Ammoniter Einfälle in das Land Israel unternahmen, «zu
Jahwe schrien und sprachen: Wir haben gesündigt wider dich,
denn wir haben unseren Gott verlassen und dem Baal gedient»
(Richter 10,10). Als der Kampf zwischen Benjamin und den anderen

Stämmen ausbrach (ib. 20,26) «zogen alle Israeliten und das

ganze Volk hinauf nach Beth-El. Sie weinten dort indem sie vor
Jahwe saßen und fasteten denselben Tag bis zum Abend».

Zur Zeit Samuels (I Sam. 7,6) «versammelten sich die Kinder
Israels in Mizpah fasteten an jenem Tag und sprachen: Wir
haben gegen Jahwe gesündigt ». Als Achab und Jezabel über
Israel regierten, ließ letztere den Ältesten des Volkes wegen des

Weinbergs Nabots sagen (I Kön. 21,6): «... Ordnet ein Pasten
an » Auch die Leute von Ninive riefen unter dem Eindruck
der Strafpredigt des Propheten Jona ein strenges Fasten aus (Jona
3,5-8). Jesaja warnt das Volk: das Fasten allein genügt nicht; es
muß mit einer aufrichtigen Umkehr zum Herrn verbunden sein

(Kap. 58). Und Joel sagt (2,15-16): «Stoßt in die Posaune zu Zion,
bereitet ein Fasten, versammelt das Volk!»

Im Exil zu Babylon weinen die Israeliten, wenn sie Zions gedenken

(Ps. 137,1). Nach dem Zeugnis Daniels (9,3) fasten sie auch
häufig: «Da wandte ich mein Antlitz zum Herrn, Gott, um Gebet
und Flehen zu verrichten in Fasten, Sack und Asche.» Sacharja

16



spielt ebenfalls auf einen im Exil geübten Brauch an, wenn er (8,19)
vom «Fasten des vierten, des fünften, des siebenten und des zehnten
(Monats)» spricht.

Nach der Rückkehr aus dem Exil, als die Israeliten auf den
Widerstand der Samaritaner stießen, fuhr man fort, Fasttage zu
halten; vgl. Neh. 9,1-3: «Am vierundzwanzigsten Tage dieses

Monats versammelten sich die Söhne Israels in Fasten und Sack,
mit Erde auf (ihren Häuptern) Sie standen auf ihrem Platz
und lasen im Buche des Gesetzes Jahwes, ihres Gottes bekannten

(ihre Sünden) und warfen sich nieder vor Jahwe ...» Die
ähnliche Beschreibung eines Gemeindefastens findet sich in 1 Makk.
3,45ff. Man erzählt uns dort, daß sich das Volk, als die Stadt
Jerusalem verwüstet lag und die Tempelfestung in den Händen
der Fremden war, in Mizpah versammelte, «weil dort einst eine
Gebetsstelle für Israel gewesen ist». Die Israeliten fasteten, hüllten
sich in Säcke, streuten Asche aufs Haupt und zerrissen ihre Kleider.
Dann öffneten sie das Buch des Gesetzes, bliesen die Posaune und
stießen laute Wehrufe aus.

Die bei Nehemia und im ersten Makkabäerbuch beschriebenen
Szenen enthalten die wichtigsten, bei den Gemeindefasten
beobachteten Gebräuche, wie sie dann später die Mischna (Ta'an. II)
zusammenfaßt :

«Wie ist die (Gottesdienst)ordnung an Fasttagen? Man bringt
die Lade (mit den Torahrollen) auf den Stadtplatz, streut Holzasche

auf den Deckel der Lade, aufs Haupt des Nassi (Präsidenten)
und des Vorsitzenden des Gerichtshofes. (Dann) streut sich jeder
(selbst Asche) aufs Haupt. Der Älteste unter ihnen spricht (darauf)
in ihrer Gegenwart Worte der Reue: ,Brüder!' (Wenn die Schrift)
von den Bewohnern Ninives spricht, so sagt sie nicht: Und Gott
sah auf die Sack(kleidung) (in die sie sich gehüllt hatten) und auf
die Asche (die sie auf ihr Haupt gestreut hatten), sondern (Jona
3,10): ,Gott sah auf ihre Werke, daß sie (nämhch) den Weg des

Bösen verlassen hatten ', und bei den Propheten steht geschrieben

(Joel 3,13): ,Zerreißt euer Herz, und nicht eure Kleider' ...»
(Dann) betet man die Tefillah. Man wählt (dazu) als Vorbeter

einen bejahrten Mann, (der die nötige) Übung hat. Er muß Kinder
haben, aber sein Haus muß leer sein (d. h. seine Kinder müssen

17



schon selbst eine Familie gegründet haben), damit sein Herz beim
Gebet ganz bei der Sache sei. Er rezitiert in ihrer Anwesenheit
vierundzwanzig Segensprüche, (und zwar) die täglichen achtzehn
(der Tefillah), denen man sechs (weitere) hinzufügt: die sichronot,
die schofarot (und die Psalmen): «Zu Jahwe in meiner Not ruf' ich,
und er erhört mich» (Ps. 120); «Ich erhebe meine Augen zu den

Bergen: (von wannen wird mir Hilfe kommen?)» (Ps. 121); «Aus
den Tiefen ruf' ich dich, Jahwe; (Herr, höre auf meine Stimme)»
(Ps. 130) und «Gebet eines Bedrückten, der da schmachtet (und
vor Jahwe seinen Kummer ausschüttet)» (Ps. 102). R. Jehudah
sagt, daß es nicht notwendig ist, die sichronot und schofarot zu
rezitieren; man soll statt dessen (folgende Bibelstellen) sagen:
«Wenn eine Hungersnot aufgetreten ist im Lande, oder die Pest. »

(I Kön. 8,37) und «Das Wort Jahwes, das erging an Jeremia
gelegentlich der Dürre» (Jer. 14,1). (Nach jeder dieser Schriftstellen)

wird eine Schlußformel gesprochen.
Nach dem ersten (Segenspruch) sagt er (der Vorbeter): «Der

Abraham am Berge Moriah erhört hat, er erhöre (auch euch) und
vernehme die Stimme eures Flehens an diesem Tage. Gelobt seist

du, Herr, der Israel erlöst!» Nach dem zweiten (Segenspruch sagt
er): «Der unsere Väter am Schilfmeer erhört hat Gelobt seist

du, Herr, der der vergessenen (Dinge) gedenkt!» Nach dem dritten:
«Der Josua in Gilgal erhört hat Gelobt seist du, Herr, der den
Posaunenschall hört!» Nach dem vierten: «Der Samuel in Mizpah
erhört hat Gelobt seist du, Herr, der die Stimme unseres Rufens
hört » Nach dem fünften : «Der Elia am Berg Karmel erhört hat...
Gelobt seist du, Herr, der das Gebet erhört!» Nach dem sechsten:
«Der Jona im Bauche des Meerungeheuers erhört hat Gelobt
seist du, Herr, der uns erhört zur Zeit der Prüfung!» Nach dem
siebenten: «Der David und seinen Sohn Salomo in Jerusalem erhört
hat Gelobt seist du, Herr, der sich des Landes erbarmt »

Im Traktat Ta'anit erklärt die Mischna in allen Einzelheiten,
an welchen Tagen man öffentliche Fasten abhalten muß und wie

man fasten soll, denn die Strenge der Fasttage variiert je nach dem

Anlaß, aus dem sie veranstaltet werden. Da nun der regelmäßige
Regen besonders in Palästina von vitalstem Interesse ist, behandelt
die Tradition vor allem die Frage der Regenfasten.

18



In Hinblick auf das Posaunenblasen sagt die Mischna (Ta'an.
111,8): «Wegen jeder Plage, die nicht über uns kommen möge,
bläst man die Posaune ». Das Lärmblasen ist ein bereits von der
Torah erwähnter Brauch. So heißt es in 4 Mos. 10,9-10: «Wenn
ihr auszieht zum Krieg gegen den Feind, der gegen euch streitet, so
sollt ihr die Posaunen blasen, und es wird euer gedacht werden
vor Jahwe, eurem Gott, auf daß ihr gerettet werdet aus den Händen
eurer Feinde. An euren Freudentagen, Festtagen und Neumonden
sollt ihr die Posaunen blasen bei euren Brand- und Friedopfern,
daß sie euch zu einem Gedächtnis vor eurem Gott seien ...»

Im Traktat Rosch ha-shanah (III, 4) finden wir nähere Angaben
über das Schofar (Widderhorn), auf dem man an Fasttagen bläst:
es ist gebogen, und die Öffnung ist silberbeschlagen. Der Schofar-
bläser nimmt zwischen zwei Posaunenbläsern Platz; das Schofar
ertönt einmal kurz, die Posaunen einmal lang. Im Talmud (ib. 26b)
wird bemerkt, daß das an Fasttagen geblasene Schofar deshalb
gebogen ist, weil es symbolisch ausdrücken soll, daß auch der Beter
sein Gebet mit zur Erde gebeugtem Antlitz verrichtet. Schofar und
Posaunen standen gleichzeitig nur im Tempel in Gebrauch, auf
Grund einer Interpretation von Ps. 98,6: «Mit Posaunen und
Schofarklang, jubelt vor dem König, Jahwe » Außerhalb des Heiligtums

diente das Schofar nur für das Blasen am Neujahrstag (Rosch
ha-schanah), während man sich an Fasttagen mit Posaunenklang
begnügte.

VI. Die birlcat ha-lcohanim oder der Priestersegen

Wie so viele andere Elemente der synagogalen Liturgie, war auch
der Priestersegen ursprünglich dem Gottesdienst im Tempel zu
Jerusalem vorbehalten. Schon die Hl. Schrift trägt Aron und seinen
Söhnen auf, das Volk zu bestimmten Gelegenheiten zu segnen
(4 Mos. 6,22-27):

«Jahwe redete zu Moses und sagte: Sprich zu Aron und seinen
Söhnen folgendermaßen : So sollt ihr die Kinder Israels segnen : Es

segne dich Jahwe und behüte dich! Es lasse leuchten Jahwe sein
Antlitz über dir und sei dir gnädig! Es wende Jahwe sein Antlitz

19



dir zu und gebe dir Frieden! Sie sollen meinen Namen über die
Kinder Israels anrufen, und ich werde sie segnen. »

Die Tradition steht auf dem Standpunkt, daß diese Schriftstelle
ein positives göttliches Gebot darstellt und es den Priestern zur
Pflicht macht, das Volk zu segnen. So lesen wir (Sotah 38 b), daß

«jeder Priester, der den Segen erteilt, selbst gesegnet ist, während
derjenige, der ihn nicht erteilt, seiner auch nicht teilhaftig wird,»
wie geschrieben steht (1 Mos. 12,3): «Ich werde diejenigen segnen,
die dich segnen.» R. Jehoschu'a b. Levi sagte: «Jeder Priester, der
nicht die Tribüne besteigt (um den Segen zu erteilen), verstößt sich

gegen drei positive Gebote : ,So sollt ihr die Kinder Israels segnen',
,Sprich zu ihnen ' und ,Sie sollen meinen Namen über die Kinder
Israels anrufen ...' (ib.).»

Wenn die Tradition auf diese Weise die Pflicht der Priester, den
Segen zu erteilen, so sehr in den Vordergrund rückt, so vergißt sie

doch nicht, darauf hinzuweisen, daß die Aroniden dabei bloß Werkzeuge

Gottes, des Urhebers jeglichen Segens, sind. So schreibt Sifre
zu 4 Mos. 6,27: «Damit (einerseits) die Priester nicht sagen: Wir
sind es, die Israel segnen, steht geschrieben (5 Mos. 15,6): «Denn
Jahwe, dein Gott, wird dich segnen, wie er es dir verheißen hat»;
und die Priester segnen «im Namen Jahwes» (ib. 21,5). Damit aber

nun (andererseits) Israel nicht sagen kann : Der Segen Gottes hängt
von den Priestern ab, steht (an einer anderen Stelle: 4 Mos. 6,27):
«Und ich werde sie segnen.» Der Midrasch (Numeri R. 11 und
Tanchuma) bemerkt dazu: «In der Stunde, als der Heilige, gepriesen
sei er, zu Aron und seinen Söhnen sprach : So sollt ihr die Kinder
Israels segnen', sagte Israel zum Heiligen, gepriesen sei er: Herr
der Welt! Den Priestern sagst du, sie mögen uns segnen? Brauchen
wir denn etwas anderes als deinen Segen, den Segen deines Mundes
Denn so steht es geschrieben (5 Mos. 26,15): Blick hernieder von
der Wohnstätte deiner Heiligkeit, vom Himmel, und segne dein
Volk Israel!' Da antwortete ihnen der Heilige, gepriesen sei er:
Wenn ich auch den Priestern aufgetragen habe, euch zu segnen, so

bin ich (doch) an ihrer Seite (wenn sie den Segen sprechen), um
euch zu segnen.» Die Funktion der Priester hat zwei Aspekte:
einerseits sind sie die Abgesandten Israels, um Gottes Segen zu
erflehen (Joma V, 1), andererseits sind sie aber auch die Beauftrag-

20



ten Gottes, denen es obliegt, das Volk zn segnen (ib. 19 a), wie es

heißt (4 Mos. 6,27): «Sie sollen meinen Namen über die Kinder
Israels anrufen ...»

Der Priestersegen im Tempel. Wir haben bereits darauf
hingewiesen, daß dieser Segen der Mischna (Tamid VII, 2) zufolge jeden
Tag nach dem täglichen Morgenopfer, und zwar nach der
Darbringung des Räucherwerks, erteilt wurde. Er wurde von den Stufen

des ulam aus gegeben, der Vorhalle zwischen dem Priestervorhof

und dem «Heiligen». Die anderen Einzelheiten, von denen
die Mischna spricht (ib. IV, 3), scheinen sich eher auf die Eulogie
sim schalom der Tefillah zu beziehen.

Der Segen außerhalb des Tempels. Schon ziemlich früh scheint
der Priestersegen auch bei den Gebetsversammlungen außerhalb
des Heiligtums gegeben worden zu sein. Unter den gottesdienstlichen

Einrichtungen, die die Mischna in diesem Zusammenhang
aufzählt (Ta'an. IV, 1), sind auch die von uns schon besprochenen
Ma'amadot. In der Tosefta, Sotah VII,8, lesen wir hierüber: «So

wie (die Priester) die Hände (im Tempel zum Segen) erheben, tun
sie es auch außerhalb.»

Um nun einen Unterschied zu machen zwischen den beiden Formen

der Segensspendung, im Tempel und außerhalb, hat die rabbi-
nische Tradition einige Regeln aufgestellt.

So wurde die dreiteilige Segensformel im Tempel in einem Atemzug

gesprochen, ohne daß man nach jedem Vers «amen» antwortete
(und zwar schon deshalb, weil man im Tempel überhaupt nie
«amen» sagte). In den Provinzorten sprachen die Priester den Segen
in drei Abschnitten, und die Gemeinde antwortete jedesmal mit
«amen». Im Tempel sprachen die Priester dabei auch den vier-
buchstabigen Gottesnamen aus, und das Volk antwortete nach
Beendigung der Segensworte: baruch schem kevod malchuto le-olam
wa-'ed. In der Provinz hingegen war es überhaupt verboten, den
Gottesnamen auszusprechen (Sotah 38 a). Im Tempel erhoben weiters

die Priester die Hände über den Kopf (mit Ausnahme des

Hohenpriesters, der sie nur bis zum Kopfbund erhob), während sie

in der Provinz dabei die Schulterhöhe nicht überschritten (vgl.
Tamid VII, 2 und Sotah VII, 6).

Die Traditionsquellen sagen, daß die Priester seit dem Tode

21



Simons des Gerechten (um 200 v. Chr.) auch im Tempel beim Segen
das Tetragrammaton nicht mehr laut aussprachen (vgl. Sotah

XIII, 8 und Joma 39b). Im Traktat Qidduschin (71a) heißt es

diesbezüglich: «Seitdem sich die Zuchtlosen, (die damit Mißbrauch
trieben), vermehrten, vertraute man den Gottesnamen nur mehr den
Frommen unter der Priesterschaft an, und diese verschluckten ihn
(d. h. sprachen ihn nur leise aus), wenn ihre Brüder, die (anderen)
Priester, (den Segen) sangen. » Eine Baraita (ib.), die aus der Zeit
vor der Tempelzerstörung stammt, bewahrt darüber eine ähnliche
Aussage : «R. Tarfon sagte : Eines Tages stieg ich hinter dem Bruder
meiner Mutter auf die Tribüne und hörte aufmerksam hin nach der
Seite des Hohenpriesters, bemerkte aber, daß er den Gottesnamen
beim Segen nicht laut aussprach» (vgl. auch Num. R. 11, Ende). In
j. Joma 111,7 wird festgestellt, daß sich die von R. Tarfon erzählte
Geschichte am Versöhnungstag zutrug, im Verlaufe der 'avodah,

wenn der Hohepriester das Tetragrammaton aussprach. Für die
'avodah am Versöhnungstag gilt übrigens dieselbe Vorschrift wie
für den Priestersegen; in beiden Fällen wird das Tetragrammaton
ausgesprochen, und das Volk antwortet: baruch Schern kevod...

Wann spenden die Priester den Segen? Im Tempel fand der
Priestersegen, wie schon erwähnt, ausschließlich am Morgen statt.
Am Abend unterließ man ihn «wegen der Gefahr der Berauschung»
(Ta'an. 26b), denn dann hatten die Priester bereits gegessen und
getrunken. Der Talmud ('Erubin 64a) sagt, daß «ein berauschter
Mensch nicht beten soll, und wenn er es dennoch tut, dann nur
ganz kurz». An den Fasttagen allerdings, am Versöhnungstag und
anläßlich der Ma'amadot gaben die Priester täglich viermal den
Segen, auch im Tempel, denn es bestand ja dann keine
Berauschungsgefahr.

Die Vorbereitung der Aroniden. «R. Jehoshu'a b. Levi sagt: Ein
Priester, der sich nicht die Hände gewaschen hat (bevor er die
Tribüne betritt), darf auch nicht die Hände (zum Segen) erheben,
denn es steht geschrieben (Ps. 134,2): «Erhebet eure Hände in
Heiligkeit, und preiset Jahwe!» (Sotah 39a). Es war auch verboten,
mit Schuhwerk an den Füßen das Heiligtum zu betreten Ber.
IX, 5). Nach der Tempelzerstörung ordnete R. Jochanan b. Sakkai an,
«daß die Priester nicht mehr das Recht haben, beschuht die Tribüne

22



(der Synagoge) zu betreten» (Sotah 40a). Der Priester muß die
Tribüne betreten, bevor der Vorbeter den siebzehnten Segenspruch
der Tefillah beendet hat: «Er verläßt seinen Platz während (des

Segenspruchs für den) Tempeldienst ('avodah) und begibt sich

vor die Lade (mit den Gesetzesrollen), um dort folgendes Gebet zu
sprechen: «Es sei dein Wille, Herr, unser Gott, dein Volk Israel zu

segnen, damit es nicht Gefahren und Versuchungen ausgesetzt sei.»

(Der Priester) zieht dieses Gebet (in die Länge), bis die Gemeinde
auf den Danksegen (hodaah) (des Vorbeters) mit «amen»
geantwortet hat. Dann ruft der Vorsänger aus : kohanim (Priester) und
(der Priester) wendet sich (nun mit dem Gesicht zur Gemeinde)»
(Sotah 39a/b).

Der Priestersegen heißt auch nessiat kapajim («Erheben der
Hände»), weil die Aroniden dabei, getreu der in 2 Mos. 9,22
gegebenen Vorschrift, die Hände zu einer Segensgebärde erheben (vgl.
Sotah 38a). «Während (die Priester) das Volk segnen, halten sie die

Einger ausgestreckt; nach (dem Segen) schließen sie die Fäuste wie
alle Leute» (Sotah 39b). Aus diesem Grund «darf ein Priester, der
an den Händen einen Leibesfehler hat, nicht den Segen erteilen»
(Meg. IV, 7). «Ein Mensch in abgerissenen Kleidern darf den Segen
nicht geben» (ib. IV,6). R. Jochanan sagt: «... (Ein Priester), der
einen Mord begangen hat, darf den Segen nicht erteilen, weil ge-
schriebensteht (Jes. 1,15): «Eure Hände sind voll Blut» (Ber. 32b).

Der Segensritus. «Die Priester sprechen beim Segen: (Gepriesen
seist du, Herr, unser Gott, König der Welt), der uns geheiligt hat
mit der Heiligung Arons und uns geboten hat, die Kinder Israels
in Liebe zu segnen!» (Sotah 39a). Die Priester dürfen mit dem
Segen nicht beginnen, bevor der Vorsänger den vorhergehenden
Segenspruch beendet hat (siehe oben). Die Gemeinde wiederum
darf nicht «amen» antworten, bevor die Priester den Segen beendet
haben, und die Priester selbst dürfen ihrerseits keinen neuen
Segenspruch der Tefillah beginnen, bevor die Gemeinde auf den Segen

«amen» geantwortet hat (ib.).
Der Segen wird ausschließlich in hebräischer Sprache erteilt,

und die Priester stehen dabei (Bar. Sotah 38 a). Auch singen sie die

Segensformel, wie bereits weiter oben hinsichtlich des Ritus im
Tempel gesagt wurde.

23



Der Vorbeter selbst antwortet nicht «amen» auf den Priestersegen,

um die Tefillah nicht zu unterbrechen. Wenn er der einzige
Aronide der versammelten Gemeinde ist, so erteilt er den Segen
nicht (um seinen Platz nicht zu verlassen) (Ber. V, 4). « Iiab Simlai
sagte: Wenn in einer Synagoge nur Aroniden anwesend sind, so

müssen sie alle die Tribüne besteigen (um den Segen zu erteilen).
Wen (aber) segnen sie (dann eigentlich)? R. Sira sagt: Ihre Brüder
auf dem Feld» (Sotah 38b).

Die Haltung der Gemeinde während der Segensspendung. «R. Jiz-
chaq sagte: Man muß immer der (versammelten) Gemeinde
Ehrerbietung erweisen; (darum) wenden auch die Priester (beim Segen)
das Gesicht der Gemeinde zu und kehren der Schechinah den Rük-
ken» (Sotah 40a). «Diejenigen, die ihren Platz (in der Synagoge)
hinter (der Tribüne haben, von wo) die Priester (den Segen erteilen),
haben an dem Segen keinen Anteil» (ib. 38b), weil sie sich nicht die
Mühe genommen haben, ihren Platz zu verlassen. Wer an den
Seiten der Aroniden steht, hat Anteil am Segen (j. Ber. V, 5).

Nach Sotah 39 b und j. Ber. 1,1 sprach das Volk während des

Priestersegens Bibelverse, aber dieser Brauch stieß auf Widerstand.
So behauptet zum Beispiel R. Chijja bar Abba (Sotah 40a): «Wer
außerhalb des Tempels (beim Priestersegen Bibelverse rezitiert),
begeht einen Irrtum.» Er will damit sagen, daß diese Bibelverse
nur im Zusammenhang mit dem Tetragrammaton ihre Berechtigung
haben, das man außerhalb des Tempels nicht aussprechen darf.
«R. Chanina bar Papa sagt: Man rezitiert (diese Bibelverse)
selbstredend auch im Tempel nicht, denn wo gibt es einen Knecht, der
nicht aufmerkt, wenn ihn (sein Herr) segnet?» (ib.).

In Ber. 55a/b rät man demjenigen, der einen bösen Traum gehabt
hat, beim Priestersegen ein besonderes Gebet zu sprechen, damit
dieser Traum eine gute Vorbedeutung erhalte. «R. Chisda sagt:
Ein nicht gedeuteter Traum ist wie ein ungelesener Brief.» «Wer
einen Traum gehabt hat und noch nicht weiß, was er bedeutet,
soll (in die Synagoge) gehen, wenn die Priester den Segen erteilen
und dabei (folgendes Gebet) sprechen : Herr der Welt Ich bin dein,
und meine Träume sind dein. Ich habe einen Traum gehabt und weiß
nicht, was er bedeutet... Er muß sein Gebet gleichzeitig mit denPrie-
sternbeenden, damit die Gemeinde (darauf) ,amen' sprechen kann.»

24



Man gibt den Gläubigen auch den Rat, die Priester beim Segen
nicht anzusehen. «R. Jehudah b. Nachmani, der Dolmetsch von
Resch Laqisch, sagt : Wer die folgenden drei Dinge ansieht, dessen

Augen werden trüb: den Regenbogen, den Fürsten und die Priester

zur Zeit als das Heiligtum noch stand und sie sich auf der
Tribüne befanden, um das Volk mit dem Gottesnamen zu segnen»
(Chag. 16a). Nach j. Meg. IV,8 gilt dieses Verbot auch außerhalb
des Tempels, wo man den Gottesnamen nicht ausspricht.

DIE EVANGELISCHE THEOLOGIE
UND DIE JUDEN

Von Robert Brunner, Zürich

Es ist in gewissen christlichen Kreisen in Mode gekommen, über
die Haltung, die Kirche und Theologie von Anbeginn bis in die
neueste Zeit hinein dem Judenvolk gegenüber eingenommen haben
sollen, mit allgemeinen Schlagworten zu operieren, daß es um der
Sache willen geboten scheint, einmal etwas Rückschau zu halten
und zu fragen, was denn eigentlich war? Selbstverständlich sind
dabei einige Beschränkungen notwendig, wenn man nicht während
Jahrzehnten hinter eine solche Arbeit sitzen und ein mehrbändiges
Werk schreiben will. Die erste Einschränkung soll darin bestehen,
daß wir uns auf die sich konsolidierende evangelische Kirche unter
Weglassung ihrer Gründungszeit einstellen, und das Verhalten der

sogenannten katholischen Kirchen nicht in Betracht ziehen. Und
die zweite Beschränkung ist bereits in der Formulierung des

Themas enthalten : wir fragen nicht nach der Haltung, welche das

Kirchenvolk da und dort den Juden gegenüber eingenommen hat.
Wir wollen im wesentlichen bei der Theologie und den theologischen

Äußerungen verantwortlicher kirchlicher Gremien bleiben,
und auch diese sollen zur Hauptsache nur registriert werden. Kurz,
eine Art Inventar soll aufgenommen werden über die Äußerungen
von Theologie und Kirche im Blick auf das Judenvolk. Wir folgen

25


	Geschichtlicher Überblick über die Anfänge der synagogalen Liturgie und ihre Entwicklung [Fortsetzung]

