Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 18 (1962)

Artikel: Weitere Stiicke zum Nahumkommentar aus der Hohle 4 von Qumran
Autor: Maier, Johann

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-960994

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-960994
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

WEITERE STUCKE ZUM NAHUMKOMMENTAR
AUS DER HOHLE 4 VON QUMRAN

Von JoEANN MAIER, Paris

Der israelische Gelehrte Jakob Licht hat in einer Veroffentli-
chung des Rockefeller Museums (im jordanischen Teil Jerusalems)
eine Photographie von Qumrantexten als Teile des Nahumkom-
mentars aus 4Q erkannt und in der Zeitschrift Mélad (Jerusalem)
Nr. 158/159, 1961, S. 454—456 die Transkription verdffentlicht.
Die Lesbarkeit der Photographie war freilich schlecht, so daf die
Transkription mit allem Vorbehalt verwendet werden soll. Das
von J. M. Allegro im Journal of Biblical Literature 75, 1956,
S. 89—95 veroffentlichte Stiick! als I gezihlt, enthdlt der von
Licht gelesene Text im Stiick II den Nahumtext von 3, la-c;
3, 1d-3; v. 4; v. 5, Stiick I1II Nah 3, 6; v. 7; v. 8a; v. 8b, Stiick IV
v. 10 und zwei Worte von v. 11, mit jeweils folgendem PeSer
(Kommentar).

A. Zum Nahumtext und zur Sprache

a) Der Bibeltext des Kommentars ist zwar zum Teil nur frag-
mentarisch erhalten, weist aber manche Uberraschungen auf. Vor-
weggenommen seien hier die rein orthographischen Varianten, wo-
bei es sich fast durchwegs um Scriptio plena statt defectiva han-
delt. So 3, 1 %1, v. 3 21M, v. 4 2190, v. 6 2XPY, v. 7T PRI, v. 8
W fiir ®m; @™ NRY; 790, v. 10 99w, B9 und avpra.

b) Sprachlich von Interesse sind Formen wie in v. 3 21m% fiir MT
2112 und 2353 fiir MT 735. Der scheinbare Ubergang des qutl-

1J. M. Allegro, Further Light on the History of the Qumran Sect. Jour-
nal of Biblical Literature 75, 1956, 89-95. Ubersetzung und Kommentar
bei J. Maier. Die Texte vom Toten Meer, Miinchen/Basel (Reinhardt) 1960,
Bd. I, 181, Bd. II, 162. Im ff.: Die Texte.

2 an® ist 1QM V, 10; 1QH Frg 58, 4; Dam II, 5 bezeugt. 211 noch
1QH II, 26; III, 30. Vgl. aram. :Ii'ﬂ'?, Targ. Nah 3, 3. Aber 1IQM V, 7. 10;
VI, 2: am®, vgl. nam® 1QJes® 10, 17; 43, 2; 47, 14. Fiir letzteres erwiigt
E. Y. Kutscher, Die Sprache und der sprachliche Hintergrund der vollstén-

215



Typus zu gqtol ist in Qumran nicht selten. So 1QH II, 8 und 1QM
XIV, 7 ywx4; 1QH I, 6 und XVII, 17 9&5; 1, 32, X, 16, XI, 29,
XIV, 23 und XVI, 12 "¢ 1QM XIV, 6 und 1QH II, 7 pyn7;

digen Jesajarolle von den Schriftrollen vom Toten Meer (hebr), Jerusalem
1959, S. 287, EinfluB des aram. 211%% (falls nicht Partizipium fem). Dafiir
spricht, da@ 2 (Ri 3, 22; Hi 39, 23 iibersetzt das Targum konkret mit
RNY) offenbar sehr selten war, auller der Nahumstelle fithren die Lexika
keine Belegstellen an. (8)2119Y ist im Targum 6fter belegt (bibl. hebr. 377%
wird im Sinn von «Flamme» im Targum durch R2MPY oder RN 2w
wiedergegeben), das Verbum im Saph‘el und das Nomen 8N211%% auch im
christl. pal. Aram. (auch im Syrischen, nicht aber im bab. Araméisch!) Der
o-Laut diirfte jedoch eher auf die unten noch zu erérternde Erscheinung
beim qutl-Typ und in Verbindung mit bestimmten Konsonantengruppen
zuriickzufithren sein, die im (West)- Aramiischen hiufig zu beobachten ist;
sowohl Beth wie Lamed kommen dafiir in Betracht. Die Umstellung des
o-Lautes kann zudem wie bei 271%/2M% durch Gutturalschwiche (Aus-
sprache: 16b) erkliart werden, wie auch M. H. Gottstein, Linguistic Structure
and Tradition in the Qumran Documents, Scripta Hierosolymitana IV, 1957,
117, Anm. 184 vorschligt; fiir weitere Beispiele dafiir sieche unten.

3 8. Anm. 51.

4 Vgl. das merkwiirdige y*aX Jes 40, 26, qwo 1QJes® P1X bietet und BHK
die Emendation 'rmt vorschlidgt. 4QM? 4 aber: ¥2IR! Das Aramiische kennt
die Wurzel nicht. Eher als Analogiebildung zum aram. gtol (fiir qutl) ist
ein o-Laut als Hilfsvokal (mit verursacht durch den Labial) anzunehmen.
Uber solche Pseudo-qotol-Formen s. u..

5 QDR TR = PR TN, wie 1QS IV, 3 (waw hiéngend) zeigen diirfte,
was in K. G. Kuhn, Konkordanz zu den Qumrantexten, Goéttingen 1960,
nicht beachtet wurde, obwohl O'®R IR Dam II, 4 unter JIR/TNNR (Sub-
stantiv) angefiihrt ist. Der Wechsel T1IR/79R diirfte durch Hilfsvokal o
(auch wegen Res), also als Pseudo-qotol-Form, zu erkldren sein. Das christ-
lich-paldstin. Araméisch kennt (X)29R mase. und fem., s. .F. Schulthe8,
Lexicon Syropalaestinum, Berlin 1903 s.v., vgl. 1" NDMR = uaxgodvuia
2 Kor 6, 6 (syr. Xm0 D, dhnl. Targ. Prov. 5, 25). ‘

6 Z. T. unsicher, Kuhn, Konkordanz (s. Anm. 5) reiht alle Stellen unter
dem Adjektiv ein. X, 16 und XI, 29 steht 1T} aber parallel zu 217; XVI, 12
*701 15 entspricht Ex 15, 16 3191 5733, wofiir BHK die Konj. ... 27ip

vorschldgt (nach Ps 79, 11). Fiir I, 32 u. XTI, 29 nimmt auch E. Y. Kutscher,
a.8.0. (Anm. 2) S. 153 211 = 20 an. »7 ist 1QM I, 8; XIV, 17, b
1QM IV, 8 belegt. Eher als aram. EinfluB (qutl > qtol), fiir den freilich
sprechen konnte, daf3 kein 173 + Suffix belegt ist, wird jedoch Hilfsvokal o
(auch wegen des Lamed) anzunehmen sein. _

? Kuhn, a.a.0. (Anm. 5) s.u. reiht es als Verbum ein, obwohl er das

216



1QS XTI, 2 a~8; 1QS IV, 10, 1QJes2 21, 15 und 4QpNah IT, 4 a59;
1QJes® 13, 22 My 10; 1QM XTI, 5 sy l; 1QJes? 15, 5 Myx12; 1QS IV,
10 Mxp13; 1QS IV, 9 und 1QH IX, 27 2m914; 1QJes? 5, 23 Tinw1®;
1QJes? 53, 2 RN16. Aber nicht bloB der qutl-Typ wird davon be
troffen, wie folgende Beispiele zeigen: Dam XII, 8 91an!?; 1QJes?

parallel verwendete YRR als Subst. anfithrt. 4QM? 4 aber: PN, ein Wechsel
(gegeniiber 1QM X1V, 6), der wieder auf qotol-Aussprache beruhen diirfte.

8 Dagegen Y 1QS 111, 8; Dam XIX, 27. In Kuhn, Konkordanz (Anm. 5)
sollte bei MW" ein Verweis auf “W* und "W° stehen. Siehe weiter Anm. 51.

9 Siehe Anm. 51.

10 Anscheinend mit Suffix WY, was, wie Kutscher, a.a.0. (Anm. 2)
S. 152 betont, gerade einer «aramdischen» Form nicht entspricht (miuBte
WY lauten). Kutschers Verweis auf christl.-palist. "M (fir «korrekt»
'[1;'!"1319), bei F. SchultheB Grammatik des christlich-paléstinensischen Ara-
méisch, Tibingen 1924, S. 24, trifft nicht ganz zu, da das o/u durch das
Res bedingt sein diirfte. Charakteristischerweise weisen auch die beiden
anderen von SchultheB angefiihrten Beispiele Res bzw. Beth auf.

11 Belege im Christl.-paldst. spérlich und nicht passend. Zu beachten ist
der Labial.

12 Das Problem dieses Namens hat E. Y. Kutscher a.a.0. (Anm. 2)
S.50-52 auch an Hand der verschiedenen griechischen Transkriptionen dar-
gelegt. Es erweist sich deutlich fiir eine bestimmte, der Zeit der Qumran-
texte in etwa entsprechenden Periode, die Aussprache mit zwei o-Lauten.

12 1QS VI, 26 aber IXp. Bei Kuhn, Konkordanz, wiren wieder Verweise
am Platz gewesen.

4P IQM V, 6. 13; 1QHFrg 17, 1 (?). Wieder fehlt der Verweis bei
Kuhn, Konkordanz, wo zudem 21111 1QS IV, 9 als Verbum (!) angefilhrt ist;
es handelt sich dort aber kaum um Infinitive, vgl. dagegen auch E Y. Kut-
scher, a.a. 0. (Anm. 2), S. 153.

15 Christl.-palést. Aram. 7Y (Schulthel, Lexikon, S. 204), auch Targum
und syr. RTMY. Dennoch war araméischer Einflu3 nicht unbedingt erforder-
lich, es wurden, wie 1QJes* 45, 13 T zeigt, zwei o-Laute gesprochen.
S. u. Anm. 53.

16 1QJes® 52, 14 Y"IRIN, also aram. Form? E. Y. Kutscher, a. a. O. (Anm. 2)
S. 152 verweist aber daneben auf die wahrscheinliche Schwiche des Aleph,
so daB tor gesprochen wurde (auch das Res ist zu beachten, also: t6’or > tor).

17 Ch. Rabin, The Zadokite Documents, Oxford 1958, 2, S. 61, vermutet,
dafB} ein Abschreiber hier 20 (so XIII, 15 und XIV, 16) an Mischna-Hebr.

"13¥ angeglichen habe. Doch angesichts der tibrigen Beispiele fiir solchen
Wechsel wird man dies nicht fiir zwingend erachten. Sodann ist das Re§ zu
beachten.

217



57, 4 T»(%)18; 1QJes? 15, 6 m119%; 1QJes? 5, 17 w125192(2);1 QH
II, 26 und III, 30 219520, 1QpHab IX, 1(?), 1QH VII, 26 u. 6.(?)
ymz2; 1Q8S IX, 14 pr1e22; 1QHFrg 2, 6 7wy 23, 1QS IV, 9 bww(?)%;
1QJes® 66, 17 ypw(?)2%; 1QJes? 3, 24 mnn28. Vgl. auch Ps 139,
15 *n3y(?); tiberiens. o1T0(?)268,

18 ywp *1M9Y; ob wirklich MY* < 'I"?‘ ist fraglich, E. Y. Kutscher, a.a. O.

(Anm. 2) S. 286 denkt an 719 (7197?) oder EinfluB des hiufigen aramiischen
(®)M".

19 Bibl.-hebr. p? entspricht Christl.-pal. Aram. P¥3°. Auch in Targum
(s. Levy, Chaldidisches Wérterbuch iiber die Targumim, s.v.), syr.: R
In einem solchen Fall wire aram. Einflu} einzusehen. Dennoch muf3 auch
hier die Frage nach der Fiarbung des Hilfsvokals bei tiefliegender Artikula-
tionsbasis der benachbarten Konsonanten gestellt werden. Zumal, wenn
man die tiberiensischen Pausalformen heranzieht!

19a R. Meyer, Bemerkungen zu den hebriischen Aussprachetraditionen
von Chirbet Qumran, Zeitschrift fiur atl. Wissenschaft 70, 1958, S. 39-48,
(S. 41) hilt es fir Segolatform mit o. E. Y. Kutscher, a.a. 0. (Anm. 2) S. 186
verweist aber darauf, daB3 der Schreiber an das Verb gedacht haben diirfte,
vgl. LXX dupraouévor.

20 8. 0. Anm. 2.

21 Die Herausgeber und K. G. Kuhn (Konkordanz) lesen ¥%, was paldo-
graphisch aber keineswegs ganz sicher ist. Tatséchlich diirften morpholo-
gische Uberlegungen zur Lesung als Jod gefithrt haben, da man bei einer
qitl Form sich schwer ein o in der zweiten Silbe vorstellen kann. Nur scheint
1QJes? 53, 8 aber die Form ¥in auf, was im Rahmen der iibrigen angefiihrten
Fille nicht iiberrascht. Charakteristischerweise tritt die Pleneschreibung vor
Suffixen ein, da der Hilfsvokal o dabei durch die Tonverschiebung eben
stérker hervortritt. Fiir weitere Fille von tiberiensisch qitl > qutl s. néch-
sten Absatz. ,

22 S. unten Anm. 52. P. Wernberg-Mgller, The Manual of Discipline,
Leiden 1957, S. 137 liest bny hsdyq und erklért es S. 90-92 als Segulatform
in einer auch durch Septuaginta und das Samaritanische gelegentlich be-
zeugten Aussprache. Auch Dam 1V, 3f.?

23 Vielleicht muB3 hier wieder mit Gutturalschwiiche gerechnet werden:
sod.
" 248 Anm. 14 das parallel verwendete 211. Kuhn, Konkordanz, reiht es
unter dem Verbum ein; ich vermute Segulatform, '?15&?/‘?51&? fiir tiberiens.
5?@ (eventuell — aber dem Zusammenhang nach kaum = '?!;?)

% Naher liegt freilich, daf der Schreiber das hiufige yIP® im Sinn gehabt
hat, wie E. Y. Kutscher, a.a. Q. (Anm. 2) S. 294 gegeniiber Yalon, Kirjat
Sepher 27, 169, anfiihrt. Aber auszuschlieBen ist die Moglichkeit nicht.

26 NN wire aramdisch, aber 1QS VII, 3 finden wir NMN. Gesprochen

218



Man konnte zwar den Sachverhalt soweit zum Teil durch Ein-
fluB des Aramdischen erkliren (was freilich bei im Araméischen
nicht vorhandenen Wortern weniger einsichtig ist), die nicht selten
zu beobachtende Verdunkelung des Stammvokals bei qatl/qitl-
Formen bereitet jedoch neue Schwierigkeiten. So 4QM? 4, 1QJes?
45, 23 und 56, 12 9M2%7; 1QH VIII, 7.8 wym(?)28; 1QJes? 34, 4
1Pu2e; 27, 2 9mn30; 45, 9 wn(?)3L; 1QS X1, 22 9xy32; 1IQM V, 7. 10,
VI, 2 am®»33; 1QH IV, 16 :12(2)34; 1QJes? 53, 8 vm35; 4QKoh 6, 5
nmi3s; 1QSa I, 19 und 1QHTFrg 15, 4 "mp?7; 1QJes? 14, 19 921 38;

wurden also wohl zwei o-Laute, die bei Gutturalschwiiche zu t6t kontrahiert
wurden. Oder das aram. NN konnte, nachdem der Guttural quieszierte,
auch DMIN geschrieben werden (Kutscher, a.a. O. S. 162).

22 S, dazu Anm. 60.

27 E. Y. Kutscher a.a.0O. (Anm. 2) 8. 19 sieht hier aram. Einflu und
verweist S. 151 darauf, daB3 das Wort im Ostaramaéischen als qutl auftritt.

Nun kénnte hier trotz Pleneschreibung mit Waw noch immer eine qutl-
Form vorliegen, mit dunklerer Aussprache (Beth, Res!) des vielleicht analog
der tiberiens. Pausalform anzunehmenden a-Lautes der Stammsilbe und
einem #hnlichen Laut als Hilfsvokal — also Pseudo-qotol.

28 1QH VIII, 7 ist WM vielleicht verschrieben aus WM. Zl. 7 erscheint
mir die Lesung ¥1 unwahrscheinlich (gegen Kuhn, Konkordanz) und
paldographisch nicht zu beweisen.

28 Nach E. Y. Kutscher a.a. 0. (Anm. 2) S. 19 aus dem Araméischen; er
verweist aber auch auf den bei Josephus bezeugten Ortsnamen I'ogra, R1DW]
in der rabbin. Literatur. S. 152 rechnet er aber auch mit einer blo8 dunk-
leren Aussprache wegen des Pe (mit Bezugnahme auf Th. Noéldeke, Man-
ddische Grammatik, Halle 1875, S. 18).

30 E. Y. Kutscher, a.a.0. (Anm. 2) S. 285 stellt fest, dall es sich um ein
aramiisches Wort handelt, wobei qatl unter Einflu} des Labials zu qutl
wurde, und er verweist auf syrisch XMW1 das neben dem iiblichen X320
belegt ist. ’

31 Wie Kutscher, a.a.0. S. 180, an Hand der Versionen zeigt, diirfte
eher an das Verbum gedacht sein. Fiir Segolatform R. Meyer, a.a.O. (Anm.
19a) S. 42.

32 Neben dem sonst iiblichen 9X%"; palist. u. bab. Aramiisch R}, aber
vgl. syr. X982 '

33 §, 0. Anm. 2.

34 Die Lesung ist nicht sicher (Waw und “Ajjin ergénzt).

3 8. 0. Anm. 21.

3 M. H. Gottstein, a.a. Q. (Anm. 2) S. 126, betont, dal der Schreiber den
Text auch millverstanden haben kénnte.

219



54, 7 ¥ym39; 21, 7 29M%°; Dam XIII, 11 %ow4; 1QJes2 37, 38
kw42, 1QS VII, 3 mnn4s,

Nun sind «hebriische» Formen zwar auch im christlich-palist.
Aramidisch gebriduchlich*t und tauchen auch in 1QGenAp auf, wie
IT, 10. 18 vwnp, XX, 11 onX und XX, 19 9pn 7., selten im Galildisch-
Aramiischen. Es darf ferner angenommen werden, daf3 das palist.
Aramaéisch seinen urspriinglichen Platz in Judéda hatte®. E. Y.
Kutscher?® hat in einer umfangreichen und eingehenden Untersu-
chung der Sprache von 1QJes? gezeigt, daBl der Dialekt des Schrei-
bers am ehesten im Jerusalemer Raum, im Norden dem Samari-

37 Kaum Partizipium, wie Barthélemy-Milik, Qumran Cave I, Oxford
1955, S. 115, meinen.

3 Im Aramiischen sowohl qitl als qgatl, arab. gatl. Dunkle Aussprache
durch Beth (Kutscher, a.a.O. S. 391).

3% EinfluB des Res.

40 Kutscher, a.a.0. (Anm. 2) 8. 245, verweist zwar auf syr. (aber auch
Targum) 13129 (= hebr 229), nimmt aber eher (auf Grund der Septuaginta)
das Verbum an. S. auch Anm. 39.

141 Dije iibliche Emendation zu 1920 (s. L. Rost, Die Damaskusschrift,
Kleine Texte 167, Tiibingen 1933, S. 24) oder Y22 (Ch. Rabin, a.a.O.
[Anm. 17], S 67) ist daher vielleicht unnétig. Vgl. aram. 82210 ete. (Levy,
Worterbuch iiber die Targumim s.v., Dalman, Aram.-neuhebr. Hand-
worterbuch s.v.), syrisch &?;HD; christl.-pal. ist die Wurzel geldufig, fiir
die Form aber kein Beleg vorhanden.

42 Dazu s. E. Y. Kutscher, a.a.0. (Anm. 2) 8. 90: Sar-usur spricht fiir
AXWNIW; vielleicht wie andere qutl-Formen im Tiberiensischen zu qitél
geworden ?

43 8. Anm. 26.

4 E. Y. Kutscher, The Language of the «Genesis Apocryphon», Scripta
Hieros. 1V, 1957, S. 12f. (wiahrend F. Schulthef in seiner Grammatik diesem
Tatbestand zu wenig Beachtung schenkte).

4 Ubersicht bei Franz Rosenthal, Die aram. Forschung seit Theodor
Noldekes Veroffentlichungen, Leiden 1959, S. 156. S. auch Kutscher, The
Language of the «Genesis-Apocryphon», Scripta Hieros. IV, 1957, S. 9.

4% A.a.0. (Anm. 2), bes. S. 45ff., 65ff. Dagegen sucht R. Meyer, Das
Problem der Dialektmischung in den hebrédischen Texten wvon Chirbet
Qumran, Vetus Testamentum 7, 1957, 139ff. die gelegentliche dunkle Aus-
sprache des a-Lautes im Norden, weil er das Phinomen phonologisch iiber-
deutet (d.h. die Bedingtheit durch bestimmte Konsonanten iibersieht) und
das aramaéische Material dafir nicht auswertet.

220



tanischen4’, im Siiden dem spéteren christlich-paldst. Araméisch
benachbart, zu suchen sei. Da wir seit den Qumranfunden, den Bar-
Kochba-Dokumenten und angesichts der Hebridismen im christlich-
paldstinensischen Aramaéisch mit Fug und Recht annehmen diirfen,
daBl in Judéda/Jerusalem das Hebrdische noch bis zum zweiten
judischen Aufstand auch eine gesprochene Sprache blieb, kann
auch eine gegenseitige Beeinflussung der hebridischen und ara-
méischen Dialekte dieser Gegend nicht ausgeschlossen werden.
Gerade fiir die Segolatformen ist dies wahrscheinlich. Einerseits
diirfte zum Teil das Hebriische zur gelegentlichen Beibehaltung
der (hebr.) qutl-Form im christlich-paléstinensischen Araméisch
beigetragen haben, andrerseits die araméiischen Idiome zu einem
teilweisen Verlust des exakten Unterscheidungsvermogens von
qatl und qitl gegeniiber qutl im hebriischen SprachbewuBtsein ge-
fiilhrt haben. Wieweit tiberiens, qitél auf *qutl zuriickgeht, ist
dann noch eine Frage fiir sich. Trotzdem diirfte es nicht leicht
sein, das Schwanken der Struktur auch bei ein und demselben
Wort allein dadurch zu erkldren“s.

Weiter fithren uns hingegen Formen wie ®11R (1QJes? 16, 5)4°,
e (1QH VI, 10)5°, a1 (1QS VI, 11)51, Hww (1QJes? 59, 6);

47 Dazu s. zu Ben Hayyim, Die samaritanische sprachliche Tradition
und ihre Beziehung zur sprachlichen Tradition der Schriftrollen vom Toten
Meer und der rabbinischen Literatur (hebr.), LeSonenu 22, 1957/8, S. 223245,
mit dem Nachweis, daB das Samaritanische nicht einfach dem Judéiischen
gegeniibergestellt werden darf.

48 B. Jongeling, Les formes QTWL dans I’hébreu des manuscrits de
Qumréan, Revue de Qumran I, 1958/9, S. 483494, spricht von umgekehrten
Segolata (qetol), deren Entstehung teils auf innerhebréischer Sprachent-
wicklung, teils auf aramiéischen Einfluf} beruhe. M. Mansoor, Some Linguistic
Aspects of the Qumran Texts, Journal of Semitic Studies 3, 1958, S. 40-55
spricht von «aramaéischen» Segolatformen.

49 Mit hingendem Waw.

80 Das erste Waw hingt tiber der Zeile. Daneben ist "W" und 1" belegt,
8. Anm. 8. Also wurde wohl jéSor gesprochen.

51 Die ubliche Lesung T12"D ist paldographisch keineswegs sicher, eine
gittul-Form ist auch kaum zu erwarten. Vielmehr ist es Pleneschreibung fiir
qtul (tiberiens. 733), aber mit Hilfsvokal o, vgl. oben die Belege fir 7132
(mit Pleneschreibung blo8 fiir den Hilfsvokal).

221



P (1QHFrg 2, 16; XTI, 32)%, 1w (1QJes? 45, 13)58. Solche
Formen fithren zwangsldufig zur Annahme, dafl der scheinbare
Wechsel qutl/qtol nichts anderes ist als verschiedene Schreibung
fiir auf ein und dieselbe Weise gesprochene Formen, die bei Plene-
schreibung also als qotol-Formen erscheinen®t. Der Hilfsvokal bei
qutl-Formen diirfte also im Hebriisch der betreffenden Schreiber
ein o-Laut gewesen sein. Teils unter Einflull des Aramaiischen, teils
unter EinfluB von Labialen und Pharyngalen, wurden einzelne
qatl/qitl-Formen (die ja auch im Tiberiensischen nicht mehr immer
klar unterschieden wurden) dieser Aussprache angeglichen. Tat-
séchlich handelt es sich hier also um Pseudo-qotol-Formen. Wie-
weit daneben auch die Aussprache qutidl und q®tol verbreitet war,
mul} offen bleiben.

Bei II2¢ gutturalia kann ein Wechsel wie bei 21%/am®; mnn/
DMN; MRN/WN; (7)), ATRW, A7TW% u. a. zudem auch durch
Gutturalschwiche bedingt sein®®; gesprochen wurde, wie nTW
zeigt, in diesen Fillen 16b, t&t usw.

Abgesehen von den bisherigen Uberlegungen mu8 fiir sehr viele
der angefiihrten Fille ein weiterer, vielleicht sogar grundlegender
Faktor in Betracht gezogen werden. Bereits Theodor Néldeke5?

52 Fiir die Lesung P17°8 (Kuhn, Konkordanz) ist palidographisch keine
entscheidende Handhabe vorhanden, auch E. Y. Kutscher, a.a. Q. (Anm. 2)
S. 11f., vermutet PITIN. Dazu vgl. 178 1QS IX, 14 und Anm. 22.

8 Vgl. 1QJes® 5, 23 TMY. R. Meyer, a.a. 0. (Anm. 19a) verweist auf die
Moglichkeit der Laryngalelision. Formen wie 911, 71210 und P1T1¥ zeigen
aber, dafl wir es tatséichlich mit qotol-Aussprache zu tun haben, unbeschadet
allfélliger Elision von Laryngalen. Interessant ist R. Meyers Vermutung, die
Tiberienser hétten das a in den Segolaten mit Gutturalen eingefiihrt, um
die Aussprache der Gutturale sicherzustellen.

54 Vgl. E. Y. Kutscher, a.a.0. (Anm. 2) 8. 41 und 396-398. Er erwigt
auch, ob aramiisch qutl > g°tol nicht iiber die qotol-Aussprache zustande-
gekommen ist.

5 8. Kuhn, Konkordanz, s. v.

% Das Quieszieren von Gutturalen ist in den paldstinensisch-syrischen
Idiomen héufig zu beobachten, vgl. Kutscher, a.a. 0. (Anm. 2) S. 41f. Ein
treffendes Beispiel ist auch RN fiir masoretisch ol 1QJes* 3, 15. Uber
ortliche Verschiedenheiten und fiir Beispiele siehe G. ‘Dalman, Grammatik
des jiidisch-palédstinensischen Araméisch, Leipzig 1905, S. 57ff.

57 Th. Noldeke, Mandéische Grammatik, Halle 1875, S. 17ff.

222



hat beobachtet, daBl im Aramiischen offenbar die Tendenz da ist,
bei bestimmten Konsonanten (Labiale) a-Laute zu o zu verdun-
keln; man kann auller den Labialen auch noch die Pharyngale,
auf alle Fille auch die Liquiden 1 und r nennen. E. Y. Kutscher 8
hat in seiner Untersuchung der Sprache von 1QJes* Noldekes Be-
obachtung aufgegriffen, dieselbe Tendenz in 1QJes? aufgezeigt und
darauf verwiesen, dal gerade das christlich-palédstinensische Ara-
miisch ebenfalls besonders stark davon betroffen wird. Kutscher
beobachtet dieses Phinomen bei Labialen und Pharyngalen, ver-
weist aber mit Recht darauf, dal es sich dabei um eine durch die
Artikulationsbasis dieser Konsonanten bedingte Erscheinung han-
delt. Man wird sich also hiiten miissen, aus solchen gelegentlichen
deutlichen Dialekteinschligen zu weitgehende phonologische oder
gar morphologische Folgerungen fiir das Standardhebriisch zu
ziehen. Was fiir 1QJes2 gilt, trifft auch fiir den GroBteil der iibrigen
Qumranschriften zu, wobei in etwa zwei Drittel der an Hand
von Waw als mater lectionis feststellbaren Fillen dieser o-Laut in
unmittelbarer Nachbarschaft von Labialen sowie von 1 und r auf-
tritt. Abgesehen vom a-Laut trifft der Ubergang zu o in solchen
Fiéllen auch fiir $wa mobile hdufig zu%. Zum Zeugnis der Qumran-
texte treten noch ebensolche Erscheinungen bei den Transkriptio-
nen hebriischer Worter und Namen in der Septuaginta, bei Jo-
sephus und im Neuen Testament, wie sie ebenfalls bereits von
E. Y. Kutscher zum Vergleich mit dem entsprechenden Material
in 1QJes® herangezogen worden sind. Als Beispiel (fiir swa > o)
sel hier nur masomretisches 170 genannt, das 1QGenAp XXI,
6.24.26.31.33; XXII, 1.20; 1QJes? 1, 9.10; 3,9; 13,19 als om0
auftritt, und 1QGenAp XXI, 32 mit der vollen Schreibung 2170
die Aussprache angibt, wie sie in der Septuaginta und Matth 10, 15

58 A.a.0. (Anm. 2), S. 391f. S. 495 wendet sich Kutscher wohl mit Recht
gegen R. Meyer, a.a.0. (Anm. 19a) S. 40ff., der fiir das Kames iiberhaupt
einen o-(dhnlichen) Laut und einen dem Phoenizischen nahestehenden Voka-
lismus annimmt. Der Trend zum o diirfte aber auf gewisse Konsonanten-
gruppen zu beschréanken sein, also aussprachebedingt sein, s. Kutscher a. a. O.
S. 41. 1 und r (Zungen-r) wurden daher weit hinten und damit zwangsldufig
bei geringer Mundéffnung artikuliert.

59 Dies alles beruht vorerst freilich noch auf Beobachtungen, eine syste-
matische Bearbeitung des Phénomens fehlt noch.

223



(Zddoua) bezeugt ist®. Dall auch Segolat-Formen dabei betroffen
werden, zeigen Transkriptionen der Septuaginta wie Mooy u. a. m.
Fiir die relativ seltene Pleneschreibung beider o-Laute hat E. Y.
Kutscher® treffend darauf verwiesen, dall bereits im biblischen
Hebriisch die Pleneschreibung zweier aufeinanderfolgender o-Laute
in einem Wort gewohnlich vermieden wurde.

Von dieser Tendenz im syrisch-paldstinensischen Raum zum o
in Verbindung mit bestimmten Konsonanten her sind auch Formen
zu erkliren, wie 22w (1QH XI, 27), oder die Suffixe bei @2
(1QS I, 21) und awmm (1QS V, 21; IX, 14); insgesamt finden sich
in den Qumrantexten fast 60 Belege®. Zwei weitere enthalten die
hier iibersetzten Stiicke des Nahumkommentars, nimlich 1V, 2.4.
D (fiir tiberiensisch %%iw), das auch 1QH VII, 21 und 1QJes®
13, 166 bezeugt ist, ferner in III, 10 anwin (fir MT Nah 3, 8
nnmIn), was keineswegs fiir mnvin steht, sondern Singular ist, wie
das genau entsprechende 1111 in 1QH III, 10. Diese dunkle Aus-

60 S. E. Y. Kutscher, a.a. O. (Anm. 44), S. 83ff., der indessen auch erwigt,
ob nicht letztlich eine qutl-Form zugrundeliegt. Hier auch iiber den Orts-
namen 219, wo eine dhnliche Problematik vorliegt. 81110 ist auch im christl.-
palést. Aramiisch bezeugt, s. die Belege bei Schulthe3, Lexicons S. 132 und
die Angaben Kutschers a.a.0O. tber Mischnahebriisch (D)7, ™70,
welche nach ihm auf urspriingliches qutul (?) = hebr. g¢tol u. Nisbe = qutli,
deutet.

61 A.a.0. (Anm. 2) S. 397f.

612 R. Meyer, a.a.0. (Anm. 19a), S. 44f.,, nennt dafur auch DMNMR
1QH 1V, 6.23; XVIII, 29 (bei Kuhn, Konkordanz 2°N91%) und deutet es als
77 u. Suffix O7. Zu den verschiedenen Deutungen s. Die Texte (Anm. 1) II,
S. 80. Eine Zusa.mmensetzung von TR und W0 (vo]lkommenes Licht)
scheint mir immer noch am wahrscheinlichsten.

62 MY 1QJes* 43, 17 hingegen durfte, wie Kutscher a.a.0. (Anm. 2),
S. 39f. darlegt, eine nicht dissimitierte quttul-Form sein (vgl. C. Brockel-
mann, GrundriB der vergleichenden Grammatik der semitischen Sprachen,
Berlin 1908, I, S. 255f.). Es gehért also nicht in diesen Zusammenhang, wie
auch nicht 7N (= gudduf) 1QJes® 43, 28; Y2 (= qubbus) 1QJes® 57, 13;
P (= ruhhuq) 1QJes® 57, 9 und das von Kutscher ebenda (S. 83 u. 92)
ausfiihrlich behandelte 1'% (fiir masoretisch 1'P%) 1QJes® 8, 6.

63 B, Y. Kutscher, a.a.0. (Anm. 2) S. 20, méchte ?'I?JE'I"'?'I‘?‘:? (mit Ver-
weis auf christlich-palést. Aramiisch $'9°¥) lesen. Obwohl hier paldographisch
das Jod wahrscheinlich ist (vollige Sicherheit ist selten moglich), diirfte
angesichts der uibrigen Belege doch Waw zu lesen sein.

224



sprache des a-Lautes in bestimmten Fillen ist fiir uns freilich nur
bei Pleneschreibung erkennbar und in ihrer Verbreitung daher
nicht bekannt. Es diirfte aber zu weit gehen, diesen Laut einfach
mit masoretischem Holim gleichzusetzen 4.

E. Y. Kutscher®® hat versucht, die Sprache des Schreibers von
1QJes? nicht nur lokal, sondern auch soziologisch einzugrenzen.
Die hiufigen Laryngalverwechslungen in Qumranschriften lassen
nach ihm auf gebildete beziehungsweise hellenisierte Kreise Jeru-
salems schlieBen. Dieser Schlul} erscheint mir weniger iiberzeugend,
da wir in Qumran — anders als im rabbinischen Schrifttum —
kaum einen Einflul des Griechischen verspiiren. Die Frage nach
der soziologischen Heimat des Dialekts ist aber durchaus berech-
tigt. Nur sollte man vielleicht noch prézisieren, und zwar zu «reli-
gionssoziologisch». Pharisiismus und eschatologische Gruppen
(s. Pseudepigraphen, Qumran) diirften von frith an auch durch eine
klar unterschiedene theologische Begriffswelt, bedingt durch die
starken Gegensidtze im Geschichtsbild, Gottesbild und Menschen-
bild, getrennt gewesen sein. HEs wire gar nicht verwunderlich, wenn
in so verschiedenen Kreisen auch jeweils Ausspracheeigentiimlich-
keiten auftraten, die natiirlich daneben auch lokale und soziolo-
gische Wurzeln haben konnen. Jedenfalls wiire es verfehlt, der in
Qumran bezeugten Sprachgestalt gegeniiber der tiberiensischen
(pharisdischen) in allen Fillen groBlere Urspriinglichkeit zuzumes-
sen. In jedem einzelnen Fall ist zu priifen, ob es sich nicht um
Erscheinungen handelt, die sich regional und zeitlich beschrinkt
und weithin im Neben- und Miteinander mit dem Araméischen
eingestellt haben, also auf Einflul} der gesprochenen Sprache beru-
hen.

c¢) Die sachlich bedeutenderen Varianten:

3, 1f. Der Kommentar setzt nach nR[®]» ein, 70 ww° 8% wird
also zum Folgenden gezogen und daher auch mit Waw (vor
) verbunden. Ob die Lesung 927 fiir masoretisch 9117 zu-

64 Waw als mater lectionis mull 1. nicht stets einen langen Vokal und 2.
auch nicht unbedingt das masoretische Holém bezeichnen. Dies betont mit
Recht A. Sperber, A Grammar of Masoretic Hebrew, Kopenhagen 1959,
S. 142f., bei dem Beispiel P, das 1QJes* 40, 10 als P11 erscheint.

85 A.a.0. (Anm. 2) 8. 65ff.

225



trifft? Wenn ja, handelt es sich wahrscheinlich um einen
Ersatz fiir das seltene® und nicht mehr verstandene®? 977,
eventuell um einen Schreib- beziehungsweise Lesefehler.

3,3 a) Der Qumrantext hat nun pa3 21, 148t sowohl das
Waw vor 271% wie 291 aus, die Ursache diirfte eine Haplo-
graphie auf Grund des Homoioteleutons (2) gewesen sein;
b) an"m: Schreib- oder Horfehler (verursacht durch die En-
dung des vorhergehenden Wortes).

3,4 noomnn (fir MT n9onn) steht der urspriinglichen Textgestalt
vielleicht naher, falls es sich um das Verbum 15 und um
das Partizip Pi‘el®® handelte. Nach der versehentlichen
Umstellung von 2 und 2 entfiel das zweite » durch Haplo-
graphie oder wurde — weil bei 919 sinnlos — getilgt.

3,5 Der Gottesname ist in normaler Quadratschrift ausgeschrie-
ben. In einer Liicke nach m>%nm vermutet J. Licht ein nX.

3,6 My fir MT X9 ist schwer zu deuten, jedenfalls wurde
damals *®7 nicht als «Schaustiick» verstanden, sondern eher

66 Tm AT nur noch Ri. 5, 22 M7, eine Wurzel dhr gibt es in den semiti-
schen Sprachen sonst nicht. L. Kéhler, Lexicon in V. T. Libros, Leiden 1953,
8.v. (¢Stieben», so und #hnlich seit Gesenius, Thesaurus), verweist auf
arabisch indahara, das freilich von dahr «Zeit(raum)» denominiert sein
diirfte, welches wieder nur in einem Dialekt (s. Landberg, Glossaire Dati-
nois I, Leiden 1920, 8. 859f.) und nicht im klassischen Arabisch belegt ist.
Landberg (a.a.0.) vermutet zudem fiir dakr die Herkunft von der Wurzel
dwr. Damit bleibt die Bedeutung von 11917 Ri 5, 22 véllig offen, wenn nicht
ebenfalls die Wurzel dur dahinter zu vermuten ist. Dem Kontext der Stelle
wiirde dies gut entsprechen: Die Pferde tédnzeln wild, weil sie nicht wissen,
wohin, und sich vor dem Wasser scheuen.

Die Verwendung des Verbums in Nah 3, 2 kénnte ja auch bereits auf der
verderbten (s. LXX A) oder miBverstandenem Deboraliedstelle beruhen.

6?7 LXX ibersetzt inmov Suwxovros; Ri 5, 22 LXX A duadagwd Svvardv
avrot; LXX B onovdyj éomevoay ioyvool airod.

Das Targum verwendet das Pa‘el von ID (das Jer 51, 27 Y Hiph.
wiedergibt) liegt also schon auf der Linie des spiiteren rabbinischen Ver-
sténdnisses («galoppieren»; vgl. Ra$i zu Ri 5, 22: 711913 0010 DR 7P
L0101 NI ]W)‘? X177 977 ©10 Mo

88 Vgl. die Emendation in BHK: n:_w__gba (Sellin).

8 Belege fiir das Pi‘el gibt es allerdings erst im Mittelhebréischen, und
dort im Sinne von "112 II, «Falle stellen».

226



im Sinne des Targums (X7¥5»); vielleicht ist daher statt Pe
ein Kaf zu lesen, 17> = A7W>7 von der auch im Targum
aufscheinenden und im Mittelhebriisch geldufigen Wurzel
Y5 «hiBlich, abstoBend, widerlich sein?'». Dann hitte der
Schreiber auch hier ein altes und nicht mehr gingiges Wort
(wie v. 3 13¥p) durch eines aus der Umgangssprache ersetzt.
KD gébe im Zusammenhang keinen rechten Sinn.

3,7 Fiir MT 7 der Plural 1m7°. Uberraschend ist die Variante
nxsny fir MT wpar. Dem Verfasser des Kommentars diirfte
das ein Wollen ausdriickende wpa nicht gepaBt haben.

3,8 a) Hiphil "awnn fir MT Qal.

b) Der zweite Teil des Verses lautet im Qumrantext 220 o'
[(?)am] ammin a° a%n wr a%. Die seit Wellhausen iibliche
Emendation von 2°n zu %1 wird also bestitigt, das maso-
retische am fehlt und diirfte — als oM (vgl. LXX) — in
der Liicke nach nnmmn?2 zu erginzen sein. Am Zeilenende
beschidigt oder vergessen und dann iiber der Zeile nach-
getragen, wird es vor inmin in den masoretischen Text ge-
kommen sein.

3, 10 n%ua fiir MT nbn?3; v fiir MT 17

3, 11 Vom Vers ist noch nn®y1 *nm™ erhalten.

d) Zusammenfassend kann gesagt werden, dafl der Qumrantext
nur in zwei Fillen (v. 4 und v. 8) fiir den Bibeltext von Bedeutung
ist. Im iibrigen bezeugt er mehr die Sprache des Verfassers bezie-
hungsweise Schreibers und die auch sonst fiir die Vulgértexte fest-
stellbare Unbekiimmertheit in bezug auf die genaue Textiiberlie-
ferung. Ersetzen seltener und ungebrauchlicher Worter durch
gingige, Einfligen oder Austauschen von Partikeln sowie fast be-
liebige Verwendung der Pleneschreibung mit deutlichen Dialekt-
einschligen kennzeichnen im Gegensatz zu der auf den Buchstaben

70 Genauso in MiSna Baba Qama IX, 4: "IRD.

1 Vgl. Tosephta Hull. II, 24 u.6.; m.Arak. ITI, 1. 3; m.Ned. IX, 10;
hebr. Sir 11, 2; 13, 22.

72 Nicht Plural (= 1"DMM), sondern lediglich Zeugnis einer dunklen
Aussprache des a-Lautes, bewirkt durch den Labial. S. oben Teil A.

"3 Jos 18, 6 Kal.

7 Vgl. das xa: der LXX.

227



angewiesenen rabbinischen Tradition die Textiiberlieferung in den
eschatologischen Kreisen. Der eigentliche Grund dafiir liegt im
theologischen Selbstverstindnis. Anders als die Pharisder behaup-
teten die eschatologischen Kreise fiir sich den Besitz des heiligen
Geistes und mafiten sich daher auch weitgehende Freiheit bei der
Deutung und Uberlieferung des Bibeltextes an. Die Textverderb-
nisse im Masoretentext sind in der Regel dlter als derartige Vulgér-
texte, die hie und da aber dennoch alte Lesarten bezeugen und
sogar Vorschlige der modernen Textkritik bestétigen.

B. Ubersetzung
II.

1. und ihre Boten, meine Gesandten, deren Stimme nicht mehr
gehort wird unter den Volkern.

Wehe iiber die Blutstadt, ganz vol[l Lug und Gewalt-
ta]t (Nah 3, 1la).

2. Die Deutung: Sie? ist die Stadt’ derer, die «Glattes lehren??»
am Ende der Tage, welche in Leugnung und Trug [und Liige(?)"®
w]andeln.

3. Es hort nicht auf Raub und? Peitschenknall und
Radergerassel und dringende Pferde und hiipfende
Wagen, aufbdumende Reiter,

4, Flamme und Blitz des Speers, und eine Menge
Erschlagener und eine Masse von Leichen; kein Ende
der Leichname, man strauchelt (iiber)® ihre Leichen!
(Nah 3, 1d—3).

75 Licht liest X" «dafl3», mit Fragezeichen nach “2D. Wenn es so stimmt,
leitet es den PesSer ein, wie sonst gelegentlich eine direkte Rede. Vielleicht
ist X1 zu lesen (das miilte freilich stark beschédigt sein)?

76 «Stadt» ist in der Sprache der eschatologischen Kreise jener Zeit ein
beliebtes Bildwort fiir « Gemeinden, s. J. Maier (Anm. 1) IT, S. 93f., 148f., 165.

” mpbn "WNT, s. unten Teil C des Aufsatzes. Zu mp‘m Die Texte

(Anm. 1) IT, S. 43.

78 Ergénzung von J. Licht.

7 Nur eine LXX-Minuskel aus dem 10. Jhdt. fiigt hier ebenfalls ein
«und» ein.

80 Text: «und ihre»; Ubersetzung nach MT.

228



Seine Deutung (geht) auf die Regierung derer, die «Glattes lehren»,

5. daB (ndmlich) aus der Mitte ihrer Gemeinde nicht weichen
wird das Schwert der Volker, Gefangenschaft und Schande; Fieber
wird unter ihnen (herrschen) und Verbannung aus Furcht vor dem
Feind. Eine Menge

6. schuldbeladener Toter wird in ihren Tagen fallen und endlos
wird das Beutegut (?)%' von ihren Gefallenen sein — und man
wird iiber ihre Leiber8? straucheln, durch ihren schuldhaften
Ratschluf3 83!

7. Wegen der vielen Unzucht der [Dirne], der an-
mutigen Hexe, welche Vélker mit ihrer Buhlerei
(umgarnt)® und Sippen mit [ihren Zauberkiinsten]
(Nah 3, 4).

8. Seine Deutung (geht) [au]f die Lehrer (%)% KEphraims?8

81 bW, Lesung unsicher.

82 Wortlich: ihre Fleischleiber, 09%2 N"™33, hier also fiir Leichen, wiahrend
der Sinn des Ausdrucks in 1QpHab IX, 2 umstritten ist. 11") (allein) fiir den
Leib (nicht Leichnam) begegnet 1QH VIII, 32; Dam II, 19.

83 ANNYNR NX¥YA; XY meint hier nicht einen bestimmten Beschluf3, son-
dern die feindselige Einstellung.

84 19OnN ist wahrscheinlich zu N9221 zu verbessern.

85 "1, Lesung unsicher. _

88 Damit steht fest, dafl «Ephraim» nicht Bezeichnung der Gemeinde,
sondern einer gegnerischen Gruppe ist (und zwar bewuBte Aufnahme des
atl. Namens fiir das abtriinnige Nordisrael, vgl. Dam VII, 13. 12; XIV, 1),
8. dazu: Die Texte (Anm. 1), II, S. 52 u. 163. In dieselbe Richtung weist
1Q 14 (pMicha) 8-10, wo die «Siinde Samarias» auf den Liigenprediger ge-
deutet wird. 4QpPs 37, Ia heillt es, daB die «Frevler aus Ephraim und
Manasse» an «den Priester» (= Lehrer der Gerechtigkeit) und dessen Anhang
Hand anlegen wollen; Gott werde sie aber erretten und die Verfolger heid-
nischen Gewalthabern iberliefern. Dal nun die Verfolger aus «Ephraim»
nicht mit den Leuten des «Frevelpriesters» identisch sein kénnen, beweist
4QpHos®, wonach der «letzte Priester» seine Hand erhoben hat, um «Ephraim
zu schlageny; dhnliches ist im zerstérten Zusammenhang von 4QpNah I, 12
zu vermuten. Offen bleibt, was «Manasse» bedeutet (s.u. Anm. 97). Der
Vorwurf der Liigenlehre und Volksverfihrung weist darauf hin, daB
«Ephraim» und mp‘m "7 identisch sind, also die Partei des Liigenmannes
bzw. -predigers bezeichnet, die Phariséer (s. u. Teil C). Die Qumrangemeinde
hofft daher (s.u. ITI, 3-5), daB} die von den mp‘vn WNT (Z1. 3) = «Ephraim»
(Z1. 5) verfithrten «Einféltigen» in der Endzeit die Wahrheit erkennen und
sich ihr anschlieen werden.

229



[assas 187 welche durch ihre betriigerische Lehre®, Liige und Heu-
chelei (?) und triigerische Zunge viele irrefiihren

9. mit dem Sp[ott] ihrer [Z]unge. Durch die Kittéder (?) und das
Volk (?), das unter den Nationen (?) wohnt, werden Stidte und
Sippen (?) getotet (?) durch ihren Ratschlag. [Wiirden]triger und
Herr[scher]

10. fallen [durch die Ver]wiinschung ihrer Zunge®®. Siehe, ich
will an dich, spricht der Herr der He[erschar]en, ich
hebe

11. deine Schleppe (?) hoch bis iiber dein Gesicht
[und lasse Volk]er [deine] Blo[Be schauen und] Koénig-
reiche deine Schande (Nah 3, 5).

Seine Deutung [.....

12 ciwis ] am folgenden Tag (%), denn (?) [.....

III.

1. die Volker ihre [Schande (?) und die ganze (?)]® Bosheit (?)
[ihr]er Greuel.

Ich werfe Unrat iiber dich [und behandle] dich ver-
dchtlich und mache dich

2. (abstossend)®, und es wird geschehen, dafl alle,
die dich sehen, vor dir davonlaufen werden.

3. Seine Deutung (geht) auf jene, «die Glattes lehren», deren
bose Taten am Ende der Tage ganz Israel offenbar werden.

4. Und die Einfaltigen (?)% werden ihre (d.h. der Gegner)

87 Ergénze: [und Manasses]? Vgl. 4QpPs 37, Ia, 3.

8 opw T1M%N3; Das Wort talmud begegnet hier zum ersten Male in den
Qumranschnften In K. G. Kuhn, Konkordanz S. 233, wird Tm%n in 1QH I,
17 wohl filschlich als Subst. aufgefaBt. In der tannaitischen Literatur ist es
hingegen fester Terminus fiir «Lernen» und n9pw TN kénnte sehr wohl
gehiisgig fiir rabbin. QNN TM%n verwendet sein (vgl. mp'm fur ITID'?TI).

8 Die Lesung ist zu unsicher, um weitreichende Folgerungen zu ziehen.
Den Gegnern wird jedenfalls vorgeworfen, die Drahtzieher bei Gewaltakten
der Machthaber (Heiden!) zu sein.

9 So ergénzt J. Licht.

%1 8. oben Teil A z. St., lies 7RD = AMWY2.

92 m'RND. Die Lesung ist unsicher, aber s. unten ZI. 5 «Einfaltige
Ephraims», d.h. Anhénger der Ephraim-Gruppe (Phariséer), die sich haben

230



Schuld einsehen und werden sie hassen und sie fiirchten (?) wegen
der Vermessenheit ihrer Verschuldung. Und wenn die Herrlichkeit
Judas® gefan[gen] weggefiihrt wird,

5. werden die Einfiltigen Ephraims aus ihrer Versammlung
entweichen und ihre Verfiihrer verlassen und sich dem/den [..... 12
anschliessen 9.

verfithren lassen (vgl. oben II, 8). Es diirfte sich um die wenig gebildeten
Schichten des Volkes handeln, die nach einer geistlich-geistigen Fihrung
suchen, hinsichtlich derer Qumrangemeinde und Phariséer einmal in schar-
fer Konkurrenz standen. Die Masse scheint sich aber den Pharisdern zuge-
neigt zu haben. Es diirften jene Schichten gewesen sein, aus denen sich die
eschatologische Bulbewegung der vor- und frithmakkabéischen Zeit rekru-
tiert hatte. 1QpHab XII, 4 nennt jedenfalls zwei Gruppen unter dem Ober-
begriff «Arme» (dazu s. Die Texte [Anm. 1], IT, S. 83ff.). Die eine ist die
«Gemeinschaft der Einung», d. h. die Qumrangemeinde, die andere die «Ein-
filtigen Judas», welche vom Frevelpriester verfolgt werden. Dabei werden
die «Einfiltigen» auch «Titer des Gesetzes» genannt, ein Ausdruck, der auf
eine eschatologisch und gesetzliche ausgerichtete Gruppe hinweist (s. Die
Texte, [Anm. 1], II, S. 146). Da die Jachad-Gemeinde von Qumran ein
priesterlich beherrschter Seitentrieb dieser gréferen Stromung gewesen sein
diirfte, erklirt sich sowohl Sorge wie Ressentiment gegeniiber den Verfiihr-
ten. «Einféltige» ist also nicht eine Selbstbezeichnung der Qumranfrommen,
sondern stammt als solche aus einer fritheren Zeit und einer weiter verbrei-
teten Tradition. Der «Einfiltige» bedarf nach Ansicht der Qumrangemeinde
der rechten Belehrung und Fiihrung — die ihm selbstversténdlich nur bei
ihr zuteil wird.

93 J. Licht versteht «Juda» als Bezeichnung fiir die Gemeinde, das ist
aber weder in Dam (s. Die Texte [Anm. 1] II, S. 47f.) noch hier der Fall.
Es ist stets Juda als geographisch-politische Gré8e gemeint. Die Stelle setzt
allerdings voraus, dafl die «Herrlichkeit Judasy = die Oberschicht Judas
z.Z. des Verfassers (auch) aus Pharisiern bestand, was am ehesten auf die
Zeit der Salome Alexandra (76-67 v. Chr.) paf3t.

91 by [simss ], Licht daher: dem [Haus Isralel; vielleicht ist aber das
noch erhaltene ¥® = Gott, dann wiirde irgendeine der Bezeichnung fiir
«Gemeinde, Gemeinschaft» zu ergéinzen sein.

95 by NN, vgl. 1QS V, 6; 1Q 25, 12, 3; Dam IV, 3; offenbar fester Aus-
druck fiir den AnschluB3 an die Gemeinde, was beachtlich ist, da im AT
(Jes 14, 1; 56, 3.6; Jer 50, 5; Sach 2, 15; Esth 9, 27) dieses Wort in bezug
auf Proselyten verwendet wird. Dan 11, 34 aber spiegelt schon den Kampf
der religiosen Parteien und die infolgedessen eintretende Verengung vom
Volks- auf das GemeindebewuBtsein. In Qumran kommen die o> aus den
umkehrwilligen jiidischen Kreisen.

231



Und er spricht:

- 6. Verheert ist Ninive, wer wird sie beklagen? Woher
finde ich Troster fiir dich?

Die Deutung (geht) [auf jene], «die .

7. Glattes [lehr]en», deren Rat zunichte werden und xxxxx?9%
abgetrennt und nicht [..... | |

8. und werden an ihrem Planen (?) nicht festhalten. Hast du
besser gehandelt als No-A[mon, die an den] Stréomen
[lag] (Nah 3, 8a)?

9. Seine Deutung: Amon, das ist Manasse (?)%, und die Stréme
das sind die Gr[os]sen von Manasse, die Wiirdentriger von [..... ]
schlagen den/die [.....

10. Wasser umgab sie, deren Wehr das Meer, deren
Mauer [Wasser] waren (Nah 3,8b) [..... .. &%

11...... ] ihre [weh]rhaften Ménner, ihre [K]riegsheld[en. . ... ]

IV.

1. Seine Deutung: Siesind [. . ... 1 Haus Peleg %8, die sich Manasse
angeschlossen haben.

Auch sie ist in die Verbannung, g[ing in die Gefan-
genschaft. Auch]

98 TLicht transkribiert: (?) QNAaND. Vielleicht ANDID mit nochmaliger
Anspielung auf die erhoffte Abspaltung der «Einféltigen»?

97 Lesung unsicher. Leider ist der Text, der offenbar eine Anspielung auf
konkrete Ereignisse enthielt, so zerstort, dafl nichts mehr zu erschliefen
ist. Ob das folgende bereits auf die rémische Eroberung durch Pompeius
anspielt oder nur Drohung darstellt, ist auch nicht zu entscheiden. Unsicher
bleibt auch, was «Manasse» ist. Ist es synonym zu «Ephraim» (s. Anm. 86)
zu verstehen? Oder sind die Hasmonder gemeint? Spielt IV, 1 auf das
Bindnis der Pharisier (Haus Peleg?) mit Salome Alexandra an? Falls es
gsich um verschiedene Gruppen handelt, setzt auch 4QpPs 37, Ia, 3 ihr
gemeinsames Vorgehen gegen die Qumrangemeinde voraus. S. auch unten
IV, 1 und 6.

98 Nach Dam XX, 22 der zweite Beleg fiir das «Haus Peleg»; in der
Damaskusschrift kann man den Ausdruck auch als Selbstbezeichnung ver-
stehen (s. J. Maier, a.a. 0. II, 62, mit Fragezeichen), was nun freilich sehr
fraglich wird. Wahrscheinlich handelt es sich in Dam um eine Textliicke,
vor 32D N°an ist einiges ausgefallen, und das folgende: «die auszogen etc.»

232



2. ihre Kinder wurden an allen StraBenecken zer-
schmettert. Uber ihre Wiirdentriger warf man das
Los und all [ihre] Gr[ossen wurden] in Ketten [ge-
schlagen] (Nah 3, 10).

3. Die Deutung (geht) auf ihr Volk (?) zur letzten Zeit®, da
seine Konigsherrschaft gering sein wird [.....

4. seine Frauen und seine Kinder [..... ] werden in die Gefan-
genschaft gehen, seine Helden und seine Wiirdentriger durch
Schwerf[t. . ...

Be iiana Jund du wirst verborgen sein [(Nah 3,11) ..... ]
Seine Deutung (geht) auf die Frevler von [..... ]

6. daB ihr Kelch an(?) Manasse kommt [..... 1.

7. Zuflucht in der Stadt [. .. .. ]

8. ihre Feinde [..... ]

C. Zum Inhalt des Kommentars

Auf wichtige, bislang nur mehr oder weniger vermutungsweise
beantwortete Fragen, fiallt von unserem Text aus ein neues Licht.
Vor allem die neuen Zeugnisse iiber die mpn *wm7, Lehrer von
glatten, falschen (Lehren), helfen uns, die Vermutung, dafl es sich
dabei um die Pharisder handle%, weiter zu untermauern.

bezieht sich nicht auf das «Haus Peleg». Damit haben wir neben dem uner-
klarten «Haus Absalom» von 1QpHab V, 9 eine zweite Gruppe, welche die
Qumrangemeinde im Stich lie und die Front wechselte. Wieder stellt sich
die Frage: Wer ist Manasse? Es wire kaum denkbar, daf3 sich eine der
Qumrangemeinde urspriinglich nahestehende Gruppe den Sadduzéern ange-
schlossen (B"91! s. 0. Anm. 34) hiitte, das nichstliegende waren die Phariséer.
Dennoch kénnte das Parteiwesen jener Zeit viel komplizierter gewesen sein,
als wir ahnen, zumal auch Sippengegensitze mithineingespielt haben konn-
ten.

% NONRN Yp vel 1QpHab VII, 7. 12. Damit ist offenbar die letzte
Periode der Endzeit (27 NINR) gemeint, wie auch aus 1QS IV, 16f. her-
vorgeht. Sonst wird vom «letzten Geschlecht» gesprochen (1QpHab II, 7;
VII, 2; Dam I, 12), auch von dem ¢letzten Priester» (4QpHos®* IT) oder den
«letzten Priestern Jerusalems» (1QpHab IX, 5).

100 S, Die Texte (Anm. 1), I, S. 43, 81, 142, 162.

233



a) w97 heilt: nach etwas fragen, auf etwas aus sein, suchen,
befragen, untersuchen. Der Fromme soll Gott suchen (1QSI, 1();
Dam 1, 10; VI, 6); dieses Suchen aber ist ein Fragen und Forschen
nach dem Willen Gottes, d.h. nach der verbindlichen Auslegung
des Gesetzes. Die Priester, von alters her jene, die «Tora» erteilen,
heiflen also 1QS V, 9 mx9 w7, «die Seinen Willen erforschen» —
und dann auch kundgeben, wie auch 1QS VIII, 12 geboten wird,
daB der «Forschende» nichts verschweigen soll, was er bei seinem
Studium gefunden hat. Es geht um bisher vor Israel «verborgene»
Dinge, die auf diese Weise «offenbar» und somit verbindlich wer-
den. Wihrend die Gegner der Gemeinde dies nicht (so) halten und
daher zu «falscher» Gesetzesauffassung gelangen (1QS V, 11£f.) und
die «Offenbarung» mifachten, wird in der Qumrangemeinde grofler
Wert auf dieses «Forschen» gelegt (1QS VI, 61f.), was auch in der
Erwartung eines «Gesetzesforschers» (1911 wM7T) am Ende der
Tage zum Ausdruck kommt (Dam VI, 7; VII, 18; 4Qflor I, 11).
Dieses «Forschen» ist also eigentlich ein Auslegen der Tradition,
weshalb das Wort im pharisdisch-rabbinischen Sprachgebrauch ein
fester Fachausdruck wurde, wobei die Bedeutung sich von forschen
— auslegen auf auslegen — lehren verlagerte. In der phari-
siischen Terminologie wird also der Begriff bereits in einem stark
technischen Sinn verwendet.

b) Die Gegner der Gemeinde suchen in der iiberkommenen ge-
meinsamen Gesetzesiiberlieferung nicht nach dem bislang «Ver-
borgenen» und anerkennen das so «offenbar» Gewordene nicht
(1QS VI, 11ff)). Das heil}t, sie kamen bei ihrem Gesetzesstudium
zu anderen KErgebnissen. Die Qumrangemeinde, selbstgewill im
BewulBtsein des Geistbesitzes, konnte in diesem «Suchen» der
Feinde keine ehrliche Absicht sehen, sondern nur bewuBite Tiu-
schung, Trug (n"a9), vgl. 1QH II, 34. Daher sprachen sie von den
«Ménnern des Truges» (n9 i 1QS IX, 8; 1QHII, 16; X1V, 14)
bzw. den «Trugdeutern» ("9 *¥"on 1QH IV, 7), «Liigendeutern
und Trugseherny» (1QH IV, 10. 20), «Deutern des Irrtums» (1QH IT,
14), «Ligendeutern» (1QH II, 31; IV, 9) oder «Liigenpropheten»
(1QH IV, 16). Zu vergleichen sind auch Ausdriicke wie «Gemeinde
des Truges» (1QH VI, 5; VII, 34), «Lippen des Truges» (1QH VII,
11f.), ferner Stellen wie Dam XX, 10-12. SchlieBlich hei3t der

234



Anfiithrer dieser feindlichen Gruppe «Liigenmann» oder «Liigen-
prediger »10L,
¢) In diesem Rahmen ist auch der Ausdruck mp®n w712 zu
verstehen. Schon Ps 12, welcher deutliche Motive der auch spé-
ter in Qumran vertretenen Armenfrommigkeit enthédlt, weil von
den «glatten Zungen», die so triigerisch iiberzeugend zu argumen-
tieren wissen. In Jes 30, 10 stellen die Leute an den Propheten die
Forderung, ihnen mpn zu sagen und T#uschung zu prophezeien.
Im Buch Daniel 11, 21 wird das verwandte Wort mpp®n verwendet,
um das listige Riankespiel eines Usurpators zu bezeichnen und &hn-
lich wird 11, 34 von politischen Konjunkturrittern gesagt, sie héit-
ten sich den Frommen mpYpna angeschlossen. Wihrend diese in
eschatologischen Kreisen beheimatete Redeweise erwartungsgemi
in der pharis.-rabbinischen Literatur nicht zu belegen ist, taucht
sie in den Qumranschriften des 6fteren auf. Aus 1QH IV, 9ff. geht
daher hervor, dafl sich mp%n auf die Gesetzesinterpretation bezieht,
daf es sich dabei in den Augen der Qumrangemeinde um bewuBte
Verfialschung des Gesetzes handelt, deren Zweck es ist, das Volk
zu gewinnen und so zu verfiihren:
«Aber sie sind Liigendeuter und Trugseher,
Belial(srinke) sinnen sie wider mich,
um dein Gesetz zu verfilschen,
das du meinem Herzen eingeschirft hast,
durch glatte (Lehren)!%® deinem Volk!
Sie verschlieBen vor den Durstigen den Trank der Erkenntnis104
und trénken sie mit Essig gegen ihren Durst,
(damit) man auf ihren Irrtum blicke,
sich verblenden lasse durch ihre Festzeiten,
sich verfange in ihren Netzen.»

101 §, unten Absatz f).

102 Stellen: 1QH II, 5. 32; 4QpNah I, 2. 7 und in den hier iibersetzten
Stiicken II, 2. 4; III, 3; 4QpHose 10 (Erg.); vgl. Dam I, 18; 1QH IV, 10.

103 nypYona.

104 Den Trank der Erkenntnis verschlieBen: ein dhnlicher Vorwurf wird
gegen die Pharisider Luk 11, 52 erhoben. Vgl. auch in kopt. Thomasevang.
39, 103. «Wasser» als Bild fur Lehre ist sehr geldufig, s. Stellenangaben in:
Die Texte (Anm. 1) II, S. 42.

235



Eine weitere Reihe #hnlicher Vorwiirfe enthilt Dam I, 13ff. Die
Stelle bezieht sich auf die Zeit des Lehrers der Gerechtigkeit, den
Gott erstehen liel, um die Frommen auf seinem Weg zu leiten, und
dem er alles kundgetan hat, was iliber das letzte Geschlecht kommen
werde. Da hat es Treulose gegeben, die «vom Wege abwichen»
(Z1. 11-13). Dann heil}t es:
«Dies ist die Zeit, iiber die geschrieben ward:
,Wie eine storrische Kuh, so ist Israel storrisch
als (nimlich) der ,Spotter® auftrat,

welcher Israel Liigenwasser dartriufelte
und sie verfiihrte in weglose Ode:

-zu beugen die ,ewige Hohe® (?)

und abzuweichen von den Pfaden des Rechts;

zu verriicken die Grenze, welche gesetzt
die Vorfahren in ihrem Erbteil,

so daB} ihnen die Fliiche seines Bundes anhaften
(und) sie dem Schwert iiberliefert werden, das die Bundes-

rache vollstreckt.
Darum, weil sie glatte (Lehren) aufbrachten
und sich Td4uschungen erlasen,
nach Breschen ausspéhten
und den ,schonen Hals‘ wihlten.

Sie sprachen den Frevler gerecht und den Gerechten schuldig,

iibertraten den Bund und brachen das Gesetz.

Sie rotteten sich zusammen wider das Leben des Gerechten

und alle, die vollkommen wandeln, verabscheute ihre Seele.

Sie verfolgten sie mit dem Schwert

und freuten sich zum Streit im Volk.

Und es entbrannte der Zorn Gottes wider ihre Gemeinde,

so daf} (er) ihre ganze Rotte verstorte
und ihre Werke vor ihm zum Abscheu wurden.»

Dieses Stiick enthiilt fast alles, was sonst vereinzelt diesen Geg-
nern vorgeworfen wird. Lug und Trug in ihrer Lehre zum Zwecke
der Volksverfitlhrung und schlieBlich feindselige Machenschaften
gegen die Frommen.

d) Den Vorwurf der Verfialschung der Offenbarung und der
Volksverfithrung fanden wir schon in jenen Stellen, die von Lug

236



und Trug, von Liigendeutern und Trugsehern berichten. Vor allem
1QH 1T, 18f.:

«Du gabst es ihm in das Herz, zu 6ffnen

einen Born der Erkenntnis fiir alle Verstédndigen.

Aber sie (die Gegner) verfilschen (es) mit unbeschnittener Lippe

und mit verstellter Zunge

fiir das unversténdige Volk,

auf daBl es zu Fall komme durch ihren Irrtum.» :
Vgl. auch 1QH 1II, 31f., 34; auch IV, 6-8, und besonders scharf
IV, 131f., vor allem 16ff.:
«...und kommen, um dich zu suchen
vom Munde der Liigenpropheten, die Irregefiihrten.

Und diese, [mit] spo[ttend] er Lippe und mit verstellter Zunge
sprechen sie zu deinem Volk, um sinnlos zu machen
durch Trug all ihre Werke.

Denn nicht [horen sie auf] deine [Stimme]

und nicht horchen sie auf dein Wort,
sagen sie doch zur Schau der Erkenntnis: ,Unzuverldssig!’
Und zum Weg deines Herzens: ,Das ist er nicht!‘»

Vgl. dhnlich Dam V, 12ff., ferner 1QH IV, 25f. 1QH XIV, 14ff.
betont polemisch, daB keiner Gottes Wort fialscht oder &ndert, der
ihm nahe ist. 4QpNah III, 3-5 (s.0.) spricht die Hoffnung aus, da@
die Verfiihrten schlieBlich die Schuld der mp®n *wm7 erkennen und
deren Gemeinde verlassen werden. 4QHosP II, 4ff. klagt bitter
dariiber, dal die Leute die Propheten verachten, aber auf ihre
Verfiihrer horen, sie ehren und fiirchten wie Goétter in ihrer Blind-
heit. Dam V, 20-VI, 1 spricht von «Grenzverriickern», die Israel
verfithrten, von Gottes Geboten abredeten und Liige prophezeiten,
um Israel von Gott abspenstig zu machen1%.

e) Zeigt sich in den bisherigen Beispielen bereits das Bild einer
bewuBlt auf eine bestimmte Gruppe gemiinzten Polemik, so fithren
uns folgende Texte noch einen Schritt weiter.

4Qpdes? I, 6 deutet den Jesajatext 5, 11-14 auf «die Spotter,
die in Jerusalem sind ..., die das Gesetz des Herrn verachteten

105 Vgl. auch 1QH IV, 25; VI, 19; Dam I, 15; V, 20 und nun in dem
hier iibersetzten Nahumkommentar II, 8f,

237



...»; Z1. 10 heiBit es noch: «Das ist die Gemeinde der Spotter,
die in Jerusalem ist.» Es kann kaum bezweifelt werden, daBl damit
jene gemeint sind, die im gleichen Text, 4QpJest 10, «Gemeinde
derer, die ,Glattes suchen’, die in Jerusalem sind», genannt werden.

Spott wird den Feinden auch 1QH II, 10f.; IV, 16 vorgehalten
und Dam XX, 11f. droht jenen eschatologische Bestrafung an, die
«mit den Spottern sich umgewandt haben», d.h. abgefallen sind,
als es zum «Bund im Lande Damaskus» kam.

f) Diese Gruppe, die ab einem bestimmten Zeitpunkt den An-
spruch des Lehrers der Gerechtigkeit zuriickwies und dessen
Anhang befehdete, wurde damals nach der bereits zitierten Stelle
(s.0.) Dam I, 13ff. durch den «Mann des Spottes» (nx%n wx)
gefiihrt. Es darf als sicher angenommen werden, daf} dieser «Spot-
ter» niemand anderer ist, als der oft genannte «Liigenmanny10
oder «Liigenprediger»%?. Wir finden an der genannten Stelle
das Motiv der Verfithrung des Volkes, der Liigenlehre, der Ver-
falschung der Tradition (Grenzverriickung), den Vorwurf, nach
mp'?n, «Glattem», gesucht zu haben, endlich auch, die Gerechten
verfolgt und im Volk mutwillig Streit entfacht zu haben. Dam IV,
19, wo vom «Zaw», dem Prediger, die Rede ist, prézisiert die Vor-
wiirfe auf Heiratspraxis, Gewinnsucht und Entweihung des Heilig-
tums. Nach 1QpHab II, 2 erscheint der «Liigenmann» als theolo-
gischer Gegner des Lehrers der Gerechtigkeit, wobei sich sein
Widerspruch vor allem gegen dessen endzeitliche Prophezeiungen
richtete. Es waren Prophezeiungen, die sich auf die Gegenwart als
Endzeit bezogen und somit zugleich politischen Charakter trugen.
Dam VIII, 3ff.198 polemisiert gegen die «Fiirsten Judas» wohl
die Hasmonder, denen hier moralische Haltlosigkeit in ihrem
ganzen Verhalten nachgesagt und das Gericht durch das

108 «Liigenmanny» 21971 ¥R, auch 1QpHab II, 2; V, 11; XI, 1 (1).

107 21271 7°0N, noch 1QpHab X, 9; 1Q 14 (pMi) 10, 2; Dam VIII, 13;
XIX, 26; XX, 15.

108 Dam VIII, 3ff. scheint die Hasmonder («Fiirsten von Juda») zu
meinen, und erst Z1. 11-13 die Pharisier,

XIX, 15ff., eine spiitere Bearbeitung desselben Textes, deutet um,
indem Zl. 16 eingefiigt ist: «Denn sie kamen (wohl) in den Bund der Um-
kehr», bezog also alles auf eine Gruppe.

238



«Haupt der Konige von Jawan» angekiindigt wird. Z1. 11-13 heil}t
es dann:

«Aber alles dies sahen die ,Mauerbauer’ und ,Tiinchestreicher
nicht ein, denn der ,Windwiger’ und ,Liigentriufler’ predigte
ihnen, gegen dessen ganze Rotte der Zorn Gottes entbrannt ist.»

Das heiflit doch wohl, daf der Liigenprediger und sein Anhang
die radikale Gegnerschaft zu den gescholtenen «Fiirsten Judas»
= Hasmonséer(!) nicht teilten. Ein leider nur kurzes Fragment,
Dam XX, 13-15, spielt auf «Kriegsleute» an, «die mit dem Liigen-
mann sich umgewendet haben». Auf die entscheidende Auseinander-
setzung, die zur endgiiltigen Trennung und Verfeindung zwischen
den Anhéingern des «Liigenmannes» und des «Lehrers der Gerech-
tigkeity gefiihrt hat, diirfte 1QpHab V, 8-12 anspielen, wo einem
«Haus Absolom» vorgeworfen wird, dem Lehrer der Gerechtigkeit
bei der Auseinandersetzung mit dem Liigenmann nicht geholfen zu
haben. Dabei wird letzterer niher bezeichnet als «der, welcher das
Gesetz verachtete.

g) So haben also gesetzliche wie eschatologisch-politische Diffe-
renzen zur Gegnerschaft der urspriinglich einander nahestehenden
Gruppen gefiihrt. Sie sind beide aus einer umfassenderen anti-
hellenistischen BuBlbewegung hervorgegangen, der es um die Wah-
rung des Bundes, um die Verwirklichung der Herrschaft Gottes
iber sein Volk ging. Die Anhéngerschaft des Lehrers der Gerech-
tigkeit behauptete, dal allein aus ihrer jachad-Gemeindel®® das

109 Zum Begriff " s. Die Texte (Anm. 1) II, S. 10-12, und ZAW 72,
1960, 48-66. E. Koffmann, Rechtsstellung und hierarchische Struktur des
T von Qumran, Biblica 42, 1961, S. 433-442, mochte hingegen darin in
erster Linie einen juristischen Begriff sehen und den "I® als juristische
Person verstehen, wahrend ich dies nur far IR 710, I NIV oder (wie
meist) TN NXY finden kann. Den Beweis bleibt die Verfasserin allerdings
schuldig, da das Material nur unvollstindig verwertet und die sprachlichen
Aspekte (718Y und ATV im stat. constr.) unberiicksichtigt bleiben. S. 438
wird mir eine falsche Aussage zugeschrieben, némlich, dal man nur in den
"N" eintreten und nur aus diesem wirklich ausgeschlossen werden konnte.
Tatséachlich habe ich gerade das Gegenteil aufgewiesen (Die Texte [Anm 1]
II, S. 26.und ZAW 72, 1960, S. 155, Anm. 36): man kann strafweise von
der Reinheit der Rabbim ausgeschlossen werden und im <111 NYY (= Ge-
meine im organisatorisch-juristischem Sinn) verbleiben, der wvéllige Aus-

239



endzeitliche Israelll® hervorgehen werde, wobei man auf eine end-
zeitliche Massenbekehrung der verfithrten Volksmassen hoffte1l.
Dies und die erbitterten Vorwiirfe der Volksverfithrung lassen
erkennen, dafl die Gegner eine grofere, einflufireiche religiose Partei
gebildet haben, die es verstand, selbst in den eschatologischen
Kreisen der «Armen» eine gewisse Anerkennung zu finden. Sie
bemiihte sich offensichtlich um die Gunst der breiten Schichten,
sagte sich daher vom radikalen und schwérmerischen Fliigel der
fritheren antihellenistischen Front offen los und vertrat eine
realistische Einstellung in gesetzlichen wie geschichtstheologischen
Fragen. DaB es ihnen dabei um ein echtes religioses Anliegen gegen-
iiber dem ganzen Israel ging — dem Israel der Gegenwart frei-
lich und nicht einer (wenn auch nah gedachten) utopischen Heils-
zeit —, erweist sich aus der Polemik der Qumrantexte, wenn sie
erbittert von der Griindung einer «Gemeinde» im religiosen Sinn
sprechen. Stellen wie 1QH VI, 9 («Gemeinde des Trugs und Kreis
der Gewalttaty), 4QpJes? I, 6 («Gemeinde der Spotter») oder
4QpJest 10 («Gemeinde derer, die ,Glattes‘ suchen») konnen das
zwar noch nicht beweisen, wenngleich der Zusatz: «die in Jerusalem
sind» in den letztgenannten beiden Texten durchaus dafiir spricht.

Mehr sagen uns Angaben, wie sie 1QpHab X, 9-13 enthalten
sind:

«Die Deutung des Wortes geht auf den Liigenprediger, welcher
viele verleitet hat, eine Stadt des Truges durch Blut zu erbauen
und eine Gemeinde durch Liige zu errichten — um ihrer (seiner?)
eigenen Ehre willen; um viele im Dienste des Truges sich plagen zu
lassen und sie zu belehren in [trii]gerischen Werken, so daf} ihre
Miihsal umsonst ist, weil sie in Feuergerichte kommen, die da
gelistert und geschmiht haben die Erwéhlten Gottes.»

schluB3 aber ist Ausschlull vom I1°7 NXY. Eine weitere Ursache fiir die Mil3-
deutung des 111" durch E. Koffmann liegt in der mangelnden religions-
geschichtlichen Schau der Dinge. Es fehlt ein Vergleich mit der pharis.
712N, was dann iiber die Frage der Reinheits- und Heiligkeitsanschauungen
zu einer angemesseneren Sicht gefuhrt hétte.

110 Wie es 1QSa und 1QM beschrieben ist.

i1 Kine solche Hoffnung steht auch hinter 1QSa I, 1ff. und implicit
1QM, wenn ein endzeitliches Gesamtisrael vorausgesetzt wird. 1QH IV, 26f.
parallelisiert diese Bekehrung mit Gottes Gericht iber die Volker.

240



Nicht nur, daf§ «Stadt des Truges» ganz parallel zu «Gemeinde
der Liige» zu verstehen ist, «Stadt» ist in der Sprache der eschato-
logischen Kreise im Rahmen der symbolischen Bezeichnung fiir die
wahre Gottesgemeinde ein festes Bild und als solches nicht nur in
Qumran zu finden2, So wird auch 4QTest 22ff. zu verstehen sein,
wo es im AnschluB an den Fluch Josuas iiber einen zukiinftigen
Erbauer Jerichos (Jos 6, 26) heil3t:

«Siehe, ein Verfluchter, einer vom Belial,

der auftritt, um seinem Volk ein Fan[gne]tz zu werden

und ein Schrecken fiir all seine Nachbarn.
Er tritt auf [..... ] sus Lewsus 1

so daf} beide zu Werkzeugen der Gewalttat werden.
Sie bauen abermals die [Stadt (?)
sie set]zen ihr Mauer und Tiirme,

um dem Frevel eine Zuflucht zu schaffen.

bimmus ] in Israel
und GraBliches in Ephraim und in Juda,
[Gswas iibJen sie Entweihung am Lande

und groBe Schmach unter den Séhnen [.....
..... Blu]t wie Wasser

am Wall der Tochter Zion

und in der Gemarkung Jerusalems.»

Vergleichen wir dazu noch 4QpPs 37, I1, 15, wird uns der uniiber-
briickbare Gegensatz zwischen dem «Bau» des «Liigenmannes» und
dem «Bau» des «Lehrers der Gerechtigkeit» deutlich: «Seine Deu-
tung geht auf den Priester, den Lehrer der [Gerechtigkeit ..... ]
ihn bestellt hat, ihm (d. h. Gott) zu erbauen eine Gemeinde [.....].»
Es geht darum, wer das Gottesvolk reprisentiert, wer den Bund
wahrt und somit die Kontinuitidt der Heilsgeschichte gewéhrleistet.

In zwei Allegorien der Hymnenrolle hat der Standpunkt der
Qumrangemeinde dazu eindeutigen Ausdruck gefunden, wenn-
gleich die Texte im, einzelnen oft ritselhaft bleiben; 1QH III, 7ff.
diirfte die wahre Gottesgemeinde als eine schwangere Frau darge-
stellt sein, deren Wehen die N6te und Anfechtungen der «Endzeit

112 Vgl. dazu den Exkurs in Die Texte (Anm. 1), I1, 93f.

241



des Frevels» versinnbildlichen. SchlieBlich gliickt die «Geburt» mit
Gottes wunderbarer Hilfe. Das Bild ist in der Sprache der eschato-
logischen Kreise nicht neu und die gebotene Deutung somit weit-
gehend gesichert3, zumal kosmische Ereignisse wie bei anderen
Endzeitschilderungen mit hineinverwoben sind. Eine zweite Gestalt,
die «mit Wahn Schwangere», stellt die falsche Gemeinde dar; die
Geburt fithrt hier zum Untergang von Kind und Mutter. Die Deu-
tung der Allegorie litt hdaufig darunter, dafl die angebliche Geburt
des «Wunderrates» und des «Antichristy (Zl. 10 und 12) die Auf-
merksamkeit davon ablenkte, daBl es nicht um Einzelpersonen geht,
sondern um ein bildhaft veranschaulichtes Geschehen, nimlich
eschatologischer Sieg der wahren und eschatologischer Untergang
der falschen Gemeinde. Das triigerische Wesen der letzteren wird
so endlich offenbar. Sachlich dasselbe sagt die Baumallegorie VIII,
4ff, 114 aus. Wihrend die «Lebensbiume» der Gottespflanzung sich
vom «Lebenswasser» (der rechten Lehre) ndhren und zunichst
langsam und unbemerkt gedeihen, schieffen ringsum die «Wasser-
bidume» gewaltig empor; da sie ihr Wasser aber von triigerischen
Quellen her beziehen, gehen sie in der Zeit der Diirre zugrunde und
werden nach VIII, 17ff. durch eine Flut, nach der dhnlichen Schil-
derung VI, 18ff. durch Feuer, endgiiltig vernichtet. Dieses eschato-
logische Scheitern der falschen Gottesgemeinde la3t den Vorwurf
des Trugs und der Volksverfithrung erst richtig verstdndlich erschei-
nen. Auch 1QpHab X, 11 gehort hierher: der Liigenprediger mit
seiner Gemeindegriindung bewirkt nur, dall die Miihsal der Ver-
filhrten umsonst ist — weil sie in Feuergerichte kommen. Fiir die
Qumrangemeinde stand im Rahmen ihres eschatologisch bestimm-
ten dualistischen Geschichtsbildes die Gemeinde des Liigenmannes,
auf der Seite Belials, der Finsternis. In ohnméchtiger Wut mulite
sie zusehen, wie das Volk weitgehend der gegnerischen Propaganda
erlag, es blieb ihr fiir die Gegenwart nichts iibrig als grollender
Riickzug und die Hoffnung auf einen baldigen, endgiiltigen Um-
schwung.

13 §. dazu Die Texte (Anm. 1) IT, S. 72-77.

114 Zum Motiv der Pflanzung, ebenfalls ein gelédufiges Bild in der Sprache
der eschatologisch ausgerichteten Kreise, siehe «Die Texte» (Anm. 1), 1I,
S. 89ff,

242



h) In den Augen der Pharisier diirfte die Qumrangemeinde eine
Gruppe von religiosen Eiferern und Schwidrmern gewesen sein,
deren Einstellung mit der Zeit zu einer Katastrophe fithren
muflite. Einmal, weil eine derartig strenge Gesetzesobservanz bei
Verzogerung des Endes den Menschen iiberfordert; eine solche
Uberbeanspruchung des Menschen bei anhaltender Enttiuschung
der endzeitlichen Hoffnung mull zersetzend wirken. Doch dies ist
ein inneres Problem der Gemeinde. Was den um das Israel ihrer
Gegenwart besorgten Pharisiern Bedenken bereitete, war sicher
der militante Zug und der unverschnliche Hafl in der Qumran-
Enderwartung, welche, vollig unberechenbar, zu jeder Zeit zu
offenem bewaffneten Aufruhr ausarten konnte, sobald die Uber-
zeugung Platz griff, die «Zeit der Rache Gottes» sei nun da. Hier
diirften die Pharisider eine Gefahr gesehen haben, da offenbar weite
Schichten des Volkes, wenngleich vom Radikalismus solcher Grup-
pen wie der Qumrangemeinde etwas abgeschreckt, doch hochge-
spannte eschatologische Hoffnungen hegten. Daher werden die
Pharisider versucht haben, dem Einflu der Eiferer nicht nur mit
den Mitteln der religiosen Propaganda, sondern auch mit Zwangs-
maflnahmen einzudémmen, sofern sie die Moglichkeit dazu besaBen.

Nun haben wir in den Qumrantexten eine Reihe von Anspielun-
gen und ausdriicklicher Erwdhnungen von Verfolgungen der Ge-
meinde durch jene Gruppe, deren Identitdt mit den Pharisiern wir
annehmen diirfen. Anspielungen finden wir in 1QH II, 14ff., 20ff.;
1V, 8f.; V, 25ff. (vgl. Dam V, 12ff.), 29f. Ganz deutlich wird dies
in 1QH II, 31ff., wo es heillt, die Feinde wollten das Blut des
«Armen» wegen seines Gottesdienstes vergieBen. Wird hinsichtlich
dieser Stellen auch oft die Meinung vertreten, dall es um die Ver-
folgung einer Einzelperson gehel!s, so stehen doch folgende Texte
auller Frage. Dam I, 20f. spielt auf blutige Verfolgung «mit dem
Schwert» an. 1QpHab X, 9ff. erwahnt kaum ohne triftigen Grund,
daB die «Stadt des Truges» durch Blut errichtet wurde und auch
4QTest 22ff. klingt in Vorwiirfen dhnlicher Art aus. 4QpNah II, 4-6

115 Nach wie vor sehe ich keinen Anlaf3, diese im Rahmen der poetischen
Struktur der Lieder (Danklieder) meist auf das sprechende «ich» bezogenen
Aussagen als autobiographische Aussagen zu werten, etwa des Lehrers der
Gerechtigkeit.

243



setzt sogar eine nbwmn, eine «Regierung der Minner, die Glattes
lehren» voraus, und es wird ihnen Vergeltung angedroht. Auch
wenn die Ergéinzung von «und Manasse» in 4QpNah II, 8 nicht
zutreffen sollte, haben wir diese Stelle zusammen mit 4QpPs 37, I a
zu betrachten. Die «Frevler aus Ephraim und Manasse» verfolgten
den Lehrer der Gerechtigkeit und dessen Anhang. Wiahrend an
der Gleichsetzung von « Ephraim» mit der Partei des Liigenmannes
= mpbn w7t = Pharisier kaum zu zweifeln ist8, bleibt die
Frage, wer unter «Manasse» gemeint sein konnte!l?. Nun spricht
4QpNah II, 8f. allerdings nicht von Verfolgung der Qumrange-
meinde, sondern allgemein davon, dafl diese Ephraim-Gruppe als
Drahtzieher hinter Gewaltakten steht, welche offenbar auslin-
dische Soldateska veriibt hat.

i) Wann kann derartiges sich aber abgespielt haben? Jakob Licht
und besonders David Flusser!!® meinen, zwei Perioden aufweisen
zu konnen. Die erste wire zu Lebzeiten des Lehrers der Gerechtig-
keit anzusetzen, der durch den «Frevelpriester», einem Hasmonéer,
verfolgt wurde. In dieser Zeit errichtete der Liigenmann seine
Gemeinde. Die zweite Periode folgte dann nach dem Tod des
Lehrers, die Qumrangemeinde wurde nun nicht durch den Frevel-
priester, sondern durch den Liigenmann verfolgt. Dies setzt nach
Flusser die mit dem Regierungsantritt der Salome Alexandra
erfolgte Machtiibernahme durch die Phariséier voraus. 4QpNah sei
also nach dem Regierungsantritt der Salome Alexandra verfaBt
worden. Diese Auffassung wiirde zwar zu dem uns bekannten Bild
von der Geschichte jener Zeit passen, aber nicht alle Texte lassen
sich glatt in dieses Schema einordnen. Auch ist das Verhéltnis zwi-
schen Alexander Jannai und den Pharisiern uns keineswegs fiir
seine ganze Regierungszeit klar. Es kann trotz blutiger!!® Zusam-

116 Siehe oben Anm. 86.

117 Sjiehe Anm. 97.

18 (Die Sekte von der Wiiste Juda und die Pharisder» (hebr.), Mélad
168-159, 1961, S. 456-458.

119 Stellen wie 1QpHab VIII, 12 u. 4QpHos® sowie 4QpNah I, 9f. lassen
zusammen mit den schon bekannten Zeugnissen doch erkennen, daf Alex-
ander Jannai die pharisiische Partei zeitweise auch blutig verfolgt hat.
B. Z. Luria, ¢Der Konig Jannai» (hebr.), Jerusalem 1960, S. 31£f. und 94ff.

244



menstofe auch Zeiten eines ruhigeren Neben- oder Miteinander
gegeben haben. Zumal, wenn wir bedenken, dafl Salome Alexandra,
die Frau Jannais, die Schwester des Simon ben Schetach war. Die
Anspielung in 4QpNah I1, 8, wonach die «Frevler Ephraims» hinter
Gewaltakten fremder Truppen stehen, wird sich wohl auf die von
Pharisiern veranlafite Intervention des Demetrius I1II. Eukairos
um 88 v. Chr. beziehen, wie auch 4QpNah I, 1ff.120, Die Anspie-
lung auf die Schandtat der Kreuzigung von Gegnern 4QpNah I, 7f.
palit ebenfalls dazu. Ist 4QpNah IT, 4f. nur Drohung, oder spiegelt
es die Situation nach der Demetrius-Episode wieder?'? Verban-
nung und Furcht vor dem Feind ist ein verhdltnism#Big konkreter
Zug und trifft gerade fiir jene Jahre zu. Simon ben Schetach muflte
sich verbergen, andre flohen ins Ausland, wie der nicht minder
bedeutende Jehuda ben Tabaj. Verfolgungen der Pharisder durch
den Frevelpriestersind wahrscheinlich 1QpHab VIII, 12und 4QpHos?
gemeint. Und wenn 4QpNah IT, 4-6 von einer «Regierung» (nbwnn)
der mpn *w N7 spricht, ist in der Tat der Bezug auf die Zeit der
Salome Alexandra das néchstliegende. Dennoch darf nicht iiber-
sehen werden, dafl 1QpHab X, 9ff. dem «Bau einer Stadt des
Truges durch Blut» redet und Dam I, 13-1I, 1 ebenfalls (Z1. 20f.)
von Verfolgungen weil. Und 1QpHab VIII, 12 meint mit den
«Minnern der Gewalttaty» wohl die Pharisier, deren Besitz der
Frevelpriester geraubt hat. Das heift doch wohl, dal die Liigen-
mann-Partei bereits zu Beginn ihrer Konstituierung Gewalt anwen-
dete, um die radikalen Elemente im Volk zu unterdriicken. 4QpPs
37, Ia werden die Frevler Ephraims und Manasses genannt, die an
«den Priester und die Manner seines Rates» Hand anlegen wollten,
wobei offensichtlich der «Priester» der Lehrer der Gerechtigkeit
ist; 4QpPs 37, IIb aber berichtet von einer Verfolgung durch den

bestreitet dies, freilich ohne iiberzeugende Griinde. Seine Darstellung lauft
trotz eines berechtigten Anliegens doch auf ein aus nationalen Motiven
idealisiertes Jannai-Bild hinaus.

120 Siehe «Die Texte» (Anm. 1) IT, S. 162.

121 Jat, etwa Dam XX, 14f. auch auf dieses Ereignis zu beziehen? Sind
also «die Kriegsleute, die mit dem Liigenmann sich abgewendet haben», mit
jenen identisch, die nach der Niederlage des Jannai gegen Demetrius zu ihm
uberliefen und so Judéa vor der syrischen Eroberung retteten?

245



Frevelpriester. Ganz so glatt, wie J. Licht und D. Flusser es dar-
stellen, geht die Rechnung also nicht auf. Noch immer wissen wir
nicht genau, ob bzw. ob nur Alexander Jannai als Frevelpriester
gemeint und nicht schon Joh. Hyrkan und Aristobul mit gemeint
sind, d.h. der hasmoniische Hohepriester iiberhaupt. Nach wie
vor ungeklidrt bleibt die Person des Liigenmannes. Wenn ihm die
Griindung einer Gemeinde zugeschrieben wird, kann es sich schlecht
um den Schwager Konig Jannais, Simon ben Schetach handeln,
da wir mit der Existenz der pharisdischen Partei schon zur Zeit
des Johannes Hyrkan rechnen miissen. Entweder ist demnach das
Zerwiirfnis zwischen Liigenmann und Lehrer der Gerechtigkeit ver-
hiltnisméBig frith anzusetzen, als Joh. Hyrkan sich mit den Phari-
sdern noch nicht endgiiltig iiberworfen hatte und die Phariséier
gewisse Machtmittel gegen die Extremisten einsetzen konnten,
also am ehesten bald nach 141 v. Chr., als das Hohepriestertum
entgegen dem traditionell zadokitischen Anspruch den Hasmonéern
anheimfiel, oder erst unter Alexander Jannai. Letztere Annahme
setzt dann voraus, dal die Phariséder bis dahin in engerem Kontakt
mit der zadokitischen Gruppe gestanden hatten, aus denen dann
die Qumrangemeinde hervorging. In diesem Fall wire Simon ben
Schetach!?? der Liigenmann, der als Schwager des Konigs wenig-
stens zeitweise imstande gewesen sein mag, GewaltmafBnahmen
gegen die zadokitischen Eiferer, die dem Konig ohnedies ein Dorn
im Auge waren, zu unternehmen!?, Es ist auch zu fragen, ob
Josephus in seiner Darstellung nicht manches zu einfach gesehen
und dargelegt hat. Ziemlich sicher diirfte sein, dall in den Augen
der Qumrangemeinde vieles wichtig erschien, was Josephus wieder
nach seiner Sicht der Dinge vernachlissigen konnte, nicht zuletzt
auch auf Grund seiner zeitlichen Distanz. '

j) Zuletzt mufl auch die Frage erwogen werden, wer die religio-

122 So schon G. Molin, Die S6hne des Lichts, Wien 1954, S. 90.

123 B. Z. Luria, a.a. 0. (Anm. 119) S. 11ff., sieht in der Erzihlung iiber
das Erhdngen von 80 Hexen in Aschkalon durch Simon ben Setal} (j- Cha-
giga II, 2) ein legendir ausgeschmiicktes Zeugnis fiir das gelegentliche
Zusammenarbeiten zwischen Jannai und den Pharisiern, hier gegeniiber
heidnischen Gebieten. Er vermutet, daf} es sich um Vestalinnen oder &hn-
liches gehandelt habe.

246



sen Gegner sind, auf die in manchen Pseudepigraphen angespielt
wird. Schon D. Flusser 24 hat hinter der Jesaja-Gestalt der Ascensio
Isaiae den Lehrer der Gerechtigkeit vermutet. Wie die weiteren
genannten Personen zuzuordnen wiren, ist eine kaum zu lésende
Aufgabe. Immerhin erwihnt Asc Jes 2, 12 einen Liigenpropheten
aus Samarial?5, Assumptio Mosis 5, 1ff. erwihnt Befleckung des
Tempels durch Leute, die keine Priester sind, sondern Sklaven-
s6hne, was gewohnlich auf bestimmte vormakkabiische Personen
gedeutet wird. Es konnte aber auch auf Joh. Hyrkan (oder Alex-
ander Jannai) gemiinzt sein, dem von seinen Gegnern nachgesagt
wurde, seine Mutter hitte ihn als Kriegsgefangene empfangen 2.
In diesem Fall mufl man bei den ZI1. 5 erwiahnten Schriftgelehrten
wohl an die Pharisier denken. Z1. 7, 3ff. bringt einen ganzen Laster-
katalog der Gegner mit den bekannten Vorwiirfen: Betrug und
Liige, Selbstsucht, Habsucht, Verfolgung, Heuchelei; sie treiben
Unreines, sagen aber dabei (Z1. 10): «Riihre mich nicht an, damit
du mich nicht verunreinigest!1??» Dies konnte sehr wohl als ver-
bitterter Ausbruch gegen die pharisdische Reinheitspraxis verstan-
den werden. Im Buche Henoch taucht der Vorwurf der Verfil-
schung der religiosen Uberlieferung, der Liige und des Betruges
und der Volksverfiihrung an einigen Stellen auf, s. 4th. Hen 94, 5;
96, 6; 98, 14£.; 99, 1£.; 104, 9f. Die Psalmen Salomonis galten friither
meist als pharisdische Schrift, im Licht der Qumranfunde wurde
dies jedoch mit Recht bestritten12, In diesem Falle erhebt sich
selbstverstandlich auch die Frage, ob sich die religiése Polemik der
Psalmen Salomonis nicht auch gegen die Phariséer richten konnte!2®,
Psalm Salomos 4 wirft den Gottlosen neben Unzucht, Habsucht,

12¢ The Apocryphal Book of Ascensio Isaiae and the DSS; Israel Explo-
ration Journal 3, 1953, S. 30-47.

125 Tst Samaria wie Ephraim symbolisch (fiir Bezeichnung einer abtriin-
nigen Gruppe) gemeint ?

126 Josephus Antiquitates XIII, § 291f. (gegen Joh. Hyrkan); XIII,
§ 372ff. (gegen Jannai).

127 Siehe zuletzt Jerry O’Dell, The Religious Background of the Psalms
of Solomon, Revue de Qumran III/2, 1961, S. 241-257.

128 Dafl man die polemischen Aussagen nicht samt und sonders auf eine
Gruppe beziehen darf, betont auch O’Dell a.a.0. (Anm. 127), S. 252.

129 Vgl. Jes 65, 5.

247



Ungerechtigkeit auch vor, dafl sie «der Frommen Weisheit durch
gottlose Reden» zerstéren (v. 9) und «verfiihrerische Reden» (v. 12)
halten. Zu den uns sonst bekannten Vorwiirfen gegen die Pharisier
passen auch jene in Ps. Sal. 12: «gottlose und verleumderische
Zunge, die Lug und Trug redet».

Die Frage ob sich die Polemik in den Qumrantexten und in
diesen Pseudepigraphen gegen dieselbe Gruppe richtet, ist kaum zu
entscheiden. Viele der erhobenen Vorwiirfe sind stereotyp verwen-
dete Elemente der religiosen Polemik iiberhaupt und lassen in
keiner Weise auf die tatsidchliche Beschaffenheit der Gegner schlie-
Ben. Schon im deuteronomistischen Geschichtswerk wird Jerobeam
zum Prototyp des Volksverfiihrers30 gestempelt, auf dessen Wege
alle seine Nachfolger wandelten. Unter den judiischen Konigen
erfahrt Manasse eine dhnliche Wertung!3!, der Chronist fiihrt die
argen Erscheinungen in Juda unter Joram und Athalja auf den
EinfluB der nordisraelitischen Konige zuriick!32. Verfithrung des
Volkes durch die Obrigkeit finden wir auch in der prophetischen
Literatur bezeugt, so Jes 3, 12; 9, 16, hiufiger wird dies aber Liigen-
propheten nachgesagt!®®. Umfangreicher und reichhaltiger sind
Stiicke wie Jer 9, 1ff.; 23, 9ff.; Ez 13; Mi 3, 5ff.134; Jes 57 u. 65,
1ff. Dazu kommt noch das reiche Material des Psalters, wo vor
allem Ps 5135; 12136 35: 36; 37; 40; 41; 52; 55137; 64; 109; 120; 140
zu nennen sind 138, Dieses alttestamentliche Arsenal religioser Pole-
mik mahnt zur Vorsicht. Lug und Trug, Hinterlist, Verfiihrung
und Gewalttat sind nun einmal Dinge, die dem religiosen Gegner
nachgesagt wurden (und werden). Wenn die Qumrantexte gegen-
iiber den Pharisdern dhnliche Vorwiirfe erheben wie die christliche
Urgemeinde, so bedeutet dies keineswegs eine echte Bereicherung

180 ], Kén 14, 16; u.d.; 16, 2 u. 6.

181 2, Kon 21, 9ff. '

132 2, Chr 21f.

133 Vol. Jer 5, 30; 28, 15; 29, 31f; Ez 13, 9ff.; Klgl 2, 14.

13¢ Wo in v. 10: «die ihr Zion mit Blut baut und Jerusalem mit Unrecht
(:'l'?'l!?)», das Vorbild fir 1QpHab X, 9f. vorliegen diirfte.

135 v, 10: Ppon anw'’!

136 v, 3: MpYn now.

187 v, 22 D DRPAN PoN.

138 Vgl. auch 26, 4f.; 62, 5 u. a. m.

248



unseres Wissens iiber die Pharisder, sondern nur iiber die Mentali-
tét ihrer Gegner.

Wirklich konkrete, historisch verifizierbare Vorwiirfe finden wir
auch in Qumran eigentlich in nur sehr geringer Zahl, und zwar am
ehesten in 4QpNahum (Demetrius-Episode und Kreuzigung). Dies
mahnt zur Vorsicht. Die religiose Polemik hat sich iiberlieferter
Elemente bedient, ohne daf3 sich diese inhaltlich mit der konkret
gemeinten Situation vollig decken muBten. Dieselben Vorwiirfe,
die von bestimmten Gruppen den Pharisiern gegeniiber erhoben
wurden, haben in frither Zeit anderen gegolten. Sie konnten auch
ohne weiteres zu jeder Zeit gegen jede beliebige Gruppe ausgesagt
werden, eine Handhabe zur Identifizierung dieser Gruppen bieten
sie aber kaum, dafiir bedarf es konkreter Angaben. Nach wie vor
muB} daher an der Regel festgehalten werden, da wie stets so auch
in bezug auf die Pharisder nicht die gegnerische Polemik, ob neu-
testamentlich oder auBerbiblisch, als Hauptquelle fiir ihre Dar-
stellung und Beurteilung gelten darf, sondern in erster Linie ihr
eigenes Selbstzeugnis.

Nachtrag

Im letzten Heft des Journal of Semitic Studies (VII, 1962, S. 304—308)
hat J. M. Allegro Photographien, Transkription und eine englische Uber-
setzung der betreffenden Stiicke veroffentlicht («More Unpublished Pieces
of a Qumran Commentary on Nahum (4QpNah)», ohne allerdings auf die
Edition durch J. Licht in Mélad hinzuweisen. Da mein Aufsatz bereits im
Mai 1962 abgeschlossen war, seien hier die auf Grund der Photographien
sich ergebenden Verbesserungen angefiihrt.

II,Zl. 1 Es ist zu lesen: ml’kyw hm syrw («seine Boten, das sind seine
Gesandten»). Zum Suffix des letzten Wortes s. 1QpHab V, 4
und die Angaben dazu in J. Maier, Die Texte vom Toten
Meer 11, S. 144. Ferner: “yr hdmym (Artikel!).

Zl. 2 «...die Stadt Ephraims, derer, die. . .».

Zl. 3 Eindeutig dhr (wie MT).

Zl. 5 Besser «Pliinderung» (Allegro) als «Schande». Statt «Fieber»
uibersetzt Allegro: heated strive. '

Zl. 8 Statt «Lehrer»: mi‘y, «Verfilhrer von (aus) Ephraim». Ferner:
«. . .betriigerische Lehre und liignerische Zunge und triigerische
Lippe viele irrefiihren».

249



III,

1V,

250

Zl. 9

Z1. 11
Zl. 1
Z1. 2
Zl. 4
Zl. 5
Zl. 7
Z]l. 8
Z]. 1
Zl. 3

Anfang: mlky[m wlérym kwhnym w'm ‘m gr nlwh, «Koénige,
Beamte, Priester und Volk samt Beisassen. Stadte und Sippen
gehen zugrunde (ywbdw) durch ihren Ratschlagy.

glyt (du!).

Wahrscheinlich: ¢die Volker unter ihnen (bnwtm) die Abscheu-
lichkeiten (¥qwsy) ihrer Greuel».

Der Verbesserungsvorschlag wurde bestétigt: k’wrh!

Statt «Einféltige»: «Viele (rbym). Statt ,fiirchten‘ offenbar
k’rwm, Allegro: consider them repulsive.» Schliefilich statt
«wenn. .. gefangen...» wohl: wbhiwt, Allegro: «...and the
ruin of Judah’s glory». Z1. 5 beginnt also ein neuer Satz.
«...sich an [Isjrael anschlieBen und werden sprechen».

Die Vermutung (s. oben Anm. 96), knstm zu lesen, wurde be-
stitigt. Weiter: wlw’ ywsypw “wd lt'wt: Allegro liest ein Frag-
ment unmittelbar dazu: hqhl (mislead the assembly). Vielleicht
ist aber etwas mehr Abstand zu veranschlagen und min hghl
zu lesen: «und werden nicht mehr abirren von der Gemeinde».
Das Subjekt scheint ein pt(’ym) vom Ende der Zl. 7 zu sein,
und ist zu streichen.

Seine Deutung: «Sie sind die Frev[ler] ihres [Heeres], das Haus
Peleg», ergénzt Allegro.

Statt «auf ihr Volk ist ,auf Manasse‘» (?) zu lesen, ein Hinweis
auf die mogliche Identitiat von Manasse mit dem makkabéischen
Herrscherhaus.



	Weitere Stücke zum Nahumkommentar aus der Höhle 4 von Qumran

