
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 18 (1962)

Artikel: Weitere Stücke zum Nahumkommentar aus der Höhle 4 von Qumran

Autor: Maier, Johann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960994

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960994
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


WEITERE STÜCKE ZUM NAHUMKOMMENTAR
AUS DER HÖHLE 4 VON QUMRAN

Von Johann Maier, Paris

Der israelische Gelehrte Jakob Licht hat in einer Veröffentlichung

des Rockefeller Museums (im jordanischen Teil Jerusalems)
eine Photographie von Qumrantexten als Teile des Nahumkom-
mentars aus 4Q erkannt und in der Zeitschrift Môlad (Jerusalem)
Nr. 158/159, 1961, S. 454—456 die Transkription veröffentlicht.
Die Lesbarkeit der Photographie war freilich schlecht, so daß die
Transkription mit allem Vorbehalt verwendet werden soll. Das
von J. M. Allegro im Journal of Biblical Literature 75, 1956,
S. 89—95 veröffentlichte Stück1 als I gezählt, enthält der von
Licht gelesene Text im Stück II den Nahumtext von 3, la-c;
3, 1 d—3; v. 4; v. 5, Stück III Nah 3, 6; v. 7; v. 8a; v. 8b, Stück IV
v. 10 und zwei Worte von v. 11, mit jeweils folgendem Peser

(Kommentar).

A. Zum Nahumtext und zur Sprache

a) Der Bibeltext des Kommentars ist zwar zum Teil nur
fragmentarisch erhalten, weist aber manche Überraschungen auf.
Vorweggenommen seien hier die rein orthographischen Varianten, wobei

es sich fast durchwegs um Scriptio plena statt defectiva handelt.

So 3, 1 nbia, v. 3 am, v. 4 an», v. 6 arsiptr, v. 7 fwi, v. 8

u» für nj»; ffw; nbu, v. 10 rrbibia, biai und ayta.
b) Sprachlich von Interesse sind Formen wie in v. 3 3inb für MT

anbl2 und 1133 3 für MT laa. Der scheinbare Übergang des qutl-

1 J. M. Allegro, Further Light on the History of the Qumran Sect. Journal

of Biblical Literature 75, 1956, 89-95. Übersetzung und Kommentar
bei J. Maier. Die Texte vom Toten Meer, München/Basel (Reinhardt) 1960,
Bd. I, 181, Bd. II, 162. Im ff.: Die Texte.

2 an1? ist 1QM V, 10; 1QH Frg 58, 4; Dam II, 5 bezeugt, aiil1? noch
1QH II, 26; III, 30. Vgl. aram. 31H1?, Targ. Nah 3, 3. Aber 1QM V, 7. 10;
VI, 2: amV, vgl. namb lQJesa 10, 17; 43, 2; 47, 14. Für letzteres erwägt
E. Y. Kutscher, Die Sprache und der sprachliche Hintergrund der vollstän-

215



Typus zu qtol ist in Qumran nicht selten. So lQH II, 8 und 1QM
XIV, 7 1QH I, 6 und XVII, 17 *]V1XB; I, 32, X, 16, XI, 29,

XIV, 23 und XVI, 12 Vra6; 1QM XIV, 6 und 1QH II, 7 pim7;

digen Jesajarolle von den Schriftrollen vom Toten Meer (hebr), Jerusalem
1959, S. 287, Einfluß des aram. m1?^ (falls nicht Partizipium fem). Dafür
spricht, daß ainV (Ri 3, 22; Hi 39, 23 übersetzt das Targum konkret mit
X212?) offenbar sehr selten war, außer der Nahumstelle führen die Lexika
keine Belegstellen an. (X)ain1?!!? ist im Targum öfter belegt (bibl. hebr. an1?

wird im Sinn von «Flamme» im Targum durch Xain*?!2? oder XflmnVtil
wiedergegeben), das Verbum im Saph'el und das Nomen XrpamVtP auch im
christl. pal. Aram. (auch im Syrischen, nicht aber im bab. Aramäisch!) Der
o-Laut dürfte jedoch eher auf die unten noch zu erörternde Erscheinung
beim qutl-Typ und in Verbindung mit bestimmten Konsonantengruppen
zurückzuführen sein, die im (West)-Aramäischen häufig zu beobachten ist;
sowohl Beth wie Lamed kommen dafür in Betracht. Die Umstellung des
o-Lautes kann zudem wie bei amWam1? durch Gutturalschwäche
(Aussprache: lob) erklärt werden, wie auch M. H. Gottstein, Linguistic Structure
and Tradition in the Qumran Documents, Scripta Hierosolymitana IV, 1957,
117, Anm. 184 vorschlägt; für weitere Beispiele dafür siehe unten.

3 S. Anm. 51.
4 Vgl. das merkwürdige pöX Jes 40, 26, qwo lQJesa fÔX bietet und BHK

die Emendation fMX vorschlägt. 4QMa 4 aber: fÜlX! Das Aramäische kennt
die Wurzel nicht. Eher als Analogiebildung zum aram. qtol (für qutl) ist
ein o-Laut als Hilfsvokal (mit verursacht durch den Labial) anzunehmen.
Über solche Pseudo-qotol-Formen s. u.

5 "'DX "p~lX EPSX "pIX, wie 1QS IV, 3 (waw hängend) zeigen dürfte,
was in K. G. Kuhn, Konkordanz zu den Qumrantexten, Göttingen 1960,
nicht beachtet wurde, obwohl D'DX "pX Dam II, 4 unter "pX/*]YlX
(Substantiv) angeführt ist. Der Wechsel "|nX/"p1X dürfte durch Hilfsvokal o
(auch wegen Res), also als Pseudo-qotol-Form, zu erklären sein. Das christ-
lich-palästin. Aramäisch kennt (X)DYIX masc. und fem., s. F. Schultheß,
Lexicon Syropalaestinum, Berlin 1903 s.v., vgl. ÏTH MUX /-tanooûv/iCa
2 Kor 6, 6 (syr- XITH fllTÜ, ähnl. Targ. Prov. 5, 25).

6 Z. T. unsicher, Kuhn, Konkordanz (s. Anm. 5) reiht alle Stellen unter
dem Adjektiv ein. X, 16 und XI, 29 steht Vhï aber parallel zu an ; XVI, 12

"pTOn Vl7D entspricht Ex 15, 16 "[SÎTIT *7113, wofür BHK die Konj. bliS
vorschlägt (nach Ps 79, 11). Für I, 32 u. XI, 29 nimmt auch E. Y. Kutscher,
a.a.O. (Anm. 2) S. 153 VlTl "7TU an. Vm ist 1QM I, 8; XIV, 17, "?Tl

1QM IV, 8 belegt. Eher als aram. Einfluß (qutl > qtol), für den freilich
sprechen könnte, daß kein Vni + Suffix belegt ist, wird jedoch Hilfsvokal o

(auch wegen des Lamed) anzunehmen sein.
7 Kuhn, a. a. O. (Anm. 5) s. u. reiht es als Verbum ein, obwohl er das

216



1QS XI, 2 IF8; lQS IV, 10, lQJesa 21, 15 und4QpNahII, 4 TDD9;

lQJesa 13, 22 3135?10 ; 1QM XI, 5 DISS?11; lQJesa 15, 5 ns?X12; lQS IV,
10 lisp13; 1QS IV, 9 und 1QH IX, 27 aim14; lQJesa 5, 23 am15;
lQJesa 53, 2 lixn16. Aber nicht bloß der qutl-Typ wird davon be

troffen, wie folgende Beispiele zeigen: Dam XII, 8 nan17; lQJesa

parallel verwendete ffflX als Subst. anführt. 4QMa 4 aber: pTlîl, ein Wechsel
(gegenüber 1QM XIV, 6), der wieder auf qotol-Aussprache beruhen dürfte.

8 Dagegen 1FP 1QS III, 8; Dam XIX, 27. In Kuhn, Konkordanz (Anm. 5)
sollte bei 7F ein Verweis auf 1FP und 1WV stehen. Siehe weiter Anm. 51.

9 Siehe Anm. 51.
10 Anscheinend mit Suffix 131357, was, wie Kutscher, a. a. O. (Anm. 2)

S. 152 betont, gerade einer «aramäischen» Form nicht entspricht (müßte
133137 lauten). Kutschers Verweis auf christl.-paläst. pifllllD (für «korrekt»

bei F. Schultheß Grammatik des christlich-palästinensischen
Aramäisch, Tübingen 1924, S. 24, trifft nicht ganz zu, da das o/u durch das
Res bedingt sein dürfte. Charakteristischerweise weisen auch die beiden
anderen von Schultheß angeführten Beispiele Res bzw. Beth auf.

11 Belege im Christi.-paläst. spärlich und nicht passend. Zu beachten ist
der Labial.

12 Das Problem dieses Namens hat E. Y. Kutscher a. a. O. (Anm. 2)
S.50-52 auch an Hand der verschiedenen griechischen Transkriptionen
dargelegt. Es erweist sich deutlich für eine bestimmte, der Zeit der Qumran-
texte in etwa entsprechenden Periode, die Aussprache mit zwei o-Lauten.

13 1QS VI, 26 aber 1321p. Bei Kuhn, Konkordanz, wären wieder Verweise
am Platz gewesen.

14 pnn 1QM V, 6. 13; lQHFrg 17, 1 Wieder fehlt der Verweis bei
Kuhn, Konkordanz, wo zudem 31111 1QS IV, 9 als Verbum angeführt ist;
es handelt sich dort aber kaum um Infinitive, vgl. dagegen auch E. Y.
Kutscher, a. a. O. (Anm. 2), S. 153.

15 Christi.-paläst. Aram. "71112? (Schultheß, Lexikon, S. 204), auch Targum
und syr. XIlTltl?. Dennoch war aramäischer Einfluß nicht unbedingt erforderlich,

es wurden, wie lQJesa 45, 13 "711112? zeigt, zwei o-Laute gesprochen.
S. u. Anm. 53.

16 lQJes" 52, 1411X121, also aram. Form? E. Y. Kutscher, a. a. O. (Anm. 2)
S. 152 verweist aber daneben auf die wahrscheinliche Schwäche des Aleph,
so daß tôr gesprochen wurde (auch das Res ist zu beachten, also: tö'or>tör).

17 Ch. Rabin, The Zadokite Documents, Oxford 1958, 2, S. 61, vermutet,
daß ein Abschreiber hier 1321 (so XIII, 15 und XIV, 16) an Mischna-Hebr.

113X angeglichen habe. Doch angesichts der übrigen Beispiele für solchen
Wechsel wird man dies nicht für zwingend erachten. Sodann ist das Res zu
beachten.

217



57, 4 YlV^?)18; lQJesa 15, 6 plT19; lQJesa 5, 17 tma19a(?); 1 QH
II, 26 und III, 30 am1?20; lQpHab IX, 1(?), 1QH VII, 26 u. ö.(?)
S71J321 ; 1QS IX, 14 pnx22; lQHFrg 2, 6 TOS23; 1QS IV, 9 VlStf(?)24;

lQJesa 66, 17 yipE>(?)25; lQJesa 3, 24 mnn26. Vgl. auch Ps 139,
15 8»XV(?); tiberiens. DVTO(?)26a.

18 5?©D ''lib''; ob wirklich "II1?8 < "T1?8 ist fraglich, E. Y. Kutscher, a.a.O.

(Anm. 2) S. 286 denkt an lib8 (lib8?) oder Einfluß des häufigen aramäischen
(X)Ylb\

19 Bibl.-hebr. pm entspricht Christi.-pal. Aram. pVT>. Auch in Targum
(s. Levy, Chaldäisches Wörterbuch über die Targumim, s.v.), syr.: NplV.
In einem solchen Fall wäre aram. Einfluß einzusehen. Dennoch muß auch
hier die Frage nach der Färbimg des Hilfsvokals bei tiefliegender
Artikulationsbasis der benachbarten Konsonanten gestellt werden. Zumal, wenn
man die tiberiensischen Pausalformen heranzieht!

19 a R. Meyer, Bemerkungen zu den hebräischen Aussprachetraditionen
von Chirbet Qumran, Zeitschrift für atl. Wissenschaft 70, 1958, S. 39-48,
(S. 41) hält es für Segolatform mit o. E. Y. Kutscher, a. a. O. (Anm. 2) S. 186

verweist aber darauf, daß der Schreiber an das Verb gedacht haben dürfte,
vgl. LXX ôir]Q7iaa/iêvoi.

20 S. o. Anm. 2.
21 Die Herausgeber und K. G. Kuhn (Konkordanz) lesen X833, was paläo-

graphisch aber keineswegs ganz sicher ist. Tatsächlich dürften morphologische

Überlegungen zur Lesung als Jod geführt haben, da man bei einer
qitl Form sich schwer ein o in der zweiten Silbe vorstellen kann. Nur scheint
lQJesa 53, 8 aber die Form StolJ auf, was im Rahmen der übrigen angeführten
Fälle nicht überrascht. Charakteristischerweise tritt die Pleneschreibung vor
Suffixen ein, da der Hilfsvokal o dabei durch die Tonverschiebung eben
stärker hervortritt. Für weitere Fälle von tiberiensisch qitl > qutl s. nächsten

Absatz.
22 S. unten Anm. 52. P. Wernberg-Moller, The Manual of Discipline,

Leiden 1957, S. 137 liest bny hsdyq und erklärt es S. 90-92 als Segulatform
in einer auch durch Septuaginta und das Samaritanische gelegentlich
bezeugten Aussprache. Auch Dam IV, 3 f.

23 Vielleicht muß hier wieder mit Gutturalschwäche gerechnet werden:
sôd.

24 S. Anm. 14 das parallel verwendete aim. Kuhn, Konkordanz, reiht es

unter dem Verbum ein; ich vermute Segulatform, blQüV^DItü? für tiberiens.
(eventuell — aber dem Zusammenhang nach kaum

25 Näher liegt freilich, daß der Schreiber das häufige flptP im Sinn gehabt
hat, wie E. Y. Kutscher, a. a. O. (Anm. 2) S. 294 gegenüber Yalon, Kirjat
Sepher 27, 169, anführt. Aber auszuschließen ist die Möglichkeit nicht.

26 mnn wäre aramäisch, aber 1QS VII, 3 finden wir nnffl. Gesprochen

218



Man könnte zwar den Sachverhalt soweit zum Teil durch Einfluß

des Aramäischen erklären (was freilich bei im Aramäischen
nicht vorhandenen Wörtern weniger einsichtig ist), die nicht selten
zu beobachtende Verdunkelung des Stammvokals bei qatl/qitl-
Formen bereitet jedoch neue Schwierigkeiten. So 4QMa 4, lQJesa
45, 23 und 56, 12 «pia27; 1QH VIII, 7. 8 S?ttl(?)28; lQJesa 34, 4

pu29; 27, 2 nain30; 45, 9 Bmn(?)31; 1QS XI, 22 IST32; 1QM V, 7.10,
VI, 2 amV33; 1QH IV, 16 J5?V7(?)34; lQJesa 53, 8 SHlU35; 4QKoh 6, 5

nmi36; lQSa I, 19 und lQHFrg 15, 4 VHS37; lQJesa 14, 19 *mp38;

wurden also wohl zwei o-Laute, die bei Gutturalschwäche zu tôt kontrahiert
wurden. Oder das aram. HUIS konnte, nachdem der Guttural quieszierte,
auch nmn geschrieben werden (Kutscher, a.a.O. S. 162).

26 a S. dazu Anm. 60.
27 E. Y. Kutscher a. a. O. (Anm. 2) S. 19 sieht hier aram. Einfluß und

verweist S. 151 darauf, daß das Wort im Ostaramäischen als qutl auftritt.
Nun könnte hier trotz Pleneschreibung mit Waw noch immer eine qutl-

Form vorliegen, mit dunklerer Aussprache (Beth, Res!) des vielleicht analog
der tiberiens. Pausalform anzunehmenden a-Lautes der Stammsilbe und
einem ähnlichen Laut als Hilfsvokal — also Pseudo-qotol.

28 1QH VIII, 7 ist IXTJI vielleicht verschrieben aus 1Î7TU. ZI. 7 erscheint
mir die Lesung SJfl unwahrscheinlich (gegen Kuhn, Konkordanz) und
paläographisch nicht zu beweisen.

29 Nach E. Y. Kutscher a. a. O. (Anm. 2) S. 19 aus dem Aramäischen; er
verweist aber auch auf den bei Josephus bezeugten Ortsnamen roq>va, N1SU

in der rabbin. Literatur. S. 152 rechnet er aber auch mit einer bloß dunkleren

Aussprache wegen des Pe (mit Bezugnahme auf Th. Nöldeke, Man-
däische Grammatik, Halle 1875, S. 18).

30 E. Y. Kutscher, a. a. O. (Anm. 2) S. 285 stellt fest, daß es sich um ein
aramäisches Wort handelt, wobei qatl unter Einfluß des Labials zu qutl
wurde, und er verweist auf syrisch XlÜin das neben dem üblichen IH/On
belegt ist.

31 Wie Kutscher, a. a. O. S. 180, an Hand der Versionen zeigt, dürfte
eher an das Verbum gedacht sein. Für Segolatform R. Meyer, a. a. O. (Anm.
19a) S. 42.

32 Neben dem sonst üblichen IX1; paläst. u. bab. Aramäisch H"1X), aber
vgl. syr. iHXV

33 S. o. Anm. 2.
34 Die Lesung ist nicht sicher (Waw und 'Ajjin ergänzt).
35 S. o. Anm. 21.
36 M. H. Gottstein, a. a. O. (Anm. 2) S. 126, betont, daß der Schreiber den

Text auch mißverstanden haben könnte.

219



54, 7 snn39; 21, 7 33V140; Dam XIII, 11 "?3W41; lQJesa 37, 38

-ixum42; 1QS VII, 3 ninn43.
Nun sind «hebräische» Formen zwar auch im christlich-paläst.

Aramäisch gebräuchlich44 und tauchen auch in lQGenAp auf, wie
II, 10. 18 öBfij?, XX, 11 031X und XX, 19 *]pw 7., selten im Galiläisch-
Aramäischen. Es darf ferner angenommen werden, daß das paläst.
Aramäisch seinen ursprünglichen Platz in Judäa hatte45. E. Y.
Kutscher46 hat in einer umfangreichen und eingehenden Untersuchung

der Sprache von lQJesa gezeigt, daß der Dialekt des Schreibers

am ehesten im Jerusalemer Raum, im Norden dem Samari-

37 Kaum Partizipium, wie Barthélemy-Milik, Qumran Cave I, Oxford
1955, S. 115, meinen.

38 Im Aramäischen sowohl qitl als qatl, arab. qatl. Dunkle Aussprache
durch Beth (Kutscher, a.a.O. S. *391).

39 Einfluß des Res.
40 Kutscher, a. a. O. (Anm. 2) S. 245, verweist zwar auf syr. (aber auch

Targum) hebr =5^). nimmt aber eher (auf Grund der Septuaginta)
das Verbum an. S. auch Anm. 39.

41 Die übliche Emendation zu iVD'Z? (s. L. Rost, Die Damaskusschrift,
Kleine Texte 167, Tübingen 1933, S. 24) oder l'WEl (Ch. Rabin, a.a.O.
[Anm. 17], S 67) ist daher vielleicht unnötig. Vgl. aram. M*7310 etc. (Levy,
Wörterbuch über die Targumim s.v., Dalman, Aram.-neuhebr.
Handwörterbuch s.v.), syrisch christl.-pal. ist die Wurzel geläufig, für
die Form aber kein Beleg vorhanden.

42 Dazu s. E. Y. Kutscher, a. a. O. (Anm. 2) S. 90: sar-usur spricht für
vielleicht wie andere qutl-Formen im Tiberiensischen zu qätäl

geworden
43 S. Anm. 26.
44 E. Y. Kutscher, The Language of the «Genesis Apocryphon», Scripta

Hieros. IV, 1957, S. 12f. (während F. Schultheß in seiner Grammatik diesem
Tatbestand zu wenig Beachtung schenkte).

45 Übersicht bei Franz Rosenthal, Die aram. Forschung seit Theodor
Nöldekes Veröffentlichungen, Leiden 1959, S. 156. S. auch Kutscher, The
Language of the «Genesis-Apocryphon», Scripta Hieros. IV, 1957, S. 9.

46 A.a.O. (Anm. 2), bes. S. 45ff., 65ff. Dagegen sucht R. Meyer, Deis

Problem der Dialektmischung in den hebräischen Texten von Chirbet
Qumran, Vetus Testamentum 7, 1957, 139ff. die gelegentliche dunkle
Aussprache des a-Lautes im Norden, weil er das Phänomen phonologisch
überdeutet (d. h. die Bedingtheit durch bestimmte Konsonanten übersieht) und
das aramäische Material dafür nicht auswertet.

220



tanischen47, im Süden dem späteren christlich-paläst. Aramäisch
benachbart, zu suchen sei. Da wir seit den Qumranfunden, den Bar-
Kochba-Dokumenten und angesichts der Hebräismen im christhch-
palästinensischen Aramäisch mit Fug und Recht annehmen dürfen,
daß in Judäa/Jerusalem das Hebräische noch bis zum zweiten
jüdischen Aufstand auch eine gesprochene Sprache blieb, kann
auch eine gegenseitige Beeinflussung der hebräischen und
aramäischen Dialekte dieser Gegend nicht ausgeschlossen werden.
Gerade für die Segolatformen ist dies wahrscheinlich. Einerseits
dürfte zum Teil das Hebräische zur gelegentlichen Beibehaltung
der (hebr.) qutl-Form im christlich-palästinensischen Aramäisch
beigetragen haben, andrerseits die aramäischen Idiome zu einem
teilweisen Verlust des exakten Unterscheidungsvermögens von
qatl und qitl gegenüber qutl im hebräischen Sprachbewußtsein
geführt haben. Wieweit tiberiens, qätäl auf *qutl zurückgeht, ist
dann noch eine Frage für sich. Trotzdem dürfte es nicht leicht
sein, das Schwanken der Struktur auch bei ein und demselben
Wort allein dadurch zu erklären48.

Weiter führen uns hingegen Formen wie Vimx (lQJesa 16, 5)49,

1W (1QH VI, 10)50, 11313 (1QS VI, II)51, bisns (lQJesa 59, 6);

47 Dazu s. zu Ben Hayyim, Die samaritanische sprachliche Tradition
und ihre Beziehung zur sprachlichen Tradition der Schriftrollen vom Toten
Meer und der rabbinischen Literatur (hebr.), Lesonenu 22, 1957/8, S. 223-245,
mit dem Nachweis, daß das Samaritanische nicht einfach dem Judäischen
gegenübergestellt werden darf.

48 B. Jongeling, Les formes QTWL dans l'hébreu des manuscrits de

Qumrân, Revue de Qumran I, 1958/9, S. 483-494, spricht von umgekehrten
Segolata (qetôl), deren Entstehimg teils auf innerhebräischer Sprachentwicklung,

teils auf aramäischen Einfluß beruhe. M. Mansoor, Some Linguistic
Aspects of the Qumran Texts, Journal of Semitic Studies 3, 1958, S. 40-55
spricht von «aramäischen» Segolatformen.

49 Mit hängendem Waw.
50 Das erste Waw hängt über der Zeile. Daneben ist IW und belegt,

s. Anm. 8. Also wurde wohl jôsor gesprochen.
51 Die übliche Lesung lia'S ist paläographisch keineswegs sicher, eine

qittul-Form ist auch kaum zu erwarten. Vielmehr ist es Pleneschreibung für
qtul (tiberiens. 133), aber mit Hilfsvokal o, vgl. oben die Belege für 1133
(mit Pleneschreibung bloß für den Hilfsvokal).

221



pITX (lQHFrg 2, 16; XII, 32)52, Tim© (lQJesa 45, 13)B3. Solche
Formen führen zwangsläufig zur Annahme, daß der scheinbare
Wechsel qutl/qtol nichts anderes ist als verschiedene Schreibung
für auf ein und dieselbe Weise gesprochene Formen, die bei
Pleneschreibung also als qotol-Formen erscheinen54. Der Hilfsvokal bei

qutl-Formen dürfte also im Hebräisch der betreffenden Schreiber
ein o-Laut gewesen sein. Teils unter Einfluß des Aramäischen, teils
unter Einfluß von Labialen und Pharyngalen, wurden einzelne

qatl/qitl-Formen (die ja auch im Tiberiensischen nicht mehr immer
klar unterschieden wurden) dieser Aussprache angeglichen.
Tatsächlich handelt es sich hier also um Pseudo-qotol-Formen. Wieweit

daneben auch die Aussprache qutäl und qetol verbreitet war,
muß offen bleiben.

Bei IIae gutturalia kann ein Wechsel wie bei ainb/amb; mnn/
nmn; msn/imn; (n)Txa, msia, mia55 u. a. zudem auch durch
Gutturalschwäche bedingt sein56; gesprochen wurde, wie mia
zeigt, in diesen Fällen lôb, tôt usw.

Abgesehen von den bisherigen Überlegungen muß für sehr viele
der angeführten Fälle ein weiterer, vielleicht sogar grundlegender
Faktor in Betracht gezogen werden. Bereits Theodor Nöldeke57

62 Für die Lesung plTX (Kuhn, Konkordanz) ist paläographisch keine
entscheidende Handhabe vorhanden, auch E. Y. Kutscher, a. a. O. (Anm. 2)
S. 11 f., vermutet plTX. Dazu vgl. p17X 1QS IX, 14 und Anm. 22.

63 Vgl. lQJesa 5, 23 Tin©. R- Meyer, a.a.O. (Anm. 19a) verweist auf die
Möglichkeit der Laryngalelision. Formen wie T©V, T31D und plTX zeigen
aber, daß wir es tatsächlich mit qotol-Aussprache zu tun haben, unbeschadet
allfälliger Elision von Laryngalen. Interessant ist R. Meyers Vermutung, die
Tiberienser hätten das a in den Segolaten mit Gutturalen eingeführt, um
die Aussprache der Gutturale sicherzustellen.

54 Vgl. E. Y. Kutscher, a.a.O. (Anm. 2) S. 41 und 396-398. Er erwägt
auch, ob aramäisch qutl > qetol nicht über die qotol-Aussprache
zustandegekommen ist.

55 S. Kuhn, Konkordanz, s. v.
68 Das Quieszieren von Gutturalen ist in den palästinensisch-syrischen

Idiomen häufig zu beobachten, vgl. Kutscher, a.a.O. (Anm. 2) S. 41 f. Ein
treffendes Beispiel ist auch DSU für masoretisch DS1 lQJesa 3, 15. Über
örtliche Verschiedenheiten und für Beispiele siehe G. Dalman, Grammatik
des jüdisch-palästinensischen Aramäisch, Leipzig 1905, S. 57 ff.

57 Th. Nöldeke, Mandäische Grammatik, Halle 1875, S. 17ff.

222



hat beobachtet, daß im Aramäischen offenbar die Tendenz da ist,
bei bestimmten Konsonanten (Labiale) a-Laute zu o zu verdunkeln;

man kann außer den Labialen auch noch die Pharyngale,
auf alle Fälle auch die Liquiden 1 und r nennen. E. Y. Kutscher58
hat in seiner Untersuchung der Sprache von lQJesa Nöldekes
Beobachtung aufgegriffen, dieselbe Tendenz in lQJesa aufgezeigt und
darauf verwiesen, daß gerade das christlich-palästinensische
Aramäisch ebenfalls besonders stark davon betroffen wird. Kutscher
beobachtet dieses Phänomen bei Labialen und Pharyngalen,
verweist aber mit Recht darauf, daß es sich dabei um eine durch die
Artikulationsbasis dieser Konsonanten bedingte Erscheinung handelt.

Man wird sich also hüten müssen, aus solchen gelegentlichen
deutlichen Dialekteinschlägen zu weitgehende phonologische oder

gar morphologische Folgerungen für das Standardhebräisch zu
ziehen. Was für lQJesa gilt, trifft auch für den Großteil der übrigen
Qumranschriften zu, wobei in etwa zwei Drittel der an Hand
von Waw als mater lectionis feststellbaren Fällen dieser o-Laut in
unmittelbarer Nachbarschaft von Labialen sowie von 1 und r
auftritt. Abgesehen vom a-Laut trifft der Übergang zu o in solchen
Fällen auch für äwa mobile häufig zu59. Zum Zeugnis der Qumran-
texte treten noch ebensolche Erscheinungen bei den Transkriptionen

hebräischer Wörter und Namen in der Septuaginta, bei Jo-
sephus und im Neuen Testament, wie sie ebenfalls bereits von
E. Y. Kutscher zum Vergleich mit dem entsprechenden Material
in lQJesa herangezogen worden sind. Als Beispiel (für swa > o)
sei hier nur masomretisches DHO genannt, das lQGenAp XXI,
6.24.26.31.33; XXII, 1.20; lQJesa 1, 9.10; 3,9; 13, 19 als DTIO

auftritt, und lQGenAp XXI, 32 mit der vollen Schreibung amo
die Aussprache angibt, wie sie in der Septuaginta und Matth 10, 15

68 A. a. O. (Arim. 2), S. 391 f. S. 495 wendet sich Kutscher wohl mit Recht
gegen R. Meyer, a.a.O. (Anm. 19a) S. 40ff., der für das Kames überhaupt
einen o-(ähnlichen) Laut und einen dem Phoenizischen nahestehenden
Vokalismus annimmt. Der Trend zum o dürfte aber auf gewisse Konsonantengruppen

zu beschränken sein, also aussprachebedingt sein, s. Kutscher a. a. O.
S. 41. 1 und r (Zungen-r) wurden daher weit hinten und damit zwangsläufig
bei geringer Mundöffnung artikuliert.

59 Dies alles beruht vorerst freilich noch auf Beobachtungen, eine
systematische Bearbeitimg des Phänomens fehlt noch.

223



(Eôôofia) bezeugt ist60. Daß auch Segolat-Formen dabei betroffen
werden, zeigen Transkriptionen der Septuaginta wie Mokox u. a. m.
Für die relativ seltene Pleneschreibung beider o-Laute hat E. Y.
Kutscher61 treffend darauf verwiesen, daß bereits im biblischen
Hebräisch die Pleneschreibung zweier aufeinanderfolgender o-Laute
in einem Wort gewöhnlich vermieden wurde.

Von dieser Tendenz im syrisch-palästinensischen Raum zum o
in Verbindung mit bestimmten Konsonanten her sind auch Formen
zu erklären, wie DtblS? (1QH XI, 27), oder die Suffixe bei OirmaJ
(1QS I, 21) und mrrn (1QS V, 21; IX, 14); insgesamt finden sich
in den Qumrantexten fast 60 Belege62. Zwei weitere enthalten die
hier übersetzten Stücke des Nahumkommentars, nämlich IV, 2.4.
blblS? (für tiberiensisch V?i5l), das auch 1QH VII, 21 und lQJesa
13, 1663 bezeugt ist, ferner in III, 10 nmain (für MT Nah 3, 8

nnain), was keineswegs für rrmain steht, sondern Singular ist, wie
das genau entsprechende ixvnn in 1QH III, 10. Diese dunkle Aus-

60 S. E. Y. Kutscher, a. a. O. (Anm. 44), S. 83ff., der indessen auch erwägt,
ob nicht letztlich eine qutl-Form zugrundeliegt. Hier auch über den
Ortsnamen arn, wo eine ähnliche Problematik vorliegt. OHIO ist auch im christl.-
paläst. Aramäisch bezeugt, s. die Belege bei Schultheß, Lexicons S. 132 und
die Angaben Kutschers a. a. O. über Mischnahebräisch (n)"73TlO, p'ÖTlD,
welche nach ihm auf ursprüngliches qutul hebr. qetol u. Nisbe qutli,
deutet.

31 A.a.O. (Anm. 2) S. 397f.
61a R. Meyer, a.a.O. (Anm. 19a), S. 44f., nennt dafür auch DlîTTIN

1QH IV, 6.23; XVIII, 29 (bei Kuhn, Konkordanz OTITIS) und deutet es als
miN u. Suffix Ü~. Zu den verschiedenen Deutungen s. Die Texte (Anm. 1) II,
S. 80. Eine Zusammensetzung von IIS und DID (vollkommenes Licht)
scheint mir immer noch am wahrscheinlichsten.

62 TIPS? lQJes» 43, 17 hingegen dürfte, wie Kutscher a. a. O. (Anm. 2),
S. 39 f. darlegt, eine nicht dissimitierte quttul-Form sein (vgl. C. Brockelmann,

Grundriß der vergleichenden Grammatik der semitischen Sprachen,
Berlin 1908, I, S. 255f.). Es gehört also nicht in diesen Zusammenhang, wie
auch nicht gudduf) lQJes" 43, 28; qubbus) lQJesa 57, 13;

prill ruhhuq) lQJesa 57, 9 und das von Kutscher ebenda (S. 83 u. 92)
ausführlieh behandelte nbw (für masoretisch nVtP) lQJesa 8, 6.

63 E. Y. Kutscher, a. a. O. (Anm. 2) S. 20, möchte nö!T'l?1l7,57 (mit
Verweis auf christlich-paläst. Aramäisch VV'S?) lesen. Obwohl hier paläographisch
das Jod wahrscheinlich ist (völlige Sicherheit ist selten möglich), dürfte
angesichts der übrigen Belege doch Waw zu lesen sein.

224



spräche des a-Lautes in bestimmten Fällen ist für uns freilich nur
bei Pleneschreibung erkennbar und in ihrer Verbreitung daher
nicht bekannt. Es dürfte aber zu weit gehen, diesen Laut einfach
mit masoretischem Holäm gleichzusetzen64.

E. Y. Kutscher65 hat versucht, die Sprache des Schreibers von
lQJesa nicht nur lokal, sondern auch soziologisch einzugrenzen.
Die häufigen Laryngalverwechslungen in Qumranschriften lassen
nach ihm auf gebildete beziehungsweise hellenisierte Kreise
Jerusalems sehließen. Dieser Schluß erscheint mir weniger überzeugend,
da wir in Qumran — anders als im rabbinischen Schrifttum —
kaum einen Einfluß des Griechischen verspüren. Die Frage nach
der soziologischen Heimat des Dialekts ist aber durchaus berechtigt.

Nur sollte man vielleicht noch präzisieren, und zwar zu
«religionssoziologisch». Pharisäismus und eschatologische Gruppen
(s. Pseudepigraphen, Qumran) dürften von früh an auch durch eine
klar unterschiedene theologische Begriffswelt, bedingt durch die
starken Gegensätze im Geschichtsbild, Gottesbild und Menschenbild,

getrennt gewesen sein. Es wäre gar nicht verwunderlich, wenn
in so verschiedenen Kreisen auch jeweils Ausspracheeigentümlichkeiten

auftraten, die natürlich daneben auch lokale und soziologische

Wurzeln haben können. Jedenfalls wäre es verfehlt, der in
Qumran bezeugten Sprachgestalt gegenüber der tiberiensischen
(pharisäischen) in allen Fällen größere Ursprünglichkeit zuzumessen.

In jedem einzelnen Fall ist zu prüfen, ob es sich nicht um
Erscheinungen handelt, die sich regional und zeitlich beschränkt
und weithin im Neben- und Miteinander mit dem Aramäischen
eingestellt haben, also auf Einfluß der gesprochenen Sprache beruhen.

c) Die sachlich bedeutenderen Varianten:
3, lf. Der Kommentar setzt nach nx[b]ö ein, fpD tP»'' Nb wird

also zum Folgenden gezogen und daher auch mit Waw (vor
blj?) verbunden. Ob die Lesung "im für masoretisch "im zu-

64 Waw als mater leetionis muß 1. nicht stets einen langen Vokal und 2.

auch nicht unbedingt das masoretische Holäm bezeichnen. Dies betont mit
Recht A. Sperber, A Grammar of Masoretic Hebrew, Kopenhagen 1959,
S. 142 f., bei dem Beispiel j?tn, das lQJesa 40, 10 als pîin erscheint.

«6 A. a. O. (Anm. 2) S. 6öff.

225



trifft? Wenn ja, handelt es sich wahrscheinlich um einen
Ersatz für das seltene66 und nicht mehr verstandene67 im,
eventuell um einen Schreib- beziehungsweise Lesefehler.

3, 3 a) Der Qumrantext hat Oil p131 am1?, läßt sowohl das

Waw vor ai*? wie ain aus, die Ursache dürfte eine Haplo-
graphie auf Grund des Homoioteleutons (a) gewesen sein;
b) Dill: Schreib- oder Hörfehler (verursacht durch die
Endung des vorhergehenden Wortes).

3, 4 113001 (für MT 01301) steht der ursprünglichen Textgestalt
vielleicht näher, falls es sich um das Verbum 10368 und um
das Partizip Pi'el69 handelte. Nach der versehentlichen
Umstellung von D und a entfiel das zweite a durch Haplo-
graphie oder wurde — weil bei iaa sinnlos — getilgt.

3, 5 Der Gottesname ist in normaler Quadratschrift ausgeschrie¬
ben. In einer Lücke nach 113*7001 vermutet J. Licht ein IX.

3, 6 111XB für MT ,X1D ist schwer zu deuten, jedenfalls wurde
damals ,X1 nicht als «Schaustück» verstanden, sondern eher

86 Im AT nur noch Ri. 5, 22 mim, eine Wurzel dhr gibt es in den semitischen

Sprachen sonst nicht. L. Köhler, Lexicon in V. T. Libros, Leiden 1953,

s.v. («Stieben», so und ähnlich seit Gesenius, Thesaurus), verweist auf
arabisch indahara, das freilich von dahr «Zeit(raum)» denominiert sein
dürfte, welches wieder nur in einem Dialekt (s. Landberg, Glossaire Datî-
nois I, Leiden 1920, S. 859f.) und nicht im klassischen Arabisch belegt ist.
Landberg (a.a.O.) vermutet zudem für dahr die Herkunft von der Wurzel
dwr. Damit bleibt die Bedeutung von 1111 Ri 5, 22 völlig offen, wenn nicht
ebenfalls die Wurzel dur dahinter zu vermuten ist. Dem Kontext der Stelle
würde dies gut entsprechen: Die Pferde tänzeln wild, weil sie nicht wissen,
wohin, und sich vor dem Wasser scheuen.

Die Verwendung des Verbums in Nah 3, 2 könnte ja auch bereits auf der
verderbten (s. LXX A) oder mißverstandenem Deboraliedstelle beruhen.

67 LXX übersetzt ïnnov ôicoxovroç; Ri 5, 22 LXX A a/uaäaQto& ôvvarœv

avrov; LXX B anôvôfj ëcmevoav iayvQoi avrov.
Das Targum verwendet das Pa'el von "]2B (das Jer 51, 27 1*731 Hiph.

wiedergibt) liegt also schon auf der Linie des späteren rabbinischen
Verständnisses («galoppieren»; vgl. Rasi zu Ri 5, 22: ,101*703 DI'DIO IX fTplO
.Did npii )w*7 XU :in did 100

68 Vgl. die Emendation in BHK: 11031 (Sellin).
89 Belege für das Pi'el gibt es allerdings erst im Mittelhebräischen, und

dort im Sinne von 103 II, «Falle stellen».

226



im Sinne des Targums (X1S?DD); vielleicht ist daher statt Pe
ein Kaf zu lesen, milO milJD70 von der auch im Targum
aufscheinenden und im Mittelhebräisch geläufigen Wurzel
1S73 «häßlich, abstoßend, widerlich sein71». Dann hätte der
Schreiber auch hier ein altes und nicht mehr gängiges Wort
(wie v. 3 nsp) durch eines aus der Umgangssprache ersetzt.
miND gäbe im Zusammenhang keinen rechten Sinn.

3, 7 Für MT Y)T der Plural TTlT. Überraschend ist die Variante
nxsax für MT ffipax. Dem Verfasser des Kommentars dürfte
das ein Wollen ausdrückende E>p3 nicht gepaßt haben.

3, 8 a) Hiph'il ,3,trnn für MT Qal.
b) Der zweite Teil des Verses lautet im Qumrantext Tlü ,a
[(?)D,a] nmain D1 nb'n "1E?N nb. Die seit Wellhausen übliche
Emendation von bvi zu nVn wird also bestätigt, das maso-
retische ajö fehlt und dürfte — als D?» (vgl. LXX) — in
der Lücke nach nmain72 zu ergänzen sein. Am Zeilenende
beschädigt oder vergessen und dann über der Zeile
nachgetragen, wird es vor nnam in den masoretischen Text
gekommen sein.

3, 10 nbua für MT nbüV3; rrp für MT it.
3, 11 Vom Vers ist noch nabsa Wl74 erhalten.

d) Zusammenfassend kann gesagt werden, daß der Qumrantext
nur in zwei Fällen (v. 4 und v. 8) für den Bibeltext von Bedeutung
ist. Im übrigen bezeugt er mehr die Sprache des Verfassers
beziehungsweise Schreibers und die auch sonst für die Vulgärtexte
feststellbare Unbekümmertheit in bezug auf die genaue Textüberlieferung.

Ersetzen seltener und ungebräuchlicher Wörter durch
gängige, Einfügen oder Austauschen von Partikeln sowie fast
beliebige Verwendung der Pleneschreibung mit deutlichen
Dialekteinschlägen kennzeichnen im Gegensatz zu der auf den Buchstaben

70 Genauso in Misna Baba Qama IX, 4: "11X3.
71 Vgl. Tosephta Hull. II, 24 u.ö.; m.Arak. III, 1. 3; m.Ned. IX, 10;

hebr. Sir 11, 2; 13, 22.
72 Nicht Plural mmain), sondern lediglich Zeugnis einer dunklen

Aussprache des a-Lautes, bewirkt durch den Labial. S. oben Teil A.
72 Jos 18, 6 Kai.
74 Vgl. das xai der LXX.

227



angewiesenen rabbinischen Tradition die Textüberlieferung in den

eschatologischen Kreisen. Der eigentliche Grund dafür liegt im
theologischen Selbstverständnis. Anders als die Pharisäer behaupteten

die eschatologischen Kreise für sich den Besitz des heiligen
Geistes und maßten sich daher auch weitgehende Freiheit bei der

Deutung und Überlieferung des Bibeltextes an. Die Textverderbnisse

im Masoretentext sind in der Regel älter als derartige Vulgärtexte,

die hie und da aber dennoch alte Lesarten bezeugen und
sogar Vorschläge der modernen Textkritik bestätigen.

B. Übersetzung

II.
1. und ihre Boten, meine Gesandten, deren Stimme nicht mehr

gehört wird unter den Völkern.
Wehe über die Blutstadt, ganz vol[l Lug und Gewalttat

(Nah 3, la).
2. Die Deutung: Sie76 ist die Stadt76 derer, die «Glattes lehren77»

am Ende der Tage, welche in Leugnung und Trug [und Lüge(?)78
wjandeln.

3. Es hört nicht auf Raub und79 Peitschenknall und
Rädergerassel und drängende Pferde und hüpfende
Wagen, aufbäumende Reiter,

4. Flamme und Blitz des Speers, und eine Menge
Erschlagener und eine Masse von Leichen; kein Ende
der Leichname, man strauchelt (über)80 ihre Leichen!
(Nah 3, ld—3).

75 Licht liest ITS «daß», mit Fragezeichen nach "WS. Wenn es so stimmt,
leitet es den Peser ein, wie sonst gelegentlich eine direkte Rede. Vielleicht
ist KV! zu lesen (das müßte freilich stark beschädigt sein)

76 «Stadt» ist in der Sprache der eschatologischen Kreise jener Zeit ein
beliebtes Bildwort für «Gemeinde», s. J. Maier (Anm. 1) II, S. 93f., 148f., 165.

77 nipVn ,EHVT, s. unten Teil C des Aufsatzes. Zu mpbn Die Texte
(Anm. 1) II, S. 43.
78 Ergänzung von J. Licht.
79 Nur eine LXX-Minuskel aus dem 10. Jhdt. fügt hier ebenfalls ein

«und» ein.
80 Text: «und ihre»; Übersetzung nach MT.

228



Seine Deutung (geht) aufdie Regierung derer, die « Glattes lehren »,

5. daß (nämlich) aus der Mitte ihrer Gemeinde nicht weichen
wird das Schwert der Völker, Gefangenschaft und Schande; Fieber
wird unter ihnen (herrschen) und Verbannung aus Furcht vor dem
Feind. Eine Menge

6. schuldbeladener Toter wird in ihren Tagen fallen und endlos
wird das Beutegut (?)81 von ihren Gefallenen sein — und man
wird über ihre Leiber82 straucheln, durch ihren schuldhaften
Ratschluß83

7. Wegen der vielen Unzucht der [Dirne], der
anmutigen Hexe, welche Völker mit ihrer Buhlerei
(umgarnt)84 und Sippen mit [ihren Zauberkünsten]
(Nah 3, 4).

8. Seine Deutung (geht) [au]f die Lehrer (?)88 Ephraims86

81 Wti?, Lesung unsicher.
82 Wörtlich: ihre Fleischleiber, QlffiO JVfiO, hier also für Leichen, während

der Sinn des Ausdrucks in lQpHab IX, 2 umstritten ist. ÎTU (allein) für den
Leib (nicht Leichnam) begegnet 1QH VIII, 32; Dam II, 19.

83 OH73ti?X 11X573; 71X5? meint hier nicht einen bestimmten Beschluß,
sondern die feindselige Einstellung.

84 n*137373 ist wahrscheinlich zu 71*10373 zu verbessern.
85 """VITS, Lesung unsicher.
86 Damit steht fest, daß «Ephraim» nicht Bezeichnung der Gemeinde,

sondern einer gegnerischen Gruppe ist (und zwar bewußte Aufnahme des
atl. Namens für das abtrünnige Nordisrael, vgl. Dam VII, 13. 12; XIV, 1),
s. dazu: Die Texte (Anm. 1), II, S. 52 u. 163. In dieselbe Richtung weist
IQ 14 (pMicha) 8-10, wo die «Sünde Samarias» auf den Lügenprediger
gedeutet wird. 4QpPs 37, Ia heißt es, daß die «Frevler aus Ephraim und
Manasse» an «den Priester» Lehrer der Gerechtigkeit) und dessen Anhang
Hand anlegen wollen; Gott werde sie aber erretten und die Verfolger
heidnischen Gewalthabern überliefern. Daß mm die Verfolger aus «Ephraim»
nicht mit den Leuten des «Frevelpriesters» identisch sein können, beweist
4QpHosa, wonach der «letzte Priester» seine Hand erhoben hat, um «Ephraim
zu schlagen»; ähnliches ist im zerstörten Zusammenhang von 4QpNah I, 12

zu vermuten. Offen bleibt, was «Manasse» bedeutet (s.u. Anm. 97). Der
Vorwurf der Lügenlehre und Volksverführung weist darauf hin, daß
«Ephraim» und îllpbn identisch sind, also die Partei des Lügenmannes
bzw. -predigers bezeichnet, die Pharisäer (s.u. Teil C). Die Qumrangemeinde
hofft daher (s. u. III, 3-5), daß die von den mpVîl '©ITT (ZI. 3) «Ephraim»
(ZI. 5) verführten «Einfältigen» in der Endzeit die Wahrheit erkennen und
sich ihr anschließen werden.

229



[ ]87 welche durch ihre betrügerische Lehre88, Lüge und
Heuchelei und trügerische Zunge viele irreführen

9. mit dem Sp[ott] ihrer [ZJunge. Durch die Kittäer und das
Volk das unter den Nationen wohnt, werden Städte und
Sippen getötet durch ihren Ratschlag. [Würdenträger und
Herr[scher]

10. fallen [durch die Verwünschung ihrer Zunge89. Siehe, ich
will an dich, spricht der Herr der He[erschar]en, ich
hebe

11. deine Schleppe hoch bis über dein Gesicht
[und lasse Völk]er [deine] Blö[ße schauen und] Königreiche

deine Schande (Nah 3, 5).
Seine Deutung [
12 ] am folgenden Tag denn [

III.
1. die Völker ihre [Schande und die ganze (?)]90 Bosheit

[ihr]er Greuel.
Ich werfe Unrat über dich [und behandle] dich

verächtlich und mache dich
2. (abstossend)91, und es wird geschehen, daß alle,

die dich sehen, vor dir davonlaufen werden.
3. Seine Deutung (geht) auf jene, «die Glattes lehren», deren

böse Taten am Ende der Tage ganz Israel offenbar werden.
4. Und die Einfältigen (?)92 werden ihre (d.h. der Gegner)

87 Ergänze: [und Manasses]? Vgl. 4QpPs 37, Ia, 3.
88 d-),w Twbna; Das Wort talmud begegnet hier zum ersten Male in den

Qumranschriften. In K. G. Kuhn, Konkordanz S. 233, wird naVf) in 1QH II,
17 wohl fälschlich als Subst. aufgefaßt. In der tannaitischen Literatur ist es

hingegen fester Terminus für «Lernen» und mpti? TM*771 könnte sehr wohl
gehässig für rabbin. DmiD TlöVb verwendet sein (vgl. mpbn für fTD1??!).

89 Die Lesung ist zu unsicher, um weitreichende Folgerungen zu ziehen.
Den Gegnern wird jedenfalls vorgeworfen, die Drahtzieher bei Gewaltakten
der Machthaber (Heiden!) zu sein.

90 So ergänzt J. Licht.
91 S. oben Teil A z. St., lies miXD Ü7W|.
93 D,Knö. Die Lesung ist unsicher, aber s. unten ZI. 5: «Einfältige

Ephraims», d.h. Anhänger der Ephraim-Gruppe (Pharisäer), die sich haben

230



Schuld einsehen und werden sie hassen und sie fürchten wegen
der Vermessenheit ihrer Verschuldung. Und wenn die Herrlichkeit
Judas93 gefan[gen] weggeführt wird,

5. werden die Einfältigen Ephraims aus ihrer Versammlung
entweichen und ihre Verführer verlassen und sich dem/den [ ]94

anschliessend

verführen lassen (vgl. oben II, 8). Es dürfte sieh um die wenig gebildeten
Schichten des Volkes handeln, die nach einer geistlich-geistigen Führung
suchen, hinsichtlich derer Qumrangemeinde und Pharisäer einmal in scharfer

Konkurrenz standen. Die Masse scheint sich aber den Pharisäern zugeneigt

zu haben. Es dürften jene Schichten gewesen sein, aus denen sich die
eschatologische Bußbewegung der vor- und frühmakkabäischen Zeit rekrutiert

hatte. lQpHab XII, 4 nennt jedenfalls zwei Gruppen unter dem
Oberbegriff «Arme» (dazu s. Die Texte [Anm. 1], II, S. 83ff.). Die eine ist die
«Gemeinschaft der Einimg», d.h. die Qumrangemeinde, die andere die
«Einfältigen Judas», welche vom Frevelpriester verfolgt werden. Dabei werden
die «Einfältigen» auch «Täter des Gesetzes» genannt, ein Ausdruck, der auf
eine eschatologisch und gesetzliche ausgerichtete Gruppe hinweist (s. Die
Texte, [Anm. 1], II, S. 146). Da die Jachad-Gemeinde von Qumran ein
priesterlich beherrschter Seitentrieb dieser größeren Strömung gewesen sein
dürfte, erklärt sich sowohl Sorge wie Ressentiment gegenüber den Verführten.

«Einfältige» ist also nicht eine Selbstbezeichnung der Qumranfrommen,
sondern stammt als solche aus einer früheren Zeit und einer weiter verbreiteten

Tradition. Der «Einfältige» bedarf nach Ansicht der Qumrangemeinde
der rechten Belehrung und Führimg — die ihm selbstverständlich nur bei
ihr zuteil wird.

93 J. Licht versteht «Juda» als Bezeichnung für die Gemeinde, das ist
aber weder in Dam (s. Die Texte [Anm. 1] II, S. 47f.) noch hier der Fall.
Es ist stets Juda als geographisch-politische Größe gemeint. Die Stelle setzt
allerdings voraus, daß die «Herrlichkeit Judas» die Oberschicht Judas
z. Z. des Verfassers (auch) aus Pharisäern bestand, was am ehesten auf die
Zeit der Salome Alexandra (76-67 v. Chr.) paßt.

Vx [ ], Licht daher: dem [Haus Israjel; vielleicht ist aber das
noch erhaltene Vx Gott, dann würde irgendeine der Bezeichnimg für
«Gemeinde, Gemeinschaft» zu ergänzen sein.

95 hV TlVïl, vgl. 1QS V, 6; IQ 25, 12, 3; Dam IV, 3; offenbar fester
Ausdruck für den Anschluß an die Gemeinde, was beachtlich ist, da im AT
(Jes 14, 1; 56, 3.6; Jer 50, 5; Sach 2, 15; Esth 9, 27) dieses Wort in bezug
auf Proselyten verwendet wird. Dan 11, 34 aber spiegelt schon den Kampf
der religiösen Parteien und die infolgedessen eintretende Verengung vom
Volks- auf das Gemeindebewußtsein. In Qumran kommen die D,1l73 aus den
umkehrwilligen jüdischen Kreisen.

231



Und er spricht:
6. Verheert ist Ninive, wer wird sie beklagen? Woher

finde ich Tröster für dich?
Die Deutung (geht) [auf jene], «die
7. Glattes [lehr]en», deren Rat zunichte werden und xxxxx96

abgetrennt und nicht [ ] [
8. und werden an ihrem Planen nicht festhalten. Hast du

besser gehandelt als No-A[mon, die an den] Strömen
[lag] (Nah 3, 8a)?

9. Seine Deutung: Amon, das ist Manasse (?)97, und die Ströme
das sind die Gr[os]sen von Manasse, die Würdenträger von [ ]
schlagen den/die [

10. Wasser umgab sie, deren Wehr das Meer, deren
Mauer [Wasser] waren (Nah 3, 8b) [

11 ] ihre [weh]rhaften Männer, ihre [K]riegsheld[en ]
[

IV.

1. Seine Deutung: Sie sind [ ] Haus Peleg98,die sich Manasse

angeschlossen haben.
Auch sie ist in die Verbannung, g[ing in die

Gefangenschaft. Auch]

98 Licht transkribiert: 0113123. Vielleicht 03023 mit nochmaliger
Anspielung auf die erhoffte Abspaltung der «Einfältigen»?

97 Lesung unsicher. Leider ist der Text, der offenbar eine Anspielung auf
konkrete Ereignisse enthielt, so zerstört, daß nichts mehr zu erschließen
ist. Ob das folgende bereits auf die römische Eroberung durch Pompeius
anspielt oder nur Drohung darstellt, ist auch nicht zu entscheiden. Unsicher
bleibt auch, was «Manasse» ist. Ist es synonym zu «Ephraim» (s. Anm. 86)
zu verstehen? Oder sind die Hasmonäer gemeint? Spielt IV, 1 auf das
Bündnis der Pharisäer (Haus Peleg?) mit Salome Alexandra an? Falls es
sich um verschiedene Gruppen handelt, setzt auch 4QpPs 37, Ia, 3 ihr
gemeinsames Vorgehen gegen die Qumrangemeinde voraus. S. auch unten
IV, 1 und 6.

98 Nach Dam XX, 22 der zweite Beleg für das «Haus Peleg»; in der
Damaskusschrift kann man den Ausdruck auch als Selbstbezeichnung
verstehen (s. J. Maier, a. a. O. II, 62, mit Fragezeichen), was nun freilich sehr
fraglich wird. Wahrscheinlich handelt es sich in Dam um eine Textlücke,
vor 2*70 2V3D ist einiges ausgefallen, und das folgende: «die auszogen etc.»

232



2. ihre Kinder wurden an allen Straßenecken
zerschmettert. Über ihre Würdenträger warf man das
Los und all [ihre] Gr[ossen wurden] in Ketten
[geschlagen] (Nah 3, 10).

3. Die Deutung (geht) auf ihr Volk zur letzten Zeit", da
seine Königsherrschaft gering sein wird [

4. seine Frauen und seine Kinder [ ] werden in die
Gefangenschaft gehen, seine Helden und seine Würdenträger durch
Schwer[t

5 ] und du wirst verborgen sein [(Nah 3, 11) ]
Seine Deutung (geht) auf die Frevler von [ ]

6. daß ihr Kelch an(?) Manasse kommt [ ].
7. Zuflucht in der Stadt [ ]
8. ihre Feinde [ ]
9- [ 3 [

C. Zum Inhalt des Kommentars

Auf wichtige, bislang nur mehr oder weniger vermutungsweise
beantwortete Fragen, fällt von unserem Text aus ein neues Licht.
Vor allem die neuen Zeugnisse über die mpVn ''BnVT, Lehrer von
glatten, falschen (Lehren), helfen uns, die Vermutung, daß es sich
dabei um die Pharisäer handle100, weiter zu untermauern.

bezieht sich nicht auf das «Haus Peleg». Damit haben wir neben dem
unerklärten «Haus Absalom» von lQpHab V, 9 eine zweite Gruppe, welche die
Qumrangemeinde im Stich ließ und die Front wechselte. Wieder stellt sich
die Frage: Wer ist Manasse? Es wäre kaum denkbar, daß sich eine der
Qumrangemeinde ursprünglich nahestehende Gruppe den Sadduzäern
angeschlossen (0,V?3! s. o. Anm. 34) hätte, das nächstliegende waren die Pharisäer.
Dennoch könnte das Parteiwesen jener Zeit viel komplizierter gewesen sein,
als wir ahnen, zumal auch Sippengegensätze mithineingespielt haben könnten.

99 pnxn fp vgl. lQpHab VII, 7. 12. Damit ist offenbar die letzte
Periode der Endzeit (D^Vl ÎTHHN) gemeint, wie auch aus 1QS IV, 16f.
hervorgeht. Sonst wird vom «letzten Geschlecht» gesprochen (lQpHab II, 7;
VII, 2; Dam I, 12), auch von dem «letzten Priester» (4QpHosa II) oder den
«letzten Priestern Jerusalems» (lQpHab IX, 5).

wo S. Die Texte (Anm. 1), II, S. 43, 81, 142, 162.

233



a) EH"! heißt: nach etwas fragen, auf etwas aus sein, suchen,

befragen, untersuchen. Der Fromme soll Gott suchen (1QSI, 1 );
Dam I, 10; VI, 6); dieses Suchen aber ist ein Fragen und Forschen
nach dem Willen Gottes, d.h. nach der verbindlichen Auslegung
des Gesetzes. Die Priester, von alters her jene, die «Tora» erteilen,
heißen also 1QS V, 9 1Ï1S1 "ttnVT, «die Seinen Willen erforschen» —
und dann auch kundgeben, wie auch 1QS VIII, 12 geboten wird,
daß der «Forschende» nichts verschweigen soll, was er bei seinem
Studium gefunden hat. Es geht um bisher vor Israel «verborgene»
Dinge, die auf diese Weise «offenbar» und somit verbindlich werden.

Während die Gegner der Gemeinde dies nicht (so) halten und
daher zu «falscher» Gesetzesauffassung gelangen (1QS V, 11 ff.) und
die «Offenbarung» mißachten, wird in der Qumrangemeinde großer
Wert auf dieses «Forschen» gelegt (1QS VI, 6f.), was auch in der

Erwartung eines «Gesetzesforschers» (minn ©in) am Ende der
Tage zum Ausdruck kommt (Dam VI, 7; VII, 18; 4Qflor I, 11).
Dieses «Forschen» ist also eigentlich ein Auslegen der Tradition,
weshalb das Wort im pharisäisch-rabbinischen Sprachgebrauch ein
fester Fachausdruck wurde, wobei die Bedeutung sich von forschen

— auslegen auf auslegen — lehren verlagerte. In der
pharisäischen Terminologie wird also der Begriff bereits in einem stark
technischen Sinn verwendet.

b) Die Gegner der Gemeinde suchen in der überkommenen
gemeinsamen Gesetzesüberlieferung nicht nach dem bislang
«Verborgenen» und anerkennen das so «offenbar» Gewordene nicht
(1QS VI, 11 ff.). Das heißt, sie kamen bei ihrem Gesetzesstudium

zu anderen Ergebnissen. Die Qumrangemeinde, selbstgewiß im
Bewußtsein des Geistbesitzes, konnte in diesem «Suchen» der
Feinde keine ehrliche Absicht sehen, sondern nur bewußte
Täuschung, Trug (rp»1), vgl. 1QH II, 34. Daher sprachen sie von den
«Männern des Truges» (rraT "TOS 1QS IX, 8; 1QH II, 16; XIV, 14)
bzw. den «Trugdeutern» (rr»n ,S,17a 1QH IV, 7), «Lügendeutern
und Trugsehern» (1QHIV, 10. 20), «Deutern des Irrtums» (1QH II,
14), «Lügendeutern» (1QH II, 31; IV, 9) oder «Lügenpropheten»
(1QH IV, 16). Zu vergleichen sind auch Ausdrücke wie «Gemeinde
des Truges» (1QH VI, 5; VII, 34), «Lippen des Truges» (1QH VII,
11 f.), ferner Stellen wie Dam XX, 10-12. Schließlich heißt der

234



Anführer dieser feindlichen Gruppe «Lügenmann» oder
«Lügenprediger»101.

c) In diesem Rahmen ist auch der Ausdruck mpbrt •'unn102 zu
verstehen. Schon Ps 12, welcher deutliche Motive der auch später

in Qumran vertretenen Armenfrömmigkeit enthält, weiß von
den «glatten Zungen», die so trügerisch überzeugend zu argumentieren

wissen. In Jes 30, 10 stellen die Leute an den Propheten die

Forderung, ihnen mpbn zu sagen und Täuschung zu prophezeien.
Im Buch Daniel 11,21 wird das verwandte Wort mpbpVn verwendet,
um das listige Ränkespiel eines Usurpators zu bezeichnen und ähnlich

wird 11, 34 von politischen Konjunkturrittern gesagt, sie hätten

sich den Frommen mp'jpVm angeschlossen. Während diese in
eschatologischen Kreisen beheimatete Redeweise erwartungsgemäß
in der pharis.-rabbinischen Literatur nicht zu belegen ist, taucht
sie in den Qumranschriften des öfteren auf. Aus 1QH IV, 9 ff. geht
daher hervor, daß sich mpVn auf die Gesetzesinterpretation bezieht,
daß es sich dabei in den Augen der Qumrangemeinde um bewußte
Verfälschung des Gesetzes handelt, deren Zweck es ist, das Volk
zu gewinnen und so zu verführen:

«Aber sie sind Lügendeuter und Trugseher,
Belial(sränke) sinnen sie wider mich,

um dein Gesetz zu verfälschen,
das du meinem Herzen eingeschärft hast,
durch glatte (Lehren)103 deinem Volk!

Sie verschließen vor den Durstigen den Trank der Erkenntnis104
und tränken sie mit Essig gegen ihren Durst,

(damit) man auf ihren Irrtum blicke,
sich verblenden lasse durch ihre Festzeiten,
sich verfange in ihren Netzen. »

101 S. unten Absatz f).
102 Stellen: 1QH II, 5. 32; 4QpNah I, 2. 7 und in den hier übersetzten

Stücken II, 2. 4; III, 3; 4QpHosc 10 (Erg.); vgl. Dam I, 18; 1QH IV, 10.
103 mp'rrn.
104 Den Trank der Erkenntnis verschließen: ein ähnlicher Vorwurf wird

gegen die Pharisäer Luk 11, 52 erhoben. Vgl. auch in kopt. Thomasevang.
39, 103. «Wasser» als Bild für Lehre ist sehr geläufig, s. Stellenangaben in:
Die Texte (Anm. 1) II, S. 42.

235



Eine weitere Reihe ähnlicher Vorwürfe enthält Dam I, 13 ff. Die
Stelle bezieht sich auf die Zeit des Lehrers der Gerechtigkeit, den
Gott erstehen ließ, um die Frommen auf seinem Weg zu leiten, und
dem er alles kundgetan hat, was über das letzte Geschlecht kommen
werde. Da hat es Treulose gegeben, die «vom Wege abwichen»
(ZI. 11-13). Dann heißt es:

«Dies ist die Zeit, über die geschrieben ward:
Wie eine störrische Kuh, so ist Israel störrisch'

als (nämlich) der ,Spötter' auftrat,
welcher Israel Lügenwasser darträufelte

und sie verführte in weglose Öde:

zu beugen die ,ewige Höhe'
und abzuweichen von den Pfaden des Rechts;

zu verrücken die Grenze, welche gesetzt
die Vorfahren in ihrem Erbteil,

so daß ihnen die Flüche seines Bundes anhaften
(und) sie dem Schwert überliefert werden, das die Bundes¬

rache vollstreckt.
Darum, weil sie glatte (Lehren) aufbrachten

und sich Täuschungen erlasen,
nach Breschen ausspähten

und den ,schönen Hals' wählten.
Sie sprachen den Frevler gerecht und den Gerechten schuldig,

übertraten den Bund und brachen das Gesetz.
Sie rotteten sich zusammen wider das Leben des Gerechten

und alle, die vollkommen wandeln, verabscheute ihre Seele.

Sie verfolgten sie mit dem Schwert
und freuten sich zum Streit im Volk.

Und es entbrannte der Zorn Gottes wider ihre Gemeinde,
so daß (er) ihre ganze Rotte verstörte
und ihre Werke vor ihm zum Abscheu wurden. »

Dieses Stück enthält fast alles, was sonst vereinzelt diesen Gegnern

vorgeworfen wird. Lug und Trug in ihrer Lehre zum Zwecke
der Volksverführung und schließlich feindselige Machenschaften

gegen die Frommen.
d) Den Vorwurf der Verfälschung der Offenbarung und der

Volksverführung fanden wir schon in jenen Stellen, die von Lug

236



und Trug, von Lügendeutern und Trugsehern berichten. Vor allem

1QHII, 18f.:
«Du gabst es ihm in das Herz, zu öffnen

einen Born der Erkenntnis für alle Verständigen.
Aber sie (die Gegner) verfälschen (es) mit unbeschnittener Lippe

und mit verstellter Zunge
für das unverständige Volk,

auf daß es zu Fall komme durch ihren Irrtum.»
Vgl. auch 1QH II, 31 f., 34; auch IV, 6-8, und besonders scharf

IV, 13ff., vor allem 16ff.:
«... und kommen, um dich zu suchen

vom Munde der Lügenpropheten, die Irregeführten.
Und diese, [mit] spo[ttend] er Lippe und mit verstellter Zunge

sprechen sie zu deinem Volk, um sinnlos zu machen
durch Trug all ihre Werke.

Denn nicht [hören sie auf] deine [Stimme]
und nicht horchen sie auf dein Wort,

sagen sie doch zur Schau der Erkenntnis: ,Unzuverlässig!!
Und zum Weg deines Herzens: ,Das ist er nicht!'»

Vgl. ähnlich Dam V, 12ff., ferner 1QH IV, 25f. 1QH XIV, 14ff.
betont polemisch, daß keiner Gottes Wort fälscht oder ändert, der
ihm nahe ist. 4QpNah III, 3-5 (s.o.) spricht die Hoffnung aus, daß
die Verführten schließlich die Schuld der rvipbn "Win erkennen und
deren Gemeinde verlassen werden. 4QHosb II, 4ff. klagt bitter
darüber, daß die Leute die Propheten verachten, aber auf ihre
Verführer hören, sie ehren und fürchten wie Götter in ihrer Blindheit.

Dam V, 20-VI, 1 spricht von «Grenzverrückern», die Israel
verführten, von Gottes Geboten abredeten und Lüge prophezeiten,
um Israel von Gott abspenstig zu machen105.

e) Zeigt sich in den bisherigen Beispielen bereits das Bild einer
bewußt auf eine bestimmte Gruppe gemünzten Polemik, so führen
uns folgende Texte noch einen Schritt weiter.

4QpJesb I, 6 deutet den Jesajatext 5, 11-14 auf «die Spötter,
die in Jerusalem sind die das Gesetz des Herrn verachteten

los Vgl. auch 1QH IV, 25; VI, 19; Dam I, 15; V, 20 und nun in dem
hier übersetzten Nahumkommentar II, 8 f.

237



...»; ZI. 10 heißt es noch: «Das ist die Gemeinde der Spötter,
die in Jerusalem ist.» Es kann kaum bezweifelt werden, daß damit
jene gemeint sind, die im gleichen Text, 4QpJesc 10, «Gemeinde

derer, die ,Glattes suchen', die in Jerusalem sind», genannt werden.
Spott wird den Feinden auch 1QH II, 10f.; IV, 16 vorgehalten

und Dam XX, 11 f. droht jenen eschatologische Bestrafung an, die
«mit den Spöttern sich umgewandt haben», d.h. abgefallen sind,
als es zum «Bund im Lande Damaskus» kam.

f) Diese Gruppe, die ab einem bestimmten Zeitpunkt den
Anspruch des Lehrers der Gerechtigkeit zurückwies und dessen

Anhang befehdete, wurde damals nach der bereits zitierten Stelle
(s.o.) Dam I, 13ff. durch den «Mann des Spottes» (psbn va)
geführt. Es darf als sicher angenommen werden, daß dieser «Spötter»

niemand anderer ist, als der oft genannte «Lügenmann»106
oder «Lügenprediger»107. Wir finden an der genannten Stelle
das Motiv der Verführung des Volkes, der Lügenlehre, der
Verfälschung der Tradition (Grenzverrückung), den Vorwurf, nach
mpVn, «Glattem», gesucht zu haben, endlich auch, die Gerechten

verfolgt und im Volk mutwillig Streit entfacht zu haben. Dam IV,
19, wo vom «Zaw», dem Prediger, die Rede ist, präzisiert die
Vorwürfe auf Heiratspraxis, Gewinnsucht und Entweihung des Heiligtums.

Nach lQpHab II, 2 erscheint der «Lügenmann» als theologischer

Gegner des Lehrers der Gerechtigkeit, wobei sich sein

Widerspruch vor allem gegen dessen endzeitliche Prophezeiungen
richtete. Es waren Prophezeiungen, die sich auf die Gegenwart als

Endzeit bezogen und somit zugleich politischen Charakter trugen.
Dam VIII, 3ff.108 polemisiert gegen die «Fürsten Judas», wohl
die Hasmonäer, denen hier moralische Haltlosigkeit in ihrem

ganzen Verhalten nachgesagt und das Gericht durch das

106 «Lügenmann» 313H BPS, auch lQpHab II, 2; V, II;.XI, 1 (Î).
107 313H noch lQpHab X, 9; IQ 14 (pMi) 10, 2; Dam VIII, 13;

XIX, 26; XX, 15.
108 Dam VIII, 3ff. scheint die Hasmonäer («Fürsten von Juda») zu

meinen, und erst ZI. 11-13 die Pharisäer.
XIX, 15ff., eine spätere Bearbeitimg desselben Textes, deutet um,

indem ZI. 16 eingefügt ist: «Denn sie kamen (wohl) in den Bund der
Umkehr», bezog also alles auf eine Gruppe.

238



«Haupt der Könige von Jawan» angekündigt wird. ZI. 11-13 heißt
es dann:

«Aber alles dies sahen die ,Mauerbauer' und Tünchestreicher'
nicht ein, denn der ,Windwäger' und Lügenträuf1er' predigte
ihnen, gegen dessen ganze Rotte der Zorn Gottes entbrannt ist.»

Das heißt doch wohl, daß der Lügenprediger und sein Anhang
die radikale Gegnerschaft zu den gescholtenen «Fürsten Judas»

Hasmonäer(!) nicht teilten. Ein leider nur kurzes Fragment,
Dam XX, 13-15, spielt auf «Kriegsleute» an, «die mit dem Lügenmann

sich umgewendet haben». Auf die entscheidende Auseinandersetzung,

die zur endgültigen Trennung und Verfeindung zwischen
den Anhängern des «Lügenmannes» und des «Lehrers der Gerechtigkeit»

geführt hat, dürfte iQpHab V, 8-12 anspielen, wo einem
«Haus Absolom» vorgeworfen wird, dem Lehrer der Gerechtigkeit
bei der Auseinandersetzung mit dem Lügenmann nicht geholfen zu
haben. Dabei wird letzterer näher bezeichnet als «der, welcher das
Gesetz verachtete».

g) So haben also gesetzliche wie eschatologisch-politische
Differenzen zur Gegnerschaft der ursprünglich einander nahestehenden

Gruppen geführt. Sie sind beide aus einer umfassenderen
antihellenistischen Bußbewegung hervorgegangen, der es um die Wahrung

des Bundes, um die Verwirklichung der Herrschaft Gottes
über sein Volk ging. Die Anhängerschaft des Lehrers der Gerechtigkeit

behauptete, daß allein aus ihrer jachad-Gemeinde109 das

109 Zum Begriff "Tri'' s. Die Texte (Anm. 1) II, S. 10-12, und ZAW 72,
1960, 48-66. E. Koffmann, Rechtsstellung und hierarchische Struktur des

irr von Qumran, Biblica 42, 1961, S. 433-442, möchte hingegen darin in
erster Linie einen juristischen Begriff sehen und den "in1 als juristische
Person verstehen, während ich dies nur für TITTI TID, TITTI T1T57 oder (wie
meist) TITTI 11X5? finden kann. Den Beweis bleibt die Verfasserin allerdings
schuldig, da das Material nur unvollständig verwertet und die sprachlichen
Aspekte (71X57 und ms? im stat. constr.) unberücksichtigt bleiben. S. 438
wird mir eine falsche Aussage zugeschrieben, nämlich, daß man nur in den
"TIT' eintreten und nur aus diesem wirklich ausgeschlossen werden konnte.
Tatsächlich habe ich gerade das Gegenteil aufgewiesen (Die Texte [Anm 1]

II, S. 26 und ZAW 72, 1960, S. 155, Anm. 36): man kann strafweise von
der Reinheit der Rabbim ausgeschlossen werden und im TITTI DX57

Gemeine im organisatorisch-juristischem Sinn) verbleiben, der völlige Aus-

239



endzeitliche Israel110 hervorgehen werde, wobei man auf eine
endzeitliche Massenbekehrung der verführten Volksmassen hoffte111.
Dies und die erbitterten Vorwürfe der Volksverführung lassen
erkennen, daß die Gegner eine größere, einflußreiche religiöse Partei
gebildet haben, die es verstand, selbst in den eschatologischen
Kreisen der «Armen» eine gewisse Anerkennung zu finden. Sie

bemühte sich offensichtlich um die Gunst der breiten Schichten,
sagte sich daher vom radikalen und schwärmerischen Flügel der
früheren antihellenistischen Front offen los und vertrat eine
realistische Einstellung in gesetzlichen wie geschichtstheologischen
Fragen. Daß es ihnen dabei um ein echtes religiöses Anliegen gegenüber

dem ganzen Israel ging — dem Israel der Gegenwart freilich

und nicht einer (wenn auch nah gedachten) utopischen Heilszeit

—, erweist sich aus der Polemik der Qumrantexte, wenn sie

erbittert von der Gründung einer «Gemeinde» im religiösen Sinn
sprechen. Stellen wie 1QH VI, 9 («Gemeinde des Trugs und Kreis
der Gewalttat»), 4QpJesb I, 6 («Gemeinde der Spötter») oder
4QpJesc 10 («Gemeinde derer, die ,Glattes' suchen») können das

zwar noch nicht beweisen, wenngleich der Zusatz: «die in Jerusalem
sind» in den letztgenannten beiden Texten durchaus dafür spricht.

Mehr sagen uns Angaben, wie sie lQpHab X, 9-13 enthalten
sind:

«Die Deutung des Wortes geht auf den Lügenprediger, welcher
viele verleitet hat, eine Stadt des Truges durch Blut zu erbauen
und eine Gemeinde durch Lüge zu errichten — um ihrer (seiner?)
eigenen Ehre willen; um viele im Dienste des Truges sich plagen zu
lassen und sie zu belehren in [trü]gerischen Werken, so daß ihre
Mühsal umsonst ist, weil sie in Feuergerichte kommen, die da

gelästert und geschmäht haben die Erwählten Gottes.»

Schluß aber ist Ausschluß vom ItlTI 11X57. Eine weitere Ursache für die
Mißdeutung des in1 durch E. Koffmann liegt in der mangelnden
religionsgeschichtlichen Schau der Dinge. Es fehlt ein Vergleich mit der pharis.
rrron, was dann über die Frage der Reinheits- und Heiligkeitsanschauungen
zu einer angemesseneren Sicht geführt hätte.

no wie es iQSa und 1QM beschrieben ist.
111 Eine solche Hoffnung steht auch hinter IQSa I, Iff. und implicit

1QM, wenn ein endzeitliches Gesamtisrael vorausgesetzt wird. 1QH IV, 26f.
parallelisiert diese Bekehrung mit Gottes Gericht über die Völker.

240



Nicht nur, daß «Stadt des Truges» ganz parallel zu «Gemeinde
der Lüge» zu verstehen ist, «Stadt» ist in der Sprache der eschato-

logischen Kreise im Rahmen der symbolischen Bezeichnung für die
wahre Gottesgemeinde ein festes Bild und als solches nicht nur in
Qumran zu finden112. So wird auch 4QTest 22 ff. zu verstehen sein,

wo es im Anschluß an den Fluch Josuas über einen zukünftigen
Erbauer Jerichos (Jos 6, 26) heißt:

«Siehe, ein Verfluchter, einer vom Belial,
der auftritt, um seinem Volk ein Fan[gne]tz zu werden

und ein Schrecken für all seine Nachbarn.
Er tritt auf [ ] [ ],

so daß beide zu Werkzeugen der Gewalttat werden.
Sie bauen abermals die [Stadt(?)

sie set]zen ihr Mauer und Türme,
um dem Frevel eine Zuflucht zu schaffen.

[ ] in Israel
und Gräßliches in Ephraim und in Juda,

[ üb]en sie Entweihung am Lande
und große Schmach unter den Söhnen [

Blu]t wie Wasser

am Wall der Tochter Zion
und in der Gemarkung Jerusalems.»

Vergleichen wir dazu noch 4QpPs 37, II, 15, wird uns der
unüberbrückbare Gegensatz zwischen dem «Bau» des «Lügenmannes» und
dem «Bau» des «Lehrers der Gerechtigkeit» deutlich: «Seine Deutung

geht auf den Priester, den Lehrer der [Gerechtigkeit ]
ihn bestellt hat, ihm (d. h. Gott) zu erbauen eine Gemeinde [.....].»
Es geht darum, wer das Gottesvolk repräsentiert, wer den Bund
wahrt und somit die Kontinuität der Heilsgeschichte gewährleistet.

In zwei Allegorien der Hymnenrolle hat der Standpunkt der
Qumrangemeinde dazu eindeutigen Ausdruck gefunden, wenngleich

die Texte im einzelnen oft rätselhaft bleiben; 1QH III, 7 ff.
dürfte die wahre Gottesgemeinde als eine schwangere Frau dargestellt

sein, deren Wehen die Nöte und Anfechtungen der «Endzeit

na Vgl. dazu den Exkurs in Die Texte (Anm. 1), II, 93f.

241



des Frevels» versinnbildlichen. Schließlich glückt die «Geburt» mit
Gottes wunderbarer Hilfe. Das Bild ist in der Sprache der eschato-
logischen Kreise nicht neu und die gebotene Deutung somit
weitgehend gesichert113, zumal kosmische Ereignisse wie bei anderen
Endzeitschilderungen mit hineinverwoben sind. Eine zweite Gestalt,
die «mit Wahn Schwangere», stellt die falsche Gemeinde dar; die
Geburt führt hier zum Untergang von Kind und Mutter. Die Deutung

der Allegorie litt häufig darunter, daß die angebhche Geburt
des «Wunderrates» und des «Antichrist» (ZI. 10 und 12) die
Aufmerksamkeit davon ablenkte, daß es nicht um Einzelpersonen geht,
sondern um ein bildhaft veranschauhchtes Geschehen, nämlich
eschatologischer Sieg der wahren und eschatologischer Untergang
der falschen Gemeinde. Das trügerische Wesen der letzteren wird
so endhch offenbar. Sachlich dasselbe sagt die Baumallegorie VIII,
4ff.114 aus. Während die «Lebensbäume» der Gottespflanzung sich

vom «Lebenswasser» (der rechten Lehre) nähren und zunächst
langsam und unbemerkt gedeihen, schießen ringsum die «Wasserbäume»

gewaltig empor; da sie ihr Wasser aber von trügerischen
Quellen her beziehen, gehen sie in der Zeit der Dürre zugrunde und
werden nach VIII, 17 ff. durch eine Flut, nach der ähnlichen
Schilderung VI, 18ff. durch Feuer, endgültig vernichtet. Dieses eschato-

logische Scheitern der falschen Gottesgemeinde läßt den Vorwurf
des Trugs und der Volksverführung erst richtig verständlich erscheinen.

Auch lQpHab X, 11 gehört hierher: der Lügenprediger mit
seiner Gemeindegründung bewirkt nur, daß die Mühsal der
Verführten umsonst ist — weil sie in Feuergerichte kommen. Für die
Qumrangemeinde stand im Rahmen ihres eschatologisch bestimmten

dualistischen Geschichtsbildes die Gemeinde des Lügenmannes,
auf der Seite Belials, der Finsternis. In ohnmächtiger Wut mußte
sie zusehen, wie das Volk weitgehend der gegnerischen Propaganda
erlag, es blieb ihr für die Gegenwart nichts übrig als grollender
Rückzug und die Hoffnung auf einen baldigen, endgültigen
Umschwung.

113 S. dazu Die Texte (Anm. 1) II, S. 72-77.
114 Zum Motiv der Pflanzimg, ebenfalls ein geläufiges Bild in der Sprache

der eschatologisch ausgerichteten Kreise, siehe «Die Texte» (Anm. 1), II,
S. 89 ff.

242



h) In den Augen der Pharisäer dürfte die Qumrangemeinde eine

Gruppe von religiösen Eiferern und Schwärmern gewesen sein,
deren Einstellung mit der Zeit zu einer Katastrophe führen
mußte. Einmal, weil eine derartig strenge Gesetzesobservanz bei
Verzögerung des Endes den Menschen überfordert; eine solche
Überbeanspruchung des Menschen bei anhaltender Enttäuschung
der endzeitlichen Hoffnung muß zersetzend wirken. Doch dies ist
ein inneres Problem der Gemeinde. Was den um das Israel ihrer
Gegenwart besorgten Pharisäern Bedenken bereitete, war sicher
der militante Zug und der unversöhnliche Haß in der Qumran-
Enderwartung, welche, völlig unberechenbar, zu jeder Zeit zu
offenem bewaffneten Aufruhr ausarten konnte, sobald die
Überzeugung Platz griff, die «Zeit der Rache Gottes» sei nun da. Hier
dürften die Pharisäer eine Gefahr gesehen haben, da offenbar weite
Schichten des Volkes, wenngleich vom Radikalismus solcher Gruppen

wie der Qumrangemeinde etwas abgeschreckt, doch
hochgespannte eschatologische Hoffnungen hegten. Daher werden die
Pharisäer versucht haben, dem Einfluß der Eiferer nicht nur mit
den Mitteln der religiösen Propaganda, sondern auch mit
Zwangsmaßnahmen einzudämmen, sofern sie die Möglichkeit dazu besaßen.

Nun haben wir in den Qumrantexten eine Reihe von Anspielungen

und ausdrücklicher Erwähnungen von Verfolgungen der
Gemeinde durch jene Gruppe, deren Identität mit den Pharisäern wir
annehmen dürfen. Anspielungen finden wir in 1QH II, 14ff., 20ff.;
IV, 8f.; V, 25ff. (vgl. Dam V, 12ff.), 29f. Ganz deutlich wird dies

in 1QH II, 3Iff., wo es heißt, die Feinde wollten das Blut des

«Armen» wegen seines Gottesdienstes vergießen. Wird hinsichtlich
dieser Stellen auch oft die Meinung vertreten, daß es um die
Verfolgung einer Einzelperson gehe115, so stehen doch folgende Texte
außer Frage. Dam I, 20f. spielt auf blutige Verfolgung «mit dem
Schwert» an. lQpHab X, 9ff. erwähnt kaum ohne triftigen Grund,
daß die «Stadt des Truges» durch Blut errichtet wurde und auch
4QTest 22 ff. küngt in Vorwürfen ähnlicher Art aus. 4QpNah II, 4-6

115 Nach wie vor sehe ich keinen Anlaß, diese im Rahmen der poetischen
Struktur der Lieder (Danklieder) meist auf das sprechende «ich» bezogenen
Aussagen als autobiographische Aussagen zu werten, etwa des Lehrers der
Gerechtigkeit.

243



setzt sogar eine nblPttö, eine «Regierung der Männer, die Glattes
lehren» voraus, und es wird ihnen Vergeltung angedroht. Auch
wenn die Ergänzung von «und Manasse» in 4QpNah II, 8 nicht
zutreffen sollte, haben wir diese Stelle zusammen mit 4QpPs 37, Ia
zu betrachten. Die «Frevler aus Ephraim und Manasse» verfolgten
den Lehrer der Gerechtigkeit und dessen Anhang. Während an
der Gleichsetzung von «Ephraim» mit der Partei des Lügenmannes

mpbn ,Bnn Pharisäer kaum zu zweifeln ist116, bleibt die

Frage, wer unter «Manasse» gemeint sein könnte117. Nun spricht
4QpNah II, 8f. allerdings nicht von Verfolgung der Qumrange-
meinde, sondern allgemein davon, daß diese Ephraim-Gruppe als
Drahtzieher hinter Gewaltakten steht, welche offenbar ausländische

Soldateska verübt hat.
i) Wann kann derartiges sich aber abgespielt haben? Jakob Licht

und besonders David Flusser118 meinen, zwei Perioden aufweisen
zu können. Die erste wäre zu Lebzeiten des Lehrers der Gerechtigkeit

anzusetzen, der durch den «Frevelpriester», einem Hasmonäer,
verfolgt wurde. In dieser Zeit errichtete der Lügenmann seine
Gemeinde. Die zweite Periode folgte dann nach dem Tod des

Lehrers, die Qumrangemeinde wurde nun nicht durch den
Frevelpriester, sondern durch den Lügenmann verfolgt. Dies setzt nach
Flusser die mit dem Regierungsantritt der Salome Alexandra
erfolgte Machtübernahme durch die Pharisäer voraus. 4QpNah sei

also nach dem Regierungsantritt der Salome Alexandra verfaßt
worden. Diese Auffassung würde zwar zu dem uns bekannten Bild
von der Geschichte jener Zeit passen, aber nicht alle Texte lassen
sich glatt in dieses Schema einordnen. Auch ist das Verhältnis
zwischen Alexander Jannai und den Pharisäern uns keineswegs für
seine ganze Regierungszeit klar. Es kann trotz blutiger119 Zusam-

116 Siehe oben Anm. 86.
117 Siehe Anm. 97.
118 «Die Sekte von der Wüste Juda und die Pharisäer» (hebr.), Môlad

158-159, 1961, S. 456-458.
119 Stellen wie lQpHab VIII, 12 u. 4QpHosa sowie 4QpNah I, 9f. lassen

zusammen mit den schon bekannten Zeugnissen doch erkennen, daß
Alexander Jannai die pharisäische Partei zeitweise auch blutig verfolgt hat.
B. Z. Luria, «Der König Jannai» (hebr.), Jerusalem 1960, S. 31ff. und 94ff.

244



menstöße auch Zeiten eines ruhigeren Neben- oder Miteinander
gegeben haben. Zumal, wenn wir bedenken, daß Salome Alexandra,
die Frau Jannais, die Schwester des Simon ben Schetacb war. Die
Anspielung in 4QpNah II, 8, wonach die «Frevler Ephraims» hinter
Gewaltakten fremder Truppen stehen, wird sich wohl auf die von
Pharisäern veranlaßte Intervention des Demetrius III. Eukairos
um 88 v. Chr. beziehen, wie auch 4QpNah I, Iff.120. Die Anspielung

auf die Schandtat der Kreuzigung von Gegnern 4QpNah I, 7f.
paßt ebenfalls dazu. Ist 4QpNah II, 4f. nur Drohung, oder spiegelt
es die Situation nach der Demetrius-Episode wieder121? Verbannung

und Furcht vor dem Feind ist ein verhältnismäßig konkreter
Zug und trifft gerade für jene Jahre zu. Simon ben Schetach mußte
sich verbergen, andre flohen ins Ausland, wie der nicht minder
bedeutende Jehuda ben Tabaj. Verfolgungen der Pharisäer durch
den Frevelpriester sindwahrscheinlich lQpHabVIII, 12und4QpHosa
gemeint. Und wenn 4QpNah II, 4-6 von einer «Regierung» (nbttfDö)

der mpbn Ttf-vn spricht, ist in der Tat der Bezug auf die Zeit der
Salome Alexandra das nächsthegende. Dennoch darf nicht
übersehen werden, daß lQpHab X, 9ff. dem «Bau einer Stadt des

Truges durch Blut» redet und Dam I, 13-11,1 ebenfalls (ZI. 20f.)
von Verfolgungen weiß. Und lQpHab VIII, 12 meint mit den
«Männern der Gewalttat» wohl die Pharisäer, deren Besitz der
Frevelpriester geraubt hat. Das heißt doch wohl, daß die
Lügenmann-Partei bereits zu Beginn ihrer Konstituierung Gewalt anwendete,

um die radikalen Elemente im Volk zu unterdrücken. 4QpPs
37,1a werden die Frevler Ephraims und Manasses genannt, die an
«den Priester und die Männer seines Rates» Hand anlegen wollten,
wobei offensichtlich der «Priester» der Lehrer der Gerechtigkeit
ist; 4QpPs 37, IIb aber berichtet von einer Verfolgung durch den

bestreitet dies, freilich ohne überzeugende Gründe. Seine Darstellung läuft
trotz eines berechtigten Anliegens doch auf ein aus nationalen Motiven
idealisiertes Jannai-Bild hinaus.

120 Siehe «Die Texte» (Anm. 1) II, S. 162.
121 Ist etwa Dam XX, 14f. auch auf dieses Ereignis zu beziehen? Sind

also «die Kriegsleute, die mit dem Lügenmann sich abgewendet haben», mit
jenen identisch, die nach der Niederlage des Jannai gegen Demetrius zu ihm
überliefen und so Judäa vor der syrischen Eroberimg retteten?

245



Frevelpriester. Ganz so glatt, wie J. Licht und D. Flusser es
darstellen, geht die Rechnung also nicht auf. Noch immer wissen wir
nicht genau, ob bzw. ob nur Alexander Jannai als Frevelpriester
gemeint und nicht schon Joh. Hyrkan und Aristobul mit gemeint
sind, d.h. der hasmonäische Hohepriester überhaupt. Nach wie
vor ungeklärt bleibt die Person des Lügenmannes. Wenn ihm die
Gründung einer Gemeinde zugeschrieben wird, kann es sich schlecht
um den Schwager König Jannais, Simon ben Schetach handeln,
da wir mit der Existenz der pharisäischen Partei schon zur Zeit
des Johannes Hyrkan rechnen müssen. Entweder ist demnach das
Zerwürfnis zwischen Lügenmann und Lehrer der Gerechtigkeit
verhältnismäßig früh anzusetzen, als Joh. Hyrkan sich mit den Pharisäern

noch nicht endgültig überworfen hatte und die Pharisäer
gewisse Machtmittel gegen die Extremisten einsetzen konnten,
also am ehesten bald nach 141 v. Chr., als das Hohepriestertum
entgegen dem traditionell zadokitischen Anspruch den Hasmonäern
anheimfiel, oder erst unter Alexander Jannai. Letztere Annahme
setzt dann voraus, daß die Pharisäer bis dahin in engerem Kontakt
mit der zadokitischen Gruppe gestanden hatten, aus denen dann
die Qumrangemeinde hervorging. In diesem Fall wäre Simon ben
Schetach122 der Lügenmann, der als Schwager des Königs wenigstens

zeitweise imstande gewesen sein mag, Gewaltmaßnahmen

gegen die zadokitischen Eiferer, die dem König ohnedies ein Dorn
im Auge waren, zu unternehmen123. Es ist auch zu fragen, ob

Josephus in seiner Darstellung nicht manches zu einfach gesehen
und dargelegt hat. Ziemlich sicher dürfte sein, daß in den Augen
der Qumrangemeinde vieles wichtig erschien, was Josephus wieder
nach seiner Sicht der Dinge vernachlässigen konnte, nicht zuletzt
auch auf Grund seiner zeithchen Distanz.

j) Zuletzt muß auch die Frage erwogen werden, wer die religiö-

122 So schon G. Molin, Die Söhne des Lichts, Wien 1954, S. 90.
123 B. Z. Luria, a.a.O. (Anm. 119) S. 11 ff., sieht in der Erzählung über

das Erhängen von 80 Hexen in Aschkalon durch Simon ben Setah (j. Cha-
giga II, 2) ein legendär ausgeschmücktes Zeugnis für das gelegentliche
Zusammenarbeiten zwischen Jannai und den Pharisäern, hier gegenüber
heidnischen Gebieten. Er vermutet, daß es sich um Vestalinnen oder
ähnliches gehandelt habe.

246



sen Gegner sind, auf die in manchen Pseudepigraphen angespielt
wird. Schon D. Flusser124 hat hinter der Jesaja-Gestalt der Ascensio
Isaiae den Lehrer der Gerechtigkeit vermutet. Wie die weiteren
genannten Personen zuzuordnen wären, ist eine kaum zu lösende

Aufgabe. Immerhin erwähnt Asc Jes 2, 12 einen Lügenpropheten
aus Samaria125. Assumptio Mosis 5, Iff. erwähnt Befleckung des

Tempels durch Leute, die keine Priester sind, sondern Sklavensöhne,

was gewöhnlich auf bestimmte vormakkabäische Personen

gedeutet wird. Es könnte aber auch auf Joh. Hyrkan (oder
Alexander Jannai) gemünzt sein, dem von seinen Gegnern nachgesagt
wurde, seine Mutter hätte ihn als Kriegsgefangene empfangen126.
In diesem Fall muß man bei den ZI. 5 erwähnten Schriftgelehrten
wohl an die Pharisäer denken. ZI. 7, 3ff. bringt einen ganzen
Lasterkatalog der Gegner mit den bekannten Vorwürfen: Betrug und
Lüge, Selbstsucht, Habsucht, Verfolgung, Heuchelei; sie treiben
Unreines, sagen aber dabei (ZI. 10): «Rühre mich nicht an, damit
du mich nicht verunreinigest!127» Dies könnte sehr wohl als
verbitterter Ausbruch gegen die pharisäische Reinheitspraxis verstanden

werden. Im Buche Henoch taucht der Vorwurf der Verfälschung

der religiösen Überlieferung, der Lüge und des Betruges
und der VolksVerführung an einigen Stellen auf, s. äth. Hen 94, 5;
96, 6; 98, 14f.; 99, 1 f.; 104, 9f. Die Psalmen Salomonis galten früher
meist als pharisäische Schrift, im Licht der Qumranfunde wurde
dies jedoch mit Recht bestritten128. In diesem Falle erhebt sich
selbstverständlich auch die Frage, ob sich die religiöse Polemik der
Psalmen Salomonis nicht auch gegen die Pharisäer richten könnte129.

Psalm Salomos 4 wirft den Gottlosen neben Unzucht, Habsucht,

124 The Apocryphal Book of Ascensio Isaiae and the DSS; Israel Exploration

Journal 3, 1953, S. 30-47.
125 Ist Samaria wie Ephraim symbolisch (für Bezeichnung einer abtrünnigen

Gruppe) gemeint?
126 Josephus Antiquitates XIII, § 291 f. (gegen Joh. Hyrkan); XIII,

§ 372ff. (gegen Jannai).
127 Siehe zuletzt Jerry O'Dell, The Religious Background of the Psalms

of Solomon, Revue de Qumran III/2, 1961, S. 241-257.
128 Daß man die polemischen Aussagen nicht samt und sonders auf eine

Gruppe beziehen darf, betont auch O'Dell a.a.O. (Anm. 127), S. 252.
129 Vgl. Jes 65, 5.

247



Ungerechtigkeit auch vor, daß sie «der Frommen Weisheit durch
gottlose Reden» zerstören (v. 9) und «verführerische Reden» (v. 12)
halten. Zu den uns sonst bekannten Vorwürfen gegen die Pharisäer

passen auch jene in Ps. Sal. 12: «gottlose und verleumderische
Zunge, die Lug und Trug redet».

Die Frage ob sich die Polemik in den Qumrantexten und in
diesen Pseudepigraphen gegen dieselbe Gruppe richtet, ist kaum zu
entscheiden. Viele der erhobenen Vorwürfe sind stereotyp verwendete

Elemente der religiösen Polemik überhaupt und lassen in
keiner Weise auf die tatsächüche Beschaffenheit der Gegner schließen.

Schon im deuteronomistischen Geschichtswerk wird Jerobeam
zum Prototyp des VolksVerführers130 gestempelt, auf dessen Wege
alle seine Nachfolger wandelten. Unter den judäischen Königen
erfährt Manasse eine ähnliche Wertung131, der Chronist führt die

argen Erscheinungen in Juda unter Joram und Athalja auf den
Einfluß der nordisraelitischen Könige zurück132. Verführung des

Volkes durch die Obrigkeit finden wir auch in der prophetischen
Literatur bezeugt, so Jes 3, 12; 9, 16, häufiger wird dies aber
Lügenpropheten nachgesagt133. Umfangreicher und reichhaltiger sind
Stücke wie Jer 9, Iff.; 23, 9ff.; Ez 13; Mi 3, 5ff.131 ; Jes 57 u. 65,

Iff. Dazu kommt noch das reiche Material des Psalters, wo vor
allem Ps 5135; 12136; 35; 36; 37; 40; 41; 52; 55137; 64; 109; 120; 140

zu nennen sind138. Dieses alttestamentliche Arsenal religiöser Polemik

mahnt zur Vorsicht. Lug und Trug, Hinterlist, Verführung
und Gewalttat sind nun einmal Dinge, die dem religiösen Gegner
nachgesagt wurden (und werden). Wenn die Qumrantexte gegenüber

den Pharisäern ähnliche Vorwürfe erheben wie die christliche
Urgemeinde, so bedeutet dies keineswegs eine echte Bereicherung

I»0 1. Kön 14, 16; u.ö.; 16, 2 u. ö.

"i 2. Kön 21, 9 ff.
132 2. Chr 21 f.
133 Vgl. Jer 5, 30; 28, 15; 29, 31 f; Ez 13, 9ff.; Klgl 2, 14.
134 Wo in v. 10: «die ihr Zion mit Blut baut und Jerusalem mit Unrecht

(nVis?)», das Vorbild für lQpHab X, 9f. vorliegen dürfte.
435 v. 10: pp'Vrr anrb!
138 v. 3: mpVn na®,
is? v. 22 va nsana lpVn.
138 Vgl. auch 26, 4f.; 62, 5 u. a. m.

248



unseres Wissens über die Pharisäer, sondern nur über die Mentalität

ihrer Gegner.
Wirklich konkrete, historisch verifizierbare Vorwürfe finden wir

auch in Qumran eigentlich in nur sehr geringer Zahl, und zwar am
ehesten in 4QpNahum (Demetrius-Episode und Kreuzigung). Dies
mahnt zur Vorsicht. Die religiöse Polemik hat sich überlieferter
Elemente bedient, ohne daß sich diese inhaltlich mit der konkret
gemeinten Situation völlig decken mußten. Dieselben Vorwürfe,
die von bestimmten Gruppen den Pharisäern gegenüber erhoben
wurden, haben in früher Zeit anderen gegolten. Sie konnten auch
ohne weiteres zu jeder Zeit gegen jede beliebige Gruppe ausgesagt
werden, eine Handhabe zur Identifizierung dieser Gruppen bieten
sie aber kaum, dafür bedarf es konkreter Angaben. Nach wie vor
muß daher an der Regel festgehalten werden, daß wie stets so auch
in bezug auf die Pharisäer nicht die gegnerische Polemik, ob neu-
testamentlich oder außerbiblisch, als Hauptquelle für ihre
Darstellung und Beurteilung gelten darf, sondern in erster Linie ihr
eigenes Selbstzeugnis.

Nachtrag

Im letzten Heft des Journal of Semitic Studies (VU, 1962, S. 304—308)
hat J. M. Allegro Photographien, Transkription und eine englische
Übersetzung der betreffenden Stücke veröffentlicht («More Unpublished Pieces
of a Qumran Commentary on Nahum (4QpNah)», ohne allerdings auf die
Edition durch J. Licht in Môlàd hinzuweisen. Da mein Aufsatz bereits im
Mai 1962 abgeschlossen war, seien hier die auf Grund der Photographien
sich ergebenden Verbesserungen angeführt.

II, ZI. 1 Es ist zu lesen: ml'kyw hm syrw («seine Boten, das sind seine
Gesandten»). Zum Suffix des letzten Wortes s. lQpHab V, 4

und die Angaben dazu in J. Maier, Die Texte vom Toten
Meer II, S. 144. Ferner: 'yr hdmym (Artikel!).

ZI. 2 «.. .die Stadt Ephraims, derer, die.. .».
ZI. 3 Eindeutig dhr (wie MT).
ZI. 5 Besser «Plünderung» (Allegro) als «Schande». Statt «Fieber»

übersetzt Allegro : heated strive.
ZI. 8 Statt «Lehrer»: mt'y, «Verführer von (aus) Ephraim». Ferner:

«.. .betrügerische Lehre und lügnerische Zunge und trügerische
Lippe viele irreführen».

249



ZI. 9 Anfang: mlby[m, w]érym kwhnym w'm 'm gr nlwh, «Könige,
Beamte, Priester und Volk samt Beisassen. Städte und Sippen
gehen zugrunde (ywbdw) durch ihren Ratschlag».

ZI. 11 glyt (du!).

III, ZI. 1 Wahrscheinlich: «die Völker unter ihnen (bnwtm) die Abscheu¬
lichkeiten (Sqwsy) ihrer Greuel».

ZI. 2 Der Verbesserungsvorschlag wurde bestätigt: k'wrhl
ZI. 4 Statt «Einfältige»: «Viele (rbym). Statt .fürchten' offenbar

k'rwm, Allegro: consider them repulsive.» Schließlich statt
«wenn... gefangen...» wohl: wbhlwt, Allegro: «...and the
ruin of Judah's glory». ZI. 5 beginnt also ein neuer Satz.

ZI. 5 «.. .sich an [Isjrael anschließen und werden sprechen».
ZI. 7 Die Vermutung (s. oben Anm. 96), knstm zu lesen, wurde be¬

stätigt. Weiter: wlw' ywsypw 'wd It'wt: Allegro liest ein Fragment

unmittelbar dazu: hqhl (mislead the assembly). Vielleicht
ist aber etwas mehr Abstand zu veranschlagen und min hqhl
zu lesen: «und werden nicht mehr abirren von der Gemeinde».

ZI. 8 Das Subjekt scheint ein pt('ym) vom Ende der ZI. 7 zu sein,
und ist zu streichen.

IV, ZI. 1 Seine Deutung: «Sie sind die Frev[ler] ihres [Heeres], das Haus
Peleg», ergänzt Allegro.

ZI. 3 Statt «auf ihr Volk ist ,auf Manasse'»(?) zu lesen, ein Hinweis
auf die mögliche Identität von Manasse mit dem makkabäischen
Herrscherhaus.

250


	Weitere Stücke zum Nahumkommentar aus der Höhle 4 von Qumran

