
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 18 (1962)

Artikel: Geschichtlicher Überblick über die Anfänge der synagogalen Liturgie
und ihre Entwicklung

Autor: Hruby, Kurt

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960993

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960993
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


GESCHICHTLICHER ÜBERBLICK
ÜBER DIE ANFÄNGE DER SYNAGOGALEN

LITURGIE UND IHRE ENTWICKLUNG

Von Kubt Hbuby, Paris

Die vorexilische Epoche

Obwohl die jüdische Religion auf göttliche Offenbarung zurückgeht,

enthält sie doch nicht nur Elemente, die ihr spezifisch eigen
sind. Der Einfluß anderer, älterer und höher entwickelter Kulturen
ist beträchtlich. Die Offenbarung baut auf einem schon von der
Vorsehung bereiteten Grund auf.

Aufgabe der Bibelwissenschaft ist es, alle vorisraelitischen
Elemente aufzuzeigen, die der Gottesdienst enthält, der im Pentateuch
anläßlich der Errichtung der Stiftshütte in der Wüste beschrieben
wird.

Im Interesse eines exakten Vorgehens müßte man von allem
Anfang an zwischen Opferkult und Gebetsgottesdienst unterscheiden,

doch bildeten diese beiden Gebiete ursprünglich sicherlich eine

Einheit, und es gab kaum einen Akt öffentlicher Gottesverehrung
ohne Opfer. Übrigens steht fest, daß schon in weit zurückhegenden
Zeiten das Opfer stets von der jeweiligen Gelegenheit angepaßten
Gebeten umrahmt war. Diese stets aus gleichen oder ähnlichen
Anlässen wiederholten Gebete hatten gewiß eine ganz natürliche
Tendenz, sich, wenn auch vorerst nur rein strukturmäßig, zu
fixieren.

Diese archaisch-einfache Kultform hat sich bei den Israeliten
sehr lange Zeit hindurch erhalten. Um uns davon zu überzeugen,
brauchen wir nur ein beliebiges Buch der Bibel zu öffnen ; der Kult
geht ungefähr folgendermaßen vor sich : Das Opfer wird auf irgendeiner

Opferhöhe dargebracht; es ist von kurzen Gebeten begleitet
und wird mit dem Opfermahl abgeschlossen.

193



In diesem Zusammenhang müssen wir auch die Frage der
Kultstätte etwas näher betrachten. Gewiß, 5 Mos. ist formell hinsichtlich

der einzigen Kultstätte (Kap. 12). Der Text besteht mehrmals
darauf, daß die Kultakte nach dem Einzug der Israeliten ins
Gelobte Land an dem Ort stattfinden müssen, «den Jahwe, euer
Gott, auserwählen wird unter euren Stämmen, um seinen
Namen auf ihm ruhen zu lassen und ihn zu seiner Wohnstätte zu
machen ».

Vom Standpunkt der biblischen Chronologie aus sind diese
Vorschriften immerhin zeitlich ziemlich spät anzusetzen. Sie sanktionieren

einerseits eine schon bestehende Tatsache und beschreiben
andererseits einen als ideal angesehenen Zustand, der jedoch,
zumindest vor der babylonischen Gefangenschaft, niemals
vollständig erreicht wurde.

Nach der Eroberung des Landes Kanaan durch die Israeliten,
unter Josua, wurde das Heiligtum vorerst zu Silo aufgerichtet,
doch fuhr man daneben fort, überall im Lande auf den Opferhöhen
Opfer darzubringen. Diese Praxis wurde auch von den Richtern
und Propheten dieser Zeit geübt (vgl. z. B. Richter 17 u. a.).

Zur Zeit Davids hören wir von einem Heiligtum in Nobe. Selbst
nach der Übertragung der Bundeslade nach Jerusalem (vgl.
I Chron. 16) und der endgültigen Wahl einer Stätte für die Erbauung

des Tempels (vgl. I Kön. 8) erwies sich der alte Brauch als
äußerst zählebig. Stets mußten die Propheten ihre Stimme erheben

gegen die eingewurzelte Gewohnheit, nach kananäischer Art auf
den Höhen Opfer darzubringen, ohne daß jedoch diese Praxis immer
eigentlich götzendienerischen Charakter trug.

Immerhin war seit der Erbauung des Tempels zu Jerusalem
jede kultische Handlung außerhalb des Heiligtums offiziell untersagt.

Doch auch das gilt nur für das Reich Juda. Im Reich Israel
— das Schisma geht auf die Generation nach Salomo zurück, der
den Tempel erbaut hatte — bestehen die Opferhöhen weiter, und
einer der ersten Akte des Königs Jerobeam war die Errichtung —
oder, besser gesagt, die offizielle Wiederbelebung — eines

«Konkurrenzheiligtums» in Beth-El (vgl. I Kön. 13).
Mit dem Tempel beginnt ein neuer Abschnitt gottesdienstlicher

Entwicklung. Wir finden dort eine genau geregelte Liturgie vor,

194



eine genau geregelte Ordnung für alles, was den eigentlichen Opferdienst

betrifft, und auch ein eigenes Kultpersonal : Priester, Leviten
und niedere Altardiener mit genau festgelegten Aufgaben.

Auch die Organisation des Tempeldienstes war sicherlich das

Ergebnis einer langen Entwicklung, von der die Bibeltexte nur das
Endstadium festhalten. So wollten manche Autoren in der biblischen
Beschreibung der Stiftshütte in der Wüste nur eine Rückproje-
zierung eines Idealzustandes sehen, der in Wirklichkeit niemals
erreicht worden war und der den Erwartungen und Aspirationen
gewisser Kreise aus der Umgebung der großen Propheten Israels
entsprach. Ohne so weit zu gehen, kann man doch annehmen, daß
auch die Organisation des Tempelkultes auf der Grundlage geoffenbarter

Elemente dem Gesetz der Entwicklung unterworfen war.
Die nichtbiblischen Beschreibungen der Tempelliturgie werden

uns entweder von Flavius Josephus geliefert, der selbst aus priesterlicher

Familie stammte und in seiner Jugend noch im Tempel
Dienst getan hatte, oder aber durch die talmudische Literatur. In
beiden Fällen handelt es sich um Schilderungen, die den Gottesdienst

im zweiten Tempel zum Gegenstand haben, so daß uns dabei
also ein Zustand vergegenwärtigt wird, in dem die Zeremonien voll
entwickelt und endgültig festgelegt waren. Diese Angaben erlauben
uns also nicht, unbedingt gültige Schlüsse auf eine weiter
zurückliegende Epoche zu ziehen.

Wenn wir selbst annehmen, daß zu gewissen Zeiten religiösen
Eifers der Tempel zu Jerusalem wenigstens im Reich Juda die
einzige wirkliche Kultstätte war (vgl. z. B. II Kön. 18: die Regierungszeit

des Hiskia), so hatte doch die große Masse der Bevölkerung
nicht einmal zu den wichtigsten Festen Gelegenheit, sich dorthin
zu begeben. Andererseits ist es aber doch höchst unwahrscheinlich,
daß man damals die Sabbate und Feste außerhalb Jerusalems ohne

jede gottesdienstliche Versammlung feierte. Es hat gewiß seinen

guten Grund, wenn die Feste in der biblischen Terminologie miqrae
qodesch, «Tage heiliger Versammlung» heißen und wenn so ihr
Gemeinschaftscharakter unterstrichen wird. Da wir aber keine
sicheren Hinweise besitzen, bleibt alles, was wir auf diesem Gebiet
über die vorexilische Periode auszusagen vermögen, notwendigerweise

hypothetisch.

195



Die babylonische Gefangenschaft

Wie für die gesamte jüdische Theologie, ist die babylonische
Gefangenschaft auch für das liturgische Leben Israels ein entscheidender

Wendepunkt. Durch die Zerstörung des Tempels, im Jahre
586 v. Chr., hatte Nebukadnezar das jüdische Volk seines
gottesdienstlichen Mittelpunkts beraubt. Es ist wahrscheinlich — viele
Autoren sind jedenfalls dieser Ansicht —, daß man damals aus der
sehr verständlichen Sorge heraus, das religiöse Erbe zu bewahren,
begonnen hat, sich regelmäßig zusammenzufinden, um sich gemeinsam

durch die Lesung der heiligen Schriften aufzurichten und die
Ermahnungen anzuhören, die von den geistlichen Führern der
Gemeinde im nationalen Unglück an das Volk gerichtet wurden.
Ein anderer Zweck dieser Versammlungen war das gemeinsame
Bekenntnis der großen Prinzipien des jüdischen Glaubens, die allein
imstande waren, die Exulanten vor dem Aufgehen in einem
kulturell viel höher entwickelten Milieu, das auf sie eine große
Anziehungskraft ausübte, zu bewahren.

Nach der Rückkehr eines Volksteiles nach Palästina und dem
Wiederaufbau des Tempels wurden diese Lehr- und Leseversammlungen

nicht nur von den in Babylonien verbliebenen Juden
fortgesetzt, sondern sicherlich auch von denen beibehalten, die in das
Land der Väter zurückgekehrt waren.

Auch theologische Erwägungen spielen sicherlich bei dieser
Entwicklung mit. Die Jahre der Verbannung haben wichtige
Veränderungen auf dem Gebiete der religiösen Vorstellungen nach sich

gezogen. Die erste und direkteste Auswirkung davon war eine

Rückbesinnung auf den Wert des religiösen Erbes Israels gewesen.
Andererseits hatte sich auch der allgemeine Horizont durch den

zwangsläufigen täglichen Kontakt mit einer hochentwickelten
Zivilisation bedeutend erweitert. Dazu kommt noch, daß das jahrelange

Nichtvorhandensein des gewohnten kollektiven und
institutionellen Rahmens das religiöse Leben Israels, das vor dem Exil
einen stark auf die Gemeinschaft ausgerichteten Charakter trug,
in persönlichere und auf innerliche Vertiefung abzielende Bahnen
lenkte.

Die alte Vorstellung vom Wert der Opfer und des Tempelkults,

196



an dem das Volk nur als Zuschauer und gleichsam am Rande
teilnahm, hatte einer anderen Haltung Platz gemacht. In Hinkunft
fordert man für den einzelnen die Möglichkeit einer aktiveren
Teilnahme an der Liturgie und einer engeren Verbindung mit dem

gottesdienstlichen Geschehen.

Die Entwicklung einer Gebetsliturgie außerhalb des Opferkultes

Was die liturgische Entwicklung in dem Zeitraum anbetrifft, der
auf das Exil folgt, so haben wir darüber keine unmittelbaren
Hinweise. Immerhin fehlt es in den damals abgefaßten biblischen
Büchern nicht an diesbezüglichen Andeutungen. Auch scheint es

nicht abwegig zu sein, auf diesem Gebiet das Zeugnis der
talmudischen Literatur heranzuziehen, die zumindest in manchen
konkreten Fällen sehr alte Bestandteile enthält.

Die ersten Spuren einer täglichen Liturgie, die nicht mehr in
direktem Zusammenhang mit den Opfern steht, gehn auf den Tempel

selbst zurück. Nach den Angaben des Mischnatraktates Tamid
(V, 1) hätten die diensttuenden Priester jeden Tag den Opferkult
unterbrochen, um dem Gebete zu obliegen. Derselben Quelle zufolge
bestand dieses Gebet hauptsächlich aus Bibelstellen, die sich auf
die Grundlagen der jüdischen Religion beziehen, wie dem Dekalog,
dem schema' jisrael («Höre, Israel») und anderen. Diese Texte
waren von einer Einleitung und einer Schlußformel umrahmt, von
denen erstere eine Dankesbezeugung gegen Gott für die
Offenbarung der Torah ist, während letztere das Versprechen, stets die
Gebote zu beobachten, enthielt.

Die Bewohner Jerusalems oder die Pilger, die sich anläßlich der
Feste dorthin begaben, hatten stets Gelegenheit, an der Tempelliturgie

teilzunehmen, sei es durch Gesten der Anbetung oder durch
Einstimmen in verschiedene Teile des Psalmengesanges der Leviten.
In der nachexilischen Zeit sind ja auch die Psalmen zum liturgischen
Gebet schlechtweg geworden und haben diese Funktion seither
sowohl im jüdischen Kultus als auch, durch seine Vermittlung, im
christlichen Gebet bewahrt.

Die Ma'amadot. Um nun dem ganzen Volk die Teilnahme am

197



Gottesdienst im Zentralheiligtum von Jerusalem möglich zu machen,
dehnte man die Einteilung von Priestern und Leviten in vierundzwanzig

Klassen (I Chron. 24) auf alle Bevölkerungsschichten aus.
Das ist der Ursprung der Ma'amadot. Dieses Wort ist von der
Wurzel 'amad, «aufrecht stehen», abgeleitet und bedeutet im
konkreten Fall «im Augenblick des Opfers neben dem Altar stehen».
Es war die Aufgabe dieser Abordnungen, nach einem bestimmten
Turnus die einzelnen Landesteile beim Opferdienst zu vertreten.

Wenn sie im Dienst waren, versammelten sich die Mitglieder
dieser Abordnungen viermal am Tag zum gemeinschaftlichen Gebet.
Während nun eine solche Delegation in Jerusalem weilte, kamen
die anderen Mitglieder desselben Kreises, die nicht in die Hauptstadt

gezogen waren, zu denselben Stunden in ihren Herkunftsorten

zusammen.
Der von den Fasttagen handelnde Traktat (Ta'anit) gibt uns

einige Hinweise auf die bei den Ma'amadot gebräuchliche Liturgie.
Die dort (Kap. IV) erwähnten Gebete gleichen denjenigen, von
denen im Zusammenhang mit den Gebetsversammlungen der Priester

im Heiligtum die Rede war. Es ist so gut wie sicher, daß dabei
auch der Priestersegen erteilt wurde, zumindest an den Orten, an
denen Arondien wohnten.

Durch den babylonischen Talmud, der unsere Mischna erläutert,
wissen wir auch, daß sich die verschiedenen Bezirke zu
Katastrophenzeiten an ihre Ma'amadot in Jerusalem zu wenden pflegten,
um sich in ganz besonderer Weise ihrem Gebet im Heiligtum zu
empfehlen. So ist das Fürbittgebet ein stehender Bestandteil der

Ma'amadot-Liturgie geworden.
Öffentliche Fasttage. In diesem Zusammenhang muß gesagt werden,

daß die öffentlichen Fasttage und die in Katastrophenzeiten
außerhalb des Heiligtums veranstalteten Gebetsversammlungen
eine sehr alte Einrichtung sind und wahrscheinlich auf die Zeit vor
dem Exil zurückgehen. Auch ist es sehr gut möglich, daß die
Ma'amadot dann später in ihren Rahmen alte Gebete aufgenommen
haben, die ursprünglich bei derlei Gelegenheiten gesprochen wurden.

Die Bücher Esra und Daniel haben Texte überliefert, die es uns
ermöglichen, uns ein Bild von den damals üblichen Gebeten zu

198



machen (vgl. Neh. 9,5ff.). Wenn wir uns die Mühe nehmen, die

Hauptelemente dieser Gebete hervorzuheben, so stellen wir unter
anderem fest, daß sie sich bis heute im Gottesdienst der Synagoge
erhalten haben.

Koexistenz von Opferkult und Gottesdienst außerhalb des Heiligtums.

Sowie diese Gebetsversammlungen außerhalb des Heiligtums
einmal zu stehenden Einrichtungen geworden waren, war auch der
Weg frei für ihre weitere Gestaltung.

Wir haben bereits in Kürze darauf hingewiesen, wie eng am
Anfang die Verbindung zwischen den beiden Kultformen, dem

Opferdienst und der Gebetsliturgie, gewesen ist. Jahrhundertelang,
bis zur endgültigen Zerstörung des Tempels durch Titus, im Jahre
70 n. Chr., haben diese beiden Formen nebeneinander bestanden
und sich gegenseitig ergänzt.

Es ist unwiderlegbar, daß in der Entwicklung des synagogalen
Gottesdienstes sowohl in Palästina als auch in allen anderen
Ländern, in denen Juden wohnten, die stete Tendenz zum Ausdruck
kommt, die Gottesverehrung zu verinnerlichen und zu vergeistigen.
Dieses Bestreben gehört mit hinein in ein geistiges Klima, das
kennzeichnend ist für diesen Abschnitt der Geschichte Israels.
Doch muß festgehalten werden, daß niemals ein echter Gegensatz
bestand zwischen den beiden Kultformen. Die Synagoge — das
Wort bedeutet anfänglich nichts anderes als «versammelte
Gemeinde» — war nur eine Ergänzung des Tempelkultes und hatte
niemals die Prätention, an seine Stelle treten zu wollen. Die
wichtigsten Kulthandlungen im Leben Israels blieben stets eng mit dem

Heiligtum in Jerusalem verknüpft, das allein imstande war, ihnen
wahren religiösen Wert zu verleihen.

Die synagogale Liturgie während der vorchristlichen Periode

Wir sind genötigt, die verschiedenen Entwicklungsphasen, die
die Gebetsliturgie außerhalb des Heiligtums von den Ma'amadot
an mitgemacht hat, beiseite zu lassen und direkt zur Beschreibung
ihres Zustandes zur Zeit der großen nationalen Wiedergeburt im
Anschluß an die Makkabäerkriege überzugehen. Dieser Zustand ist

199



wesentlich derselbe, den wir dann zu Beginn der christlichen Ära
kennenlernen.

Während alles, was bisher gesagt wurde, zumindest in seinen

Schlußfolgerungen doch weitgehend in den Bereich der Hypothese
gehört, so präzisieren sich jetzt die verfügbaren Nachrichten und
stehen uns in immer reicherem Maße zur Verfügung, je mehr wir
uns der christlichen Epoche nähern. Die Angaben der Mischna auf
dem Gebiete, das uns hier besonders beschäftigt, werden jetzt auch
durch andere Autoren, Juden und Heiden, bestätigt, die uns ebenfalls

wichtige Hinweise liefern über die gottesdienstlichen Verhältnisse

im Judentum dieser Periode.
Außer der jüdischen Traditionsliteratur sind die wichtigsten

Quellen Philo von Alexandrien und der jüdische Geschichtsschreiber

Flavius Josephus.
Die Synagoge wird zur nationalen Institution. Zu der Zeit, von

der wir jetzt sprechen, ist das, was man in Hinkunft allgemein
«die Synagoge» nennen wird, bereits zu einer stehenden Einrichtung

im jüdischen Leben geworden. Jede etwas bedeutendere
Gemeinde in Palästina und in den Ländern der Diaspora besitzt jetzt
ein Gebäude, wo die Gläubigen zum gemeinsamen Gebet zusammenkommen.

Die rabbinische Tradition. Die rabbinische Tradition führt die
Regelung des synagogalen Gottesdienstes auf die «Männer der
Großen Versammlung» zurück, das heißt auf das große Synhedrion
(vgl. Ber. 33 a). Die Anfänge dieser obersten gesetzgebenden
Behörde liegen im Dunkeln. Flavius Josephus erwähnt sie zum ersten
Male zur Zeit Antiochus des Großen, der zwischen 233 und 187 v. Chr.
regierte. Wenn man annimmt, daß die liturgischen Initiativen des

Synhedrions ungefähr 160 v. Chr. anzusetzen sind, so würde diese

Reform zeitlich zusammenfallen mit der allgemeinen Reorganisation

des jüdischen religiösen Lebens nach den Makkabäerkriegen.
Falls uns nun die Tradition in diesem Fall wirklich über eine

historische Tatsache unterrichtet, müssen wir uns immerhin noch
fragen, worin die Intervention des Synhedrions nun eigentlich
bestand.

Es ist höchst wahrscheinlich, daß man damals ganz einfach eine

ganze liturgische Entwicklung gesetzlich geregelt und so ihr Ergeb-

200



nis sanktioniert hat. Die Vorschriften des Synhedrions bezogen sich
sicherlich weit eher auf die Gesamtstruktur und die Inspiration
der Gebete als auf die Gebetstexte als solche, die, wie wir noch
festzustellen Gelegenheit haben werden, noch lange Zeit hindurch
weitgehend dem freien Ermessen überlassen blieben.

Die Erwähnung des Synhedrions im Zusammenhang mit den

liturgischen Einrichtungen hat übrigens noch einen tieferen Grund.
Wir haben in dem der Traditionsliteratur gewidmeten Teil dieser

Abhandlung bereits auseinandergesetzt, daß die torah sche-ba'al peh
in der traditionellen Vorstellung ebenfalls auf die sinaitische
Offenbarung zurückgeht. Um authentisch zu sein, muß sich die
Traditionskette der mündlichen Lehre bis zum Augenblick der
Offenbarung selbst zurückverfolgen lassen. Zu Beginn des Traktates
Abot («Sprüche der Väter») zählt die Mischna die Glieder dieser
Traditionskette auf: «Moses empfing die Torah — hier ist mit
,Torah' natürlich die mündliche Überlieferung gemeint — am Sinai
und überlieferte sie dem Josua ; Josua überlieferte sie den Ältesten
(es handelt sich um die Ältesten des Volkes, die schon Moses

zusammengerufen hatte; vgl. 2 Mos. 4,29 und Jos. 23,2) —; die Ältesten
überlieferten sie den Propheten und die Propheten den Männern
der Großen Versammlung ...»

Auf diese Weise wird auch die Liturgie organisch mit der
Tradition Israels in Verbindung gebracht, und schon Philo und Josephus
sehen in ihr eine sehr alte und ehrwürdige Einrichtung. Eine vom
Talmud (Ber. 26b) dem R. Jose b. Chanina, einem palästinensischen
Gesetzeslehrer der Amoräerzeit, der in der zweiten Hälfte des

3. Jahrhunderts n. Chr. lebte, in den Mund gelegte Überlieferung,
führt die drei täglichen Gebete auf die drei Erzväter zurück, indem
sie jede Gebetszeit mit einem Bibelvers in Verbindung bringt :

1. 1 Mos. 19,27: «Abraham erhob sich des Morgens und begab
sich an den Ort, wo er vor Jahwe gestanden hatte»: Einsetzung
des Morgengebetes, tefillat schacharit.

2. 1 Mos. 24,63: «Eines Abends, als Isaak auf die Felder gegangen

war, um nachzusinnen ...» : Einsetzung des Nachmittagsgebetes,

tefillat minchah.
3. 1 Mos. 26,11 : «(Jakob) kam an einen Ort und verbrachte dort

die Nacht»: Einsetzung des Abendgebetes, tefillat 'aravit.

201



Wenn es sich dabei selbstredend auch nur um eine Legende
handelt, so zeigt sie uns doch, wie sehr man darauf bedacht war,
die liturgischen Einrichtungen auf die Zeit der Patriarchen und
damit auf die Anfänge der Geschichte Israels zurückzuführen.

Der innere Aufbau der Liturgie

Soweit es möglich ist, die hauptsächlichen Bestandteile der
Liturgie, die in den Synagogen in der uns hier ganz besonders
interessierenden Zeitspanne abgehalten wurde, auf Grund der Angaben
der Mischna zu rekonstruieren, unterscheiden wir dabei im wesentlichen

zwei Teile: Die Verlesung der Hl. Schrift und das Gebet als
solches.

Die Gebetszeiten. Man versammelte sich damals dreimal am Tag
zum gemeinsamen Gebet, an Feiertagen sogar viermal. Es scheint,
daß zur Zeit der Ma'amadot die Gewohnheit bestand, jeden Tag
viermal zu beten. Wir haben es hier mit zwei verschiedenen
Traditionen zu tun, die dann später irgendwie miteinander verschmolzen.

Einerseits wurden im Tempel zu Jerusalem zwei tägliche Opfer
dargebracht, eines am Morgen, das andere kurz vor Sonnenuntergang.

Letzteres wurde später auf den Beginn des Nachmittages
vorverlegt (vgl. Pes. V). Andererseits ergaben sich drei andere
Gebetszeiten aus der Beobachtung des Sonnenstandes im Laufe des

Tages : Sonnenaufgang, Mittag und Sonnenuntergang. Sie sind
schon im Psalm 55,18 erwähnt: 'erev boger we-zohorajim, «abends,

morgens und mittags» (nach der jüdischen Vorstellung beginnt der
Tag immer am Vorabend). Der Brauch, dreimal am Tag zu beten,
erscheint auch in Daniel 6,11 als die Gewohnheit eines frommen
Mannes.

Zur Zeit der Ma'amadot verschmolzen diese beiden Traditionen
auf folgende Weise: In den Frühstunden des Tages fielen das

Morgengebet, tefillat schachar oder schacharit, und das Morgenopfer
zeitlich zusammen. Das Mittagsgebet ergab die tefillat mussaf, so

genannt nach dem qorban mussaf oder «Zusatzopfer», das zu dieser

Tageszeit bei gewissen Gelegenheiten dargebracht wurde. Dieses

202



Gebet wurde dann später nur mehr an den Tagen verrichtet, für
die auch tatsächlich ein Zusatzopfer vorgeschrieben war: Sabbate,
Festtage, Neumond usw. Am Nachmittag fiel ursprünglich das
zweite tägliche Opfer, qorban ben ha-'arbajim, zeitlich mit dem bei

Sonnenuntergang zu verrichtenden Gebet zusammen. Als dieses

Opfer dann auf den Beginn des Nachmittags verlegt -wurde, ergaben
sich daraus zwei verschiedene Gebetszeiten: tefillat minchah, das

«Gebet zur Zeit des Nachmittagsopfers» und tefillat ne'ilah, das

Gebet beim Schließen der Tempeltore, das demnach zeitlich mit
dem Sonnenuntergang zusammenfiel. Später erhielt es dann den
Namen 'aravit oder tefillat ma'ariv, «Abendgebet», während das

Ne'ilah-Gebet dem Versöhnungstag vorbehalten blieb.
Wir verweilen absichtlich etwas länger bei diesen Einzelheiten,

weil sich die Terminologie und die Einteilung der Gebete in der
synagogalen Liturgie der Gegenwart fast unverändert erhalten hat.

Die wichtigsten Bestandteile des Gebetes. Zu der Zeit, mit der wir
uns hier näher beschäftigen, bestand das Gebet aus zwei
Hauptstücken: der qeriat schema' oder Lesung des «Höre, Israel» und der
tefillah. Letzterer Ausdruck bedeutet «Gebet» schlechtweg; es ist
das der Name einer Gruppe von Segensprüchen, die man später als
schemoneh 'essreh oder «Achtzehngebet» bezeichnen wird, nach der
Anzahl der Gebetsstücke, die es in seiner täglichen Form enthält.
Man nennt es auch 'amidah, «Aufrechtstehen», weil man es stehend
verrichtet.

Das Schema' wird morgens und abends gebetet, die Tefillah am
Morgen und am Nachmittag. Später erhielt dann auch das Abendgebet

eine Tefillah.
Auf das Schema' folgten zwei weitere Bibelstellen: 5 Mos.

11,13-21 und 4 Mos. 15,37-41, wovon sich die zweite auf die zizit
oder Schaufäden bezieht und ursprünglich abends nicht rezitiert
wurde.

Das Schema' wurde im Morgengebet von zwei Segensprüchen
eingeleitet und von einem dritten abgeschlossen. Einer der
einleitenden Segensprüche war zugleich das ursprüngliche Morgen- bzw.
Abendgebet, während der andere eine Danksagung für die
Offenbarung der Torah ist.

Wie es schon der Name zum Ausdruck bringt, war die Tefillah

203



das Gebet schlechthin; die Einzelheiten ihrer Zusammensetzung
zu der Zeit, mit der wir uns hier befassen, sind uns unbekannt. Wir
wissen nur, dass sie aus drei Teilen bestand. Die Einleitung hatte
hymnischen Charakter, der Mittelteil enthielt eine Reihe von
Segensprüchen, und den Abschluß bildeten Dankgebete.

Die Festtage waren durch ein Mussafgebet ausgezeichnet, dessen

Hauptbestandteil ebenfalls eine Tefillah war. Es scheint, daß das

Mussafgebet lange Zeit hindurch nur an den Hauptorten der
Bezirke, die Ma'amadot nach Jerusalem sandten, verrichtet wurde.

Was die Benützung der Psalmen in der synagogalen Liturgie
dieser Zeit angeht, so spricht die Mischna bloß vom Hallel, das
achtzehnmal im Jahr im Anschluß an das Morgengebet gesagt
wurde.

Insofern es sich nicht ganz einfach um eine gemeinsame
Rezitation von Bibelstellen handelte, war der Wortlaut der Gebete
damals noch nicht festgelegt. Der Brauch verlangte übrigens, daß
ein Bibelvers im liturgischen Gebet nur in Form einer Paraphrase
Verwendung fand.

Die meisten Gebete beginnen mit der überlieferten Formel:
baruch atah adonai, «Gelobt seist du, Herr...». Bei längeren
Segensprüchen kommt noch eine Schlußeulogie hinzu, in der das

Hauptthema nochmals zusammengefaßt wird.
Das Abendgebet scheint zur Zeit des zweiten Tempels noch nicht

gemeinsam verrichtet worden zu sein. Die Gebete waren damals
im allgemeinen kurz gefaßt, mit Ausnahme des Jörn Kappur, an
dem die Liturgie praktisch den ganzen Tag in Anspruch nahm.

Die Torahvorlesung

Die Vorlesung aus der Torah und den Büchern der Propheten
ist zweifelsohne einer der ältesten Bestandteile der jüdischen Liturgie

und es ist anzunehmen — wir haben bereits darauf hingewiesen

—, daß sie die eigentliche Grundlage der Gebetsversammlungen
außerhalb des Heiligtums bildete.

Die Traditionsquellen verhalten sich zu dieser Lesung ebenso,
wie wir das schon beim Gebet festgestellt haben. So lesen wir, daß

204



Moses die Vorlesung für die Sabbate und Festtage, Esra hingegen
die an Montagen und Donnerstagen gebräuchliche eingesetzt hat.
In alten Zeiten waren der Montag und der Donnerstag Markttage;
bei dieser Gelegenheit hielten auch die Gerichte in den kleineren
Städten ihre Sitzungen ab. Der Talmud (B. Q. 82a) erwähnt die
Gebetsversammlungen und öffentlichen Verlesungen der Torah,
die aus diesem Anlaß in den Synagogen stattfanden. Es scheint,
daß diese zweimal wöchentlich abgehaltenen Versammlungen eine

wichtige Etappe auf dem Weg darstellen, der in die täglichen
Gebetsversammlungen in den Synagogen ausmünden wird.

Andere Quellen der jüdischen Tradition führen die wöchentlichen

Torahvorlesungen auf die «Propheten und Ältesten» zurück,
die wir bereits als Glied der Traditionskette unmittelbar vor den
«Männern der Großen Versammlung» kennengelernt haben.

Schon die Mischna erwähnt Lesungen für bestimmte Tage. Am
Sabbat, wie auch am Montag und Donnerstag, setzt sie das
Vorhandensein eines seder voraus, eines Perikopenzyklus, ohne daß es

jedoch möglich wäre, nähere Angaben über die Beschaffenheit
dieses Zyklus zu machen. Der babylonische Talmud (Meg. 31a)
hält fest, daß man den Pentateuch in Palästina innerhalb von drei
Jahren liest (dreijähriger Zyklus), in Babylonien hingegen innerhalb

eines einzigen Jahren (einjähriger Zyklus). Die zahlreichen,
in der Traditionsliteratur enthaltenen Angaben über die Schriftlesung

sind ein Beweis dafür, daß auch dieser Teil der Liturgie
das Produkt einer längeren Entwicklung war, die verschiedene
Phasen gekannt hat.

Die ältesten Hinweise auf eine öffentliche Schriftlesung finden
sich im Pentateuch (5 Mos. 31,10) anläßlich des Laubhüttenfestes
im Jobeljahr. Neh. 8 beschreibt die von Esra bei der Rückkehr
aus der Gefangenschaft abgehaltene Lesung, die dann für die

liturgischen Versammlungen richtungsweisend geworden ist.
Gewiß sehr alt ist auch die Lesung am Versöhnungstag, deren

Ursprung sich wohl vom Tempel herleitet, wo nach Joma VIII, 1

und Sotah VII, 7 der Hohepriester nach Vollbringung des
Opferdienstes einen Abschnitt aus der Torah vorlas.

Anfänglich wählte man wohl bestimmte Perikopen für die noch
verhältnismäßig seltenen Lesungen. Nach der Einführung regel-

205



mäßiger Lesungen an allen Sabbaten des Jahres machte sich auch
die praktische Notwendigkeit fühlbar, die Länge der Perikopen
genau festzulegen. Damals hat man wohl auch das Prinzip aufgestellt,

daß die Torahvorlesung zusammenhängend sein muß, im
Gegensatz zu den Lesungen aus den Prophetenbüchern, für die
die freie Perikopenwahl die Norm bleibt.

Dieser Hinweis ist sehr wichtig für die Chronologie des
Schriftkanons. Er erlaubt uns, darauf zu schließen, daß die Einrichtung
einer regelmäßigen Torahvorlesung im synagogalen Gottesdienst
auf eine Zeit zurückgeht, wo der Kanon der Prophetenbücher noch
nicht abgeschlossen war, was uns in das 3. Jahrhundert v. Chr.
hinaufführt.

Die Mischna sagt auch, daß die Perikopen ursprünglich ziemlich
kurz waren. Zu einer Änderung kam es erst nach Einführung eines

zusammenhängenden Zyklus, der aber sehr gut älter sein kann als
die Einteilung der Torah in Paraschot oder Perikopen von bestimmter

Länge. Man muß sich das etwa so vorstellen, daß man die
Lesung Sabbat für Sabbat fortsetzte und die nächste Woche immer
dort anfing, wo man das letzte Mal aufgehört hatte. Die Eeiertags-
perikopen blieben daneben natürlich selbständig bestehen.

Das Targum. Die synagogale Schriftlesung geschah vornehmlich
zum Zweck der Unterweisung des Volkes im Gesetz. Dieses Ziel
kann nun nicht erreicht werden, wenn die Gemeinde nicht versteht,
was vorgelesen wird. Hier werden wir auf zwei eng mit dem
liturgischen Leben verflochtene Erscheinungen geführt, und zwar auf
das Targum als Schriftparaphrase in der Volkssprache und auf die
synagogale Predigt.

Wir haben bereits erwähnt, daß während der Jahre der
babylonischen Gefangenschaft das Hebräische als Umgangssprache
zurückgetreten war. Man bediente sich jetzt mehr und mehr des

Aramäischen, das mit seinen zahlreichen Dialekten die vorherrschende

Sprache in den Ländern des Vorderen Orients war.
Gebetet wurde nun aber auch weiterhin mit Vorliebe hebräisch,

wenn man hiefür auch andere Sprachen zuließ, so vor allem das
Griechische.

Der Aufbau der Schriftlesung war nun so, wie ihn Esra gehandhabt

hatte (vgl. Neh. 8). Wir erfahren bei dieser Gelegenheit, daß

206



aus der Torah «deutlich, mit Angabe des Sinnes» vorgelesen wurde.
Das heißt nichts anderes als daß man ihn, da nun eben das
Verständnis des hebräischen Textes bei der breiten Masse nicht mehr
vorausgesetzt werden konnte, in die Volkssprache, das Aramäische,
übertrug. In den griechisch redenden Gemeinden geschieht diese

Übertragung später in diese Sprache.
Es hat den Anschein, daß der Brauch, neben der Torahvorlesung

eine Übertragung in die Volkssprache einhergehen zu lassen, im
liturgischen Bereich fast genau so alt ist wie die Lesung selbst.
Zum Vorleser gesellt sich von Anfang an der meturgeman oder
Übersetzer, dessen Funktion später ebenfalls zu einer stehenden
Einrichtung wird.

Es liegt nicht in unserer Absicht, hier zu untersuchen, ob die
griechischen Bibelübersetzungen, vor allem die Septuaginta, ihr
Vorhandensein ebenfalls liturgischen Bedürfnissen verdanken.
Wenn dies der Fall ist, so wäre die Septuaginta jedenfalls ein sehr

gutes Beispiel für einen Mitteltargum, für eine Übertragung, die
die Mitte hält zwischen einer zu großen Buchstabentreue gegenüber
dem hebräischen Urtext und einer Freiheit, die Gefahr läuft, am
Original Verrat zu üben.

Die synagogale Predigt

Die Übertragung des Schrifttextes in eine dem Volk zugängliche
Sprache konnte jedoch allein nicht genügen, wenn es darum ging,
der Gemeinde die liturgischen Lesungen verständlich zu machen.
Es bedurfte dazu noch einer autoritativen Erläuterung.

Mit dieser Erläuterung, von der in dem oben angeführten
Nehemiatext ebenfalls die Rede ist, begeben wir uns auf das Gebiet
der synagogalen Predigt.

Die zwei ältesten im Traditionsschrifttum dafür gebrauchten
Ausdrücke sind le-havin, «zu verstehen geben», und lamad, «lehren».
Diesem letzteren Ausdruck entspricht das griechische ôiôaoxeïv,
mit dem im Neuen Testament stets die in den Synagogen gegebene
religiöse Belehrung bezeichnet wird.

Das Verbum lamad und sein Äquivalent hagged werden im alten
Sprachgebrauch dazu verwendet, die Verbindung einer Auslegung

207



mit einem Bibeltext zu kennzeichnen. Vom Verbum hagged kommt
dann wieder haggadah, womit der wichtigste Bestandteil der so

gegebenen Belehrung bezeichnet wird.
Neben hagged gebraucht man in diesem Zusammenhang auch

darasch, «forschen». Die Hl. Schrift selbst verwendet diesen
Ausdruck, um die Tätigkeit des Esra zu kennzeichnen (Esra 7,10).
Von diesem Wortstamm leitet sich midrasch her, womit dann eine
ausführlichere Erläuterung einer Pentateuchstelle gemeint ist. Auf
diese Weise ist der Midrasch der Ausgangspunkt aller Zweige der
rabbinischen Literatur, wenn es auch später zu einer genaueren
Abgrenzung der Terminologie gekommen ist.

Die älteste Predigt schließt sich direkt an die zur Verlesung
kommende Schriftperikope an. Es ist dies die havannah, die
«Belehrung», die wir bei Esra antreffen. Manchmal ist jedoch der
Ausgangspunkt der Belehrung auch die Haftarah oder Prophetenlesung,

die gewöhnlich auf die Torahvorlesung folgte.
Es ist schwer, mit einiger Sicherheit sagen zu wollen, wie lange

die Predigt so in enger Abhängigkeit vom Schrifttext geblieben
ist, doch kann man wohl annehmen, daß die ersten Versuche einer
freieren Gestaltung auf die Zeit zurückgehen, wo die wöchentlichen
Perikopen festgelegt wurden. Als diese Perikopen länger geworden
waren, ergab sich ganz von selbst die Notwendigkeit einer Auslese.
Doch blieb die Predigt immer in Verbindung mit dem Schrifttext,
wenn auch nur so, daß sie von ihm ausgeht, indem ihr ein Vers der
zur Verlesung gelangenden Perikope zugrundegelegt wird, das
Thema selbst aber dann der freien Gestaltung durch den Prediger
überlassen bleibt.

So wurde denn auch die Predigt, die ursprünglich ein Bestandteil

des Lesegottesdienstes war, immer unabhängiger von diesem.

Gleichzeitig läßt sich eine andere Erscheinung beobachten: die

Predigt verläßt den Boden der reinen Textauslegung und wird
erbaulich. Oft löst sie sich in diesem Stadium völlig von der Schriftlesung

— man will verhindern, daß der Gottesdienst zu lang
dauert — und wird auf den Nachmittag verlegt, ja man hält sie

sogar manchmal außerhalb der Synagoge, um dem Prediger so

Gelegenheit zu geben, sich an eine möglichst große Volksmenge zu
wenden.

208



Wer waren nun die Prediger? Grundsätzlich konnte jede syna-
gogale Funktion von jedem vorgenommen werden, der dazu die

nötigen Voraussetzungen mitbrachte. Die Predigt bildete dabei
keine Ausnahme.

In späterer Zeit war sie dann allerdings praktisch den
«Schriftgelehrten» vorbehalten, also im Studium und in der Kenntnis der
Gotteslehre besonders bewanderten Männern. Dies schon deshalb,
weil es ja dabei notwendig war, die miteinander in Verbindung zu
bringenden Schriftstellen schnell und mit großer Geschwindigkeit
zu handhaben, wozu natürlich eine große Erfahrung und Vertrautheit

mit der Materie gehörte.
Es ist auch nur zu verständlich, daß sich unter den Predigern

die Haggadisten, die die erbauliche Predigtweise übten, größerer
Beliebtheit erfreuten als die Halachisten, die mehr nach kasuistischen

Grundsätzen vorgingen.
Der Prediger saß während seines Lehrvortrages. Hier bestätigt

das Neue Testament wieder einmal die Angaben der Mischna. Dort
wo zu den Predigten eine große Volksmenge zusammenströmte,
wie vor allem in Babylonien, wo man an Lernen und Belehrung im
allgemeinen mehr Gefallen fand als in Palästina, richtete sich der
Meister (überhaupt dann, wenn es sich um einen berühmten
Gesetzeslehrer handelte) nicht selbst an das Publikum, sondern
bediente sich eines Mittelsmannes, der ebenfalls turgeman heißt,
weil er den Zuhörern die Gedanken des Meisters vermittelte.

Die Haftarot

Wir haben bereits angedeutet, daß auf die Torahvorlesung
jeweils ein Abschnitt aus einem Prophetenbuch folgte. Diese Lesung
heißt nun ihrerseits haftarah, vom Verbum hiftir, «beenden,
abschließen » ; hier also : Abschluß der Torahvorlesung.

Es gibt keinen sicheren Hinweis dafür, zu welcher Zeit die
Prophetenlesungen im synagogalen Gottesdienst eingeführt wurden.

Bei den Haftarot konnte niemals die Frage einer kontinuierlichen
Lesung auftauchen. Man kann wohl annehmen, daß sich Auswahl
und Art der Haftarahlesung parallel mit der Torahvorlesung ent-

209



wickelten. Ein Blick in die Mischna lehrt uns, daß die Propheten-
perikopen für die verschiedenen Paraschot oft wechselten. Als
Grundsatz für die Auswahl der Haftarot stellt der Talmud (Meg.
29b) eine einzige Bedingung: de-dame leh: es muß irgendeine
Ähnlichkeit, irgendein Zusammenhang bestehen zwischen der Paraschah
und der Haftarah. Hinsichtlich dieses Zusammenhanges war man
sehr großzügig, und dort, wo er nicht deutlich genug aus den
Texten hervorging, half man zuweilen durch eine mehr als
einfallsreiche Exegese kräftig nach.

Die Sehten

Wir haben bis jetzt vor allem von der Liturgie der Synagoge in
Palästina und, im Anschluß daran, in Babylonien gesprochen. Die
gebotene Übersicht ist aber recht unvollkommen, denn wir mußten
dabei die Sekten außer acht lassen, die ein nicht zu unterschätzender

Faktor im religiösen und liturgischen Leben waren. Die Welt
dieser Sekten ist uns vor allem durch die sogenannte Damskus-

schrift bekannt, die 1897 in der Genisa von Alt-Kairo ans Tageslicht

kam, und seit 1947 besonders durch die Handschriftenfunde
am Toten Meer, die seitdem systematisch wissenschaftlich
ausgewertet werden.

Durch diese ehrwürdigen Zeugen der Vergangenheit kennen wir
jetzt viele Einzelheiten über das Leben der Gemeinschaft von
Qumrân, deren Blütezeit sich auch mit einiger Genauigkeit datieren

läßt. Wir wissen auch, daß das liturgische Geschehen in dieser
Gemeinschaft einen wichtigen Platz einnahm. Unter den
aufgefundenen Handschriften befindet sich übrigens auch eine Rolle
mit Danksagungshymnen.

Die hellenistische Welt

Außerhalb Palästinas und Mesopotamiens, wo aramäisch
gesprochen wurde, befand sich der Großteil der jüdischen
Diasporagemeinden im hellenistischen, von griechischer Kultur geprägten

210



Raum, in dem die xoiviq, das alexandrinische Griechisch, die

Umgangssprache war.
Ganz wie in Palästina und Babylonien hatte auch dort jede

organisierte jüdische Gemeinde ihre Synagoge. Die Anziehungskraft

der kulturell so hochstehenden griechischen Umwelt war
dementsprechend groß. Fast die Gesamtheit der Mitglieder dieser
Gemeinden sprach nicht nur für gewöhnlich Griechisch, sondern
verstand auch nicht mehr Hebräisch oder Aramäisch. So kam es

auch, daß dort die gesamte Liturgie, und oft sogar die Torah-
vorlesung, in Griechisch gehalten wurde.

Wenn man Philo diesbezüglich Glauben schenken kann, so füllten

die Verlesung des Gesetzes und seine Auslegung in den
hellenistischen Gemeinden den Gottesdienst fast völlig aus.

Weitberühmt war im Altertum die große jcqoosvxp von Alexandrien,

die Philo und die rabbinische Literatur beschreiben (vgl.
Tos. Suk. IV, 6). Die Gemeindemitglieder hatten dort ihre Plätze
nach Berufsständen getrennt inne. Die baulichen Dimensionen
dieses Gotteshauses waren so bedeutend, daß ein auf einer Tribüne
des Mittelschiffes stehender Beamter den Gläubigen mit einer Fahne
ein Zeichen gab, damit sie wußten, an welchen Stellen sie die
Responsorien auf das Gebet des Vorbeters zu sprechen hatten.

Der Tempel von Leontopolis. In diesem Zusammenhang soll auch
einer im Judentum ganz einmaligen und außergewöhnlichen
Einrichtung gedacht werden, die übrigens nur auf Grund ganz besonderer

Umstände und politischer Verhältnisse in Erscheinung treten
konnte.

Zur Zeit der von Antiochus Epiphanes in Palästina entfesselten

Religionsverfolgung hatte sich der junge Onias, der Sohn des letzten
rechtmäßigen Hohenpriesters, Onias III., nach Alexandrien
geflüchtet. Onias III. war 174 v. Chr. abgesetzt worden, und an seine

Stelle trat der dem griechischen Einfluß freundlich gesinnte Jason.
Der junge Onias war vom König Philometor sehr gut aufgenommen
worden und trug sich nun mit dem Gedanken, in Ägypten anstelle
des von den Syrern profanierten Tempels von Jerusalem ein Heiligtum

zu errichten. Der König stellte zu diesem Zweck ein Grundstück

in Leontopolis, in der Nähe von Heliopolis, zu seiner Verfügung,

und Onias begann nun seinen Plan zu verwirklichen (gegen

211



153 v. Chr.). Der dort im Entstehen begriffene Tempel war nach
dem Vorbild des Jerusalemer Heiligtums eingerichtet, und zwar
nicht so sehr hinsichtlich der baulichen Gestaltung als in der
Gottesdienstordnung. Die Zeremonien wurden von Priestern und
Leviten verrichtet, die ebenfalls dem ungastlich gewordenen Lande
Israel den Rücken gekehrt hatten.

Eine geraume Zeit hindurch war dieser Tempel ein wichtiger
geistiger Mittelpunkt des ägyptischen Judentums. Man begab sich
dorthin an Festtagen, brachte Opfer dar usw., aber niemals wurde
diese Kultstätte, selbst von Seiten ihrer eifrigsten Anhänger, als
eine Konkurrenz zum Tempel von Jerusalem empfunden. Leonto-
polis hatte also nicht, wie der Tempel der Samaritaner auf dem

Berge Garizim, einen schismatischen Charakter.
Die politischen Unruhen trugen auch die Schuld daran, daß

dieser sonderbare Tempel dem Anathema der Jerusalemer Priesterschaft

entging. Als in Jerusalem der Tempeldienst wieder hergestellt
wurde, hatte der Oniastempel bereits eine gewisse Existenzberechtigung

erworben, und man tolerierte ihn mehr oder weniger.
Hin und wieder stößt man im rabbinischen Schrifttum auf

Auseinandersetzungen der Gelehrten über den Wert oder Unwert der
in Leontopolis abgehaltenen gottesdienstlichen Verrichtungen, vor
allem der dort dargebrachten Opfer. Die einfache Tatsache, daß

es dort überhaupt Opfer geben konnte, stellte schon an sich eine

Verletzung des deuteronomischen Gesetzes über die Einheit der
Kultstätte dar. Im Jahre 73 n. Chr. wurde dieser merkwürdige
Tempel von den römischen Behörden geschlossen.

Die Zeit nach der TempelzerStörung im Jahre 70 n. Chr.

Das Bild, das wir, ziemlich summarisch, von den verschiedenen

Entwicklungsstufen der synagogalen Liturgie seit dem Augenblick,
wo sie zu einer nationalen Einrichtung geworden war, zu zeichnen
versuchten, bedarf einiger Korrekturen, wenn wir nun die
Zeitspanne ins Auge fassen, die auf die Katastrophe des Jahres 70 n. Chr.

folgt.
Wenn man auch die Tragweite dieses traurigen Ereignisses kaum

212



überschätzen kann, so muß man sich doch in acht nehmen, ihm
einen zu großen Einfluß auf das liturgische Geschehen zuzuschreiben.

Das mag auf den ersten Blick befremden, da ja doch mit der
diesmal endgültigen Zerstörung des Tempels der Opferkult
aufhörte, was wieder einschneidende Veränderungen im religiösen
Leben Israels zur Folge hatte. Doch tritt eben damit auch die

ganze Bedeutung zutage, die dem synagogalen Gottesdienst
schon vorher zukam. Er war derart in der Tradition des Volkes
verankert, daß er imstande war, die liturgische Kontinuität
sicherzustellen und eine noch größere Umwälzung auf dem Gebiete der
religiösen Gemeindeorganisation zu verhindern.

Der sogenannte «Ersatzgottesdienst». Man hat vom synagogalen
Gottesdienst oft als von einem «Ersatzgottesdienst» gesprochen,
als einer Art kleinerem Übel, mit dem man sich notgedrungen
abfinden mußte, als der Tempel nicht mehr bestand.

Dazu muß aber gesagt werden, daß die Synagoge den Tempel
nicht «ersetzt» hat. Sie hat sich ganz einfach den veränderten
Gegebenheiten angepaßt. Diese Anpassung war infolge des schon
vorhandenen soliden Rahmens verhältnismäßig leicht durchzuführen.

Die Idee, daß das Gebet die Opfer ersetzt, gehört der

Theologie einer späteren Zeit an.
Die Struktur der Gebete erleidet keine Veränderung. Der

neugeschaffene Zustand hatte keine Veränderung in der Struktur der
synagogalen Gebete zur Folge. Die Texte, die durch das Aufhören
des Opferdienstes ihren unmittelbaren Zweck verloren hatten,
wurden weder ausgemerzt noch abgeschafft, sondern erhielten eine

neue Sinngebung, entweder durch Zusätze oder durch geringfügige
Änderungen im Wortlaut. So wurden sie mit den nunmehrigen
Verhältnissen in Einklang gebracht.

Dieses Vorgehen findet seine Erklärung in der allgemeinen
Erwartung eines baldigen Wiederaufbaus des Tempels: warum
etwas ändern, wenn es sich doch nur um eine vorübergehende
Erscheinung handelt?

Der Streit mit den Sekten. Auch andere Elemente fanden damals

Eingang in das Gebet der Synagoge, und zwar einerseits im
Zusammenhang mit der immer größer werdenden Differenzierung zwischen

213



dem Judentum und dem jungen Christentum, andererseits aber
als Folge der Auseinandersetzung mit gnostischen Strömungen.

Festlegung der Gebetstexte. Die sich mehr und mehr durchsetzende
Tendenz, die Elemente der jüdischen Tradition zu sammeln und
aufzuzeichnen — ein Anliegen, das vor allem den Lehrhäusern am
Herzen lag —, wirkte sich nun auch im liturgischen Bereich aus.
Die politische Unsicherheit war groß und blieb nicht ohne
nachhaltigen Einfluß auf das ganze traditionelle Lehrsystem. So war es

auf allen Gebieten notwendig, sich an möglichst sichere Traditionen
zu halten.

Damals legte man unter anderem auch die Reihenfolge der
Segensprüche innerhalb der Tefillah fest (vgl. Ber. 28b). Verschiedene

andere auf dieses wichtige Gebet bezügliche Verfügungen
wurden ebenfalls getroffen; auch das Abendgebet erhielt damals
eine Tefillah.

Der Aufstand unter Bar Kochba und seine Folgen im liturgischen
Bereich

Viel nachhaltiger als die Tempelzerstörung wirkten sich auf die
Gesamtheit der jüdischen Institutionen und des jüdischen Lebens
die Folgen des Bar Kochba-Aufstandes aus, der von den Römern
im Jahre 135 n. Chr. endgültig niedergeschlagen wurde. Der Süden
Palästinas wurde völlig verwüstet und die Überlebenden flüchteten
nach dem Norden, nach Galiläa, das von nun an zum Mittelpunkt
jüdischer Geistigkeit wird, soweit man davon in diesen schweren
Jahren überhaupt sprechen kann.

Jede Tradition, auch die liturgische, hatte durch die Ereignisse
bedingt eine Unterbrechung erlitten, und viele Zeugen der
Tradition waren zugrundegegangen. Jetzt mußte alles erst einmal wieder

gesammelt und rekonstituiert werden, und das war eine harte,
langwierige Arbeit, bei der alle einschlägigen Fragen von den
Gesetzeslehrern bis in die kleinsten Einzelheiten zur Diskussion
gestellt wurden. Die Halakhah, und damit die Kasuistik, bemächtiget

sich jetzt des gesamten Überlieferungsgutes. Auch die Liturgie
bildet dabei keine Ausnahme, und jetzt erst erhält sie einen starren,
festen Rahmen. Fortsetzung folgt

214


	Geschichtlicher Überblick über die Anfänge der synagogalen Liturgie und ihre Entwicklung

