Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 18 (1962)

Artikel: Geschichtlicher Uberblick tiber die Anfange der synagogalen Liturgie
und ihre Entwicklung

Autor: Hruby, Kurt

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-960993

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-960993
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

GESCHICHTLICHER UBERBLICK
UBER DIE ANFANGE DER SYNAGOGALEN
LITURGIE UND IHRE ENTWICKLUNG

Von KurtT HrRUBY, Paris

Die vorexilische Epoche

Obwohl die jiidische Religion auf gittliche Offenbarung zuriick-
geht, enthélt sie doch nicht nur Elemente, die ihr spezifisch eigen
sind. Der EinfluB anderer, dlterer und hoher entwickelter Kulturen
ist betrichtlich. Die Offenbarung baut auf einem schon von der
Vorsehung bereiteten Grund auf.

Aufgabe der Bibelwissenschaft ist es, alle vorisraelitischen Ele-
mente aufzuzeigen, die der Gottesdienst enthilt, der im Pentateuch
anlaflich der Errichtung der Stiftshiitte in der Wiiste beschrieben
wird.

Im Interesse eines exakten Vorgehens miilte man von allem
Anfang an zwischen Opferkult und Gebetsgottesdienst unterschei-
den, doch bildeten diese beiden Gebiete urspriinglich sicherlich eine
Einheit, und es gab kaum einen Akt 6ffentlicher ‘Gottesverehrung
ohne Opfer. Ubrigens steht fest, daB schon in weit zuriickliegenden
Zeiten das Opfer stets von der jeweiligen Gelegenheit angepafBiten
Gebeten umrahmt war. Diese stets aus gleichen oder &hnlichen
Anléssen wiederholten Gebete hatten gewill eine ganz natiirliche
Tendenz, sich, wenn auch vorerst nur rein strukturmifig, zu
fixieren. ,

Diese archaisch-einfache Kultform hat sich bei den Israeliten
sehr lange Zeit hindurch erhalten. Um uns davon zu iiberzeugen,
brauchen wir nur ein beliebiges Buch der Bibel zu 6ffnen; der Kult
geht ungeféihr folgendermallen vor sich: Das Opfer wird auf irgend-
einer Opferhohe dargebracht; es ist von kurzen Gebeten begleitet
und wird mit dem Opfermahl abgeschlossen.

193



In diesem Zusammenhang miissen wir auch die Frage der Kult-
stitte etwas niaher betrachten. Gewill, 5 Mos. ist formell hinsicht-
lich der einzigen Kultstitte (Kap. 12). Der Text besteht mehrmals
darauf, dafl die Kultakte nach dem Einzug der Israeliten ins
Gelobte Land an dem Ort stattfinden miissen, «den Jahwe, euer
Gott, auserwihlen wird unter euren Stimmen, um seinen Na-
men auf ihm ruhen zu lassen und ihn zu seiner Wohnstétte zu
machen».

Vom Standpunkt der biblischen Chronologie aus sind diese Vor-
schriften immerhin zeitlich ziemlich spét anzusetzen. Sie sanktio-
nieren einerseits eine schon bestehende Tatsache und beschreiben
andererseits einen als ideal angesehenen Zustand, der jedoch,
zumindest vor der babylonischen Gefangenschaft, niemals voll-
stdndig erreicht wurde. |

Nach der Eroberung des Landes Kanaan durch die Israeliten,
unter Josua, wurde das Heiligtum vorerst zu Silo aufgerichtet,
doch fuhr man daneben fort, iberall im Lande auf den Opferhéhen
Opfer darzubringen. Diese Praxis wurde auch von den Richtern
und Propheten dieser Zeit geiibt (vgl. z. B. Richter 17 u. a.).

Zur Zeit Davids horen wir von einem Heiligtum in Nobe. Selbst
nach der Ubertragung der Bundeslade nach Jerusalem (vgl.
I Chron. 16) und der endgiiltigen Wahl einer Stétte fiir die Erbau-
ung des Tempels (vgl. I Kon. 8) erwies sich der alte Brauch als
dulerst zahlebig. Stets mullten die Propheten ihre Stimme erheben
gegen die eingewurzelte Gewohnheit, nach kananiischer Art auf
den Héhen Opfer darzubringen, ohne daf3 jedoch diese Praxis immer
eigentlich gotzendienerischen Charakter trug.

Immerhin war seit der Erbauung des Tempels zu Jerusalem
jede kultische Handlung auBerhalb des Heiligtums offiziell unter-
sagt. Doch auch das gilt nur fiir das Reich Juda. Im Reich Israel
— das Schisma geht auf die Generation nach Salomo zuriick, der
den Tempel erbaut hatte — bestehen die Opferhchen weiter, und
einer der ersten Akte des Konigs Jerobeam war die Errichtung —
oder, besser gesagt, die offizielle Wiederbelebung — eines «Kon-
kurrenzheiligtums» in Beth-El (vgl. I Kon. 13).

Mit dem Tempel beginnt ein neuer Abschnitt gottesdienstlicher
Entwicklung. Wir finden dort eine genau geregelte Liturgie vor,

194



eine genau geregelte Ordnung fiir alles, was den eigentlichen Opfer-
dienst betrifft, und auch ein eigenes Kultpersonal: Priester, Leviten
und niedere Altardiener mit genau festgelegten Aufgaben.

Auch die Organisation des Tempeldienstes war sicherlich das
Ergebnis einer langen Entwicklung, von der die Bibeltexte nur das
Endstadium festhalten. So wollten manche Autoren in der biblischen
Beschreibung der Stiftshiitte in der Wiiste nur eine Riickproje-
zierung eines Idealzustandes sehen, der in Wirklichkeit niemals
erreicht worden war und der den Erwartungen und Aspirationen
gewisser Kreise aus der Umgebung der grofen Propheten Israels
entsprach. Ohne so weit zu gehen, kann man doch annehmen, da
auch die Organisation des Tempelkultes auf der Grundlage geoffen-
barter Elemente dem Gesetz der Entwicklung unterworfen war.

Die nichtbiblischen Beschreibungen der Tempelliturgie werden
uns entweder von Flavius Josephus geliefert, der selbst aus priester-
licher Familie stammte und in seiner Jugend noch im Tempel
Dienst getan hatte, oder aber durch die talmudische Literatur. In
beiden Fillen handelt es sich um Schilderungen, die den Gottes-
dienst im zweiten Tempel zum Gegenstand haben, so dafl uns dabei
also ein Zustand vergegenwirtigt wird, in dem die Zeremonien voll
entwickelt und endgiiltig festgelegt waren. Diese Angaben erlauben
uns also nicht, unbedingt giiltige Schliisse auf eine weiter zuriick-
liegende Epoche zu ziehen.

Wenn wir selbst annehmen, dall zu gewissen Zeiten religitsen
Eifers der Tempel zu Jerusalem wenigstens im Reich Juda die ein-
zige wirkliche Kultstétte war (vgl. z. B. IT Kon. 18: die Regierungs-
zeit des Hiskia), so hatte doch die groe Masse der Bevolkerung
nicht einmal zu den wichtigsten Festen Gelegenheit, sich dorthin
zu begeben. Andererseits ist es aber doch hochst unwahrscheinlich,
da man damals die Sabbate und Feste aulerhalb Jerusalems ohne
jede gottesdienstliche Versammlung feierte. Es hat gewill seinen
guten Grund, wenn die Feste in der biblischen Terminologie migrae
godesch, «Tage heiliger Versammlung» heien und wenn so ihr
Gemeinschaftscharakter unterstrichen wird. Da wir aber keine
sicheren Hinweise besitzen, bleibt alles, was wir auf diesem Gebiet
iiber die vorexilische Periode auszusagen vermdégen, notwendiger-
weise hypothetisch.

195



Die babylonische Gefangenschaft

Wie fiir die gesamte jiidische Theologie, ist die babylonische
Gefangenschaft auch fiir das liturgische Leben Israels ein entschei-
dender Wendepunkt. Durch die Zerstérung des Tempels, im Jahre
586 v. Chr., hatte Nebukadnezar das jiidische Volk seines gottes-
dienstlichen Mittelpunkts beraubt. Es ist wahrscheinlich — viele
Autoren sind jedenfalls dieser Ansicht —, dafl man damals aus der
sehr verstdndlichen Sorge heraus, das religiose Erbe zu bewahren,
begonnen hat, sich regelmaBig zusammenzufinden, um sich gemein-
sam durch die Lesung der heiligen Schriften aufzurichten und die
Ermahnungen anzuhdren, die von den geistlichen Fihrern der
Gemeinde im nationalen Ungliick an das Volk gerichtet wurden.
Ein anderer Zweck dieser Versammlungen war das gemeinsame
Bekenntnis der groBen Prinzipien des judischen Glaubens, die allein
imstande waren, die Exulanten vor dem Aufgehen in einem kul-
turell viel hoher entwickelten Milieu, das auf sie eine grofle An-
ziehungskraft ausiibte, zu bewahren.

Nach der Riickkehr eines Volksteiles nach Palistina und dem
Wiederaufbau des Tempels wurden diese Lehr- und Leseversamm-
lungen nicht nur von den in Babylonien verbliebenen Juden fort-
gesetzt, sondern sicherlich auch von denen beibehalten, die in das
Land der Viter zuriickgekehrt waren.

Auch theologische Erwéigungen spielen sicherlich bei dieser Ent-
wicklung mit. Die Jahre der Verbannung haben wichtige Veran-
derungen auf dem Gebiete der religiosen Vorstellungen nach sich
gezogen. Die erste und direkteste Auswirkung davon war eine
Riickbesinnung auf den Wert des religiosen Erbes Israels gewesen.
Andererseits hatte sich auch der allgemeine Horizont durch den
zwangsldufigen tdglichen Kontakt mit einer hochentwickelten
Zivilisation bedeutend erweitert. Dazu kommt noch, dal das jahre-
lange Nichtvorhandensein des gewohnten kollektiven und insti-
tutionellen Rahmens das religiose Leben Israels, das vor dem Exil
einen stark auf die Gemeinschaft ausgerichteten Charakter trug,
in personlichere und auf innerliche Vertiefung abzielende Bahnen
lenkte. _ _

Die alte Vorstellung vom Wert der Opfer und des Tempelkults,

196



an dem das Volk nur als Zuschauer und gleichsam am Rande teil-
nahm, hatte einer anderen Haltung Platz gemacht. In Hinkunft
fordert man fiir den einzelnen die Moglichkeit einer aktiveren Teil-
nahme an der Liturgie und einer engeren Verbindung mit dem
gottesdienstlichen Geschehen.

Die Entwicklung einer Gebetsliturgie auflerhalb des Opferkultes

Was die liturgische Entwicklung in dem Zeitraum anbetrifft, der
auf das Exil folgt, so haben wir dariiber keine unmittelbaren Hin-
weise. Immerhin fehlt es in den damals abgefaiten biblischen
Biichern nicht an diesbeziiglichen Andeutungen. Auch scheint es
nicht abwegig zu sein, auf diesem Gebiet das Zeugnis der talmu-
dischen Literatur heranzuziehen, die zumindest in manchen kon-
kreten Fallen sehr alte Bestandteile enthéalt.

Die ersten Spuren einer téglichen Liturgie, die nicht mehr in
direktem Zusammenhang mit den Opfern steht, gehn auf den Tem-
pel selbst zuriick. Nach den Angaben des Mischnatraktates Tamid
(V, 1) hiatten die diensttuenden Priester jeden Tag den Opferkult
unterbrochen, um dem Gebete zu obliegen. Derselben Quelle zufolge
bestand dieses Gebet hauptséichlich aus Bibelstellen, die sich auf
die Grundlagen der jiidischen Religion beziehen, wie dem Dekalog,
dem schema’ jisrael («Hore, Israely) und anderen. Diese Texte
waren von einer Einleitung und einer Schlufiformel umrahmt, von
denen erstere eine Dankesbezeugung gegen Gott fiir die Offen-
barung der Torah ist, wihrend letztere das Versprechen, stets die
Gebote zu beobachten, enthielt.

Die Bewohner Jerusalems oder die Pilger, die sich anlaBlich der
Feste dorthin begaben, hatten stets Gelegenheit, an der Tempel-
liturgie teilzunehmen, sei es durch Gesten der Anbetung oder durch
Einstimmen in verschiedene Teile des Psalmengesanges der Leviten.
In der nachexilischen Zeit sind ja auch die Psalmen zum liturgischen
Gebet schlechtweg geworden und haben diese Funktion seither
sowohl im jiidischen Kultus als auch, durch seine Vermittlung, im
christlichen Gebet bewahrt.

Die Mo’amadot. Um nun dem ganzen Volk die Teilnahme am

197



Gottesdienst im Zentralheiligtum von Jerusalem mdglich zu machen,
dehnte man die Einteilung von Priestern und Leviten in vierund-
zwanzig Klassen (I Chron. 24) auf alle Bevolkerungsschichten aus.
Das ist der Ursprung der Ma’amadot. Dieses Wort ist von der
Wurzel ’amad, «aufrecht stehen», abgeleitet und bedeutet im kon-
kreten Fall «im Augenblick des Opfers neben dem Altar stehenny.
Es war die Aufgabe dieser Abordnungen, nach einem bestimmten
Turnus die einzelnen Landesteile beim Opferdienst zu vertreten.

Wenn sie im Dienst waren, versammelten sich die Mitglieder
dieser Abordnungen viermal am Tag zum gemeinschaftlichen Gebet.
Waihrend nun eine solche Delegation in Jerusalem weilte, kamen
die anderen Mitglieder desselben Kreises, die nicht in die Haupt-
stadt gezogen waren, zu denselben Stunden in ihren Herkunfts-
orten zusammen. '

Der von den Fasttagen handelnde Traktat (Ta’anit) gibt uns
einige Hinweise auf die bei den Ma’amadot gebréuchliche Liturgie.
Die dort (Kap. IV) erwiahnten Gebete gleichen denjenigen, von
denen im Zusammenhang mit den Gebetsversammlungen der Prie-
ster im Heiligtum die Rede war. Es ist so gut wie sicher, dafl dabei
auch der Priestersegen erteilt wurde, zumindest an den Orten, an
denen Arondien wohnten.

Durch den babylonischen Talmud, der unsere Mischna erldutert,
wissen wir auch, dal} sich die verschiedenen Bezirke zu Katastro-
phenzeiten an ihre Ma’amadot in Jerusalem zu wenden pflegten,
um sich in ganz besonderer Weise ihrem Gebet im Heiligtum zu
empfehlen. So ist das Fiirbittgebet ein stehender Bestandteil der
Ma’amadot-Liturgie geworden.

Offentliche Fasttage. In diesem Zusammenhang muB} gesagt wer-
den, daBl die 6ffentlichen Fasttage und die in Katastrophenzeiten
auBerhalb des Heiligtums veranstalteten Gebetsversammlungen
eine sehr alte Einrichtung sind und wahrscheinlich auf die Zeit vor
dem Exil zuriickgehen. Auch ist es sehr gut moglich, dal die
Ma’amadot dann spéter in ihren Rahmen alte Gebete aufgenommen
haben, die urspriinglich bei derlei Gelegenheiten gesprochen wur-
den.

Die Biicher Esra und Daniel haben Texte iiberliefert, die es uns
ermoglichen, uns ein Bild von den damals iiblichen Gebeten zu

198



machen (vgl. Neh. 9,5ff.). Wenn wir uns die Miihe nehmen, die
Hauptelemente dieser Gebete hervorzuheben, so stellen wir unter
anderem fest, daf sie sich bis heute im Gottesdienst der Synagoge
erhalten haben.

Koexistenz von Opferkult und Gottesdienst auferhalb des Heilig-
tums. Sowie diese Gebetsversammlungen auflerhalb des Heiligtums
einmal zu stehenden Einrichtungen geworden waren, war auch der
Weg frei fiir ihre weitere Gestaltung.

Wir haben bereits in Kiirze darauf hingewiesen, wie eng am
Anfang die Verbindung zwischen den beiden Kultformen, dem
Opferdienst und der Gebetsliturgie, gewesen ist. Jahrhundertelang,
bis zur endgiiltigen Zerstorung des Tempels durch Titus, im Jahre
70 n. Chr., haben diese beiden Formen nebeneinander bestanden
und sich gegenseitig erginzt.

Es ist unwiderlegbar, dafl in der Entwicklung des synagogalen
Gottesdienstes sowohl in Paléstina als auch in allen anderen Lén-
dern, in denen Juden wohnten, die stete Tendenz zum Ausdruck
kommt, die Gottesverehrung zu verinnerlichen und zu vergeistigen.
Dieses Bestreben gehort mit hinein in ein geistiges Klima, das
kennzeichnend ist fiir diesen Abschnitt der Geschichte Israels.
Doch muB} festgehalten werden, dall niemals ein echter Gegensatz
bestand zwischen den beiden Kultformen. Die Synagoge — das
Wort bedeutet anfénglich nichts anderes als «versammelte Ge-
meinde» — war nur eine Ergénzung des Tempelkultes und hatte
niemals die Priatention, an seine Stelle treten zu wollen. Die wich-
tigsten Kulthandlungen im Leben Israels blieben stets eng mit dem
Heiligtum in Jerusalem verkniipft, das allein imstande war, ihnen
wahren religiosen Wert zu verleihen.

Die synagogale Liturgie withrend der vorchristlichen Periode

Wir sind genétigt, die verschiedenen Entwicklungsphasen, die
die Gebetsliturgie auBerhalb des Heiligtums von den Ma’amadot
an mitgemacht hat, beiseite zu lassen und direkt zur Beschreibung
ihres Zustandes zur Zeit der groffen nationalen Wiedergeburt im
AnschluB an die Makkabéerkriege iiberzugehen. Dieser Zustand ist

199



wesentlich derselbe, den wir dann zu Beginn der christlichen Ara
kennenlernen.

Wihrend alles, was bisher gesagt wurde, zumindest in seinen
SchluBfolgerungen doch weitgehend in den Bereich der Hypothese
gehort, so prézisieren sich jetzt die verfiigbaren Nachrichten und
stehen uns in immer reicherem Mafle zur Verfiigung, je mehr wir
uns der christlichen Epoche nidhern. Die Angaben der Mischna auf
dem Gebiete, das uns hier besonders beschéftigt, werden jetzt auch
durch andere Autoren, Juden und Heiden, bestétigt, die uns eben-
falls wichtige Hinweise liefern iiber die gottesdienstlichen Verhalt-
nisse im Judentum dieser Periode.

Aufler der judischen Traditionsliteratur sind die wichtigsten
Quellen Philo von Alexandrien und der jiidische Geschichtsschrei-
ber Flavius Josephus.

Die Synagoge wird zur nationalen Institution. Zu der Zeit, von
der wir jetzt sprechen, ist das, was man in Hinkunft allgemein
«die Synagoge» nennen wird, bereits zu einer stehenden Einrich-
tung im jidischen Leben geworden. Jede etwas bedeutendere Ge-
meinde in Paldstina und in den Léndern der Diaspora besitzt jetzt
ein Gebdude, wo die Glaubigen zum gemeinsamen Gebet zusammen-
kommen. '

Die rabbinische Tradition. Die rabbinische Tradition fithrt die
Regelung des synagogalen Gottesdienstes auf die «Méanner der
GroBlen Versammlungy zuriick, das heiBt auf das groBe Synhedrion
(vgl. Ber. 33a). Die Anfiange dieser obersten gesetzgebenden Be-
horde liegen im Dunkeln. Flavius Josephus erwiahnt sie zum ersten
Male zur Zeit Antiochus des GroBen, der zwischen 233 und 187 v. Chr.
regierte. Wenn man annimmt, dafl die liturgischen Initiativen des
Synhedrions ungefahr 160 v.Chr. anzusetzen sind, so wiirde diese
Reform zeitlich zusammenfallen mit der allgemeinen Reorgani-
sation des jiidischen religiosen Lebens nach den Makkabéaerkriegen.

Falls uns nun die Tradition in diesem Fall wirklich iiber eine
historische Tatsache unterrichtet, miissen wir uns immerhin noch
fragen, worin die Intervention des Synhedrions nun eigentlich
bestand.

Es ist hochst wahrscheinlich, dal man damals ganz einfach eine
ganze liturgische Entwicklung gesetzlich geregelt und so ihr Ergeb-

200



nis sanktioniert hat. Die Vorschriften des Synhedrions bezogen sich
sicherlich weit eher auf die Gesamtstruktur und die Inspiration
der Gebete als auf die Gebetstexte als solche, die, wie wir noch
festzustellen Gelegenheit haben werden, noch lange Zeit hindurch
weitgehend dem freien Ermessen iiberlassen blieben.

Die Erwiahnung des Synhedrions im Zusammenhang mit den
liturgischen Einrichtungen hat iibrigens noch einen tieferen Grund.
Wir haben in dem der Traditionsliteratur gewidmeten Teil dieser
Abhandlung bereits auseinandergesetzt, dal die torah sche-ba’al peh
in der traditionellen Vorstellung ebenfalls auf die sinaitische Offen-
barung zuriickgeht. Um authentisch zu sein, muf} sich die Tra-
ditionskette der miindlichen Lehre bis zum Augenblick der Offen-
barung selbst zuriickverfolgen lassen. Zu Beginn des Traktates
Abot («Spriiche der Viter») zdhlt die Mischna die Glieder dieser
Traditionskette auf: «Moses empfing die Torah — hier ist mit
,Torah‘ natiirlich die miindliche Uberlieferung gemeint — am Sinai
und iiberlieferte sie dem Josua; Josua iiberlieferte sie den Altesten
(es handelt sich um die Altesten des Volkes, die schon Moses zusam-
mengerufen hatte; vgl. 2 Mos. 4,29 und Jos. 23,2) —; die Altesten
iiberlieferten sie den Propheten und die Propheten den Minnern
der GroBen Versammlung .. .»

Auf diese Weise wird auch die Liturgie organisch mit der Tra-
dition Israels in Verbindung gebracht, und schon Philo und Josephus
sehen in ihr eine sehr alte und ehrwiirdige Einrichtung. Eine vom
Talmud (Ber. 26b) dem R. Jose b. Chanina, einem paléstinensischen
Gesetzeslehrer der Amoréderzeit, der in der zweiten Hailfte des
3. Jahrhunderts n. Chr. lebte, in den Mund gelegte Uberlieferung,
fithrt die drei téglichen Gebete auf die drei Erzviter zuriick, indem
sie jede Gebetszeit mit einem Bibelvers in Verbindung bringt:

1. 1 Mos. 19,27: «Abraham erhob sich des Morgens und begab
sich an den Ort, wo er vor Jahwe gestanden hatte»: Kinsetzung
des Morgengebetes, tefillat schacharit.

2. 1 Mos. 24,63: «Eines Abends, als Isaak auf die Felder gegan-
gen war, um nachzusinnen . . .»: Einsetzung des Nachmittagsgebe-
tes, tefillat minchah.

3. 1 Mos. 26,11: «(Jakob) kam an einen Ort und verbrachte dort
die Nacht»: Einsetzung des Abendgebetes, tefillat *aravit.

201



Wenn es sich dabei selbstredend auch nur um eine Legende
handelt, so zeigt sie uns doch, wie sehr man darauf bedacht war,
die liturgischen Einrichtungen auf die Zeit der Patriarchen und
damit auf die Anfinge der Geschichte Israels zuriickzufiihren.

Der innere Aufbau der Liturgie

Soweit es moglich ist, die hauptsichlichen Bestandteile der
Liturgie, die in den Synagogen in der uns hier ganz besonders inter-
essierenden Zeitspanne abgehalten wurde, auf Grund der Angaben
der Mischna zu rekonstruieren, unterscheiden wir dabei im wesent-
lichen zwei Teile: Die Verlesung der HI. Schrift und das Gebet als
solches.

Die Gebetszeiten. Man versammelte sich damals dreimal am Tag
zum gemeinsamen Gebet, an Feiertagen sogar viermal. Es scheint,
daBl zur Zeit der Ma’amadot die Gewohnheit bestand, jeden Tag
viermal zu beten. Wir haben es hier mit zwei verschiedenen Tra-
ditionen zu tun, die dann spéter irgendwie miteinander verschmol-
zZen.

Einerseits wurden im Tempel zu Jerusalem zwei tégliche Opfer
dargebracht, eines am Morgen, das andere kurz vor Sonnenunter-
gang. Letzteres wurde spiter auf den Beginn des Nachmittages
vorverlegt (vgl. Pes. V). Andererseits ergaben sich drei andere
Gebetszeiten aus der Beobachtung des Sonnenstandes im Laufe des
Tages: Sonnenaufgang, Mittag und Sonnenuntergang. Sie sind
schon im Psalm 55,18 erwahnt: ’erev boger we-zohorajim, «abends,
morgens und mittags» (nach der jiidischen Vorstellung beginnt der
Tag immer am Vorabend). Der Brauch, dreimal am Tag zu beten,
erscheint auch in Daniel 6,11 als die Gewohnheit eines frommen
Mannes.

Zur Zeit der Ma’amadot verschmolzen diese beiden Traditionen
auf folgende Weise: In den Frithstunden des Tages fielen das
Morgengebet, tefillat schachar oder schacharit, und das Morgenopfer
zeitlich zusammen. Das Mittagsgebet ergab die tefillat mussaf, so
genannt nach dem gorban mussaf oder «Zusatzopfer», das zu dieser
Tageszeit bei gewissen Gelegenheiten dargebracht wurde. Dieses

202



Gebet wurde dann spéiter nur mehr an den Tagen verrichtet, fiir
die auch tatsichlich ein Zusatzopfer vorgeschrieben war: Sabbate,
Festtage, Neumond usw. Am Nachmittag fiel urspriinglich das
zweite tégliche Opfer, qorban ben ha-’arbajim, zeitlich mit dem bei
Sonnenuntergang zu verrichtenden Gebet zusammen. Als dieses
Opfer dann auf den Beginn des Nachmittags verlegt wurde, ergaben
sich daraus zwei verschiedene Gebetszeiten: tefillat minchah, das
«Gebet zur Zeit des Nachmittagsopfers» und tefillat ne’ilah, das
Gebet beim Schliefen der Tempeltore, das demnach zeitlich mit
dem Sonnenuntergang zusammenfiel. Spéter erhielt es dann den
Namen ’aravit oder tefillat ma’ariv, «Abendgebet», wihrend das
Ne’ilah-Gebet dem Versohnungstag vorbehalten blieb.

Wir verweilen absichtlich etwas linger bei diesen Einzelheiten,
weil sich die Terminologie und die Einteilung der Gebete in der
synagogalen Liturgie der Gegenwart fast unverandert erhalten hat.

Die wichtigsten Bestandteile des Gebetes. Zu der Zeit, mit der wir
uns hier néher beschéftigen, bestand das Gebet aus zwei Haupt-
stiicken: der geriat schema’ oder Lesung des «Hore, Israel» und der
tefillah. Letzterer Ausdruck bedeutet «Gebet» schlechtweg; es ist
das der Name einer Gruppe von Segenspriichen, die man spéter als
schemoneh ’essreh oder « Achtzehngebet» bezeichnen wird, nach der
Anzahl der Gebetsstiicke, die es in seiner téglichen Form enthélt.
Man nennt es auch ’amidah, « Aufrechtstehen», weil man es stehend
verrichtet.

Das Schema’ wird morgens und abends gebetet, die Tefillah am
Morgen und am Nachmittag. Spéter erhielt dann auch das Abend-
gebet eine Tefillah.

Auf das Schema’ folgten zwei weitere Bibelstellen: 5 Mos.
11,13-21 und 4 Mos. 15,37-41, wovon sich die zweite auf die zi2:¢
oder Schaufédden bezieht und urspriinglich abends nicht rezitiert
wurde.

Das Schema’ wurde im Morgengebet von zwei Segenspriichen
eingeleitet und von einem dritten abgeschlossen. Einer der einlei-
tenden Segenspriiche war zugleich das urspriingliche Morgen- bzw.
Abendgebet, wihrend der andere eine Danksagung fiir die Offen-
barung der Torah ist.

Wie es schon der Name zum Ausdruck bringt, war die Tefillah

203



das Gebet schlechthin; die Kinzelheiten ihrer Zusammensetzung
zu der Zeit, mit der wir uns hier befassen, sind uns unbekannt. Wir
wissen nur, dass sie aus drei Teilen bestand. Die Einleitung hatte
hymnischen Charakter, der Mittelteil enthielt eine Reihe von
Segenspriichen, und den Abschlufl bildeten Dankgebete.

Die Festtage waren durch ein Mussafgebet ausgezeichnet, dessen
Hauptbestandteil ebenfalls eine Tefillah war. Es scheint, dal das
Mussafgebet lange Zeit hindurch nur an den Hauptorten der
Bezirke, die Ma’amadot nach Jerusalem sandten, verrichtet wurde.

Was die Beniitzung der Psalmen in der synagogalen Liturgie
dieser Zeit angeht, so spricht die Mischna blo vom Hallel, das
achtzehnmal im Jahr im AnschluB an das Morgengebet gesagt
wurde.

Insofern es sich nicht ganz einfach um eine gemeinsame Rezi-
tation von Bibelstellen handelte, war der Wortlaut der Gebete
damals noch nicht festgelegt. Der Brauch verlangte iibrigens, daf3
ein Bibelvers im liturgischen Gebet nur in Form einer Paraphrase
Verwendung fand. )

Die meisten Gebete beginnen mit der iiberlieferten Formel:
baruch atah adonai, «Gelobt seist du, Herr ...». Bei ldngeren
Segenspriichen kommt noch eine Schlufleulogie hinzu, in der das
Hauptthema nochmals zusammengefa3t wird.

Das Abendgebet scheint zur Zeit des zweiten Tempels noch nicht
gemeinsam verrichtet worden zu sein. Die Gebete waren damals
im allgemeinen kurz gefaft, mit Ausnahme des Jom Kippur, an
dem die Liturgie praktisch den ganzen Tag in Anspruch nahm.

Die Torahvorlesung

Die Vorlesung aus der Torah und den Biichern der Propheten
ist zweifelsohne einer der altesten Bestandteile der jiidischen Litur-
gie und es ist anzunehmen — wir haben bereits darauf hingewie-
sen —, daf} sie die eigentliche Grundlage der Gebetsversammlungen
aullerhalb des Heiligtums bildete.

Die Traditionsquellen verhalten sich zu dieser Lesung ebenso,
wie wir das schon beim Gebet festgestellt haben. So lesen wir, daB

204



Moses die Vorlesung fiir die Sabbate und Festtage, Esra hingegen
die an Montagen und Donnerstagen gebrauchliche eingesetzt hat.
In alten Zeiten waren der Montag und der Donnerstag Markttage ;
bei dieser Gelegenheit hielten auch die Gerichte in den kleineren
Stadten ihre Sitzungen ab. Der Talmud (B. Q. 82a) erwiahnt die
Gebetsversammlungen und o&ffentlichen Verlesungen der Torah,
die aus diesem Anlal in den Synagogen stattfanden. Es scheint,
daf} diese zweimal wochentlich abgehaltenen Versammlungen eine
wichtige Etappe auf dem Weg darstellen, der in die téglichen
Gebetsversammlungen in den Synagogen ausmiinden wird.

Andere Quellen der jiidischen Tradition fithren die wochent-
lichen Torahvorlesungen auf die «Propheten und Altesten» zuriick,
die wir bereits als Glied der Traditionskette unmittelbar vor den
«Méannern der Groflen Versammlung» kennengelernt haben.

Schon die Mischna erwahnt Lesungen fiir bestimmte Tage. Am
Sabbat, wie auch am Montag und Donnerstag, setzt sie das Vor-
handensein eines seder voraus, eines Perikopenzyklus, ohne daf} es
jedoch moglich wire, nihere Angaben iiber die Beschaffenheit
dieses Zyklus zu machen. Der babylonische Talmud (Meg. 31a)
hilt fest, dafl man den Pentateuch in Palédstina innerhalb von drei
Jahren liest (dreijihriger Zyklus), in Babylonien hingegen inner-
halb eines einzigen Jahren (einjdhriger Zyklus). Die zahlreichen,
in der Traditionsliteratur enthaltenen Angaben iiber die Schrift-
lesung sind ein Beweis dafiir, daB auch dieser Teil der Liturgie
das Produkt einer lingeren Entwicklung war, die verschiedene
Phasen gekannt hat. |

Die altesten Hinweise auf eine offentliche Schriftlesung finden
sich im Pentateuch (5 Mos. 31,10) anldBlich des Laubhiittenfestes
im Jobeljahr. Neh. 8 beschreibt die von Esra bei der Riickkehr
aus der Gefangenschaft abgehaltene Lesung, die dann fiir die
liturgischen Versammlungen richtungsweisend geworden ist.

Gewill sehr alt ist auch die Lesung am Vers6hnungstag, deren
Ursprung sich wohl vom Tempel herleitet, wo nach Joma VIII,1
und Sotah VII,7 der Hohepriester nach Vollbringung des Opfer-
dienstes einen Abschnitt aus der Torah vorlas.

Anféanglich wahlte man wohl bestimmte Perikopen fiir die noch
verhiltnismaBig seltenen Lesungen. Nach der Einfithrung regel-

205



méBiger Lesungen an allen Sabbaten des Jahres machte sich auch
die praktische Notwendigkeit fiihlbar, die Linge der Perikopen
genau festzulegen. Damals hat man wohl auch das Prinzip aufge-
stellt, dafl die Torahvorlesung zusammenhingend sein mul}, im
Gegensatz zu den Lesungen aus den Prophetenbiichern, fiir die
die freie Perikopenwahl die Norm bleibt.

Dieser Hinweis ist sehr wichtig fiir die Chronologie des Schrift-
kanons. Er erlaubt uns, darauf zu schlieBen, dal die Einrichtung
einer regelmiBigen Torahvorlesung im synagogalen Gottesdienst
auf eine Zeit zuriickgeht, wo der Kanon der Prophetenbiicher noch
nicht abgeschlossen war, was uns in das 3. Jahrhundert v. Chr.
hinauffiihrt.

Die Mischna sagt auch, dafl die Perikopen urspriinglich ziemlich
kurz waren. Zu einer Anderung kam es erst nach Einfiithrung eines
zusammenhangenden Zyklus, der aber sehr gut dlter sein kann als
die Einteilung der Torah in Paraschot oder Perikopen von bestimm-
ter Linge. Man mul} sich das etwa so vorstellen, dal man die
Lesung Sabbat fiir Sabbat fortsetzte und die nachste Woche immer
dort anfing, wo man das letzte Mal aufgehort hatte. Die Feiertags-
perikopen blieben daneben natiirlich selbstandig bestehen.

Das Targum. Die synagogale Schriftlesung geschah vornehmlich
zum Zweck der Unterweisung des Volkes im Gesetz. Dieses Ziel
kann nun nicht erreicht werden, wenn die Gemeinde nicht versteht,
was vorgelesen wird. Hier werden wir auf zwei eng mit dem litur-
gischen Leben verflochtene Erscheinungen gefiihrt, und zwar auf
das Targum als Schriftparaphrase in der Volkssprache und auf die
synagogale Predigt.

Wir haben bereits erwihnt, dal wihrend der Jahre der baby-
lonischen Gefangenschaft das Hebréaische als Umgangssprache
zuriickgetreten war. Man bediente sich jetzt mehr und mehr des
Aramaiischen, das mit seinen zahlreichen Dialekten die vorherr-
schende Sprache in den Léndern des Vorderen Orients war.

Gebetet wurde nun aber auch weiterhin mit Vorliebe hebriisch,
wenn man hiefiir auch andere Sprachen zuliel, so vor allem das
Griechische.

Der Aufbau der Schriftlesung war nun so, wie ihn Esra gehand-
habt hatte (vgl. Neh. 8). Wir erfahren bei dieser Gelegenheit, da3

206



aus der Torah «deutlich, mit Angabe des Sinnes» vorgelesen wurde.
Das heil3t nichts anderes als dafl man ihn, da nun eben das Ver-
stindnis des hebriischen Textes bei der breiten Masse nicht mehr
vorausgesetzt werden konnte, in die Volkssprache, das Aramiische,
ibertrug. In den griechisch redenden Gemeinden geschieht diese
Ubertragung spéter in diese Sprache.

Es hat den Anschein, daf3 der Brauch, neben der Torahvorlesung
eine Ubertragung in die Volkssprache einhergehen zu lassen, im
liturgischen Bereich fast genau so alt ist wie die Lesung selbst.
Zum Vorleser gesellt sich von Anfang an der meturgeman oder
Ubersetzer, dessen Funktion spiter ebenfalls zu einer stehenden
Einrichtung wird.

Es liegt nicht in unserer Absicht, hier zu untersuchen, ob die
griechischen Bibeliibersetzungen, vor allem die Septuaginta, ihr
Vorhandensein ebenfalls liturgischen Bediirfnissen verdanken.
Wenn dies der Fall ist, so wire die Septuaginta jedenfalls ein sehr
gutes Beispiel fiir einen Mitteltargum, fiir eine Ubertragung, die
die Mitte hilt zwischen einer zu grofen Buchstabentreue gegeniiber
dem hebriischen Urtext und einer Freiheit, die Gefahr liuft, am
Original Verrat zu iiben.

Die synagogale Predigt

Die Ubertragung des Schrifttextes in eine dem Volk zugéingliche
Sprache konnte jedoch allein nicht geniigen, wenn es darum ging,
der Gemeinde die liturgischen Lesungen verstindlich zu machen.
Es bedurfte dazu noch einer autoritativen Erlduterung.

Mit dieser FErlduterung, von der in dem oben angefiihrten
Nehemiatext ebenfalls die Rede ist, begeben wir uns auf das Gebiet
der synagogalen Predigt.

Die zwei altesten im Traditionsschrifttum dafiir gebrauchten
Ausdriicke sind le-havin, «zu verstehen geben», und lamad, «lehren».
Diesem letzteren Ausdruck entspricht das griechische odtdaoxeiv,
mit dem im Neuen Testament stets die in den Synagogen gegebene
religiose Belehrung bezeichnet wird.

Das Verbum lamad und sein Aquivalent kagged werden im alten
Sprachgebrauch dazu verwendet, die Verbindung einer Auslegung

207



mit einem Bibeltext zu kennzeichnen. Vom Verbum hagged kommt
dann wieder haggadah, womit der wichtigste Bestandteil der so
gegebenen Belehrung bezeichnet wird.

Neben fhagged gebraucht man in diesem Zusammenhang auch
darasch, «forschen». Die HIl. Schrift selbst verwendet diesen Aus-
druck, um die Téatigkeit des Isra zu kennzeichnen (Esra 7,10).
Von diesem Wortstamm leitet sich midrasch her, womit dann eine
ausfiihrlichere Erlauterung einer Pentateuchstelle gemeint ist. Auf
diese Weise ist der Midrasch der Ausgangspunkt aller Zweige der
rabbinischen Literatur, wenn es auch spéiter zu einer genaueren
Abgrenzung der Terminologie gekommen ist.

Die alteste Predigt schlielt sich direkt an die zur Verlesung
kommende Schriftperikope an. Es ist dies die havannah, die «Be-
lehrung», die wir bei Hsra antreffen. Manchmal ist jedoch der Aus-
gangspunkt der Belehrung auch die Haftarah oder Propheten-
lesung, die gewthnlich auf die Torahvorlesung folgte.

Es ist schwer, mit einiger Sicherheit sagen zu wollen, wie lange
die Predigt so in enger Abhingigkeit vom Schrifttext geblieben
ist, doch kann man wohl annehmen, dal3 die ersten Versuche einer
freieren Gestaltung auf die Zeit zuriickgehen, wo die wochentlichen
Perikopen festgelegt wurden. Als diese Perikopen linger geworden
waren, ergab sich ganz von selbst die Notwendigkeit einer Auslese.
Doch blieb die Predigt immer in Verbindung mit dem Schrifttext,
wenn auch nur so, daBl sie von ihm ausgeht, indem ihr ein Vers der
zur Verlesung gelangenden Perikope zugrundegelegt wird, das
Thema selbst aber dann der freien Gestaltung durch den Prediger
itberlassen bleibt.

So wurde denn auch die Predigt, die urspriinglich ein Bestand-
teil des Lesegottesdienstes war, immer unabhéngiger von diesem.
Gleichzeitig 146t sich eine andere Erscheinung beobachten: die
Predigt verliBlt den Boden der reinen Textauslegung und wird
erbaulich. Oft 16st sie sich in diesem Stadium véllig von der Schrift-
lesung — man will verhindern, daBl der Gottesdienst zu lang
dauert — und wird auf den Nachmittag verlegt, ja man halt sie
sogar manchmal aulerhalb der Synagoge, um dem Prediger so
Gelegenheit zu geben, sich an eine moglichst groBe Volksmenge zu
wenden. '

208



Wer waren nun die Prediger? Grundsitzlich konnte jede syna-
gogale Funktion von jedem vorgenommen werden, der dazu die
notigen Voraussetzungen mitbrachte. Die Predigt bildete dabei
keine Ausnahme.

In spéiterer Zeit war sie dann allerdings praktisch den «Schrift-
gelehrten» vorbehalten, also im Studium und in der Kenntnis der
Gotteslehre besonders bewanderten Méinnern. Dies schon deshalb,
weil es ja dabei notwendig war, die miteinander in Verbindung zu
bringenden Schriftstellen schnell und mit groBer Geschwindigkeit
zu handhaben, wozu natiirlich eine grofle Erfahrung und Vertraut-
heit mit der Materie gehorte.

Es ist auch nur zu verstindlich, dal sich unter den Predigern
die Haggadisten, die die erbauliche Predigtweise iibten, groBerer
Beliebtheit erfreuten als die Halachisten, die mehr nach kasuisti-
schen Grundsétzen vorgingen.

Der Prediger safl wiahrend seines Lehrvortrages. Hier bestétigt
das Neue Testament wieder einmal die Angaben der Mischna. Dort
wo zu den Predigten eine grofle Volksmenge zusammenstromte,
wie vor allem in Babylonien, wo man an Lernen und Belehrung im
allgemeinen mehr Gefallen fand als in Paléstina, richtete sich der
Meister (iiberhaupt dann, wenn es sich um einen berithmten
Gesetzeslehrer handelte) nicht selbst an das Publikum, sondern
bediente sich eines Mittelsmannes, der ebenfalls turgeman heif3t,
weil er den Zuhorern die Gedanken des Meisters vermittelte.

Die Haftarot

Wir haben bereits angedeutet, dal auf die Torahvorlesung
jeweils ein Abschnitt aus einem Prophetenbuch folgte. Diese Lesung
heilt nun ihrerseits haftarah, vom Verbum hiftir, «beenden, ab-
schlieBen»; hier also: Abschlufl der Torahvorlesung.

Es gibt keinen sicheren Hinweis dafiir, zu welcher Zeit die
Prophetenlesungen im synagogalen Gottesdienst eingefiihrt wurden.

Bei den Haftarot konnte niemals die Frage einer kontinuierlichen
Lesung auftauchen. Man kann wohl annehmen, dal sich Auswahl
und Art der Haftarahlesung parallel mit der Torahvorlesung. ent-

209



wickelten. Ein Blick in die Mischna lehrt uns, daf die Propheten-
perikopen fiir die verschiedenen Paraschot oft wechselten. Als
Grundsatz fiir die Auswahl der Haftarot stellt der Talmud (Meg.
29b) eine einzige Bedingung: de-dame leh: es mulB irgendeine Ahn-
lichkeit, irgendein Zusammenhang bestehen zwischen der Paraschah
und der Haftarah. Hinsichtlich dieses Zusammenhanges war man
sehr groBziigig, und dort, wo er nicht deutlich genug aus den
Texten hervorging, half man zuweilen durch eine mehr als ein-
fallsreiche Exegese kriftig nach.

Dre Selten

Wir haben bis jetzt vor allem von der Liturgie der Synagoge in
Paldstina und, im Anschlufl daran, in Babylonien gesprochen. Die
gebotene Ubersicht ist aber recht unvollkommen, denn wir muBten
dabei die Sekten auller acht lassen, die ein nicht zu unterschitzen-
der Faktor im religiésen und liturgischen Leben waren. Die Welt
dieser Sekten ist uns vor allem durch die sogenannte Damskus-
schrift bekannt, die 1897 in der Genisa von Alt-Kairo ans Tages-
licht kam, und seit 1947 besonders durch die Handschriftenfunde
am Toten Meer, die seitdem systematisch wissenschaftlich ausge-
wertet werden.

Durch diese ehrwiirdigen Zeugen der Vergangenheit kennen wir
jetzt viele Einzelheiten iiber das Leben der Gemeinschaft von
Qumran, deren Bliitezeit sich auch mit einiger Genauigkeit datie-
ren laft. Wir wissen auch, dal das liturgische Geschehen in dieser
Gemeinschaft einen wichtigen Platz einnahm. Unter den aufge-
fundenen Handschriften befindet sich iibrigens auch eine Rolle
mit Danksagungshymnen. ‘

Die hellenistische Welt
AuBlerhalb Paldstinas und Mesopotamiens, wo aramaéisch ge-
sprochen wurde, befand sich der GroBteil der jiidischen Diaspora-

gemeinden im hellenistischen, von griechischer Kultur geprigten

210



Raum, in dem die xow, das alexandrinische Griechisch, die
Umgangssprache war.

Ganz wie in Palastina und Babylomen hatte auch dort jede
organisierte jiidische Gemeinde ihre Synagoge. Die Anziehungs-
kraft der kulturell so hochstehenden griechischen Umwelt war
dementsprechend grof3. Fast die Gesamtheit der Mitglieder dieser
Gemeinden sprach nicht nur fir gewohnlich Griechisch, sondern
verstand auch nicht mehr Hebriisch oder Aramiisch. So kam es
auch, dafl dort die gesamte Liturgie, und oft sogar die Torah-
vorlesung, in Griechisch gehalten wurde.

Wenn man Philo diesbeziiglich Glauben schenken kann, so fiill-
ten die Verlesung des Gesetzes und seine Auslegung in den helle-
nistischen Gemeinden den Gottesdienst fast vollig aus.

Weitberithmt war im Altertum die grofie mpooevy?) von Alexan-
drien, die Philo und die rabbinische Literatur beschreiben (vgl.
Tos. Suk. IV,6). Die Gemeindemitglieder hatten dort ihre Plitze
nach Berufsstinden getrennt inne. Die baulichen Dimensionen
dieses Gotteshauses waren so bedeutend, dal3 ein auf einer Tribiine
des Mittelschiffes stehender Beamter den Glaubigen mit einer Fahne
ein Zeichen gab, damit sie wullten, an welchen Stellen sie die
Responsorien auf das Gebet des Vorbeters zu sprechen hatten.

Der Tempel von Leontopolis. In diesem Zusammenhang soll auch
einer im Judentum ganz einmaligen und auBergewthnlichen Ein-
richtung gedacht werden, die iibrigens nur auf Grund ganz beson-
derer Umsténde und politischer Verhiltnisse in Erscheinung treten
konnte.

Zur Zeit der von Antiochus Epiphanes in Palédstina entfesselten
Religionsverfolgung hatte sich der junge Onias, der Sohn des letzten
rechtméafigen Hohenpriesters, Onias III., nach Alexandrien ge-
fliichtet. Onias ITI. war 174 v. Chr. abgesetzt worden, und an seine
Stelle trat der dem griechischen Einflul freundlich gesinnte Jason.
Der junge Onias war vom Konig Philometor sehr gut aufgenommen
worden und trug sich nun mit dem Gedanken, in Agypten anstelle
des von den Syrern profanierten Tempels von Jerusalem ein Heilig-
tum zu errichten. Der Konig stellte zu diesem Zweck ein Grund-
stiick in Leontopolis, in der Néahe von Heliopolis, zu seiner Verfii-
gung, und Onias begann nun seinen Plan zu verwirklichen (gegen

211



153 v. Chr.). Der dort im Entstehen begriffene Tempel war nach
dem Vorbild des Jerusalemer Heiligtums eingerichtet, und zwar
nicht so sehr hinsichtlich der baulichen Gestaltung als in der
Gottesdienstordnung. Die Zeremonien wurden von Priestern und
Leviten verrichtet, die ebenfalls dem ungastlich gewordenen Lande
Israel den Riicken gekehrt hatten.

Eine geraume Zeit hindurch war dieser Tempel ein wichtiger
geistiger Mittelpunkt des dgyptischen Judentums. Man begab sich
dorthin an Festtagen, brachte Opfer dar usw., aber niemals wurde
diese Kultstéitte, selbst von seiten ihrer eifrigsten Anhénger, als
eine Konkurrenz zum Tempel von Jerusalem empfunden. Leonto-
polis hatte also nicht, wie der Tempel der Samaritaner auf dem
Berge Garizim, einen schismatischen Charakter.

Die politischen Unruhen trugen auch die Schuld daran, daf}
dieser sonderbare Tempel dem Anathema der Jerusalemer Priester-
schaft entging. Als in Jerusalem der Tempeldienst wieder hergestellt
wurde, hatte der Oniastempel bereits eine gewisse Existenzberech-
tigung erworben, und man tolerierte ihn mehr oder weniger.

Hin und wieder st6Bt man im rabbinischen Schrifttum auf Aus-
einandersetzungen der Gelehrten iiber den Wert oder Unwert der
in Leontopolis abgehaltenen gottesdienstlichen Verrichtungen, vor
allem der dort dargebrachten Opfer. Die einfache Tatsache, dafl
es dort itberhaupt Opfer geben konnte, stellte schon an sich eine
Verletzung des deuteronomischen Gesetzes iiber die Einheit der
Kultstatte dar. Im Jahre 73 n. Chr. wurde dieser merkwiirdige
Tempel von den romischen Behoérden geschlossen.

Due Zeit nach der Tempelzerstorung im Jahre 70 n. Chr.

Das Bild, das wir, ziemlich summarisch, von den verschiedenen
Entwicklungsstufen der synagogalen Liturgie seit dem Augenblick,
wo sie zu einer nationalen Einrichtung geworden war, zu zeichnen
versuchten, bedarf einiger Korrekturen, wenn wir nun die Zeit-
spanne ins Auge fassen, die auf die Katastrophe des Jahres 70 n. Chr.
folgt. .
Wenn man auch die Tragweite dieses traurigen Ereignisses kaum

212



iiberschitzen kann, so muBl man sich doch in acht nehmen, ihm
einen zu groBen EinfluB auf das liturgische Geschehen zuzuschrei-
ben.

Das mag auf den ersten Blick befremden, da ja doch mit der
diesmal endgiiltigen Zerstorung des Tempels der Opferkult auf-
horte, was wieder einschneidende Verinderungen im religiGsen
Leben Israels zur Folge hatte. Doch tritt eben damit auch die
ganze Bedeutung zutage, die dem synagogalen Gottesdienst
schon vorher zukam. Er war derart in der Tradition des Volkes
verankert, dafl er imstande war, die liturgische Kontinuitit sicher-
zustellen und eine noch groBere Umwilzung auf dem Gebiete der
religiosen Gemeindeorganisation zu verhindern.

Der sogenannte «Ersatzgottesdienst»y. Man hat vom synagogalen
Gottesdienst oft als von einem «Ersatzgottesdienst» gesprochen,
als einer Art kleinerem Ubel, mit dem man sich notgedrungen
abfinden muBte, als der Tempel nicht mehr bestand. -

Dazu mufl aber gesagt werden, dafl die Synagoge den Tempel
nicht «ersetzt» hat. Sie hat sich ganz einfach den verinderten
Gegebenheiten angepafft. Diese Anpassung war infolge des schon
vorhandenen soliden Rahmens verhaltnismafBig leicht durchzu-
fithren. Die Idee, daBl das Gebet die Opfer ersetzt, gehort der
Theologie einer spateren Zeit an.

Die Struktur der Gebete erleidet keine Verdnderung. Der neuge-
schaffene Zustand hatte keine Verianderung in der Struktur der
synagogalen Gebete zur Folge. Die Texte, die durch das Aufhoéren
des Opferdienstes ihren unmittelbaren Zweck verloren hatten,
wurden weder ausgemerzt noch abgeschafft, sondern erhielten eine
neue Sinngebung, entweder durch Zusitze oder durch geringfiigige
Anderungen im Wortlaut. So wurden sie mit den nunmehrigen
Verhiltnissen in Einklang gebracht.

Dieses. Vorgehen findet seine Erklirung in der allgemeinen
Erwartung eines baldigen Wiederaufbaus des Tempels: warum
etwas dndern, wenn es sich doch nur um eine voriibergehende
Erscheinung handelt ? ’

Der Streit mit den Sekten. Auch andere Elemente fanden damals
Eingang in das Gebet der Synagoge, und zwar einerseits im Zusam-
menhang mit der immer groler werdenden Differenzierung zwischen

213



dem Judentum und dem jungen Christentum, andererseits aber
als Folge der Auseinandersetzung mit gnostischen Strémungen.

Festlegung der Gebetstexte. Die sich mehr und mehr durchsetzende
Tendenz, die Elemente der jiidischen Tradition zu sammeln und
aufzuzeichnen — ein Anliegen, das vor allem den Lehrhdusern am
Herzen lag —, wirkte sich nun auch im liturgischen Bereich aus.
Die politische Unsicherheit war groB und blieb nicht ohne nach-
haltigen EinfluBl auf das ganze traditionelle Lehrsystem. So war es
auf allen Gebieten notwendig, sich an méoglichst sichere Traditionen
zu halten.

Damals legte man unter anderem auch die Reihenfolge der
Segenspriiche innerhalb der Tefillah fest (vgl. Ber. 28b). Verschie-
dene andere auf dieses wichtige Gebet beziigliche Verfiigungen
wurden ebenfalls getroffen; auch das Abendgebet erhielt damals
eine Tefillah.

Der Aufstand unter Bar Kochba und seine Folgen im liturgischen
Bereich

Viel nachhaltiger als die Tempelzerstorung wirkten sich auf die
Gesamtheit der juidischen Institutionen und des jiidischen Lebens
die Folgen des Bar Kochba-Aufstandes aus, der von den Rémern
im Jahre 135 n. Chr. endgiiltig niedergeschlagen wurde. Der Siiden
Palistinas wurde vollig verwiistet und die Uberlebenden fliichteten
nach dem Norden, nach Galilda, das von nun an zum Mittelpunkt
judischer Geistigkeit wird, soweit man davon in diesen schweren
Jahren iiberhaupt sprechen kann.

Jede Tradition, auch die liturgische, hatte durch die Ereignisse
bedingt eine Unterbrechung erlitten, und viele Zeugen der Tra-
dition waren zugrundegegangen. Jetzt mufite alles erst einmal wie-
der gesammelt und vekonstituiert werden, und das war eine harte,
langwierige Arbeit, bei der alle einschligigen Fragen von den
Gesetzeslehrern bis in die kleinsten Einzelheiten zur Diskussion
gestellt wurden. Die Halakhah, und damit die Kasuistik, beméch-
tiget sich jetzt des gesamten Uberlieferungsgutes. Auch die Liturgie
bildet dabei keine Ausnahme, und jetzt erst erhilt sie einen starren,
festen Rahmen. Fortsetzung folgt

214



	Geschichtlicher Überblick über die Anfänge der synagogalen Liturgie und ihre Entwicklung

