
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 18 (1962)

Artikel: Die Judenfrage im Spiegel der deutschsprachigen Literatur der Jahre
1959-1961

Autor: Jasper, G.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960992

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960992
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


unmentioned: The Face of Pasternak by Cornelia and Irving
Siissman.

This gifted couple has made a contribution to each number of
The Bridge and the present writer found them always original and
exciting. The short article on Pasternak allows a glimpse into the
soul and mind of an unusually sensitive and upright man whose

destiny it was to carry the burden of the prophet. Pasternak's

poem "In the Lord's keeping" is singularly moving in view of
Zhivago's end.

The bridge-builders have done good work in preparing the
ground. There is still much to be done. As to the other side of the
gulf, there is hardly a stir. Jewry is too occupied with world problems

to take much notice. The Bridge is almost never mentioned
in Jewish publications. This is a mistake. Perhaps it is time for
the Editor to allow a Jewish voice to be heard in his Yearbook?
So far it has remained a monologue, deep calling unto deep

DIE JUDENFRAGE IM SPIEGEL DER
DEUTSCHSPRACHIGEN LITERATUR DER

JAHRE 1959—1961

Von Gekh. Jasper, Pastor, Bethel bei Bielefeld

Einleitung

Im Jahre 1960 dieser Zeitschrift kam die deutschsprachliche Literatur
zur Judenfrage, die in den Jahren 1950—1958 erschienen war, zur Sprache.

Der Leser wird sich dessen erinnern, welch ein ernstes inneres Fragen
sowohl im Judentum wie auch in kirchlichen Kreisen und darüber hinaus

in diesen Büchern zum Ausdruck kam. Man kann sagen: die beiden
Hauptereignisse für das jüdische Volk, die Gründung des Staates Israel
und das furchtbare Geschehen der Judenverfolgung im Dritten Reich,
führten zu einer inneren Neubesinnung im Judentum und vor allem
auch zu einer neuen Begegnung zwischen Kirche und Judentum in
Deutschland, wie sie in dieser Intensität kaum bei anderen Völkern
wahrzunehmen ist.

Die letzten drei Jahre 1959—1961 lassen uns aus der deutschsprach-

146



lichen Literatur zur Judenfrage erkennen, wie dieses Gespräch zwischen
Kirche und Judentum noch lebhafter geworden ist und sich das Fragen
um das Volk Israel weiterhin vertieft hat. So ist es berechtigt, sie hier
in dieser Zeitschrift zu berücksichtigen.

Wie damals sei auch jetzt wieder hervorgehoben, daß in der gebotenen
Übersicht nicht Aufsätze, die in verschiedensten Zeitschriften erschienen
sind, hier berücksichtigt wurden, obwohl sie wiederholt wertvollstes
Gedankengut zu unserer Frage nach dem Wesen Israels brachten. Ebenso
müssen wir wieder einschränkend bekennen, daß nur diejenigen Bücher
hier zur Besprechung kommen, die dem Verfasser zur Hand kamen.
Trotz dieses Mangels letzter Vollständigkeit wird aber deutlich werden,
um welche Frage sich das Gespräch zwischen Judentum und Kirche
und auch zwischen jüdischen und deutschen Menschen bewegt hat.

I. BIOGRAPHISCHE WERKE

Leo Baeck

1. Rengstorf, K. H. : «Leo Baeck — eine geistige Gestalt unserer Zeit»,
herausgegeben von der Staatsbürgerlichen Bildungsstätte von Nordrhein-
Westfalen, Düsseldorf 1959. 20 Seiten.

2. Goldschmidt, Hermann Lewin: «Leo-Baeck-Heft», herausgegeben vom
Jüdischen Lehrhaus, Zürich. 8. Jahresbericht 1959. 35 Seiten.

3. Geis, Hammelsbeck, Simmel : «Männer des Glaubens im deutschen Wider¬
stand — Baeck, Bonhoeffer, Delp», Ner Tamid Verlag, München 1959.
72 Seiten.

4. Reichmann, Eva G. : «Worte des Gedenkens für Leo Baeck», herausge¬
geben im Auftrag des Council of Jews from Germany, London; Verlag
Lambert Schneider, Heidelberg 1959. 263 Seiten.

5. Baeck, Leo: «Von Mendelssohn zu Franz Rosenzweig. Typen jüdischen
Selbstverständnisses in den letzten beiden Jahrhunderten», Franz-
Delitzsch-Vorlesung 1956. W. Kohlhammer Verlag, Stuttgart 1958.
64 Seiten.

6. Baeck, Leo : «Paulus, die Pharisäer und das Neue Testament», Ner Tamid
Verlag, Frankfurt am Main 1961. 195 Seiten.

1. Mit gutem Recht stellen wir Dr. Leo Baeck an den Anfang, die
ehrwürdige Rabbinergestalt und «die» geistige Autorität schlechthin im
Judentum der letzten Jahrzehnte. Er wurde 1957 über 80 Jahre alt
heimgerufen. Rengstorfs Ausführungen sind die Wiedergabe eines
Vortrags, den er in der Bremer Volkshochschule Januar 1958 gehalten hat.
Es dürfte bekannt sein, daß Baeck, der einem alten Rabbinergeschlecht
entstammte, zuletzt ein akademisches Amt an der Hochschule für
Wissenschaft des Judentums in Berlin innehatte. Im Dritten Reich wurde
er der Leiter der «Reichsvereinigung der Juden in Deutschland» und

147



landete fast siebzig Jahre alt nach mehrfachen Verhaftungen schließlich
in Theresienstadt. Denn er hatte es stets abgelehnt, sich ins Ausland
retten zu lassen, und doch kann man sagen: «War seine Gemeinde in
Deutschland untergegangen, so war nun die Judenschaft der ganzen
Welt seine Gemeinde.» Seine liberale Einstellung, so hebt Rengstorf
hervor, war für ihn «nicht Flucht vor der Forderung der Religion»,
sondern war «Ausdruck einer tiefen Barmherzigkeit mit der Welt und
ihrer Selbstentfremdung», und als Mensch «von vollendeter innerer
Freiheit» war für ihn Geist «keine Sache des Menschen, sondern Gottes
ureigenste Sache». Sein Verhältnis zur Kirche war das der Achtung und
sein Verhältnis zu Jesus «sogar gekennzeichnet durch tiefe Verehrung,
ja ausgesprochene Liebe». Seine wissenschaftliche Arbeit war weithin
ein Gespräch mit der Kirche.

2. Goldschmidt bringt in seinem Heft zunächst drei Aufsätze Baecks
aus seiner Frühzeit, den Jahren 1895 ff. : «Verhältnis des Judentums zu
anderen Religionen und zur Wissenschaft», «Verhältnis zu Spinoza»
und «Das Verhältnis des liberalen Judentums zum orthodoxen», um
dann selbst über ihn den Beitrag zu schreiben: «Leo Baeck, Beispiel
und Botschaft. » Baeck zwingt uns immer wieder zum tiefen Nachdenken.
Zur Charakterisierung des Judentums hebt er hervor, es sei eine
dogmenlose Religion, weil es eben «die Religion», und zwar die «klassische»
Religion darstellt, während demgegenüber für ihn das Christentum die
«romantische Religion» sei. Goldschmidt geht dann des weiteren auf
Baecks Schrifttum ein.

3. Rabbiner Dr. Geis darf man dankbar sein für sein kurzes Bild
über Baeck. Es bewegt uns, wenn wir als Wort von Baeck aus der Zeit
des Dritten Reiches vernehmen: «Allen Schmähungen stellen wir die
Hoheit unserer Religion entgegen, allen Kränkungen unser stetes
Bemühen, in dem Weg unseres Judentums zu gehen, seinen Geboten
nachzukommen.» Geis fügt hinzu: «Er (Baeck) wollte aufrechte Juden, Juden,
denen der Schimpf der Mitwelt eine Ehre war. »

4. In der von Fi'au Dr. Eva Reichmann herausgegebenen überaus
wertvollen Festschrift für Leo Baeck tritt uns auch wieder sein edles
Menschentum entgegen und das Ideal eines jüdischen Rabbiners. Sein
Wirken aber wird uns noch weiter deutlich, wenn wir so manches
Gedenkwort über ihn lesen, das ihn als Theologen, Religionsphilosophen,
Politiker und Menschenfreund kennzeichnet. Er steht vor uns als die
Personifizierung der Liebe, der auch in Theresienstadt «Autorität»
wurde. Altbundespräsident Dr. Heuß sagt mit Recht über ihn: «Wenn
das Leben eines Menschen als ausgefüllt bezeichnet werden kann, so
ist es das von Leo Baeck gewesen. »

5. Des Zusammenhangs willen sei an dieser Stelle auch eine der
letzten Schriften aus seiner Hand besprochen. Diese sogenannte «Franz-
Delitzsch-Vorlesung» «Von Mendelssohn zu Rosenzweig» hielt Baeck bei

148



seinem letzten Besuch in Deutschland im Juni 1956. Kurz nach seiner
Heimkehr nach London erkrankte er und starb am 2. November 1956.
Auch diese Schrift nimmt uns durch ihren Gedankenreichtum gefangen.
Er zeichnet in klassischer Weise ein Stück Geistesgeschichte des Judentums,

und zwar an den vier Persönlichkeiten Moses Mendelssohn
(1729—1786), dem «Kommunisten-Rabbi» Moses Heß (1812—1875),
Walther Rathenau (1867—1922) und Franz Rosenzweig (1886—1929),
von dem es mit Recht heißt, daß er «ein vor der Zeit Heimgegangener»
sei, dem schließlich das jüdische Erbe, jüdische Gegenwart und jüdische
Zukunft der große Inhalt seines Lebens wurde.

6. In den drei neu veröffentlichten Beiträgen über Paulus, die Pharisäer

und das Neue Testament geht es Baeck um «Lebensfragen des

gläubigen Juden wie Christen». Den von uns Christen zumeist verkannten
Pharisäern verdankt das Judentum, daß es sich innerlich halten konnte,
als der Tempel zerstört war und der Aufstand Bar Kochbas zusammenbrach.

Baeck weist uns nach, daß das Wort Pharisäer seinerzeit die
Forderung der Heiligkeit zum Ausdruck brachte und «die Heiligen»
seit der Makkabäerzeit der Ehrenname für die «Gemeinde» des Judentums

geworden war. Für sie trat die Synagoge neben den Tempel, da
ihnen die Beschäftigung mit der Lehre der höhere und wahre Gottesdienst

war. Damit war das Sonderrecht des Priestertums recht eigentlich

beseitigt. Das Pharisäertum ist für Baeck «der große Versuch, die
Religion ganz zur Religion des Lebens zu machen». Paulus hat für Baeck
«die bemerkenswerte Gabe der Selbsterkenntnis, der seinen Glauben
nicht predigen konnte, ohne sein Herz zu erforschen... Es gab bei ihm
keinen Abstand zwischen der Person und der Sache.» Aber «Das Werk
der Propheten war theozentrisch, das Werk des Paulus christozentrisch. »

Und so trat nach dem «der Glaube an Gott den Einen bei Paulus zurück
hinter dem Glauben an Christum. Hier ist der Scheideweg der Religionen. »

Das führt er dann weiter aus. — In dem Beitrag über das Neue Testament

versucht Baeck, «die erste Überlieferung wiederherzustellen». Dabei

folgt er weithin Gedankengängen der religionsgeschichtlichen Schule.
Nach Baeck haben wir im Neuen Testament beziehungsweise seinen
Evangelien «nicht die Lehre Jesu, sondern eine Lehre von ihm, nicht
den Glauben, den er in sich getragen und der aus ihm zu seinen Jüngern
strahlte, sondern der Glaube an ihn hat hier den Platz». Alles in allem
handelt es sich «um ein Neues gegen das Judentum, um die Stellung
Jesu gegen das jüdische Volk».

Martin Buber und Nahum Goldmann

7. Buber, Martin: «Begegnung. Autobiographische Fragmente», W.
Kohlhammer Verlag, Stuttgart 1960. 60 Seiten.

8. Kohn, Hans: «Martin Buber, sein Werk und seine Zeit. Ein Beitrag zur

149



Geistesgeschichte Mitteleuropas 1880—1930», Joseph-Melzer-Verlag,
Köln 1961. 484 Seiten.

9. Buber, Martin und Goldmann, Nahum: «Die Juden in der UdSSR,
zeitgeschichtliche Reihe «Von gestern zum morgen», Ner Tamid Verlag,
München 1961. 43 Seiten.

10. Dränger, Jakob: «Nahum Goldmann, ein Leben für Israel», Europäische
Verlagsanstalt, Frankfurt am Main 1959. 2 Bände, je 278 Seiten.

7. Martin Buber beginnt sein neues Buch «Begegnung» mit den
treffenden Zeilen: «Es geht hier nicht darum, von meinem persönlichen
Leben zu erzählen, sondern einzig darum, von etlichen in meiner Rückschau

auftauchenden Momenten Bericht zu erstatten, die auf Art und
Richtung meines Denkens bestimmenden Einfluß ausgeübt haben.»
Weil es Buber immer um die rechte Begegnung mit dem Mitmenschen
geht, damit es nicht zu einer «Vergegnung» kommt, hat er uns auch immer
etwas zu sagen. Schon als Kind wurde es ihm wichtig, wie er bei seiner
Großmutter, bei der er in der Kindheit großgezogen wurde, beobachtete,
«daß sie, wen sie jeweils ansprach, wirklich ansprach». Oder wie er auch
bei seinem begüterten Vater beobachtete, daß er «Fürsorge nicht im
üblichen Sinne, sondern im personhaften Sinne trieb, der blicklosen
Wohltat war er ingrimmig abgeneigt, er verstand keine andere Hilfe
als von Person zu Person, und die übte er». Und ob er davon spricht, wie
das Wort «Weltkrieg» auf ihn wirkte, als er dies zum ersten Male hörte,
oder wenn er in einem Gespräch hört : «Wem an Gott glauben bedeutet,
von ihm in der dritten Person reden zu können, glaubt nicht an Gott »

— immer zwingt Buber uns zum Nachdenken. Auch welch schönes Wort
vom Altern: «Altsein ist ja ein herrliches Ding, wenn man nicht verlernt
hat, was ,Anfangen' heißt.» Alles in allem, für ihn gilt «Menschsein heißt
das gegenüberseiende Wesen sein». «Der bestimmte Artikel ist
vollbetont», «Er wird des andern inne als eines, der sich aus seiner Selb-
heit zu ihm verhält und zu dem er sich aus seiner Selbheit verhält.»
Und er meint, ihm sei «kein großer Gedanke bekannt geworden, dem
nicht sein Ursprung aus dem selbst einsetzenden Kontakt mit dem
Gegenüberseienden abzulesen wäre». Wie immer zeigt auch dieses
Buch, welch reicher Geist uns in Buber geschenkt ist.

8. Das Buch von Kohn wurde vor 30 Jahren geschrieben und
erscheint nunmehr unverändert als Veröffentlichung des Leo-Baeck-
Instituts in New York, immerhin erweitert durch ein Nachwort von
R. Weltsch. Wer manches von Buber gelesen hat, wird Kohn dankbar
sein, daß er uns die geistigen Einflüsse der Jahre 1880 bis 1930 gut
kennzeichnet, die Buber wesentlich prägten. Mit Recht sagt er von
Buber, daß er «nicht vom Denken aus, sondern von der Situation des
Menschen aus denkt, und keine Wahrheit zugibt als die eine, die in der
Wirklichkeit sich bewährt». So war der Zionismus, der damals weithin
eine Bewegung der Jugend war, für Buber «volles Menschentum» (des

150



jüdischen Menschen), denn «wo irgendein Jude lebt, da ist das ganze
Rätsel des Judentums». Buber legt einen weiten Weg zurück, um zu
einem vertieften Verständnis des jüdischen Geschichtsprozesses zu
gelangen. «Ganz Jude und ganz Mensch» stand ihm als Losung vor Augen.
Das Problem der zwischenmenschlichen Beziehungen beschäftigt dann
immer wieder Bubers Denken, weil es ja auch für die Juden stets brennend

bleibt. Sie ließen ihn auch reden von den Tendenzen des jüdischen
Lebens: «der Einheit, der Tat und der Vernunft», so daß Kohn meint
sagen zu dürfen: «So berühren sich die aktivistische Mystik und
diesseitsfrohe WeltVerbundenheit des Chassidismus, wie sie Buber gesehen
hat, mit seiner Lehre von der Einheit.» Seit dem ersten Weltkrieg
gewinnt dann Palästina in seinem Denken Raum, zumal mit dem
Aufleben des nationalistischen Gedankens, der in den Nationalsozialismus
einmündet. Dies war aber zugleich auch die Zeit des Durchbruchs Bubers
in die religiöse Wirklichkeit: «Judentum ist keine bloße Religion, es ist
ein Phänomen der religiösen Wirklichkeit.» Mit Rosenzweig beginnt er
dann schließlich die Übersetzung der Schrift.

Der Leser wird jedoch dankbar sich das Nachwort von R. Weltsch
aneignen. Es trägt mehr biographischen Charakter als Kohns Buch
selbst. Wir gewinnen mit ihm Einblick in Bubers Leben in den Jahren
1930 bis 1960, die er wesentlich im Staate Israel zugebracht hat. Es
waren zugleich auch die Jahre, die ihn die Bibelübersetzung vollenden
ließen. Wir werden Weltsch zustimmen, wenn er sagt: «Buber konnte
die Bibel lehren wie kein anderer»; «er gebraucht das deutsche Wort so,
daß der Ursinn des hebräischen Textes in ihm eingeschlossen ist.» Der
Israelaufenthalt wurde Buber aber auch zur Warnung «vor der Verlok-
kung eines billigen Welt-Nationalismus», der schließlich in Israel nur
«ein Volk unter Völkern» sieht.

9. Bubers Beitrag zu dem Heft über die Stellung der Juden in Rußland

wird man mit besonderem Nachdenken lesen. Nach ihm ist das
jüdische Volk «atypisch». Seine wesentlichen Eigenschaften sind nicht
mit denen bekannter ethnischer Einheiten zu vergleichen. Bei den
Juden liege eine «eigentümliche dynamische Verbindung von Nation
und Volk» vor. Goldmann zeichnet uns dann ein Bild von der gesetzlichen

Lage aller Nationalitäten innerhalb der Sowjetunion und hebt
hervor, wie demgegenüber die jüdische Gemeinschaft von etwa 2%
Millionen Menschen (% der Gesamtjudenschaft) am Eigenleben
kultureller und religiöser Art gehindert wird, selbst im Gegensatz zu allen
übrigen kommunistischen Staaten. Hier steht man vor der tragischen
Tatsache einer «offensichtlichen Diskriminierung der jüdischen
Minorität».

10. Das Buch von Dränger «ist in erster Linie für jüdische Leser,
zumal für die Bekenner der zionistischen Idee geschrieben und setzt
in mancher seiner Partien ein Wissen voraus, das der nichtjüdische Leser

151



normalerweise nicht mitbringt», schreibt Franz Böhm in seinem Geleitwort.

Böhm ist Goldmann wiederholt begegnet, zumal in den Tagen der
Verhandlungen zum Wiedergutmachungsvertrag zwischen der
Bundesrepublik und dem Staate Israel. In diesem Buche steht tatsächlich
weniger das Leben Goldmanns im Vordergrund, sondern mehr die Kämpfe
innerhalb des Judentums und der zionistischen Bewegung. Aber man
darf sagen, daß eben die Geschichte der zionistischen Bewegung nicht
darzustellen ist, ohne auf das Leben von Goldmann einzugehen. Die
beiden Bände schließen mit dem Jahre 1936 ab. Man kann sieh nur eine
Fortsetzung wünschen, zumal man Goldmann ein staatsmännisches
Format ersten Ranges nennen darf. Ist er doch sowohl Präsident der
zionistischen Weltorganisation wie auch des jüdischen Weltkongresses.

Nathan Birnbaum

11. Frankel, Joseph: «Mathias Achers Kampf um die Zionskrone», Verlag
Jüdische Rundschau, Maccabi 1959. 94 Seiten.

11. Fränlcel legt uns ein überaus geistesgeschichtlich interessantes
Buch vor. Mathias Acher («ein anderer», «ein Namenloser», «ein Fremder»,

ein «Unruhiger») ist der Deckname für Nathan Birnbaum. Schon
in seiner Studienzeit regen sich in Nathan Birnbaum die ersten zionistischen

Gedankenbewegungen, und so schuf er eine studentische Organisation

zur Bekämpfung der Assimilation der Juden und versuchte
damals, die Studenten unter dem Bekenntnis zur jüdischen Nation zu
einen mit dem Ziele der Errichtung eines jüdischen Gemeinwesens in
Palästina. Dafür setzte er seine ganze Existenz ein. In diesem Buche
wird auch sein Schriftwechsel mit Herzl, dem Schöpfer des politischen
Zionismus, veröffentlicht. So erhalten wir einen instruktiven Einblick in
die inneren Geisteskämpfe der Zionisten untereinander aus der Zeit vor
dem ersten Zionistischen Kongreß 1897. Neben Herzl und anderen
könnte man Birnbaum einen der geistigen Väter der zionistischen
Bewegung nennen.

Der Prager Literatenkreis
Max Brod, Franz Kafka, Franz Werfel (Else Lasker-Schüler, Polgar,

Tucholsky)

12. Brod, Max: «Streitbares Leben. Selbstbiographie», Kindler-Verlag,
München 1960. 544 Seiten.

13. Brod, Max: «Verzweiflung und Erlösung im Werke Franz Kafkas»,
S. Fischer Verlag, Frankfurt am Main 1959. 89 Seiten.

14. Schümann, Kurt: «Im Bannkreis von Gesicht und Wirken. Max Brod;
Else Lasker-Schüler; Alfred Polgar; Kurt Tucholsky», Ner Tamid Verlag,
München 1959. 184 Seiten.

152



15. Braselmann, Werner: «Franz Werfel.» Schriftenreihe «Dichtung und
Deutung», Heft 7, Emil-Müller-Verlag, Wuppertal-Barmen 1960. 132 S.

12. Die Selbstbiographie von Brod ist mehr ein kulturhistorisches
Werk, denn sein Buch gibt uns tiefe Einblicke in die geistigen
Strömungen und Auseinandersetzungen der ersten Hälfte dieses Jahrhunderts,

wie sie sich dem jüdischen Literatenkreis in Prag erschlossen.
Noch in letzter Stunde konnte Brod, 55 Jahre alt, 1939 Prag verlassen
und nach Israel auswandern. Wir hören in seinem Buche von Franz
Werfel, Franz Kafka und anderen, und so heißt es bei ihm: «Kafka
erzieht mich zur schlichten Wahrheit», und wir empfangen von ihm
auch tiefe Einblicke in Kafkas Wesen. Aber auch ein anderer Abschnitt
wird unsere Aufmerksamkeit auf sich ziehen: «Das Judentum ein
Problem.» Wir erhalten mit ihm Einblicke in die zionistische Gedankenwelt:

«Wir sehen des Übels Wurzel in der Zerstreuung unter den
Völkern.» Aber warnend heißt es auch, man stehe vor der «Gefahr der
Umwandlung des messianischen Ideals in ein nur politisches Ideal».
In der Entscheidung zwischen dem (unabwendbaren) «edlen Unglück»
und dem «unedlen Unglück» sieht Brod den Auftrag seines Lebens:
«Das unedle Unglück» verlangt den festen Willen zur Abwehr des
Übels. und eine Energie, die durch den Hinweis, daß wir in
Gottes Hand und in einem Tal der Tränen sind, auch nicht für Momente
abgeschwächt oder ganz abgebrochen wird.

13. Hat schon seine Selbstbiographie uns mancherlei über Kafka
hören lassen, so führt Brod uns mit seiner Schrift «Verzweiflung und
Erlösung im Werke Kafkas» weiter. Kafka, so sagt er, habe unter
unsäglichen Mühen den Glauben gesucht. Doch «der Glaube ist für Kafka
,das Unzerstörbare in sich befreien', oder richtiger: ,sich befreien',
oder richtiger: ,unzerstörbar sein', oder richtiger: ,sein'». Aber Jasagen
zu Gott liegt der inneren Haltung Kafkas fern. Für ihn bleibt «das
Göttliche nach seiner ganzen Art dem Menschen und seinen Maßen
inkommensurabel». Kafka bleibt dabei: «Es gibt nur ein Ziel, keinen
Weg. Was wir Weg nennen, ist zögern.» Und dabei erkennt Kafka,
daß er in der Gefahr der Isolierung steht, zu einem Erleiden. Brod
versucht dann an Kafkas Romanen seine religiöse Entwicklung zu zeigen.

14. Schümann bietet uns in seiner Veröffentlichung vier Vortragsstudien,

die auf Volkshochschulvorträge zurückgehen. Bei dem Vortrag
über Brod heißt der Untertitel: «Versuch einer Deutung». Wir erfahren
von Brod vieles, das seine Selbstbiographie ergänzt. Bei Else Lasker-
Schüler erhält der Untertitel die kennzeichnende Prägung «Weg und
Schaffen der größten Wegbereiterin des Expressionismus». Wir lesen
dann: «Mehr als irgend ein anderer ist sie der Spiegel dessen, was an
Zartheit und lyrischer Versponnenheit und Wildheit, an Pathos und
Sachlichkeit... an Religiosität und diesseitiger Freude im lyrischen
Expressionismus Ausdruck und Gestalt suchte und fand. » Sie sagt von

153



sich selbst: «Ich bin nämlich die ewige Jüdin, immer auf der Wanderschaft.»

Tucholsky ist der «Mann, der fünfmal Dichter war». Er war
«Jude und hat die Juden verspottet», und er war leidenschaftlicher
Pazifist. Polgar steht vor uns als «alter Kavalier aus dem alten Wien».
Man findet bei ihm köstliche Bonmots: «Was ist Wahrheit? Die Lüge,
der man es nicht anmerkt.» «Der Mensch ist ein armer Teufel, aber
zum Glück weiß er es nicht. Wenn er es wüßte, was wäre er für ein
armer Teufel »

15. Offenbar stehen wir vor einer «Renaissance» Franz Werfeis, die
wohl mit seinem 70. Geburtstag ausgelöst wurde. Das Buch von Brasel-
mann hilft uns mit Werfel ein Gespräch zu führen. Immer tritt uns bei
Werfel seine «Fremdlingschaft» als Jude entgegen. Denn das unfaßbare
Schicksal seines Volkes führt ihn stets zu einer Auseinandersetzung mit
dem Christentum. Er kommt von dem einzig-einen Gott Israels innerlich

nicht los, und ebenso ist er innerlich gezwungen, sich mit der
Gestalt Jesu auseinanderzusetzen. Kann man sagen, daß er «ein Genie
der Frömmigkeit gewesen ist, der sich in die Literatur verirrt hat»?
Es kommt bei Werfel nicht zu einem Credo*.

Schoeps

16. Diwald, Helmut: «Lebendiger Geist. Hans-Joachim Schoeps zum 50.
Geburtstag von Schülern dargebracht», Verlag E. J. Brill, Leiden (Hol-
land)-Köln 1959. 252 Seiten.

17. Schoeps, H. J. : «Paulus. Die Theologie des Apostels im Lichte der jüdi¬
schen Religionsgeschichte», Verlag I. C. B. Mohr (Paul Sibeck), Tübingen

1959. 324 Seiten.
18. Schoeps, H. J. : «Israel und die Christenheit (Jüdisch-christliches Reli¬

gionsgespräch in 19 Jahrhunderten)». Ner-Tamid-Verlag, Frankfurt am
Main 1961. 222 Seiten.

16. Diwald bringt zum Schluß des von ihm zu Ehren des Jubilars
herausgegebenen Buches eine Bibliographie der Publikationen von
Schoeps. Sie zeigt die Weite des Erlanger Professors für Fragen der
Geistes- und Religionsgeschichte, und wir finden in ihr auch so manches
Werk der Auseinandersetzung von Schoeps zwischen Judentum und
Christentum. Die Vielfalt seines geistigen Schaffens spiegelt sich auch
wieder in den Beiträgen seiner Schüler. Es würde zu weit führen, alle
ihre Aufsätze auch nur anzuführen. Hier seien nur genannt: Huntermann:

«Das Verständnis der Geistesgeschichte in der zeitgenössischen
evangelischen Theologie.» Der Verfasser meint, daß «eine Verlegenheit
in der evangelischen Theologie gegenüber dem Ansturm der Geschichtsforschung

unverkennbar» sei. Man müsse von einer «Diastase» reden,
die sich letzthin herleite durch eine (falsch verstandene) «Exklusivität

* Vgl. Judaica 1960, IV, S. 256, bespr. von Poms.

154



des Offenbarungsgeschehens». «Der Gott der Theologie droht ein immer
kleinerer Gott zu werden, dem man im Grunde nichts mehr zutraut,
weder Geist noch Geschichte.» Hillebrand gibt uns Einblick in die
gegenwärtige Forschung zur Täufer-Bewegung. Der Beitrag von Schwarze-
Nordmann «Aimée Palliere, das Leben eines Noachiden »,dürfte auch
besonders interessieren. Palliere war Anwärter zum katholischen
Priesteramt, war dann aber vom Judentum so stark angezogen, daß er
zum «Noachiden» wurde, zu einem Menschen zwischen Christentum
und Judentum. Wertvoll ist auch der Beitrag von Oberndörfer: «Das
jüdisch-christliche Arbeitsethos und der Wandel der Einstellung zur
Arbeit im 19. und 20. Jahrhundert.» Andere Aufsätze versuchen, uns
Fragen der Gegenwartsgeschichte nahezubringen, und den Schluß bildet
ein Aufsatz von Dr. Lamm: «Bemerkungen zur Entwicklung und
Wandlung des deutsch-jüdischen Lebensgefühls.» Er urteilt: «Der
deutsche Jude nach der Jahrhundertwende fühlte sich nicht nur wohl
in Deutschland, das er ohne weiteres als Heimat empfand und liebte,
sondern auch geborgen und sicher.» Man bedenke, was geschah!

17. Schoeps selbst schenkte uns sein Paulusbuch. Es ist sozusagen
der Schlußstein zu seinen früheren Werken zur Frühgeschichte der
Kirche. Man denke an seine Bücher «Theologie und Geschichte des
JudenChristentums» (1949) und «Urgemeinde — Judenchristentum —
Gnosis» (1955). In diesem Paulusbuch gibt er zunächst eine Übersicht
über Stand und Probleme der paulinischen Forschung. Drei umfangreiche

systematische Kapitel behandeln dann die Eschatologie, So-

teriologie und Gesetzeslehre des Apostels, jeweils in Gegenüberstellung
mit den entsprechenden Lehrpositionen des hellenistischen Judentums
und des Rabbinismus sowie den Vorstellungen des paganen Hellenismus
und der Mysterienkulte. Er interpretiert dann die heilsgeschichtlichen
Konzeptionen des Paulus im Lichte des jüdischen «Erwartungs-Univer-
salismus» und stellt die entsprechende Einstellung der Ebioniten und
Juden gegenüber. Ein letztes Kapitel faßt dann die religionsgeschichtlichen

Perspektiven zusammen, und Schoeps glaubt, urteilen zu dürfen,
daß die Glaubensposition des Apostels vom Judentum her gesehen vielfach

als «folgenschwere Mißverständnisse zu werten» ist. Zum Schluß
wird die Gesetzeskritik als ungelöstes innerjüdisches Problem behandelt
und das Paulusverständnis im Raum der Geschichte kurz dargestellt.
Das Ziel seines Buches ist, «an die Betrachtung der paulinischen Theologie

als unabhängiger Religionshistoriker heranzugehen, der auch dem
Judentum gerecht zu werden wünscht, aus dem Paulus gekommen ist»;
doch er räumt auch ein, daß «die religionsgeschichtliche Betrachtungsweise

von außen her auch ein Nachteil ist, weil sie die Glaubenshaltung
des Apostels nicht selber vollziehen kann, da dies der Akt des christlichen
Glaubens selber ist». Er sieht deutlich die Gefahr, «in eine natürliche
Theologie abzugleiten».

155



18. Sein Buch «Israel und die Christenheit» ist die Neuauflage des
1937 erstmals erschienenen Buches. Wir werden Zeugen der Gespräche
zwischen Juden und Christen durch die Jahrhunderte hindurch von der
Zeit der Kirchenväter und der Rabbiner der frühtalmudischen Zeit bis
zur Gegenwart mit Buber und Rosenzweig. Schoeps glaubt sagen zu
dürfen, daß die Auseinandersetzung in jüngster Zeit vom «Dogmenstreit
zum Glaubensgespräch» geführt habe. Es wird immer bei allen Gesprächen

deutlich, daß es letzthin einzig und allein um die Beurteilung der
Gestalt Jesu geht. Es gibt uns zu denken, daß Kirche und Judentum
in unerschüttertem Einzigkeitsbewußtsein gegenüberstehen. Im Volk
Israel, so sagt Schoeps, sei nie «die Erlösungszuversicht» geschwunden.
Je größer sein Leid wurde, desto größer sei auch in ihm die messianische
Erwartung. Demgegenüber scheint ihm die Botschaft des Christentums
die «Vorwegnahme des Kommenden».

Josel von Rosheim

19. Stern, Selma: «Josel von Rosheim. Befehlshaber der Judenschaft im
Heiligen Römischen Reich Deutscher Nation» (Veröffentlichung des
Leo-Baeck-Instituts), Deutsche Verlagsanstalt, Stuttgart 1959. 279 S.

Dieses Buch dürfte Lesern historischer Biographien besonders
interessieren, zumal solche, für die nach den Ereignissen der jüngsten Zeit
die jüdische Geschichte besondere Anziehungskraft besitzt. Josel von
Rosheim war die «repräsentativste Gestalt des deutschen Judentums zu
Beginn der Neuzeit, die eine der qualvollsten Epochen für die Judenheit
war», zumal man hinter ihr «abgründige, übernatürliche Mächte» wirksam

glaubte. Immer wieder wurde in dieser Zeit auch die Anklage auf
Ritualmord und Hostienschändung gegen die Juden erhoben. Da wurde
ihnen in Josel von Rosheim eine Eührergestalt geschenkt, «ein Tröster
und Helfer», der darum auch ihr freiwillig gewählter «Befehlshaber»
wurde. Von seiner inneren Hoheit wird der Leser stark eingenommen.
Das ist auch der letzte Grund dafür, daß der Kaiser und die Stände auf
ihn, der doch nur seitens der Juden als «Befehlshaber» ernannt war,
hörten. Die Wartezeit bei den Reichstagen hat er mit Bibelstudien
ausgefüllt, und er versuchte auch seinem Volke ins Gewissen zu reden
und es anzuleiten, die Verfolgungen zu werten als von Gott verhängte
Strafen. Das Buch beruht auf ernsthaftem Quellenstudium.

Hermann Cohen

20. Cohen, Hermann: «Religion der Vernunft aus den Quellen des Juden¬
tums», 2. Auflage, herausgegeben von Bruno Straus. Joseph-Melzer-
Verlag, Köln 1959. 629 Seiten.

20. Cohen wird uns immer wieder beschäftigen müssen. Haben wir
in seinem Werke wirklich einen adäquaten Ausdruck für das Wesen des

156



Judentums, odèr erliegt er einer reinen Innerweltlichkeit des Vernünftigen,

so daß er ideengeschichtlich zusammengehört mit der jüdischen
Spielart rationalistischer Aufklärung? Immerhin müssen wir sagen, daß
Cohen bis zum letzten Atemzuge das Judentum geliebt hat und mit
den Propheten sich eng verbunden wußte. Aber dennoch müssen wir
auch urteilen, daß ihm ein mangelnder Sinn für Geschichte zu eigen war.
Ein jüdisches Urteil der Neuzeit über Cohen hieß darum auch: «Historiker

ist er nie gewesen» (Dr. Geis). Offenbarung ist ihm die «Schöpfung
der Vernunft», und so spricht er folgerichtig von der «Schöpfung des
Menschen in der Vernunft». Die Ebenbildlichkeit Gottes macht für ihn
verständlich, wie der Geist zum Grundbegriff der Religion wird, «zum
Vermittlungsbegriff zwischen Gott und Mensch». Er sieht im
Monotheismus «die Entwicklung des Menschen als Mitmenschen» begründet.
Das führt ihn dann zum «Problem der religiösen Liebe». Es würde zu
weit führen, zu Cohens Werk in allen seinen Kapiteln ausführlich Stellung

zu nehmen. Nur zur «Versöhnung» sei erwähnt, daß wie auch sonst
im Judentum die Erbsünde von ihm abgelehnt wird. Für den Sündenbegriff

spielt für ihn die «Schegaga» als «unwissentliches Vergehen»
die entscheidende Hauptrolle, und die Buße wird zur Selbstheiligung.
Die Sündenvergebung wird für ihn die «eigentliche Spezialität der Güte
Gottes», und er glaubt in diesem Zusammenhang sagen zu müssen:
«Es ist eine Tragik des Monotheismus, daß an der Sündenvergebung,
dem prägnanten Attribut der Güte Gottes, und an dem Begriff des
Menschensohns sowohl der Begriff Gottes wie des Menschen zur
Gefährdung des reinen Monotheismus geworden ist.» Das Leiden aber wird
«ein Symbol für Israel» und verstanden nicht als Mittel, sondern als
«Zweckvollendung». Es heißt einmal, daß dieses Buch «ein jeder Theologe

lesen und verschlingen» sollte. Dieser Satz hat. insofern ein Recht,
weil das Buch uns mit modernen Gedankenbewegungen innerhalb des
Judentums vertraut macht und zur Auseinandersetzung zwingt.

II. VOM WESEN DES JUDENTUMS

Die Mannigfaltigkeit jüdischen Lebens und Denkens

Manche Werke, die unter den biographischen Titeln angeführt wurden

(z. B. Cohen), stellten uns oft vor Fragen nach dem Wesen des
Judentums. Es seien nunmehr unter diesem Gesichtspunkt weitere
Bücher genannt.

21. Goldschmidt, Hermann Lewin: «Die Botschaft des Judentums»,
Europäische Verlagsanstalt, Frankfurt am Main 1960. 272 Seiten.

22. Freyhan, Wilhelm: «Der Weg zum Judentum», Europäische Verlagsan¬
stalt, Frankfurt am Main 1959. 176 Seiten.

157



23. Herford, Travers: «Die Pharisäer», Einleitung von Prof. Nahum Glatzer,
übersetzt aus dem Englischen von Dr. Walter Fisehel; Joseph-Melzer-
Yerlag, Köln 1961. 296 Seiten.

24. Hurwitz, Siegmund: «Die Gestalt des sterbenden Messias. Religions¬
psychologische Aspekte der jüdischen Apokalyptik», VIII. Studie aus
dem C.-G.-Jung-Institut, Rascher-Verlag, Zürich-Stuttgart 1958. 238 S.

25. Scholem, Gerschom: «Die jüdische Mystik in ihren Hauptströmungen».
Adolf-Metzner-Verlag, Frankfurt am Main-Berlin 1958. 480 Seiten.

26. Wildenberger, Hans: «Jahwes Eigentumsvolk», Abhandlung zur Theo¬
logie des Alten und Neuen Testaments ; herausgegeben von W. Eichrodt
und O. Collmann, Zwingli-Verlag, Zürich-Stuttgart 1960. 126 Seiten.

27.Wouk, Hermann: «Er ist mein Gott», aus dem Englischen übertragen
von Dr. Harry Maör, Wolfgang-Krüger-Verlag, Hamburg 1961. 434 S.

28. Kanael, Baruch: «Die Kunst der antiken Synagoge», Ner-Tamid-Verlag,
Frankfurt am Main 1961. 122 Seiten, 83 Abbildungen (davon 9 farbig).

29. Geis, Rob. Raphael: «Vom unbekannten Judentum», Herderbücherei,
Band 102, Verlag Herder, Freiburg 1961. 236 Seiten.

21. Goldschmidt, der Leiter des Jüdischen Lehrhauses in Zürich,
versucht mit seinem Buche die Grundbegriffe des Judentums uns zu
vermitteln, nicht zuletzt in Auseinandersetzung mit dem Christentum. Der
Verfasser fragt: «Wie sollen wir sagen: Judentum oder Judenheit oder
jüdisches Volk oder Israel?» Ist es so, daß es «beim Judentum nicht um
Theorie und ebensowenig um Theologie, sondern um Taten geht»? Wir
stimmen ihm zu, wenn er sagt, «daß beim jüdischen Volk die
Volkstatsache nicht Endzweck darstellt, und ein eigener Staat niemals den

ganzen Zweck des Volksdaseins ausmachen kann, sondern vielmehr
beide auf die Menschheit gehen und zum Reich». Im jüdischen Volk
haben wir «einen Aufbruch der Geschichte im Bund». Der Hauptteil:
«Judentum und Christentum künftig» mit dem Anhang: «Seite an Seite
mit dem Evangelium unterwegs zur Mündigkeit» wird uns besonders
beschäftigen müssen. «Die echten Offenbarungsreligionen sind heute
Schwestern... hier herrscht jetzt Ebenbürtigkeit in jeder Hinsicht.»
Er meint, daß die Handschriftenfunde «eine beschwerliche Einschränkung

des christlichen Selbstbewußtseins» bringen werden. Immerhin,
auch dieses Buch sagt uns, wie kritisch auch immer wir zu den einzelnen
Gedankengängen stehen mögen : Israel ist und bleibt das schlechthinnige
Gottesgeheimnis der Geschichte.

22. In Freyhan stehen wir einem bedeutsamen Vertreter der jüdischen
Orthodoxie gegenüber. Er schenkt uns mit seinem Buch einen tiefen
Einblick in die Gedankenwelt des Traditions-Judentums. Einer
freireligiösen jüdischen Familie entstammend, wird er durch die Werke des
Alttestamentlers Cornill zur Bibel geführt. Sie stellten ihn vor das «Wunder...

meines ewigen Volkes». Für ihn ist gesetzestreues Judentum
allein adäquater Ausdruck des Judentums, die Tradition der Thora das
ewige Geheimnis des jüdischen Volkes, «das Erziehungsinstrument der

158



Juden». Er bringt immer wieder auch zum Ausdruck, daß der Mensch
ein «Tuender» sein muß, wenn er zum Glauben kommen soll. Auch jener
Teil seines Buches, der von den inneren Spannungen im Staate Israel
spricht, die leicht einen Kulturkampf: Theokratie oder Demokratie,
heraufbeschwören können, wird uns interessieren*.

23. Herford, 1950 verstorben, war unitarischer Geistlicher; es ist gut,
daß dieses Buch nunmehr in deutscher Übersetzung vorliegt. Mit ihm
legt der Verfasser das Ergebnis seiner «in mehr als vierzig Jahren
erworbenen Kenntnis der rabbinischen Quellen» vor und vermittelt uns
ein Bild vom Werden und Wesen des Pharisäismus und tritt ernsthaft
seiner üblichen Verurteilung als starrem Formalismus und Heuchelei
entgegen. Mit Leo Baeck ist er der Meinung, daß das Judentum seine
Fortexistenz nach der Zerstörung des Tempels und der Niederschlagung

des Bar-Kochba-Aufstandes (135 n. Chr.) allein den Pharisäern
verdankt. Wir erhalten in dem Buche eine Darstellung des geschichtlichen

Werdens des Pharisäismus. Den Schlüssel zum inneren Verständnis
des Pharisäismus meint der Verfasser mit den beiden Wörtern Thora
und Tradition gefunden zu haben. Die Thora verstanden als «Lehre»
sollte die oberste Autorität der Nation werden. Sie sollte «für die Thora,
durch die Thora und mit der Thora leben», und die Thora mußte nach
ihm selbst eine Tradition der Auslegung der Thora darstellen, so daß
neben der Thora die mündliche traditionelle Thora stand, was vom
stärksten Einfluß und von stärkster Bedeutung auf die nachfolgende
Entwicklung des Judentums wurde. Es wird dann die ganze Entwicklung

des inneren Wesens des Judentums dargestellt nach Midrasch und
Mischna, nach Halacha und Haggada, Gemara und Talmud. Wir hören
dann von der Bedeutung der Synagoge und ausführlich von der Lehre
des Pharisäismus, und nicht zuletzt erfolgt die Auseinandersetzung mit
der Beurteilung des Pharisäismus im Neuen Testament, wo der Verfasser
meint, daß die neutestamentlichen Aussagen nur «sekundären» Wert
haben können/Die Ursache der Opposition gegen die Pharisäer war nach
ihm Jesus mit seinem «tief überwältigenden Bewußtsein von Gott».
Für die Pharisäer aber war Religion ohne Halacha als das hauptsächlichste

und beherrschende Element der Thora unvorstellbar. «Die
Halacha ist das Analogon zum Glaubensbekenntnis.»

24. Hurwitz trägt die Tiefenpsychologie an Religionsprobleme des
Judentums heran. An der Gestalt des sterbenden Messias Ben Joseph
im haggadischen Schrifttum sucht er uns die Geschichte des auserwählten
Volkes nahezubringen, indem er der Frage Raum gibt: «Was ist der
archetypische Charakter für die religionspsychologische Bedeutung dieser

Gestalt?» Er glaubt, daß hier «die Folgeerscheinung einer Spaltung
im Gottesbilde selbst» vorliege («Zwillings-Motiv»). Nur kurz geht er

* Vgl. Judaica III, 1960, S. 192, bespr. von Bergmann.

159



darauf ein, welche Bedeutung die Nichtanerkennung der Messianität
Jesu für die jüdischen Gedankengänge über die Gestalt des Messias
Ben Joseph gehabt habe. Er ist der Meinung, daß die Spaltung des
Gottesbildes im Christentum dem jüdischen Bewußtsein unerträglich
gewesen sei.

25. Gerschom Scholem zeigt uns, daß wir mit dem gesetzlichen
Talmudjudentum der jüdischen Orthodoxie nicht zureichend das Wesen
des Judentums erfassen, auch wenn wir das liberale Reformjudentum,
das mehr auf die prophetische Linie einbiegt, hinzunehmen. Es steht
noch daneben die Mystik des Judentums, die uns zumeist eine fremde
Welt ist. Immer aber hat es im Judentum als Unter- und Nebenströmung

eine lebendige Mystik gegeben. Und hier haben wir auch Scholem
zu hören. Dieses sein größeres Werk ist in erster Linie der Niederschlag
von Vorlesungen, die er zunächst im Jewish institute of religion in New
York 1938 gehalten hat. Sie liegen hier in überarbeiteter unci erweiterter
Form vor. In der jüdischen Mystik geht es um die beiden Probleme:
die Schöpfungslehre (1. Moses 1) und um die Merkaba-Spekulation, die
Thronwagen-Mystik (Hesekiel 1). Gott erscheint der Mystik nicht als
de;' weltbestimmende Wille, sondern als das jenseits der Welt in sich
ruhende Sein. Der Höhepunkt der Darstellung ist dann die Schilderung
der jüdischen Mystik in Spanien. Wir lernen den Sohar («das Buch des

Glanzes») mit seiner theosophischen Lehre kennen. Die Austreibung
aus Spanien ließ dann Safecl in Galiläa Mittelpunkt der jüdischen Mystik
werden (Isaak Luria). Sie führte dann ihrerseits auch zum Sabbatianis-
mus mit seiner mystischen Häresie (der Pseudomessias Sabbatai Zwi!).
Immer aber blieb den Mystikern das Bewußtsein zu eigen, daß sie

Träger der Tradition seien («Kabbalisten», denn Kabbala heißt wörtlich
Tradition). Es würde zu weit führen, die Gedankengänge im einzelnen
darzustellen wie auch ihre Geschichte. Es sei nur noch das «Sefer Chas-
sidim», «das Buch der Frommen», des Rabbi Juda Chassid, genannt aus
der Kreuzzugzeit mit ihrer Verfolgungsnot und ihrer Bereitschaft zum
Martyrium. Ferner sei noch hervorgehoben, daß die deutsche jüdische
Mystik weithin ins Moralische abbog in Verbindung mit einer eigenartigen

Gebetsmystik. Das schlägt sich nieder in einer asketischen Abwendung

von den Dingen dieser Welt. Die «Chassiduth» (Frömmigkeit)
führt den Menschen zu den Stufen wahrer Gottesfurcht, Gottesliebe
und zu einer Überflutung der Seele durch Freude. Im letzten Kapitel
hören wir dann von dem Chassidismus in Polen als der letzten Phase
der jüdischen Mystik, «in welcher ein Enthusiasmus der unmittelbaren
Berührung mit dem Göttlichen lebendig ist». Er findet seinen Ausdruck
vor allem «in der Geschlossenheit der individuellen chassidischen Figur
des Zaddik (des Gerechten), der «selber Thora geworden ist».

26. Wildenberger will uns, wie der Untertitel seines Buches sagt,
«eine Studie zur Traditionsgeschichte und Theologie des Erwählungs-

160



gedankens» geben. So geht der Verfasser den Erwählungsaussagen des
Alten Testaments nach zur Klärung dieser Frage, zumal im Mittelpunkt
des Glaubens Israels das Bekenntnis steht, von Gott erwählt zu sein. So
wird die Erwählungszusage ihrem Inhalt nach herausgearbeitet als
Jahwes Sondereigentum, Jahwes priesterliches Königreich und Jahwes
heiliges Volk, sowie die «Heilsgeschichte» als Erkenntnisgrundlage der
Erwählung herausgestellt. Mit wirklicher Umsicht und Klarheit der
Gedankenführung wird hier die Zentralbedeutung der Erwählungstra-
dition herausgearbeitet.

27. Wouk ist ein amerikanischer Schriftsteller, der auch in Deutschland

bekannt ist. Sein englisch geschriebenes Buch hat in II. Maör
einen kongenialen Übersetzer gefunden. Dem Verfasser war bewußt,
daß auf jeder Seite seines Werkes Gott im Mittelpunkt aller Fragen
stehen muß. Er vertritt keinen dogmatischen Glauben, verlangt aber von
den Juden ein klares Nein zur Assimilation und ein überzeugtes Ja
zum jüdischen Bekenntnis, den Gesetzen Mosis. Seine Gedanken faßt
er unter dem Begriff «jüdisches Volk» zusammen, das auserwählte Volk
Gottes unter allen anderen Völkern. Nach ihm gab Gott dem jüdischen
Volk «die Aufgabe, für sein sittliches Gesetz auf Erden Zeugnis
abzulegen». Dabei spricht er von der Auserwähltheit der Juden als einer
«Tatsache, aber kein Wunder». Liebe zu seinem Volk und ein feiner
Idealismus durchzieht das Buch des Verfassers: «Er ist mein Gott. Ihn
rühme ich. Gott meines Vaters, ihn erhebe ich», heißt es zum Schluß.

28. Kanael hat in seinem Buche wirklich allgemeinverständlich die
Kunst der antiken Synagoge uns nahegebracht, und zwar aus der
Epoche der spätrömischen und byzantinischen Zeit. Reiche Beispiele
aus Malereien und Mosaiken, die teilweise sogar erst in den letzten
Jahren entdeckt wurden, geben uns einen lebendigen Einblick in die
jüdische Religiosität jener Zeit und bringen damit jüdisches religiöses
Empfindungsleben uns näher.

29. Jedem, dem es um wahrhafte Begegnung mit jüdischer Frömmigkeit

geht, sollte nach dem Buche von Geis greifen. Der Verfasser stellt
uns die Glaubenswirklichkeit des Judentums vor Augen, und wir müssen
beschämt gestehen, wo doch Kirche und Israel seit fast 2000 Jahren im
gleichen Raum siedeln, daß der Verfasser uns damit «vom unbekannten
Judentum» Zeugnis gibt. Er spricht von der Erwählung, Messiashoffnung,

von dem Land Israel als Ort der Planerfüllung, alles in allem ein
wunderbares Zeugnis von dem ewigen Ringen Israels. Den Inhalt gruppiert

er im einzelnen um die beiden Hauptkapitel: (1) heiliges Leben
(der Gottesdienst der Synagoge ; das jüdische Jahr im jüdischen Haus;
von der Wiege bis zum Grabe), (2) heilige Geschichte (Gottes Bund und
auserwähltes Volk; Messiaserwartung; das Land Israel und das jüdische
Glauben svolk). Eins sei noch zum Schluß hervorgehoben: Welch tiefen
Einblick empfangen wir durch Geis in das Gebetsleben Israels!

181



Jüdischer Humor

30. Rajower, Ausor: «Masses und Chochmas», Scheffelverlag R. Seeger,
Zürich 1959. 64 Seiten.

31. Landmann, Salzia: «Der jüdische Witz», Walter-Verlag, Ölten und Frei¬
burg 1960. 532 Seiten.

32. Kohn, P. J. : «Rabbinischer Humor, jüdischer Witz und jüdischer Geist»,
Viktor-Goldschmidt-Verlag, Basel 1961. 272 Seiten.

Es scheint fast frivol zn sein, den ernsten Büchern über das Wesen
des Judentums solche des jüdischen Humors und Witzes folgen zu lassen.
Doch wir erkennen bald, wie uns hier echt jüdisches Denken in
leichtverständlicher Weise im Gewand des Humors entgegentritt.

30. So schreibt Rajower mit Recht: «Wohl keine andere Art Anekdoten

enthalten soviel Selbstironie und karikiert derart zynisch und
sarkastisch, um dann doch wieder durch äußerst skurille Pointen zu
überraschen.» Das Buch ist dafür eine tiefe Bestätigung. Man wird
freilich den Eindruck nicht los, als sei der jüdische Witz die Kehrseite
der schweren Führung des Judentums, das in der überlegenen Form
des Humors versucht, über sich selbst in aller Not zu lachen (übrigens
heißt «Masses» Geschichte und «Chochmas» Klugheit, Weisheit).

31. In Salzia Landmanns Buch sagt darum Carlo Schmid im Vorwort
mit Recht, der jüdische Witz sei «Melancholie eigener Prägung». Er
stelle von innen her den Menschen in Frage und offenbare seine «heiter
hingenommene Trauer». So gibt der jüdische Witz ein Zeugnis von der
Trotzdem-Existenz des jüdischen Volkes. Ist nun aber wirklich der
jüdische Witz «die Waffe des Geschlagenen, der an die Möglichkeit
eines Sieges überhaupt nicht denkt»? Merkwürdig ist jedoch, daß der
jüdische Witz eigentlich erst mit der Aufklärungszeit einsetzt. Ist das
ein Zeichen, daß mit dem Verlust der «Glaubensketten» hier Last und
Leiden den Juden nicht mehr erklärbar, ja sinnlos wurde?

32. Kohn bestätigt uns diese Gedanken. Sein Buch war seit 1930
vergriffen und wurde nunmehr neu aufgelegt. In seiner Weise vermittelt
es uns auch tiefen Einblick in jüdisches Kulturgut, zumal
osteuropäischer Art, das durch den Talmud in seiner Denkart stark geprägt
wurde. Rabbinische klug angewandte Beschlagenheit weiß hier humorvoll

und gerade darum überaus treffend zu antworten. Man wird nicht
müde, immer weiter zu lesen. Ein köstliches Beispiel sei angeführt: Ein
Rabbiner wurde in das polnische Parlament gewählt und schloß sich
der Linken an. Nach seinen politischen Gründen zu dieser Entscheidung
gefragt, lautet die Antwort: Weil wir Juden keine Rechte haben!
Wir können zusammenfassend sagen: Die drei Bücher zeigen uns die
wahrhaft tragikomische Färbung des jüdischen Witzes und geben uns
damit tiefen Einblick in jüdische Denkungsart.

162



Die Judenfrage in christlicher Sicht

33. «Israel und die Kirche», Studie im Auftrage der Generalsynode der Nie-
derländ. Reformierten Kirche, zusammengestellt von dem Rat für das
Verhältnis zwischen Kirche und Israel; aus dem Holländischen ins
Deutsche übertragen von Dr. A. L. Rueff, E.V.Z.-Verlag, Zürich 1961.
93 Seiten.

34. Barth, Markus: «Israel und die Kirche im Brief des Paulus an die Ephe-
ser», Theologische Existenz, Heft 75, Christian-Kaiser-Verlag, München
1959. 47 Seiten.

35. Jeremias, Joachim: «Jesu Verheißung für die Völker», Franz-Delitzsch-
Vorlesung 1953, W.-Kohlhammer-Verlag, Stuttgart 1956. 69 Seiten.

36. William, Dr. Franz Michael: «Das Leben Jesu im Land und Volk Israel»,
Verlag Herder, Freiburg, Bd. I, 10. Aufl., 64—66 Tausend, 1932/1960.
552 Seiten. Bd. II 1960.

37. Foerster, Friedr. Wilh. : «Die jüdische Frage. Vom Mysterium Israels»,
Herder-Bücherei Bd. 55, Verlag Herder, Freiburg 1959. 139 Seiten.

38. Lohse, Eduard: «Israel und die Christenheit», Heft 102 der Kleinen Reihe,
Verlag Vandenhoeck & Ruprecht, Göttingen 1960. 64 Seiten.

39. Schlinck, Basilea: «Israel. Gebet», 1959. 19 Seiten. — «Israel. Gottesfrage
an uns», 1950. 32 Seiten. — «Israel. Mein Volk», 1959. 142 Seiten.

40. Kupisch, Karl: «Das Volk der Geschichte», Lettner-Verlag, Berlin 1960.
252 Seiten.

41. Thieme, Karl: «Dreitausend Jahre Judentum», Reihe Schöninghs ge¬
schieht!. Quellen, Verlag Ferdinand Schöningh, Paderborn 1960. 112 S.

33. Die wertvolle Schrift «Israel und die Kirche» aus dem Bereich
der niederländischen reformierten Kirche ist als Studiendokument für
die Gemeinde gedacht. Die Schrift gibt uns die gute Möglichkeit zur
Aussprache in kleineren Kreisen. Der Stoff wird dargeboten unter den
Gesichtspunkten; Gottes Verhältnis zu seinem Volk; Kirche und Israel
angesichts des Bundes ; Kirche und Israel in der Geschichte ; Israel heute
(Staat Israel) ; die Zukunft Israels und die Kirche. Die Schrift mahnt
uns, die Stellung des Volkes Israel in der Heilsgeschichte ernsthaft zu
bedenken und immer wieder neu zu erwägen, welcher Platz im Glau
bensieben der Kirche in ihrer Berufung und ihrem Dienst Israel zukommt.

34. Markus Barth zwingt uns zum Überdenken, ob man noch von
einem Zeugnis gegenüber Israel reden darf. Der «neue Mensch» Gottes
wird beschrieben nach Epheser 2, 11-15 als der aus Juden und Heiden
geschaffene neue Mensch. So wird das Verhalten des Christen zu Israel
zum Kriterium für den Glauben an den lebendigen Gott: «Niemand
kann ein Christ sein, ohne aus dem Bewußtsein zu leben, daß er Anteil
an einem zuerst Israel versprochenen Privileg hat. Es gibt nur eine
christliche Kirche, die Kirche aus Juden und Heiden.» Was bedeutet
aber sein Satz, daß die Kirche «nur dann eine heilige apostolische und
katholische Gemeinschaft der Heiligen ist, wenn sie... ihre Solidarität
mit Israel nicht verleugnet, sondern sie auf den Leuchter stellt». Was

163



haben wir hier unter «Solidarität» zu verstehen? Man hat den Eindruck,
daß das Wort «Israel» in seiner Vieldeutigkeit besser klargestellt werden
müßte. Er meint angesichts der «unerschütterlichen Berufung Israels
dem lebendigen Gott als Heidenmissionar zu dienen» in Wort und Tat
fallen zu lassen, was gemeinhin heute unter «Judenmission» verstanden
wird. Dürfen wir heute sagen: «Das Heil kommt von den Juden (Johs.
4, 22), nicht aber von den Heiden oder Judenchristen?» Der Verfasser
möchte lieber von «Verschuldung gegenüber den Juden» reden. Aber
wird ein ernsthaftes Gespräch der Kirche mit den Juden nicht immer
von der Bezeugung Christi sprechen müssen Es gilt, daß ein unverkürztes

Christentum und unverkürztes Judentum sich auszusprechen haben.
35. Jeremias lenkt unsere Aufmerksamkeit auf «ein vergessenes

Kapitel der Verkündigung Jesu» und zeigt uns, «welch breiten Raum in
Jesu eschatologischem Wort die alttestamentliche Vorstellung von der
Völkerwallfahrt zum Berge Gottes eingenommen hat». Er möchte damit
der Selbstbesinnung aller Mission auf ihre biblische Grundlage dienen.
Er führt darum zunächst aus, welch scharfes Urteil Jesus über die
jüdische Mission seiner Zeit gefällt hat, und legt in einem zweiten Teil
dar, daß Jesus die Rache aus der eschatologischen Erwartung der Juden
entfernt und auch den Völkern Anteil am Heil verheißt. Die Lösung des
scheinbaren Widerspruchs ist damit gegeben, daß die Stunde der Heidenmission

erst auf Kreuz und Auferstehung folgt, so daß dem Missionsbefehl

der Charakter eines «Thronbesteigungshymnus» eignet. So wird
«die Mission ein Stück Enderfüllung, Tatbeweis Gottes für die Inthronisation

des Menschensohnes, der schon jetzt realisierten Eschatologie».
Die Hervorhebung des eschatologischen Elements steht deutlich im
Vordergrund, jedoch in anderer Gestalt als ein aktivistischer chiliasti-
scher Enthusiasmus, der von der «Evangelisation der Welt in dieser
Generation» sprach.

36. Was das Werk des Katholiken Willam für uns wertvoll macht,
ist weniger die Wiedergabe und Auslegung der Berichte und Erzählungen

der Evangelien, als daß er uns ein Gesamtbild über die Zeit Jesu
vermittelt. Wir lernen die Welt und Umwelt Jesu kennen. Dem
Verfasser eignet eine umfassende Kenntnis der historischen und analytischen

Literatur über das Leben Jesu und seine Zeit. Dazu hat er auch
lange Jahre forschend und reisend in Palästina zugebracht. Der erste
Band wurde bereits in 13 Sprachen übersetzt, der zweite Band behandelt

mehr Jesu Verhältnis zu den großen Persönlichkeiten seiner Zeit
(Täufer, Herodes Antipas usw.). Auch geht er auf das gegenseitige
Verhältnis der Qumraner und Pharisäer ein und beider Verhältnis zu
Jesus.

37. Foerster zeigt uns die einzigartige jüdische Sendung, «ein Leben
von oben vorzuleben als die eigentümliche, immer wieder mit Existenz-
und Blutopfern erkaufte Leistung des jüdischen Volkes in der Geschichte

164



der Kulturen», so schreibt der Verlag im Vorwort, der diese Schrift zum
90. Geburtstag Foerster herausgab. Sein Buch ist das eines «Ethikers».
Wir hören von der geistigen Größe der jüdischen Geschichte, und er
meint sagen zu dürfen, daß Ariertum und Semitentum zur gegenseitigen
Ergänzung bestimmt sind. Erschütternd ist das Kapitel über die
Märtyrergeschichte des jüdischen Volkes. Es zeigt eindrucksvoll, wie das
Judentum immer die Geschichte «erlitten» hat. Nachdenklich stimmen
uns Foersters Gedanken über das mit dem Judentum vor uns stehende
Geschichtsgeheimnis, wenn man sich auch dem Eindruck nicht
verschließen kann, daß hier Foerster vielfach idealistischen Gedankengängen
Raum gibt.

38. Lohse möchte auch dazu beitragen, daß die Frage um Israel
im Volk der Kirche neu gehört wird, damit sich die Christenheit ihrer
Verantwortung gegenüber Israel bewußt bleibt. Der Verfasser ist
überzeugt, daß letzthin die Fragen um Israel «nur als eine theologische Frage
sachgemäß begriffen werden» können. Er behandelt die Fragen: das
auserwählte Volk; Israel und die Kirche; Israel in der Zerstreuung;
Israel in der Verfolgung; Israel in seinem Land.

39. Die Oberin der Marienschwesternschaft, Basilea Schlink, schenkt
uns mit ihrem ersten Heft «Israel-Gebet» die Liturgie eines Bußgebets
und Fürbittegottesdienstes für Israel. Das zweite Heft «Israel. Gottes
Frage an uns» möchte uns die Augen öffnen für unsere Schuld gegenüber

Israel und unsere Liebe für Gottes Volle wachrufen. Das dritte
Heft «Israel, mein Volk» werden wir besonders nachdenklich aus der
Hand legen. Sie teilt ein : die Zeit des Unheils Israels und die Zeit der
Schuld unseres Volkes; die heilsgeschichtliche Stunde für Israel und die
Stunde des Aufrufes Gottes für die Völker. Dieser letzte Teil stellt die
Frage nach dem Staate Israel in den Vordergrund. Ist mit ihm eine
«heilsgeschichtliche Stunde» gegeben, wie die Verfasserin meint?

40. Kupisch nennt die erste Ausgabe seines Buches «Volk ohne
Geschichte». Aber der zweiten Auflage gibt er doch den richtigeren Titel:
«Das Volk der Geschichte.» Denn wenn ein Volk «das Volk der
Geschichte» ist, dann ist es eben Israel. Israel weiß von der Geschichte
Gottes. Dafür ist dann auch die Gedankenführung dieses Buches ein
Beweis, in welchem sich der Historiker mit der Judenfrage in geschichtlicher

Hinsicht auseinandersetzt. Im Anhang finden wir dann
Erklärungen zur Judenfrage seitens der Kirche und ein gutes Verzeichnis
zur jüdischen Literatur und statistische Angaben über das Judentum.

41. Der katholische Theologe Thieme, Herausgeber der «Freiburger
Rundbriefe zur Judenfrage», gibt uns Zeugnisse aus dem Leben des
Judentums im Laufe der Geschichte. Er beginnt mit dem «Gesetz und
den Propheten » ; dann hören wir von der Makkabäerzeit und den Pharisäern.

Es folgt «die Überlieferung zum Grundlegen der Lebensführung».
Im Abschnitt «Bedrängnis und Behauptung» werden uns Zeugnisse

165



aus der Judenschaft bis hin zur Emanzipation und Assimilation und
zu Anne Franks Tagebuch geboten. Der Abschnitt «Fromme und
Grübler» bringt Bekenntnisdichtungen von Jehuda Halevi und spricht
auch von dem Messias Sabbatai Zwi. Zwei Abschnitte bilden den
Beschluß: «Neuerer und Bewahrer (auch Zionismus und Staat Israel)»
und «Das Dauernde», wo uns Rabbiner Dr. Geis über das jüdische Jahr
im jüdischen Haus unterrichtet. Fast sind die «Zeugnisse», so möchte
man sagen, zu kurz, um uns wirklich einen Eindruck vom jüdischen
Leben in 3000 Jahren zu geben. Aber man wird das Buch dankbar sich
aneignen.

III. JUDEN UND DEUTSCHE

Aus der Geschichte der Juden in Deutschland

42. Azaria, Dr. Zwi: «Die Juden in Köln von den ältesten Zeiten bis zur
Gegenwart», Verlag Bachem, Köln 1959. 478 Seiten.

43. Seilenthin: «Die Geschichte der Juden in Berlin und das Gebäude
Fasanenstraße 79/80. Festschrift anläßlich der Einweihung des jüdischen
Gemeindehauses», herausgegeben vom Vorstand der jüdischen Gemeinde
zu Berlin, 1959. 135 Seiten.

44. Wolfsberg, Ariad Oskar: «Die Dreigemeinde. Aus der Geschichte der
jüdischen Gemeinden Altona, Hamburg-Wandsbek», Ner-Tamid-Verlag,
München 1960. 158 Seiten.

45. Brilling, Bernhard: «Geschichte der Juden in Breslau (1454—1702)»,
Studia Delitzschiana, Kohlhammer-Verlag, Stuttgart 1960. 110 Seiten.

46. Lion, J.; Lukas, J. : «Das Prager Ghetto», Artia-Verlag Werner Dausin,
Hanau a. Main 1959. 80 Seiten.

42. Azaria legt uns mit der Geschichte der Juden in Köln unter
Mitarbeit weiterer Glieder der Kölner jüdischen Gemeinde ein Standardwerk

in die Hand. Wenn vielleicht auch die jüdische Gemeinde in Worms,
Speyer, Mainz, Trier älter sein dürften als die Gemeinde zu Köln, so
kann sich doch die Kölner Gemeinde rühmen, die erste urkundlich
nachgewiesene Siedlung von Juden aufdeutschem Boden zu sein (ein Schreiben
Kaiser Konstantins des Großen an die Dekurionen in Köln vom Jahre 321
betreffend die Juden). Mit verhaltenem Atem liest man dann die
Geschichte der Juden Kölns, die vielfach als beispielhaft für die Geschichte
der Juden in Deutschland gelten kann. Die Zeit der Kreuzzüge und der
großen Pest brachten Verfolgung und Zerstörung. Wir hören dann von
der rechtlichen Stellung der Juden. In der Neuzeit wuchs die Gemeinde
auf etwa 20 000 Juden an. Wir bekommen auch erschöpfenden Einblick
in die Verwaltung und das Vereinswesen der Synagoge, in ihre vorbildliche

Sozialfürsorge usw. usw. Auch hören wir von den inneren religiösen
Kämpfen und geistigen Strömungen; und wer die Geschichte der
zionistischen Bewegung näher kennt, weiß, daß zunächst ihre Zentrale

166



Köln war. So übte Köln auch maßgebenden Einfluß mit aus zur
Entstehung des Staates Israel. Erschüttert sind wir dann von der Zerstörung
der Kölner Gemeinde durch das Dritte Reich. Die dargebrachten Dokumente

geben diesem Buche nicht zuletzt dokumentarischen Wert. Den
Schluß bildet dann das Kapitel «1945 und hernach», und wir hören als
Nachwort ein Gespräch, das das Toleranzproblem aufwirft: «Duldung
ist für uns ein schreckliches Wort; es ist ein Ersatz für Recht und
Gerechtigkeit.» Die heutige jüdische Gemeinde Kölns zählt etwa 1200
Glieder.

43. Sellenthin veröffentlichte sein Buch über die Geschichte der Juden
Berlins aus Anlaß des Wiederaufbaus des jüdischen Gemeindehauses
in der Fasanenstraße. Man liest von der Vorgeschichte der Berliner
jüdischen Gemeinde, wie zunächst die Juden unter dem Verfügungsrecht

des Landesfürsten standen «als eine Art freier Sklaven». Immer
kommt es auch zu tragischen Verfolgungszeiten, bis dann mit Mendelssohn

und der Aufklärung die Zeit der Befreiung kam. Mit den Freiheitskriegen

gelang es dann den Juden schließlich, vollberechtigte Staatsbürger

zu werden, und innerhalb des Judentums setzte ein Ringen um
die innerjüdischen Reformen ein. Berlin wurde so der «Vorort des
deutschen Judentums». Es würde zu weit führen, ein Bild der Vernichtung
der jüdischen Gemeinde im Dritten Reich zu zeichnen. Das Buch
schließt dann mit dem Neuwerden der Berliner Gemeinde nach dem
Zusammenbruch.

44. Der Wiederaufbau der Hamburger Synagoge gab ebenso Wolfsberg

den Anlaß, die Geschichte dieser «Dreigemeinde» (Hamburg, Altona,
Wandsbek) uns darzubieten. Bereits im 17. Jahrhundert lebten Juden
in Hamburg. Bis zur letzten Zeit zählten sie 20 000. Die verschiedenen
Geistesrichtungen, die in dieser Gemeinde herrschten, werden uns
dargestellt. Wir hören von dem «Lehrhaus» der Gemeinde, von ihren
Wohltätigkeitsinstitutionen, von ihren überragenden Rabbinergestalten,
Gelehrten und Persönlichkeiten aus dem Wirtschaftsleben, die dieser
Gemeinde das besondere Profil gaben. Dr. Lamm schildert uns dann
die Jahre des Untergangs und ihres Wiederaufbaues.

45. Die Studie über Breslau von Brilling wird man mit besonderem
Interesse lesen. Die Märkte der Stadt Breslau hatten eine besondere

Bedeutung, da sich hier im Mittelalter verschiedene Handelsstraßen
kreuzten. So waren zumal die polnischen Juden gern gesehen als
Förderer des Wirtschaftslebens Breslaus. Andererseits wehrte sich aber die
Kaufmannschaft der Stadt immer wieder gegen die Juden, da sie glaubte,
daß sie ihre eigenen Interessen schädigten. Der 30jährige Krieg tat noch
ein übriges, die Frage zu komplizieren. Ferner machte auch der Kaiser
seine besonderen Steuerrechte geltend. Alles diente dazu, daß die Juden
erst verhältnismäßig spät zur Gründung einer eigenen Gemeinde in
Breslau kommen konnten. Diese Studie ist besonders wertvoll zur rechten

167



Beurteilung der vorwaltenden Fragen, die das Leben der Judenschaft
ausgangs des Mittelalters kennzeichnen.

46. LionjLukas locken mit dem prachtvoll ausgestatteten Buch über
das Prager Ghetto zu immer neuer Durchsicht. Die zahlreichen
Illustrationen im umfangreichen Bilderteil machen die Sphäre seltsam
anschaulich und lebendig. Die Judenschaft des alten Prags war «zweifellos
die bekannteste und berühmteste Siedlung einer religiösen Minderheit».
Von den ehemaligen 14 Synagogen Prags bestehen nur noch zwei, die
ausschließlich religiösen Zwecken dienen, dies als Folge der Vernichtung
der Juden durch das Dritte Reich. Die ehemalige Pinkas-Synagoge
wurde zur Gedächtnisstätte für die 77 297 jüdischen Opfer. Die Siedlung
der Juden in Prag geht bis in die Mitte des 9. Jahrhunderts zurück.
Man denke auch an den Prager Literatenkreis, und man erinnere sich
auch des Rabbi Low. Aus der Prager Judenschaft stammt auch so
mancher Gelehrte.

Vorwaltende Fragen nach der deutschen Judenschaft in der Gegenwart

47. «Deutsch-Jüdisches Schicksal. Wegweiser durch das Schrifttum der letz¬
ten 15 Jahre 1945—1960, Verlag Josef Melzer, Köln 1960. 130 Seiten.
Melzer, Joseph: Wegweiser durch das Schrifttum. Deutsch-Jüdisches
Schicksal. Berichtigungen — Ergänzungen — Nachträge, Verlag Joseph
Melzer, Köln 1961. 107 Seiten.

48. Giordano, Ralf: «Narben, Spuren, Zeugen, 15 Jahre Allgemeine Wochenzeitung

der Juden in Deutschland», Verlag der «Allgemeinen Wochenzeitung

der Juden in Deutschland», Düsseldorf 1961. 555 Seiten.
49. Frankel, Heinrich: «Lebewohl, Deutschland», Verlag für Literatur und

Zeitgeschehen, Hannover 1960. 240 Seiten.
50. Liepmann, Heinz: «Ein deutscher Jude denkt über Deutschland nach»,

Zeitgeschichtl. Reihe 9 «Vom Gestern zum Morgen», Bd. 5, Ner-Tamid-
Verlag, München 1961. 40 Seiten.

51. Ganther, Heinz: «Die Juden in Deutschland.» Ein Almanach, ergänzte
und verbesserte Neuauflage, Gala-Verlag, Hamburg 1959. 587 Seiten.

52. «Zehn Jahre Zentralrat der Juden in Deutschland. Jahresbericht 1960»,
Düsseldorf 1960.

53. Maör, Harry: «Über den Wiederaufbau der jüdischen Gemeinden in
Deutschland seit 1945» (Inaugural-Dissertation zur Erlangung der
Doktorwürde, Mainz 1961), im Selbstverlag des Verfassers, Frankfurt am Main.

54. Germania Judaica, Kölner Bibliothek zur Geschichte des Deutschen
Judentums, Schriftenreihe
I. Theunissen: «Zwischen Golgatha und Auschwitz», 1959;
II. «Geduldet oder gleichberechtigt», ein Gespräch im Jahre 1959 (Dr.
Zwi Asaria, Boll, Schallück, Unger), 1960;
III. Horkheimer, Max: «Über die deutschen Juden», 1961, Verlag M. Du-
mont Schauberg, Köln.

55. «Juden, Christen, Deutsche», Herausgeber Hans Jürgen Schultz, Kreuz¬
verlag, Stuttgart, und Walter-Verlag, Ölten und Freiburg 1961. 445 S.

168



56. Kisch, Guido: «Die Universität und die Juden. Eine historische Betrach¬
tung zur Fünfhundertjahrfeier der Universität Basel», J. C. B. Mohr-
Verlag, Tübingen 1961. 27 Seiten.

57. «Kriegsbriefe gefallener deutscher Juden, Neuauflage der ersten Ausgabe
von 1935 auf Anregung des Bundesverteidigungsministeriums, mit
Geleitwort von Bundesminister F. J. Strauß. Seewald-Verlag, Stuttgart-
Degerloch 1961. 135 Seiten.

58. Krippendorf, Eckehard und Bielenstein, Dieter: « Erziehungswesen und
Judentum.» Die Darstellung des Judentums in der Lehrerbildung und
im Schulunterricht. Herausgegeben vom Verband deutscher Studentenschaften

(VDS), Ner-Tamid-Verlag, München und Frankfurt 1960. 160 S.
59. Gamm,. Hans-Jochen: «Judentumskunde», 2. erweiterte Auflage, Ner-

Tamid-Verlag, München 1960. 131 Seiten.

47. Es war ein guter Gedanke des Verlegers Melzer, uns eine
Bibliographie zur Judenfrage im weiteren Sinn zu bieten als «bescheidene
Hilfe zur Neubesinnung», zumal wir alle Veranlassung haben, angesichts
der Geschehnisse im Dritten Reich nach einem gründlichen Wissen über
sie zu streben. Die Einteilung zeigt den großen Rahmen der Zusammenstellung:

(1) Das Vermächtnis Israels. Religion, Theologie, Altes Testament,

Funde vom Toten Meer; (2) Der Orient und das antike Israel.
Geschichte, Kulturgeschichte, Geographie; (3) Das Judentum der
Diaspora. Jüdische Geschichte; (4) Sprachen und Literatur des Vorderen
Orients; (5) Der Staat Israel und seine Umwelt; (6) Judenfragen —
Frage an die Juden; (7) Philosophie und Geistesgeschichte ; (8) Memoiren
und Biographien; (9) Die Jahre des Schreckens. Antisemitismus, KZ-
Lager, Nürnberger Prozeß; (10) Das andere Deutschland. Widerstand,
Wiedergutmachung. 1551 Buchtitel. Der ergänzende Band bringt weitere

1112 Buchtitel. Wir können nur danken für diese fleißige
Zusammenstellung. Sämtliche Bücher haben Juden zum Verfasser.

48. Die «Allgemeine Wochenzeitung der Juden in Deutschland»
besteht nunmehr 15 Jahre. Auf Anregung des Herausgebers, Karl Marx,
gab Giordano eine Zusammenstellung von verschiedenen Artikeln und
Berichten, die im Laufe dieser Jahre erschienen. Sie vermitteln ein
lebendiges Bild der Geschichte der deutsch-jüdischen Beziehungen während

dieser Jahre und der in Deutschland neu entstandenen jüdischen
Gemeinden. Ebenso hören wir davon, wie es immer wieder auch einen
Kampf zu führen gilt gegen nazistische Restaurierungsversuche sowie
von den inneren Beziehungen zum Staate Israel und von den Fragen
der materiellen und moralischen «Wiedergutmachung». Wir lesen auch,
wie zunächst Stimmen aus dem Weltjudentum der Neubildung der
jüdischen Gemeinschaft in Deutschland aus inneren Gründen widerrieten

usw. usw. Dies Buch dürfte ein bleibendes Geschichtsdokument
der Juden in Deutschland darstellen.

49. Mit Frankels Buch schauen wir in das Herz eines deutschen
Juden, der sich eng mit dem deutschen Volk verbunden wußte: «Ich

169



war deutsch, weil ich in Deutschland geboren war, weil ich deutsch
dachte und Deutsch meine Muttersprache war, weil sie mir viel mehr
bedeutete als ein Verständigungsmittel, weil sie mir zum unauslöschlichen

Ausdruck meines Empfindens... geworden war. » Dem gab er
während des Dritten Reiches in England immer wieder Ausdruck,
indem er sich unermüdlich für das «andere Deutschland» einsetzte. Es
ist darum auch ergreifend, von seinen Eindrücken von Deutschland
nach dem Kriege zu lesen. Und so spricht er auch von seinen
«Seelenqualen», die schließlich mit seinem überaus schwer errungenen
Nationalitätswechsel verbunden waren. Nur eins sei noch bemerkt : Indem er
einmal auf das Verhältnis von Judentum und Deutschtum eingeht,
nennt er das deutsche Volk «das philosemitischste aller Völker».

50. Liepmanns Buch enthält fünf Aufsätze, die zunächst (mit
Ausnahme des ersten) in der «Welt» erschienen. In ihnen wehrt sich der
jüdische Verfasser gegen die widerspruchsvolle Berichterstattung
amerikanischer Journalisten über Deutschland, zumal im Blick auf die
Judenfrage. Immerhin hebt aber auch er hervor, wie der Jude in Deutschland

den «Mangel an Unbefangenheit der Deutschen gegenüber den
Juden empfinde», wie umgekehrt dann auch dem Juden die Unbefangenheit

fehle. Zu unserer Beschämung müssen wir auch hören, wie die
Wahrheitsfrage über die Geschehnisse im Dritten Reich nicht gelöst ist,
oder man möchte ihr aus dem Wege gehen. «Selbsterniedrigung ist sinnlos,

aber Selbstreinigung sinnvoll. »

51. Ganthers Buch sollte in keiner Bibliothek jener Städte fehlen, die
jüdische Mitbürger zählen, da es uns ertüchtigt zum Gespräch über
Fragen um Israel allgemein und die Juden in Deutschland. Wir lesen
den guten, umfassenden Überblick zum «jüdischen Beitrag zur Kultur
und Zivilisation» von Cecil Roth. Wir werden ferner orientiert über
«die jüdische Wanderung unter der Nazi-Herrschaft 1933—1945». Wir
empfinden mit, daß mit Recht eine Überschrift über einen Beitrag lauten
durfte: «Stolze Bilanz jüdischer Solidarität.» Der Beitrag «Wiederbeginn
in Deutschland» stellt uns zugleich vor die Frage des Antisemitismus.
Schoeps spricht zu uns über die religiöse Situation: «Jüdischer Glaube
und jüdisches Gesetz heute». Andere Aufsätze reden von der
«Wiedergutmachung», über Lueths «Wir bitten Israel um Frieden». Der Schlußteil

orientiert uns über die jüdische Organisation der Gegenwart und
bringt gute Statistiken.

52. Die Übersicht «Zehn Jahre Zentralrat der Juden in Deutschland»
vermittelt uns einen Einblick in die Arbeit dieser führenden Organisation

der deutschen Judenheit. Zunächst standen die Fragen um die
Wiedergutmachung im Vordergrund, einschließlich der individuellen
Wiedergutmachungsfragen. Wir freuen uns, wenn das Urteil lautet, daß
der Zentralrat «die dringendste Zeitaufgabe vor allem auf dem Gebiet
der Wiedergutmachung erfüllt hat». Selbstverständlich bleiben die

170



Fragen der moralischen Wiedergutmachung nach mancher Richtung
offen. Wir hören dann auch von dem «Kultur-Dezernat». Auch nimmt
dieser Bericht Stellung zu den antisemitischen Exzessen zur Jahreswende
1959/60. Er warnt dabei vor jeglicher Übertreibung bei ernster Erwägung
aher mit ihnen gegebenen Fragen. Doch mutig heißt es: «Der Zentralrat
war und ist nicht gewillt, sich von einem Antisemitismus in einem
Land ohne Juden, da die Zahl von 30 000 gegenüber 54 Millionen darauf
hinauskommt, einschüchtern zu lassen. »

53. Maör ergänzt diese Übersicht des Zentralrates durch seine ernsthafte

wissenschaftliche Arbeit «Über den Wiederaufbau der jüdischen
Gemeinden in Deutschland seit 1945». Ihr entnehmen wir, daß zunächst
die Stimmen der Weltjudenheit dahin gingen: «Wir können nicht
annehmen, daß es deutsche Juden gibt, die sich nach Deutschland hingezogen

fühlen... dieser Rest jüdischer Siedlungen in Deutschland sollte
so schnell wie möglich liquidiert werden.» Aber dennoch trat bald der
«Große Bann» und die «Tabuierung» Deutschlands zurück. «Juden sind
für die Menschen heute ein lebendiges Mahnmal für ihre Schuld... »,

aber «noch nie sah ich solche Aufgeschlossenheit für jüdische Gedanken».
Der Verfasser spricht dann über die Zusammensetzung der gegenwärtigen

deutschen Judenheit: die deutsche Restgruppe, etwa 15 000, die
die Hitlerschaft überdauerten auf Grund verwandtschaftlicher
Beziehungen zum deutschen Volk (Mischlinge). Sie leidet an starker Überalterung,

und die zahlreichen Mischehen, so meint der Verfasser, können
sogar als Gefahr für die Zukunft der ethnischen Gruppe sich erweisen.
Die jüdischen Ostflüchtlinge (DPs) bilden eine zweite Gruppe, die
vielfach weiterwanderte und nicht einer «unjüdischen Identifikation mit
Deutschen» verfallen wollte. Immerhin zählt diese Gruppe heute noch
über 5500 Glieder. Eine dritte Gruppe sind die Rückwanderer aus dem
Staate Israel und von Schanghai. Wir hören dann ferner von dem
inneren Stand der jüdischen Gemeinde. Unweigerlich werde man zu
der Frage geführt, was denn eigentlich Judentum sei. Vielfach sei der
einzelne Jude «ein losgelöstes Ganzes», und Maör meint fragen zu dürfen,
ob gesunder Lebenswille in der jüdischen Gemeinschaft in Deutschland
noch vorhanden sei.

54. In Köln kam es zur Gründung der Germania Judaica, der Kölner
Bibliothek zur Geschichte des Deutschen Judentums. Den Anlaß dazu
gab die Erkenntnis, daß die Öffentlichkeit nur in unzureichendem Maße
über die Geschichte des deutschen Judentums informiert sei. Darum
ist die Aufgabe dieser Bibliothek, Bücher und Dokumente aller Art zu
sammeln, die geeignet sind, das Judentum bekannter zu machen.
Darüber hinaus gibt sie eine eigene Schriftenreihe heraus, von der bisher
drei Veröffentlichungen vorliegen.

A. Die erste Schrift von Theunissen stellt uns das jüdische Volk hin
als «das exemplarisch zum Leiden berufene und verurteilte, begnadigte

171



und befähigte Volk dieser Erde», als ein «unüberwindliches, sowohl allem
biologischen als auch profangeschichthchen Denken unbegreifliches
Volk». Und dieses Unbegreifliche sei «in einem elementaren Sinn
religiöser Natur». Die Problematik des Judentums weist er dann auf an
Worten von Buber, Reinhold Schneider, Samuel Becket, Kafka usw.
usw. Was antworten wir als Christen, wenn wir lesen, «daß es unchrist-
lich ist, die Heimsuchung in Auschwitz nicht als Heimsuchung des
christlichen Glaubens verstehen zu wollen»?

B. Das zweite Heft «Geduldet oder gleichberechtigt» bringt Gespräche
aus dem Jahre 1959, dessen erstes als Epilog zu dem Buche von Azaja
«Die Juden in Köln» erschien. Es dürfte sich besonders eignen zu einem
Gespräch in einem Kreis Gebildeter, zumal es auch tief einführt in letzte
Fragen über das Judentum. Das zweite wiedergegebene Gespräch führt
uns zur Frage über den Antisemitismus, wie er sich ja auch gezeigt hatte
in den Exzessen um die Jahreswende 1959/60.

C. Horkheimer hielt den in seiner Schrift wiedergegebenen Vortrag
auf der ersten Arbeitstagung des wissenschaftlichen Beirates der
«Germania Judaica» im Oktober 1960. Er möchte in Deutschland Verständnis
für das jüdische Phänomen vermitteln, daß die Juden eben in Deutschland

nicht als Fremde angesehen werden, sondern «als eine Gruppe von
Menschen, die wie andere auf Grund der Geschichte ihres Glaubens und
ihres Schicksals manches miteinander teilen und zugleich mit den übrigen
deutschen Bürger sind». Er tritt damit dem entgegen: «Die Nation hat
sich am Ende der Neuzeit als der allgemeine Götze an die Stelle des
Höchsten gesetzt.» Und so hat sich erwiesen, daß «Emanzipation und
Assimilation nicht schon Identität» bedeuten. Der Verfasser meint,
daß das «Verständnis für Juden im heutigen Deutschland schwer und
leicht zugleich sei. Schwer aus vielen Gründen, auch darum, weil der
deutsche Kollektivstolz ernster verletzt ist, als die meisten ahnen.»

55. Das Buch «Juden, Christen, Deutsche» ist die Wiedergabe einer
Sendereihe, die der Herausgeber als Leiter des Kirchenrundfunks in
Stuttgart veranstaltete. 46 namhafte evangelische, katholische und
jüdische Theologen, Politiker, Publizisten usw. haben hier wertvolle
Beiträge zum jüdisch-christlichen Gespräch gegeben. Es seien nur einige
Namen genannt: H. G. Adler, Urs v. Balthasar, Schalom Ben Chorin,
Max Brod, Martin Buber, H. L. Goldschmidt, Gollwitzer, G. J. Kraus,
Kupisch, Michel, v. Oyen, Rengstorf, Rosenstock-Hussey, Carlo Schmidt,
Shillig u. a. Die Gedankenreihen, die uns geboten werden, führen über
Toleranz und Humanität hinaus, und immer wieder steht vor uns das
Geheimnis des jüdischen Volkes und damit das Geheimnis des Gegenüber

von Kirche und Synagoge. Es wird einmal von einer «heilsgeschichtlichen

Arbeitsgemeinschaft» gesprochen. Und Rosenstock-Hussey sagt:
«Ohne das Judentum wird das Christentum zu einer fichteschen
Philosophie vom seligen Leben, eine Umnebelung mit Begriffen.» Eine Frage:

172



Sollen wir mit Buber sprechen von «zwei Glaubensweisen» oder von
«zwei Glaubenszeiten»? Noch viele andere Fragen werden in uns wach,
über die nachzudenken unsere Pflicht ist.

56. Mit Kischs Buch erhalten wir einen Einblick in die Wechselbeziehungen

zwischen Universitäten und Juden. Es geht dabei um die
Frage, wie die Juden aus ihrer geistigen Gebundenheit an die Gotteslehre

zur Beschäftigung mit profanen Wissenschaften gelangt sind.
«Jüdisches Lernen und profanes Studium» ist sozusagen das Thema dieser
Schrift.

57. Im Geleitwort für die Kriegsbriefe gefallener deutscher Juden
spricht Minister Strauß darüber, was ihn bewogen habe zur Wiederauflage

dieses Buches aus alter Zeit. Zuerst spreche dafür der Wunsch
mitzuhelfen, das von den Nationalsozialisten geschändete Bild des
jüdischen Mitbürgers und Soldaten in Deutschland wieder ins rechte Licht
zu rücken. Ferner entziehe sich oft der menschlichen Vorstellungskraft
die Ungeheuerlichkeit des Geschehens und damit dem Mitleiden. Und
sodann gehöre nach seiner Meinung das Schicksal der gefallenen Juden,
ihr Tod, ihr Hoffen unlöslich zur Geschichte der deutschen Armee. Wenn
man dann die «Kriegsbriefe» best, wird man von ihnen stark gefesselt,
zumal wenn man sich vorhält, daß hier jüdische Menschen reden. «Wer
gibt für sein geliebtes deutsches Vaterland nicht gern sein Leben her...»
Man hat immer wieder den Eindruck, daß hier nicht hohler
Begeisterungsrausch redet, sondern häufig auch letzter religiöser innerster Sinn
spricht. Bewunderungswerter Sondereinsatz bis zum letzten hat oft
auch antijüdische Empfindungen der Kameraden verdrängt. Des öfteren
aber klingt die geheime Hoffnung auf: «Ich bin als Deutscher ins Feld
gezogen, um mein bedrängtes Vaterland zu schützen, aber auch als
Jude, um die volle Gleichberechtigung meiner Glaubensbrüder zu
erstreiten. »

58. Krippendorf und Bielenstein schenken uns mit ihrer Veröffentlichung

den Bericht über eine Fachkonferenz im Jahre 1960. Der
Konferenz lagen für ihre Beratungen umfangreiche, in fünfmonatiger Arbeit
sorgfältige Voruntersuchungen zum Thema «Judentum und Antisemitismus»

vor. Diese Schrift ist auch gedacht als Vorschlag für weitere
Arbeiten zu diesem Problem. Wir finden in diesem Buch auch
sorgfältige Analysen der Lehrbücher über die Fächer Geschichte, Deutsch
und Religion und einen Beitrag von Hannah Vogt über die «Darstellung
des Judentums in der pädagogischen Praxis» und von Krippendorf
«die Darstellung des Judentums in der Lehrerbildung und im
Schulunterricht (Religionsunterricht!)». Ein guter bibliographischer Anhang
zur Judenfrage bilden den Schluß dieses wertvollen Buches.

59. Auch Gamms Buch ist aus der Praxis des Lehrers erwachsen und
will dazu dienen, entstellte Vorstellungen über das Judentum, die die
Schüler aus dem Elternhause mitbringen, zu bereinigen. So bietet das

173



Buch einen guten geschichtlichen Längsschnitt, Erklärungen der
Religions- und Lebensformen des Judentums, die Problematik des
Antisemitismus und des Staates Israel. Alles macht das Buch für die Hand
des Lehrers besonders wertvoll, auch wenn man über manche Fragen
anders denken kann als der Verfasser. Ist zum Beispiel das Judentum
wirklich nur Religionsgemeinschaft, oder besteht nicht gerade das
Geheimnis in dem Ineinander von Volkstum und Religion? «Sorgfältiger
Überlegung bedarf das Problem des Religionsunterrichts», da nicht
«bezweifelt werden kann, daß der Religionsunterricht, vom Neuen
Testament her betrachtet, antijüdische Affekte begründet». Dabei kommt
der Verfasser zu einer Ablehnung der Judenmission. Er glaubt, daß der
Missionsbefehl nur die Völker und nicht Israel meint. Wir lesen: «Wenn
die Kirche ihre Bekehrungsversuche im Judentum nicht aufgibt und
ihren Mißerfolg der ,Verstocktheit' des Gegenübers zur Last legt —
dann wächst der antijüdische Affekt, der eine Spielart des Antisemitismus

ist.» Hier bedarf es wohl einer ernsteren zureichenden Gedankenführung.

IV. ÜBER DIE KATASTROPHENJAHRE

Schon manches Buch aus dem voraufgegangenen Abschnitt redet
bereits über die Themenstellung dieses Abschnitts, wie zum Beispiel
mit dem Volksmord an Israel ein maßgebender Faktor des Antisemitismus

vor uns steht. Wir hören nun mit diesem neuen Abschnitt weiteres
über die Katastrophenjähre.

Antisemitismus

60. Sulzbach, Walter: «Die zwei Wurzeln und Formen des Judenhasses»,
Zweite Studie des Institutum Judaicum Delitzschianum, Kohlhammer-
Verlag, Stuttgart 1959. 55 Seiten.

61. Mann, Golo: «Der Antisemitismus. Wurzeln, Wirkung und Überwindung»,

Zeitgeschichtliche Schriftenreihe «Vom Gestern zum Morgen»,
Nr. 3, Ner-Tamid-Verlag, München 1960. 37 Seiten.

62. Massing, Paul W. : «Vorgeschichte des politischen Antisemitismus»,
Frankfurter Beiträge zur Soziologie, Bd. 8; Europäische Verlagsanstalt,
Frankfurt a. Main 1959. VIII u. 288 Seiten.

63. Reichmann, Eva G. : «Flucht in den Haß. Die Ursachen der deutschen
Juden-Katastrophe», Europäische Verlagsanstalt, Frankfurt am Main
1956. 354 Seiten.

64. Adler, H. G. : «Die Juden in Deutschland. Von der Aufklärung bis zum
Nationalsozialismus», Verlag Kösel, München 1960. 178 Seiten.

65. Weil, Bruno: «Der Prozeß des Hauptmanns Dreyfus»; neue und erwei¬
terte Ausgabe, Verlag Allgemeine Wochenzeitung der Juden in Deutschland,

Düsseldorf 1960. 272 Seiten.

174



60. Trotz aller Anstrengungen der Juden, «so zu sein wie die anderen
Völker», wurden sie doch stets abgelehnt, sagt Sulzbach. «Weder die
Aufklärung noch die Demokratie, weder der Wohlfahrtsstaat noch der
Kommunismus haben den Judenhaß beseitigen können. Er begleitet
das jüdische Volk wie ein Schatten durch die gesamte Geschichte.»
Schon das Altertum empfand die damals freiwillige Absonderung der
Juden, die letzthin auf ihre religiöse Exklusivität zurückgeht, als einzigartig.

Das wurde ihnen als mangelnder Gemeinsinn vorgeworfen, und
so wurden sie die «Feinde des Menschengeschlechts». Im Islam ergab
sich damals ein anderes Fragen über das Judentum, weil die Juden
Mohammed ablehnten. Demgegenüber war die christliche Judenfeindschaft

keine Fortsetzung der antiken. Sie ergab sich «aus den Prämissen
der christlichen Heilslehre, verursacht durch die Ablehnung Jesu als
Messias». Doch blieb das Bewußtsein stets lebendig, daß mit dem zweiten
Kommen Jesu auch die Juden sieh zu dem verheißenen Messias finden
werden. Das bedingte «die grundsätzliche Politik der Kirche auf
Erhaltung des jüdischen Volkes». Mit der fortschreitenden Säkularisation
in der Neuzeit ergab sich wiederum eine grundsätzlich andere Lage
durch die «immanenten Gesetze der Geschichte». Die Juden wurden
gewertet als «politisch bedeutungsreicher Faktor». Erfolge einzelner
Juden wurden stets Beweise für die Macht der Juden Diese Einstellung
wurde durch den Begriff der «Rasse» noch verschärft. Abschließend
heißt es: «Daß der moderne weltlich motivierte Judenhaß zu einem
wichtigen Teil pervertierte Theologie ist, ist bisher wenig oder gar nicht
verstanden worden. Die christliche Kirche hat das größte Interesse
daran, es zu verstehen und aus dieser Erkenntnis die Folgerung zu
ziehen. »

61. Mann führt in seiner kurzen Schrift aus, wie der Antisemitismus
einzigartig dasteht in der Geschichte der westlichen — der christlichen
und auch der islamischen — Welt durch seine Weite in Zeit und Raum.
Es gab ihn in der Antike und gibt ihn heute ; es gab ihn in Rußland und
Frankreich und in gemäßigter Form auch in Amerika. Immer wieder
finden sich neue Gründe zur Gegnerschaft der Juden, ob sie religiöser,
wirtschaftlicher oder kultureller und politischer Art sind oder waren.
Dies wird in vorzüglicher Weise dargestellt. Ob der Antisemitismus in
Deutschland stärker sei als in anderen Ländern, bezweifelt der Verfasser.

62. Beim Lesen des Buches von Massing ist man gewissermaßen
überrascht, daß ihm der Haupttitel «Antisemitismus» gegeben ist, denn
wir erhalten mit ihm mehr eine innenpolitische Geschichte des jungen
Deutschen Reiches von 1870 bis 1914. Wir gewinnen wertvolle Einblicke
in die soziologischen und innenpolitischen Verhältnisse Deutschlands,
und wie dabei die wirtschaftliche und ökonomische Struktur Deutschlands

dann freilich maßgebend bleibt für das Problem des Antisemitismus,

während eine religiöse Feindschaft gegen das Judentum überhaupt

175



nicht hervortritt. Zumeist wird immer wieder der Antisemitismus zur
politischen Waffe, deren sich die einzelnen Parteien bedienen, soweit
sie ihnen Vorteile bot. Man verhielt sich «zweck-rational». Wir werden
auch mit Stöcker kurz bekanntgemacht. Doch heißt es, wie allzubald
neben der christlich-sozialen Linie in den 90er Jahren die völkische
Linie des Antisemitismus sich herausbildet. Der ungünstige Verlauf des
ersten Weltkrieges ließ dann den Antisemitismus stärker und böswilliger
werden denn je.

63. Besonders wertvoll ist das Buch von E. Reichmann, das zunächst
in Englisch erschien. E. Reichmann ist die wissenschaftliche Mitarbeiterin

der berühmten «Wiener Library» in London. Sie sucht in ihrem
Buche eine Antwort auf die Frage zu geben, wie man die Assimilation
und Emanzipation der Juden zu beurteilen habe. Die deutsche Juden-
heit habe in der jüdischen Welt den ersten Platz eingenommen und sei
insbesondere die Schildträgerin der Idee der Assimilation gewesen. Ist
darum durch ihre Katastrophe die Assimilation als Fehlentwicklung
erwiesen? fragt daher die Verfasserin. Sie tritt zu ihrer Beantwortung
den umfassenden Beweis dafür an, daß nicht die Assimilation der Juden
als solche, sondern demgegenüber die im deutschen Volk liegenden
verschiedenen Momente die letzte zureichende Begründung für den
wachsenden Antisemitismus abgegeben haben. Das schicksalsmäßige
Zusammentreffen beider Faktoren hat dann zur Katastrophe geführt.
Das sucht sie in vier Abschnitten darzulegen: (1) Antisemitismus, ein
Sonderfall der Gruppenspannung; (2) die Zeit; (3) der Schauplatz;
(4) die Katastrophe. Die Umwandlung des Agrarstaates Deutschland
in einen Industriestaat, so hebt sie hervor, fiel in eine Zeit, wo das
geistige und religiöse Leben sich bereits in einer starken Zersetzung befand.
Das unausgeglichene und überspannte Nationalgefühl führte dann zur
Bestreitung der Gleichberechtigung der Juden, so daß schließlich dem
Nationalsozialismus der Jude das Antisymbol wurde. Alle Probleme
kommen nur auf säkularer und humaner Ebene zur Behandlung. Darum
ist für sie auch das jüdische Antisymbol des Nationalsozialismus nur
«geschichtlich zufällig». Das Judentum ist aber, um mit Luther zu
reden, «das seltsam hoch Mysterium», und vielleicht müssen wir darum
allen Gedankengängen hinzufügen, daß hinter ihnen eine metaphysische
Verwurzelung aller Fragen steht. Immer aber werden wir bereichert
E. Reichmanns Buch lesen.

64. H. G. Adlers Buch zeigt uns, daß der Antisemitismus mit der
Vernunft nicht zu überwinden ist, denn er ist letzthin nicht
wissenschaftliches Problem, sondern hier gilt es «historisch zu hören». Auch
dieses Buch zeigt uns, daß Hitler den Antisemitismus «nicht erfunden,
sondern vorgefunden» hat und seine Leitideen schon in der
Frühgeschichte des 19. Jahrhunderts geprägt wurden. Man wird dieses Buch
nur bewegt aus der Hand legen. Die ernsthafte und schwierige Frage

176



der Emanzipation der Juden ersteht vor uns in ihrer ganzen Tragik
bis hin zu ihrer schließlichen Vernichtung im Dritten Reich. Die
zusammengedrängte Darstellung möchte man manchmal als zu kurz
bedauern. Aber wir empfangen immer eine vorbildliche und nüchterne
Herausarbeitung aller vorwaltenden Fragen.

65. Das Buch von Weil über Dreyfus beruht auf der Durcharbeitung
der Akten des deutschen Außenministeriums und vermittelt uns
dadurch eine vertiefte Einsicht in alle Vorgänge. Der Kundige weiß, daß
seinerzeit der Prozeß über Dreyfus unter den Juden die zionistische
Bewegung auslöste (Herzl), die schließlich zur Gründung des Staates
Israel führte. Erschütternd ist für den Leser, wie hier die Tragik eines
Menschen verwebt ist mit innenpolitischen Gegensätzen in Frankreich,
merkwürdigen Prozeßvorgängen und nicht zuletzt Dokumentenfälschungen

zweier Beamter des französischen Kriegsministeriums. Dabei spielen
antisemitische Strebungen eine große Rolle.

Was der deutsche Mensch wissen sollte aus den Jahren der Verfolgung im
Dritten Reich

66. «An der Stechbahn», Erlebnisse und Berichte aus dem Büro Grüber in
den Jahren der Verfolgung. Herausgegeben von der Hilfsstelle für
ehemalige Rassenverfolgte in Berlin, Evangelische Verlagsanstalt in Berlin,
3., erweiterte Auflage, 1960. S7 Seiten.

67. «Durchkreuzter Haß.» Vom Abenteuer des Friedens. Heinrich Grüber
zum 70. Geburtstag, Berichte und Selbstdarstellungen, herausgegeben
von R. Weckerling. Käthe-Vogt-Verlag, Berlin 1961. 259 Seiten.

68. Gollancz, Viktor: «Stimme aus dem Chaos», herausgegeben von Brauntal,
Julius. Nest-Verlag, Frankfurt am Main 1960. 332 Seiten.

69. Neumann, Robert: (Ausflüchte unseres Gewissens. Dokumente zu Hitlers
Endlösung der Judenfrage.» Verlag für Literatur und Zeitgeschehen,
Hannover 1960. 64 Seiten.

70. Jaeger, Wolfgang und andere: «Unsere jüdischen Mitbürger. Ein
Funkmanuskript», Juventa-Verlag, München 1958. 82 Seiten.

71. Adler, Peter: «Die Vergessenen. Drei Stücke zur jüdischen Zeitgeschichte»,
Ner-Tamid-Verlag, München 1959. 105 Seiten.

72. Schwarz-Bart, André: «Der letzte der Gerechten», übersetzt von Mirjam
Josephson, Fischer-Verlag 1961. 396 S.

73. Schoenberger, Gerhard: «Der gelbe Stern. Die Judenverfolgung in Europa
1933 bis 1945.» 196 Bilddokumente; Rütten & Loening Verlag, Hamburg
2. Auflage, 1961. 224 Seiten (Großformat).

74. Scheffler, Wolfgang: «Judenverfolgung im Dritten Reich 1933—1945»,
Colloquium-Verlag, Berlin 1960. 128 Seiten.

66. Das Büchlein «An der Stechbahn» führt uns ein in die Arbeit
des Büros Grüber, wie sie in einem Hause einer kleinen, verschwiegenen
Straße Berlins, eben an der «Stechbahn», geschah. Das Büro diente zu-

177



nächst der Betreuung der nichtarischen Christen, deren sich Grüber
im Auftrage der Bekennenden Kirche annahm. Doch bald wurde sein
Büro auch die Beratungsstelle für die Opfer der «Nürnberger Gesetze»,
zumal nach dem berüchtigten 9. November 1938. Es ist ergreifend zu
lesen, wie immer neue Wege der Hilfe gefunden wurden, zumal für die
«Mischlinge». Wir hören oft von erschütternden Schicksalen einzelner.
Die Verhaftung Grübers und seines ersten judenchristlichen Mitarbeiters
Pastor Sylten bildet dann das Ende der Arbeit, soweit sie nicht in den
Hoffnungstaler Anstalten in Berlin unter Pastor Braune eine Fortsetzung

fand. Den Schluß bildet ein Bericht über Pastor Syltens Ende im
KZ Dachau aus der Feder von Grüber.

67. Das Buch «Durchkreuzter Haß» ist Pastor Grüber zu seinem
70. Geburtstag gewidmet. Die einzelnen Teile tragen die Überschriften:
Israel und Kirche; Juden und Deutsche; Verfolger und Verfolgte;
Brücken über Kriegsgräben ; Brückenbau in Asien und Afrika ; Brücken
in der Zukunft. Einige Namen der dreißig Mitarbeiter seien genannt:
Hch. Vogel; Martin Albertz; Hromädka; Hellstern (Schweiz); Allan
Paton ; Bonhoeffer ; Bischof Bell ; Gollwitzer ; Martin Niemöller usw. usw.
Sie alle wollen «,die Friedensstifter' ermutigen und ihre Fantasie und
Tatkraft beflügeln». Es wird in diesem Buche «bewußt auf theoretische
Erörterung verzichtet und stattdessen von praktiziertem Frieden in einer
immer noch und immer neu vom Krieg und Kriegspropaganda — oft
durch Friedensreden getarnt — erfüllten Welt berichten». Die Losung
heißt: «Zusammenschluß oder zusammen Schluß.» Grüber sprach gern
von seinem Dienst als «Brückenbau», und er wurde mit Recht «Abenteurer

Gottes» genannt. Das Buch kann unser Gewissen aufrütteln,
nicht zuletzt im Blick auf Israel.

68. In Gollancz' Buch finden wir eine Auswahl von Schriften und
Aufsätzen aus seiner Feder. Altbundespräsident Heuß sprach einmal mit
Recht von ihm, daß er den «Mut zur Liebe» gehabt habe. Startete doch
G. nach dem Zusammenbruch die erste Aktion gegen den Hunger in
Deutschland unter der Losung «Rettet Europa jetzt». Und das tat er,
«weil ich Jude bin». Man ist auch überrascht, wie oft er, der Jude, sich
auf Jesus beruft und auch eine tiefe Kenntnis des Neuen Testaments
verrät. Stets tritt er jeglichem Haß entgegen. Immer hält er den
Engländern vor, wie jeder Vergeltungsakt von Übel ist. Er blieb darum als

«Einzelgänger» auch nicht unbeachtet. Eben weil er sittliche Grundsätze
vertrat, einen «Idealismus, der allein wahrhaft realistisch ist». So trat
er auch während des Krieges für das «andere» Deutschland ein. In
keinem Falle ist ihm «der Haß eine Antwort auf so viel Böses». «Die
einzige Antwort ist Güte und Liebe.» Nur so retten wir «unser bedrohtes
Erbe» des Abendlandes. Das Buch ist ein dringender Aufruf zur Besinnung

auf wahre Menschlichkeit.
69. Das Buch von Neumann geht auf Sendungen im Norddeutschen

178



Rundfunk zurück. Auf Grund von Dokumenten wird uns nahegebracht,
wie unser verteidigender Einwand: «Ich habe es nicht gewußt», weithin
«Ausflucht unseres Gewissens» ist und der letzten Ehrlichkeit entbehrt.
Der «Es-nicht-Glauber» und der «Es-nicht-Wissen-Woller» schiebt gern
alle Verantwortung den Männern an der Spitze zu

70. Auch die beiden Bücher von Jaeger und Peter Adler gehen auf
Rundfunksendungen zurück. Im Norddeutschen Rundfunk fand in den
Sendungen über «Probleme, die junge Menschen bewegen» das Thema
«Unsere jüdischen Mitbürger» die stärkste Beachtung. Man kann Jaegers
Buch auch nur mit größter Spannung folgen. Zur Besprechung in
Jugendkreisen nur zu empfehlen.

71. Adlers Buch beruht auf drei Sendungen im Süddeutschen Rundfunk.

Die erste Sendung «Die Totenmauer» schildert das grausige
Geschehen im Warschauer Ghetto. Die Sendung «Das Land der Verheißung»

schildert uns den Lebensweg einiger Juden, die in das Land der
Väter ausgewandert waren, und die Hauptsendung «Die Vergessenen»
malt uns das grausige Elend jener Juden, die seinerzeit in Schlupfwinkeln
von Paris untertauchen mußten. Alle drei Sendungen sind «für uns
Deutsche eine Mahnung, jüdisches Schicksal zu begreifen». Adler wurde
für sein Buch mit dem Leo-Baeek-Preis ausgezeichnet, und seine letzte
Sendung wurde auch verfilmt.

72. Das Buch des französischen Juden Schwarz-Bart verfolgt mit
seinem Roman die Leiden seines Volkes in acht Jahrhunderten
mitteleuropäischer Geschichte. Es ist ein Roman; er gibt Unfaßbares in
faßbarer Form wieder und sucht die Tragödie seines Volkes darzustellen.
Der letzte der Gerechten Erni geht den Weg der sechs Millionen bis hinein

in die Gaskammer. Aber er klagt nicht an, erklärt niemanden für
schuldig und bleibt ohne Haß. Und doch wird alles, was ihm geschieht,
Anklage und Urteil über eine entmenschte Namenchristenheit, in der
sich Deutsche, Engländer, Amerikaner und andere in Lieblosigkeit die
Hand reichen, weil sie den Verfolgten nicht die Hand zur Hilfe reichen
wollen, und wir vernehmen dann den Schrei Ernis: «Wir sind sehr alt.
Wir gehen. Oh Wir würden gerne endlich ankommen »

73. Über Schoenbergers Buch möchte man auch schreiben: «Daß
Menschen das an Menschen tun können » Dieser Bildband gibt uns einen
erschütternden Einblick in die Not der Juden im Dritten Reich. Das
Buch enthält nahezu 200 weithin ganzseitige Eotos, die fast ausnahmslos
deutschen Quellen entstammen, teilweise amtlichen Pressefotografen
des Dritten Reiches, die man in verschiedenen Archiven fand. Die
Wiedergabe amtlicher Dokumente gibt ergänzende Informationen zu allem.

74. Scheffler schickt seinem Buch das Wort von Theodor Litt voraus :

«Nicht durch das Wegsehen, sondern durch das Hinsehen wird die Seele
frei.» Darum liegt auch das Schwergewicht seiner Ausführungen auf
der Schilderung der Tatsache des nationalsozialistischen Kampfes gegen

179



das Judentum bis zur «Endlösung». Nach seiner Meinung ist die
Unterrichtung «über die dunkelsten Seiten des nationalsozialistischen Staates
ein moralisches und ethisches Problem». Fünfzig Seiten werden
ausgefüllt mit Dokumenten. Im Nachwort wendet sich der Verfasser an
die Lehrerwelt und schließt sein Buch mit den Worten: «Das
Judenproblem ist in erster Linie das Problem der Nichtjuden.»

War es wirklich so schlimm?
Eichmann

75. Bertelsen, Aage: «Oktober 1943. Erlebnisse und Ereignisse während der
Judenverfolgung in Dänemark», Ner-Tamid-Verlag, München 1960. 160 S.

76. Bronska-Pampuch, Wanda: «Das Tagebuch des David Rubinowicz», aus
dem Polnischen übertragen. S.-Fischer-Verlag, Frankfurt am Main 1960.
88 Seiten.

77. Jeruschalmi, Elieser: «Das jüdische Märtyrerkind», Verlag Ökumenische
Marienschwesternschaft, Darmstadt-Eberstadt 1960. 64 Seiten.

78. Henkys, Reinhard: «War es wirklich so schlimm?» Lettner-Verlag, Berlin-
Dahlem 1961. 46 Seiten.

79. Poller, Walter: «Arztschreiber in Buchenwald.» Verlag «das segel»,
Offenbach 1960. 302 Seiten.

80. Pendorf, Robert: «Mörder und Ermordete. Eichmann und die Judenpolitik

des Dritten Reiches». Verlag Rütten und Loening, Hamburg 1961.
150 Seiten.

81. Wiesental, Simon: «Ich jagte Eichmann», Sigfrid-Mohn-Verlag, Güters¬
loh in Westfalen 1961. 255 Seiten.

82. Kempner, Robert, N., W.: «Eichmann und Komplizen»; Europa-Verlag,
Zürich/Stuttgart 1961. 452 Seiten.

75. Der Dichter Schalom Asch sagt in der Einleitung zu dem Buche
von dem Dänen Bertelsen, daß es «nicht das Werk eines einzelnen
Menschen» sei, «es ist von einem ganzen Volk (dem dänischen) geschrieben
worden. Von seinem höchsten Bürger, dem greisen und edlen König
Christian X.... als er das todbringende Zeichen des Judensterns an
seine Brust zu heften bereit war, bis zum einfachsten Fischer, der sein
Leben wagte, um in seinem kleinen Boote Scharen von Juden vor den
mordgierigen Nazis zu retten.» Mit Hilfe der dänischen Widerstandsbewegung

konnten die 7000 dänischen Juden zum größten Teil nach
Schweden entkommen. Das Buch spiegelt überhaupt die Ereignisse
während der deutschen Besetzung in Dänemark und die Rettungsaktion
mit gestaltender Kraft.

76. Das Tagebuch des David Rubinowicz könnte man ein Gegenstück
zum Tagebuch der Anne Frank nennen. Man kann die Aufzeichnungen
dieses zwölfjährigen David zwischen 1940 und 1942 nur mit tiefer
Bewegung lesen. Sein Vater führte einen kleinen Milchladen in einem
polnischen Dorf, bis dann im Frühjahr 1942 die Juden in jener Gegend in

180



der Kleinstadt Bodzentin zusammengepfercht und zum bloßen
Vegetieren gezwungen wurden, bis sie dann alle in Treblinka ermordert wurden.

In der ausgeräumten Wohnung der Eltern fand eine Nachbarin
diese Hefte Davids.

77. Auch das fesselnde Büchlein von Jeruschalmi bringt uns
Tagebuchaufzeichnungen eines ehemaligen jüdischen Lehrers aus dem Ghetto
von Schaulen 1941 bis 1944, und zwar kurze Lebensbilder jüdischer
Kinder. Das Büchlein eignet sich zum Vorlesen in Jugend- und auch
in Frauenkreisen. Es wurde mit Recht aus dem Hebräischen übertragen.

78. Henkys gibt uns mit seinem reich illustrierten Buch Einblick
auf jeder Seite, wie «schlimm» es gewesen ist und wie hier Unmenschlichkeit

ihre Orgien gefeiert hat. Das Heft schildert die Geschichte des
jüdischen Volkes als des «Sündenbocks der Geschichte», dann das
«Ghetto ohne Mauern», das heißt die immer mehr fortschreitende
Isolierung der Juden in Deutschland von den Menschen der «arischen»
Rasse. Wir hören auch von dem Versagen der Kirche und im Gegensatz
dazu von dem Kampf der Bekennenden Kirche. Das Schlußkapitel mit
der Überschrift «Endlösung» führt uns dann in die KZ usw.

79. Pollers Buch wurde schon 1945 geschrieben. Ihm war in seiner
Neuauflage auf der Frankfurter Buchmesse 1960 der größte Erfolg
beschieden. Poller ist heute Chefredakteur einer großen westdeutschen
Tageszeitung. Er wurde seinerzeit als «Arztschreiber» im HäfÜingsrevier
des KZ Buchenwald Zeuge tieferschütternder Einzelschicksale (unter
anderm auch von Pastor Paul Schneider). Man kann wieder nur sagen:
Wie ist es überhaupt möglich, daß das Menschen an Menschen tun konnten

und durften! Wir schauen hinter die Kulissen eines wahrhaft
teuflischen Systems der organisierten Vernichtung menschlichen Lebens
mit unmenschlichen Methoden.

80. Das gleiche können wir von Pendorfs Buch sagen. Ihm verdanken
wir auch so manchen wertvollen Bericht über den Eichmann-Prozeß,
die er in der «Zeit» veröffentlichte. In seinem Buch gibt er uns ein
kurzes Lebensbild von Eichmann, «vom Karteihelfer zum Mordbeamten».

Das Verständnis aller Vorgänge sucht er dann zu unterbauen,
indem er uns eine kurze Geschichte der Juden in Deutschland zeichnet.
Sie mündet dann aus in der ausführlichen Schilderung der «Endlösung»:
1. Akt: Judengesetze, Zwangsauswanderung, Madagaskarplan; 2. Akt:
die Ausrottung beginnt; 3. Akt: die Mordmaschine läuft; 4. Akt:
Höhepunkt und Bilanz. Den Schluß des Buches bildet dann die Schilderung
des Lebens von Eichmann in der Zeit nach dem Kriege bis zur
Verhaftung.

81. Wiesental wurde durch dreizehn KZs geschleppt und befand sich
schließlich im «Todesblock» des KZs Mauthausen, als er die Befreiung
durch die Amerikaner erleben durfte. Als er seinen ersten Ausgang zum
Städtchen Mauthausen nahm, führte ihn sein Weg auch in die Kirche.

181



Dort erinnerte ihn das Bild des Gekreuzigten unwillkürlich an Jesu
Worte: «Vater, vergib ihnen, denn sie wissen nicht, was sie tun.» Doch
in ihm hieß es daraufhin sogleich : « 0 Herr, vergib ihnen nicht, denn sie
wußten, was sie taten, und wie gut wußten sie es.» So glaubt er um der
Ehrenrettung der vielen Juden willen, die im Dritten Reich umgekommen
sind, den Auftrag zu haben: «Ich besitze etwas, was vielleicht auch von
Wert ist, den Glauben an eine gerechte Sache; ich fühle mich berufen,
das Vermächtnis der Kameraden zu vollstrecken, die diesen Tag nicht
mehr erlebt haben... zunächst muß abgerechnet werden. » Er geht
diesem Auftrag nach, und es wird sein besonderer Lebensauftrag,
Eichmann zu finden, diesen «Buchhalter des Todes», der die Verbrechen
seiner Partei «durch seine Strebsamkeit zur Perfektion gebracht» hat.
«Die Toten, die hinter mir stehen, mahnen.» Wir können ermessen, was
es für den Verfasser bedeutet hat, als Eichmann endlich in den Händen
des Staates Israel war.

82. Es würde zu weit führen, die überaus umfangreiche Eichmann-
Literatur auch nur einigermaßen umfassend anzuführen. Aber auf ein
Werk sei noch verwiesen, das vielfach das «wichtigste Werk» über
Eichmann genannt war: das Buch von Kempner. Der Verfasser war einer
der Hauptankläger Amerikas bei den Nürnberger Prozessen. Daher
bringt sein Buch viele Dokumente. Einstein hat ihn seinerzeit ermuntert,
das Buch zu schreiben und hielt das «sowohl vom jüdischen als auch vom
weltgeschichtlichen Standpunkt aus von größter Wichtigkeit». Sein
Buch stellt die juristische Haupt- und eigentliche Verantwortung
Eichmanns für die Vorgänge zur Vernichtung der Juden heraus. Man steht
oft vor unfaßbaren Tatsachen, wie zum Beispiel Eichmann noch die
Vernichtung zahlreicher Juden von Budapest zu erreichen suchte,
obwohl die Russen schon 75 km vor der Stadt standen. Man fragt sich,
wie es nur möglich ist, daß ein Mensch in einem solchen überspannten
Eanatismus befangen sein kann, eben zu einer unfaßbaren grausigen
Vernichtungsaktion von solch gigantischem Ausmaß.

V. FRAGEN UM DEN STAAT ISRAEL

Der junge Staat

83. «Das Israel-Buch 1960/61», Offizielle Ausgabe des israelischen
Außenministeriums. Verlag der Allgemeinen Wochenzeitung der Juden in
Deutschland, Düsseldorf-Benrath 1960. 164 Seiten.

84. David Ben Gurion : «David und Goliath in unserer Zeit», Ner-Tamid-
Verlag, Frankfurt am Main 1961. 280 Seiten.

85. Adler, Peter: «Die Leute von Bersaba», Ner -Tamid -Verlag, München
und Frankfurt am Main 1961. 48 Seiten.

182



86. Badi, Joseph: «Religion und Staat Israel»; deutseh von Dr. Hehnuth
Lindemann, Gütersloher "Verlagshaus Gerd Mohn, 1961. 176 Seiten.

87. Heuß, Theodor: «Staat und Volk im Werden. Reden über Israel», Ner-
Tamid-Verlag, München 1960. 90 Seiten.

88. Rushbrock, Wilhelm: «Der Staat Israel», Einleitung von Helm. Gollwit¬
zer; Fisoher-Büeherei, Frankfurt am Main und Hamburg, Nr. 288, 1959.
208 Seiten.

83. Das offizielle Israelbuch 1960161 gibt ein ausgezeichnetes Infor-
mationsmaterial für alle, die sich für den Staat Israel interessieren,
nicht zuletzt auch für Referenten, Studenten und — Israelbesucher.
Nach einem geschichtlichen Rundblick werden wir orientiert über
Wachstum und Aufbau des Landes, über den Regierungs- und
Verwaltungsrat des Staates usw. usw., ferner über Landschaft, Industrie und
Verkehrswesen, Touristik, Probleme der Erziehung, Wissenschaft und
Kultur. Statistische Übersichten machen das Buch noch besonders
wertvoll.

84. Das Buch des israelischen Ministerpräsidenten David Ben Gurion
enthält Reden angesichts der «Bedrohung der Existenz Israels», die
schließlich zum Sinai-Feldzug führte. Man kann sich des Eindrucks
nicht erwehren, daß Ben Gurion mit großer staatsmännischer Klugheit
stets einen Weg zu finden wußte, ausländische Schwierigkeiten zu
überwinden und die gegnerischen Stimmen mancher Kreise in Israel zum
Schweigen zu bringen. Er sagt einmal angesichts der Kämpfe bei der
Gründung des Staats Israel: «Der Schlüssel zum Siege lag zweifellos in
ihrer Geheimwaffe — in der Überlegenheit der Moral und einem heldenhaften

Geist.» Zum Sinai-Eeldzug heißt es: «Unser Ziel ist der Friede —
aber nicht der Selbstmord.» «Sicherheit, Alijah (Einwanderung) und
Entwicklung» sind für ihn die grundlegenden Bedürfnisse des Staates.
In einem Nachwort zu seinen Reden heißt es: «Das ist das Wunder und
die Stärke dieses Mannes: Er kann Schüler, Politiker, Philosoph und
Diplomat sein, und alles zur gleichen Zeit. » Ein Problem wird nur einmal
nebenbei erwähnt : das arabische Flüchthngsproblem.

85. Adlers Buch ist die Wiedergabe einer Sendung des Norddeutschen
Rundfunks. Wir werden sympathisch von seiner nüchternen,
unvoreingenommenen Art berührt. Wir lesen: «Das verstehen Sie nicht. Heute
sind wir Israeli, aber vergessen Sie nicht, daß wir vor zehn Jahren noch
Juden waren, Menschen, die man verachtete... Aber vielleicht können
Sie sich nicht vorstellen, wie jahrtausendelang geschlagenen und
unterdrückten Menschen zumute ist, die in ihr Land zurückkehren und plötzlich

sehen, wie sich dieses Land unter der verachteten Kraft ihrer Hände
verwandelt. Der Jude entdeckt sich selbst.» «Ein Sabre (junger Israeli)
ist ein Nationalist ohne Ressentiments.» Freilich bekennt er, daß die
Bibel nicht mehr das ist, was sie für die Juden im Exil war: Sie ist die
Heilige Schrift und zugleich Geschichtsbuch, Sprachlehre und Natur-

183



kundebuch. Zum Schluß heißt es: «Hier könnte man keine Maßstäbe
anlegen. Es gibt überhaupt keine Maßstäbe, die für dieses Land paßten.
Es ist unvergleichlich. Unvergleichlich alt und unvergleichlich jung.»

86. Badi greift die Frage nach Religion und Demokratie im jungen
Staat Israel auf. Sie ist das alles bestimmende Problem des Staates.
Die ganz radikal-orthodoxen Juden, die «Neturei Karta» («Wächter der
Stadt») lehnen den Staat überhaupt ab, weil er nicht nach der Thora
regiert wird. Aber auch die religiös eingestellten übrigen weniger
radikalen orthodoxen Juden, die etwa 15 Prozent der Bevölkerung
ausmachen, stehen immer wieder vor der Frage, wie auch die gesellschaftlichen

Formen modernen Lebens sich mit der altjüdischen Tradition
zusammenfinden können. Der Verfasser, ein junger israelischer Soziologe,
versteht es meisterhaft, die immer neu entstehenden inneren Konflikte
auf letzte Hintergründe zurückzuführen. Wird man immer einen offenen
Kulturkampf vermeiden können, wenn wir bedenken, daß die übrigen
85 Prozent der Bewohner des Staates weiterhin a-, ja sogar anti-religiös
eingestellt sind?

87. Das Buch von Altbundespräsident Heuß wird uns alle einnehmen.
Er hat es auch ausgeschmückt mit eigenen schönen Handzeichnungen.
Wir finden in ihm seine Vorlesung «Staat und Volk im Werden», die
er an der Universität zu Jerusalem im Mai 1960 gehalten hat, eingeleitet
von Martin Buber. In einem Gespräch mit Thilo Koch, das im
Fernsehen am 28. Juni 1960 wiedergegeben wurde, gibt uns Heuß seine
Eindrücke in Israel wieder.

88. Rushbrocks Buch, das von Beate Ruhm von Oppen aus dem
Englischen übertragen wurde, gibt uns auch einen vorzüglichen Einblick
in die Fragen des jungen Staates. Wir werden über alle politischen
Gegenwartsfragen orientiert und erhalten eine gute Einführung in die
volkswirtschaftlichen Fragen und öffentlichen Angelegenheiten. Zum
Schluß wird der Araberfrage gedacht. Statistische Angaben und
Abbildungen finden wir dann im Anhang. Die religiöse Frage tritt in diesem
Buche völlig zurück! Ist das ein Zeichen einer vertieften Assimilation,
so daß wir dann sagen müssen: «Ein Volk unter Völkern und ein Staat
unter Staaten»? Im Vorwort von Gollwitzer wird dieser Fragenkreis auch
angedeutet.

Die Umwelt des jungen Staates in Geschichte und Gegenwart

89. Vriezen, Dr. Th.: «Der Nahe Osten in der Brandung», Friedrich-Bahn-
Verlag, Konstanz 1958, 239 Seiten, reich illustriert.

90. Freudenfeld, Burghart: «Israel. Experiment einer nationalen
Wiedergeburt.» Kösel-Verlag, München 1959. 158 Seiten.

91. Faber, Gustav: «Sand auf heiligen Spuren. Reise durch Nahost», Engel¬
horn-Verlag, Stuttgart 1958. 325 Seiten, ill.

184



92. Borchenius, Poul: «Der Sternensohn — die Welt rund um die Bibel im
ersten Jahrhundert nach Christus». Verlag Ernst Kaufmann, Lahr
(Schwarzwald) 1958. 238 Seiten, gut ill.

93. Huigens, Petrus: «Israel, Land der Bibel und der Zukunft», J. G. Oneken-
Verlag, Kassel 1959, 2. Auflage. 200 Seiten.

94. Beek, Martinus A. : «Geschichte Israels. Von Abraham bis Bar Kochba»;
Urban-Bücher Nr. 47, Kohlhammer-Verlag, Stuttgart 1961. 180 Seiten.

95. Schöne, Günther: «Jerusalem, Bildnis der heiligen Stadt»; mit einer ge¬
schichtlichen Einführung von Franz Altheim. Verlag F. A. Brockhaus,
Wiesbaden 1961. 71 Seiten, reich ill.
89. Reiseberichte über den Staat Israel wiederholen sich oft sehr

stark. Doch in diesem nüchternen und aufschlußreichen Buch von Vrie-
zen wird uns mehr geboten. Er schildert uns, wie im Vorderen Orient
wirklich eine Welt sich im Aufbruch befindet. Er wird nicht müde, nach
allen Beziehungen hin die vorwaltenden Fragen vor uns aufzurollen, die
mit dem Einbruch der Moderne für die arabische Welt gegeben sind,
dies nicht zuletzt durch die Entstehung des Staates Israel. Dabei
versäumt er nicht, die «Dynamik der Geschichte» aufzuweisen, die dieser
geschichtliche Raum seit dem Altertum gehabt hat. Wir erhalten auch
eine nüchterne und gerechte Beurteilung der arabischen Flüchtlingsfrage

und ebenso der Probleme des Staates Israel. Er fragt dann: «Und
die Zukunft », um dann die Verantwortung des Westens für die Welt des
Nahen Orients aufzuweisen.

90. Freudenfeld ist ein Mitarbeiter des Bayerischen Rundfunks. Wir
erhalten mit seinem Buche «keinen Reisebericht», aber er führt uns
gründlich ein in die mit dem Entstehen des Staates Israel uns
aufgegebenen Fragen. Wir hören, aus welchen Kräften der Staat wurde
und welchen Stand der inneren und äußeren Entwicklung der Staat im
ersten Jahrzehnt seines Bestehens erreicht hat und welche Ansätze
für die Zukunft für ihn erkennbar sind. Nach einem «mystischen Heimweh»

der frommen Juden wird mit dem Zionismus «die unmittelbare,
das heißt von einer messianischen Erscheinung unabhängigen kollektiven
Rückkehr der Juden zu einem politischen Ziel erklärt und mit seiner
Verwirklichung begonnen». Letzthin ist nach ihm der Zionismus der
westeuropäischen Juden der «Schock ihrer offenbar gescheiterten
Emanzipation». Die verschiedenen Einwanderungswellen bringen jeweils auch
einen tieferen Wandel der Judenheit in Palästina mit sich. Was bedeutet
dann auch der Staat Israel in der Welt des ganz anders gearteten Nahen
Orients? Was bedeutet die europäisch-sozialistische Intellektualität
gegenüber der ganz anderen geistigen Struktur der eingewanderten
Juden aus dem Nahen Orient und Nordafrika? Was bedeutet auch in
diesem Zusammenhang die «jüdische Orthodoxie im Gewände der
frommen Tradition», die sich die diagnostisch und antireligiös eingestellte
Mehrheit der Israeli nicht innerlich anzueignen vermag? Was ist
überhaupt legitimes Judentum Dazu steht das wachsende nationale Bewußt-

185



sein der Araber drohend an der Grenze. Wie ist auch das Verhältnis zur
jüdischen Diaspora zu ordnen? Es droht eine innere Entfremdung
zwischen den Israeli und der Diaspora. Der Schlußteil geht dann noch näher
ein auf das verschiedene Bewußtsein der älteren und jüngeren Generation,
wie sich gerade bei jüngeren Israeli die «merkwürdige Atmosphäre einer
unfrommen Gläubigkeit» geltend macht.

91. Auch in Faber steht ein feiner Beobachter vor uns, eben der
erfahrene Journalist. Auch er zeigt uns, wie der Nahe Orient immer noch
«ein Himmelsstrich ist, auf dem wir gleichzeitig in mehreren Zeitaltern
reisen» und wo die Jahrhunderte sich «magisch vertiefen» und in dem
das «eindringliche Symbol der Vergänglichkeit der Sand der Wüste ist».
Der Verfasser führt uns von Beirut nach Bethlehem und Alt-Jerusalem,
dem jordanischen Teil der Stadt. Er weiß uns die heiligen Stätten in
ihrer Besonderheit nahezubringen. Wir lernen dann Amman, die Hauptstadt

Jordaniens, Damaskus und Aleppo kennen, und zum Schluß
kommen wir nach dem Staate Israel. Wir erkennen, daß Palästina das
Land der «Religions-Arithmetik ist, wo es eine Staatskunst ist, das

Gleichgewicht zu halten im Kampf um die Selbstbehauptung der
Religionen und Konfessionen» usw. Wir hören ein Gespräch mit einem
amerikanisierten Schweden, der von «Bethlehem-Stahl» (Amerika) nach
Bethlemens Stall reist und dem «die Rohstoffe die Zukunft» sind, so
daß man sagen kann, «daß die Kreuzritter um des Glaubens willen
am Orient festhielten, wie die Menschen von heute des Öles wegen».
Alle diese Bemerkungen verraten den geschickten Journalisten. Doch
müssen wir ehrlich hinzufügen, daß er den religiösen Belangen nicht
gerecht wird.

92. Der Däne Borchenius bietet uns in seinem Buche die Geschichte
des jüdischen Volkes aus der Zeit der Zerstörung Jerusalems im Jahre
70 und dem Aufstand der Juden unter Bar Kochba 135 n. Chr. (Kaiser
Hadrian). Indem er die jüdische Umwelt in seine Schilderungen einbezieht,

erhalten wir einen tiefen Einblick in die geistigen Spannungen
jener Zeit, die mit der Sonderstellung des Volkes Israel als des Volkes
der Wahl Gottes inmitten der Völkerwelt gegeben waren. Wir lernen
dabei auch die Geisteswelt der Rabbinen jener Zeit kennen. Man denke
nur daran, daß der Patriarch Rabbi Aqiba Bar Kochba, den Leiter des
Aufstandes von 135, den «Sternensohn», als Messias anerkannte, womit
sich katastrophale Folgen für die Judenchristen ergaben.

93. Huigens* ist aus der evangelischen Jugendarbeit bekannt; da
er während der deutschen Besatzungszeit in Holland vielen Juden in
ihrer Not beigestanden hat, erhielt er eine ehrenvolle Einladung nach
dem Staate Israel. Das öffnete ihm auch den Weg zu führenden
Persönlichkeiten. Wir erhalten eine besonders lebendige Schilderung mancher
Probleme und Fragen des jüdischen Staates. Der Verfasser versucht auch,

* Vgl. Judaica 1960, I, S. 64, besprochen von Brunner.

186



zu dem gegenwärtigen Geschehen eine biblische Deutung zu geben, zu
der man freilich manche Fragezeichen setzen möchte. Können wir wirklich

sagen: «Die Bewegung in Israel heute ist, auch wenn sie zunächst
nur als Politikum erscheinen mag, in Wahrheit doch ein heilsgeschichtliches

Ereignis ersten Ranges.»? Immerhin gilt es, über diesen Satz
nachzudenken.

94. Beek, der holländische Alttestamentier, geht in seinem Buche
den zeitgenössischen Zeugnissen für die Geschichte des alten Orients
nach, wobei die staatspolitische Geschichte stets im Vordergrund steht.
Er dürfte rechthaben, wenn er von der Patriarchenzeit schreibt, daß
«die Überlieferungen der Bibel in ihrem Zusammenhang mit den bisher
ermittelten historischen und sprachlichen Deutungen der Urkunden am
besten zu verstehen sind, wenn man sich bewußt ist, daß die großen
Völkerbewegungen im 20. Jahrhundert vor Christus den Hintergrund
der ältesten Zeit der biblischen Geschichte bilden.» Über den Auszug
Israels aus Ägypten urteilt er, daß «auch die schwerste Sichtung des
Materials dieses eigenartige Phänomen, mit dem Israel als Volk beginnt,
nicht in Zweifel ziehen kann».

95. Zu Schönes Buch schreibt ein Rezensent: «Warum hat es so was
nicht schon lange gegeben?» Wir erhalten fürwahr «eine repräsentative
Wiedergabe eines die Welt bewegenden Gegenstandes», schreibt ein
anderer. Denn Jerusalem ist die Stadt, gegen die seit drei Jahrtausenden
die Völkerheere ausgezogen sind. Jerusalem ist die Stadt des Tempels
gewesen. In Jerusalem lag die «Schädelstätte». Jerusalem ist der «edle
Fels» (al Quds das Heiligtum), von dem Mohammed zum Himmel
gefahren sein soll. Nach Jerusalem pilgern seit Jahrhunderten Juden,
Christen und Mohammedaner, um hier ihre Andacht zu verrichten. Die
Bildfolge dieses Buches bringt uns diese Stadt in wunderbarer Weise
nahe. Professor Altheim, der Berliner Historiker, gibt uns zu allem eine
mit wissenschaftlicher Akribie geschriebene Einleitung. Aber Jerusalem
ist heute die zweigeteilte Stadt. Es stehen neben der Altstadt die
modernen Bauten des neuen Jerusalem. Gerade diese Tatsache läßt uns
das Buch mit besonderer Anteilnahme anschauen und lesen.

Aus der geistigen Welt des jungen Staates

96. Bin Gorion, Micha Josef: «Der Born Judas. Legenden, Märchen und Er¬
zählungen», Insel-Verlag, Frankfurt am Main 1959. 794 Seiten.

97. Faerber, Meir, Marceil: «Märchen und Sagen aus Israel», Verlag der
«Allgemeinen Wochenzeitung der Juden in Deutschland», Düsseldorf-
Benrath 1961. 91 Seiten, ill.

98. Ball-Kaduri, Kurt I.: «Jüdisches Leben einst und jetzt». Ner-Tamid-
Verlag, München 1961. 128 Seiten.

99. Uris, Leon: «Exodus», Kindler-Verlag, München 1959. 842 Seiten.

187



96. Das Buch von Bin Gorion ist erstmalig 1916 erschienen. Wir
dürfen dankbar sein, daß es uns nunmehr wieder zugänglich ist. Es
enthält 330 Kurzgeschichten, und man wird nicht müde, eine nach der
anderen zu lesen, denn sie alle geben uns seltsame Einblicke in die
jüdische Vorstellungswelt und Denkungsart. Man wird nach dem Lesen
manche Züge des Judentums besser verstehen. Die Erzählungen
entstammen einigen hundert Büchern des rabbinischen Schrifttums. Ihre
Wiege ist der Talmud und Midrasch, und sie ziehen sich hin bis zum
Chassidismus, mit dem dann die jüdische Volksdichtung aufhört. Es
sind Volksgeschichten, die «von Geschlecht zu Geschlecht» sich
fortpflanzen durch fast 3000 Jahre hindurch. Der Verfasser meint, daß sie

zur Erhaltung des Volkstums in gleicher Weise beigetragen haben wie
Lehre und Gesetz und Synagoge und Kultus. Insofern hat er gewiß
recht, weil alle Geschichten uns vor das «gebietende Geheimnis Israels»
stellen, nämlich, daß Israel sich an Gott in Vertrauen und Gehorsam
gebunden weiß. Wir haben unsere besonderen Gedanken, wenn wir
immer wieder feststellen, daß diese Geschichten auch das merkwürdige
ungebrochene Vergeltungsdenken verraten.

97. Faerbers Buch legt man mit dem Gedanken aus der Hand, man
müsse es in besinnlichen Stunden noch einmal lesen. Es sind «jüdische»
Erzählungen, und man merkt, wie die schwere Führung des Volkes Israel
und sein nie versiegender Optimismus bei jeder Geschichte verborgen
im Hintergrund hegt. Alle Erzählungen — wie auch die von Bin Gorion —-

eignen sich gut zum Vorlesen in Familien und Jugendkreisen, aber auch
in Gemeindekreisen der Älteren.

98. Ball-Kaduri überschreibt den ersten Teil seines Buches: «Das
Kalauer Judenhaus — Geschichte eines Familienhauses von 1825 bis
1945.» Man wird diesen Teil, der uns nach dem kleinen Städtchen in
Schlesien führt,, mit mitteilsamem Herzen lesen. Der zweite Teil:
«Lebendiges Israel — Beobachtungen und erlebte Anekdoten 1939—1959»,
vermittelt uns anschauliche Bilder aus der Entwicklung des Landes
Israel, dargestellt an eigenen Erlebnissen der Familie des Verfassers,
eines «Jecken» (Juden aus Deutschland).

99. Uris gibt seinem Buche «Exodus» den Untertitel «Roman». Es
ist fürwahr ein Roman, aber weniger von Persönlichkeiten, sondern
uns wird der «Roman» des jüdischen Volkes geschildert, das sich zu
neuem «Exodus» nach Palästina aufgemacht hat und dort die
Staatsgründung vollzog: Menschen ziehen dorthin nach Pogromen in Rußland,
nach den Leiden im Dritten Reich, nach dem furchtbaren Drama im
Warschauer Ghetto usw. Wir verstehen, wenn wir lesen: «0 ja, die Bibel
und unsere Geschichte sind voll von wunderbaren Erzählungen und gern
geglaubten Wundern. Doch unser Heute, das ist kein Wunder, sondern
Wirklichkeit... Die Zeiten der Wunder sind vorbei. » Aber dann lautet
die Fortsetzung: «Nein, sie sind nicht vorbei! Allein die Tatsache unserer

188



Existenz ist ein Wunder.» Palästina wird für diese Menschen zum
«einzigen Ort, wo man als Juden ein menschenwürdiges Dasein führen
kann». Aber es heißt auch: «Wie konnte Gott es zulassen, daß man sechs
Millionen seines auserwählten Volkes umbrachte?» Eine Amerikanerin,
die im Buche eine Hauptrolle spielt, sagt einmal: «Ihr seid mir so
fremd. Ich finde euch so rätselhaft.» Die Antwort lautet: «Wir Juden
scheinen uns selbst womöglich noch rätselhafter.» Fürwahr: «Alle
Nationen dieser Erde haben uns verhöhnt und erniedrigt. Wir müssen uns
erheben und wiedererstehen und wieder zu einer Nation werden, das ist
unsere einzige Rettung.» «Kämpfen, das ist, was wir tun müssen.
Kämpfen, es geht um die jüdische Nation und um den Gehorsam gegenüber

der Vorsehung.» «Die jüdische Sache ist schlechthin eine Sache der
Menschlichkeit.» Erschütternd ist dann die Darstellung des Werdens
der jüdischen Gemeinschaft in Palästina bis hin zur Staatsgründung.
Man kann dort zunächst nur leben in steter Lebensbedrohung, so daß
ein junger Israeli sagt : «Einmal im Leben möchte ich gern wissen wollen,
wie Menschen unter normalen Verhältnissen leben.» Es ist dann auch
beängstigend, wie das rein menschliche Leben zurückgesetzt bleibt und
darum auch dann innere Auflehnung sich geltend macht: «Wissen Sie,
was meine Jungens sagen (junge Soldaten) Wir sollten über die Grenze
gehen zum Sinai und Gott die Tafeln mit den Zehn Geboten zurückgeben.

Die Sache hätte uns genug Ärger gemacht.» «Aufbruch von der
Sklaverei in die Freiheit», heißt es am Passahfest (Schlußsatz des Buches).
Aber kommt Israel zu seiner Bestimmung, wenn es Gott die Tafeln
zurückgeben will? Doch man lese diesen ergreifenden «Roman» der
Leiden Israels!

Inhaltsübersicht

Einleitung Seite 146

I. Biographische Werke Nr. 1—20

Leo Baeck Nr. 1— 6

Martin Buber und Nahum Goldmann Nr. 7—10
Nathan Birnbaum Nr. 11

Der Prager Literatenkreis (Max Brod, Franz Kafka, Franz
Werfel, Else Lasker-Schüler, Polgar, Tucholsky) Nr. 12—15

Hans Joachim Schoeps Nr. 16—18
Josel Rosheim Nr. 19

Hermann Cohen Nr. 20

II. Vom Wesen des Judentums Nr. 21—41

Die Mannigfaltigkeit jüdischen Lebens und Denkens Nr. 21—29
Der jüdische Humor Nr. 30—32
Die Judenfrage in christlicher Sicht Nr. 33—41

189



III. Juden und Deutsche

Aus der Geschichte der Juden in Deutschland
Vorwaltende Fragen nach der deutschen Judenschaft in der

Gegenwart

IV. Über die Katastrophenjahre

Antisemitismus
Was der deutsche Mensch wissen sollte aus den Jahren der

Verfolgung
War es wirklich so schlimm Eichmann

V. Fragen um den Staat Israel

Der junge Staat
Die Umwelt des jungen Staates
Aus der geistigen Welt des jungen Staates

Alphabetisches Verzeichnis der Verfasser

Die hinter den Namen angegebenen Nummern weisen auf die Besprechung
ihrer Bücher hin.

Adler, H. G. 64 Faber 91

Adler, Peter 71, 85 Faerber 97
An der Stechbahn 66 Frankel, Heinr. 49
Azaria 42 Frankel, Joseph 11
Badi 86 Freudenfeld 90
Baeck 5, 6, (1, 2, 3, 4) Freyhan 22
Ball-Kaduri 98 Foerster 37
Barth 34 Gamm 59
Beek 94 Ganther 51
Ben Gurion 84 Geduldet oder gleichberechtigt 54, II
Bertelsen 75 Geis 3, 29
Bielenstein-Krippendorf 58 Germania Judaica 54, I—III
Bin Gorion 96 Giordano 48
Birnbaum (H) Goldmann 9 (10)
Borchenius 92 Goldschmidt 2, 21
Braselmann 15 Gollancz 68

Brilling 45 Grüber (66, 67)
Brod 12, 13, (14) Henkys 78

Bronskyi-Pampuch 76 Herford 23
Buber 7, (8), 9 Heuß 87
Cohen 20 Horkheimer 54, III
Das Israelbuch 83 Huigens 93

Deutsch-jüdisches Schicksal 47 Hurwitz 24
Diwald 16 Jaeger 70
Dränger 10 Jeremias 35
Durchkreuzter Haß 67 Jeruschalmi 77

Nr. 42—59

Nr. 42—46

Nr. 47—59

Nr. 60—82

Nr. 60—65

Nr. 66—74
Nr. 75—82

Nr. 83—99

Nr. 83—88
Nr. 89—95
Nr. 96—99

190



Israel und die Kirche (Rueff 33 v. Rosheim (19)
Juden — Christen — Deutsche 55 Rueff 33
Kafka (14) Rushbrock 88
Kanael 28 Sellentin 43
Kempner 82 Stern 19
Kisch 56 Sulzbach 60
Kohn, Hans 8 Scheffler 74
Kohn, P. J. 32 Schlink 39 a—c
Kriegsbriefe gefallener deutscher Schoenberger 73

Juden 57 Schoene 95
Krippendorf-Bielenstein 58 Schoeps (16), 17, 18

Kupisch 40 Scholem 25
Landmann 31 Schümann 14
Lasker-Schüler (24) Schwarz-Bart 72
Liepmann 50 Theunissen 54, I
Lion-Lukas 46 Thieme 41
Lohse 38 Tucholsky (14)
Maör 53 Uris 99
Mann, Golo 61 Vriezen 89
Massing 62 Weil 65
Melzer 47 Werfel (15)
Neumann 69 Wiesental 81
Pendorf 80 Wildenberger 26
Polgar (14) Willam 36
Poller 79 Wolfsberg 44
Rajower 30 Wouk 27
Reichmann 4, 63 Zehn Jahre Zentralrat 52
Rengstorf 1

REZENSIONEN

Gershom Scholem: Ursprung und, Anfänge der Kabbala. Studia Judaica,
Forschungen zur Wissenschaft des Judentums, Bd. III, 1962, S. 438,
DM 48.—, verlegt hei Walter de Gruyter, Berlin.

Gershom Scholem ist seit 1925 Lehrer für Geschichte der jüdischen
Mystik an der Universität in Jerusalem. Aus seiner Feder sind bereits
verschiedene Studien über die Kabbala veröffentlicht. Im vorliegenden Bande
wendet sich Scholem den Ursprüngen dieser seltsamen Mystik zu. Konkret
geht es um das Buch Bahir, das als ältester der erhaltenen kabbalistischen
Texte angesprochen werden muß. Es folgen Darstellungen über die ersten
Kabbalisten in der Provence und das kabbalistische Zentrum in Gerona.

191


	Die Judenfrage im Spiegel der deutschsprachigen Literatur der Jahre 1959-1961

