
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 18 (1962)

Artikel: Israels Privatrecht nach den Gesetzen Moses

Autor: Zingg, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960990

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960990
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ISRAELS PRIVATRECHT
NACH DEN GESETZEN MOSES

Von Dr. E. Zingg, Fürsprecher, Oberbalm/Bern

Zum Andenken meines Konfirmanden-Pfarrers,
Herrn Dr. G. von Fellenbergf, Oberbalm/Bern

I. Einleitung

Das Alte Testament (AT) enthält nicht nur Glaubenssätze, wie
vielfach angenommen wird, sondern zerstreut viele Rechtssätze,
die zu kennen nicht unnütz ist. Die Rechtsordnung geht uns alle
etwas an. Die Rechtsordnung ist die der Menschheit im Interesse der

Aufrechterhaltung und Weiterbildung der Kulturwerke auferlegte
Ordnung der Lebensverhältnisse; sie ist also eine Ordnung, das heißt
eine Festsetzung von Regeln, nach welchen sich das Leben
gestalten soll, und sie ist eine der Menschheit auferlegte Regel, also
eine Regel, die nicht im Belieben steht, sondern gefordert wird.

Das Recht kann nicht ein gleiches bleiben. Es muß sich der
jeweils wandelbaren Kultur anpassen und so gestaltet sein, daß

es den wechselnden Kulturanforderungen entspricht, daß es die
Kultur fördert und nicht hemmt und nicht unterdrückt. Auf diese

Weise hat jede Kultur ihre bestimmten Rechtspostulate, und
Aufgabe der Menschengesellschaft ist es, jeweils das Recht nach diesen
Erfordernissen zu gestalten.

Es gibt daher kein ewiges Recht. Das Recht, das für die eine

Zeit ein passendes ist, taugt nicht für die andere: wir können nur
dahin streben, jeder Kultur das ihr zukommende Recht zuzuteilen:
was für die eine Kultur vorzüglich ist, ist für die andere verderblich.

Die Rechtsordnung ist zugleich eine Friedensordnung. Sie

bezweckt, unter dem Menschen den Frieden herzustellen, gütlich
oder gerichtlich (durch Zwang). Besser eine mangelhafte
Rechtsordnung als gar keine, sagen die Weltweisen. Das Recht weist

129



jedem Menschen das seine zu. Wer dies verletzt, kann zur Rechenschaft

(Schadenersatz) gezogen werden.
Die Rechtsordnung ist außerdem nicht bloß Herrscherin und

zwingende Macht, sondern auch Lehrmeisterin und Erzieherin.
Einige Weltweise erklären, daß die Strafgesetze die Menschheit
mehr (zwangsmäßig) zum Guten erzogen hätten, als die Schulen.

Das Moses-Recht zeigt uns, wie ein Volk vor rund 4000 Jahren
durch wenige Rechtssätze regiert worden ist. Immerhin ist nicht
zu vergessen, daß der Staat Israel eine Theokratie (Gottesstaat)
sein sollte. Die religiösen Vorschriften dürften bei diesem Volke
mächtiger gewesen sein, als die Rechtsordnung an sich. Dies ist
nicht zu verkennen, zumal dies heute bei uns vollständig anders

(entgegengesetzt) ist.
Die folgenden Darlegungen über Moses Privatrecht sind dem

berühmten Werk D. P. Volz, Die biblischen Altertümer, 2. Auflage,
Stuttgart 1925, Calwer-Vereins-Buchhandlung, S. 497—507, mit
Erlaubnis des Verlages entnommen. Ich fand von den vielen Werken
keine bessere Darstellung (Zusammenfassung), die klassisch klar
und kurz und doch gut verständlich gewesen wäre, wie diese.
Leider ist das glänzende Werk vergriffen, und eine Neuauflage ist
nicht geplant.

II. Einzelheiten

1. Rechtsstellung der einzelnen Personen

1. Das Bürgerrecht genoß man da, wo man geboren war.
Vollbürger war nur der Israelite, der Esrach, und nur der Mann; von
welchem Jahr ab, wissen wir nicht. Die nichterwachsenen Kinder
standen völlig unter der Gewalt des Vaters, auch der erwachsene
Sohn blieb unter seiner Autorität. Die Frau stand dem Mann
rechtlich nicht gleich. Der Sklave war völliges Eigentum seines

Herrn, hatte aber doch einen Rest von persönlichem Recht.
2. Unter den nichtisraelitischen Einwohnern unterschied man

Fremde, die sich nicht an das heimische Volk anschlössen und
solche, die mit ihm eng verbunden waren. Der Nokhri, der
Durchreisende, der vorübergehend oder auch längere Zeit Ansässige, etwa

130



der ausländische Kaufmann, der sich in Religion und Lebenshaltung

vom Volke des Landes absonderte, genoß den Schutz der
Gastfreundschaft, war aber rechtlos; er stand nicht unter dem
Gesetz und wird auch von den humanen Bestimmungen des
Gesetzes ausgenommen ; der israelitische Gläubiger durfte ihn drängen,
Zins von ihm nehmen und ihm im Sabbatjahr die Schuld abfordern,

5. Buch Moses 15, 3; 23, 21.

Eine andere Gestalt war der Ger, etwa der Stammfremde, der
sich im Gebiet eines andern Stammes ansiedelte, oder der Kanaani-
ter, der im nunmehr israelitischen Gebiet wohnen blieb, oder der
«Schutzbürger», der sich in den Schutz eines benachbarten Landes
flüchtete, 2. Sam. 1, 13; 4, 3, oder der durch Krieg aus der eigenen
Heimat Verschleppte. Mit dieser zweiten Art von Fremden
beschäftigt sich das Gesetz eingehend. Der Ger steht unter der Pflicht
des Gesetzes und genießt den Schutz des Gesetzes. Er ist nicht
rechtlos, aber rechtsschwach, und während wir uns den Nokhri
vielfach als Kapitalisten denken müssen, ist der Ger besitzlos.
Daher sucht die soziale Gesetzgebung für ihn zu sorgen und ihn
durch die ständige Maßregel des dreijährigen Zehnten sicherzustellen,

5. Buch Moses 14, 29; auch die Nachlese und den Ertrag
des Brachjahres soll man ihm überlassen, 3. Buch Moses 19, 9f. ;

25, 6. In Erinnerung an die eigene Fremdlingschaft mögen die
Landeskinder dem Ger, so viel sie können, Freundlichkeit erweisen,
ihn im Gericht nicht unterdrücken, ihm die Sabbatruhe gönnen
und ihn zu den Festwallfahrten als Gast mitnehmen, 5. Buch
Moses 10, 19; 24, 17; 27, 19; 16, llff.; 26, 11; 2. Buch Moses 22, 20;
23, 9. 12.

Im priesterlichen Gesetz hat der Ger vermehrte Pflichten und
Rechte. Nach Ezechiels Verfassungsentwurf soll der Fremdling der
zweiten Generation wie ein Einheimischer Erbbesitz bekommen,
47, 22. Einerlei Recht im Gericht, einerlei Kultusbestimmungen
gelten für den Ger wie für den Eingeborenen, 3. Buch Moses 24, 22;
4. Buch Moses 15, 14f. ; vgl. Jes. 56, 3; das Asylrecht wird auf ihn
ausgedehnt, 4. Buch Moses 35, 15. Obwohl das Judentum stets auf
der nationalen Grundlage blieb, konnte es doch schließlich die
nationale Schranke nicht mehr festhalten; manche Fremde wurden
durch die Beschneidung Volljuden, 2. Buch Moses 12, 47f., andere

131



schlössen sich in freieren Formen an, und das Judentum war eben
im Begriff, über die Grenzen der Nation und Rasse hinauszuwachsen,

als das Christentum kam und seine Mission ablöste.
3. Wie auf diese Weise im späteren Judentum zahlreiche Nicht-

juden sich der jüdischen Gemeinde angliederten, so suchten umgekehrt

manche Juden die Zugehörigkeit zum Ehren- und
Rechtsverband anderer Städte. Insbesondere bemühte man sich um das

römische Bürgerrecht. Manche opferten eine stattliche Summe, um
seine Privilegien zu genießen, Apostelgeschichte 16,37; 22, 25 ff.

2. Eigentumsrecht und Erbrecht

1. Im israelischen Eigentumsrecht tritt das Bestreben hervor,
den Grundbesitz in der festen Hand der ersten Besitzer zu erhalten
und die soziale Gleichberechtigung sämtlicher Israeliten zu schützen.

Die religiöse Anschauung begründete dies damit, daß Jahwe
der Eigentümer des Landes sei, von dem Israel das Land bekam
und jeder Stamm und jede Familie den ihnen gebührenden Anteil
(chélek), durchs Los bestimmt, mit der Schnur vermessen, erhielt.
Bei dieser Verteilung sollte es grundsätzlich bleiben, die ewigen
Grenzen sollten nicht verrückt werden. 5. Buch Moses 19, 14; 27,

17; Sprüche 22, 28; wie auch bei anderen Nationen der Grundbesitz
heilig gehalten war und besondere Götter die Grenzen schützten,
Zeusorios bei den Griechen, Gott Terminus bei den Römern. Der
Grundbesitz war daher in Israel nicht veräußerlich, sondern
verblieb dem Stamm, der Familie; wurde durch Verarmung, Aussterben

einer Familie und dergleichen Verkauf notwendig, so hatte
das Gesetz drei Hilfsmittel, um den Grundsatz der Unveräußerlichkeit

so weit als möglich zu wahren.
1. Der nächste Verwandte hatte die Pflicht, das Grundstück

an sich zu bringen; er war der «Löser», Jer. 32, 8ff.; 3. Buch Moses

25, 25 ff. 48; war er nicht dazu imstande, so kam die Pflicht, wie
wir aus dem Büchlein Ruth erfahren, an den Zweitnächsten. War
das Grundstück durch Todesfall frei geworden, so übernahm der
Löser (1) auch die Witwe des Verstorbenen und der erste Sohn
dieser Ehe wurde als Sohn des Verstorbenen und als Erbe des

Familiennamens und des Grundbesitzes eingesetzt. Die Erklä-

132



rung der Übernahme der Löserpflicht geschah in öffentlicher
Zeremonie vor zehn Ältesten am Tor; wer auf die Löserpflicht
verzichtete, zog seinen Schuh aus und übergab ihn dem nächsten
Verwandten (2), Ruth 4, Iff.

2. Hatte der Verarmte, zum Verkauf seines Grundstückes
Gezwungene, wieder das Geld zusammengebracht, so hatte er das

Recht, seinen Besitz zurückzukaufen, und dabei mußte der Wert
der Ernten der dazwischenliegenden Jahre an der Kaufsumme
abgezogen werden, 3. Buch Moses 25, 25ff. ; der ursprüngliche
Besitzer blieb eben der eigentliche Herr des Grundstückes.

3. Nach 50 Jahren (im Jobeljahr) sollte jedes Grundstück ohne

jede Entschädigung an seinen ursprünglichen Besitzer zurückfallen,

3. Buch Moses 25, 13ff. Auf die in der Stadt liegenden
Häuser hatten diese beiden letzten Bestimmungen keinen Bezug;
blieben sie ein Jahr lang im Besitz des neuen Käufers, so fielen sie

nicht mehr an den alten Bewohner zurück.
2. Der Verkauf eines Grundstücks ging als Vertrag vor Zeugen

mündlich oder schriftlich vor sich. Anschaulich erzählt 1. Buch
Moses 23, wie Abraham sein erstes Grundstück kauft. Nach
Austausch der üblichen Höflichkeitszeremonien wird der Kaufhandel
mit vornehmem Anstand ausgeführt. Der Besitzer bietet das

Stück dem Kauflustigen ehrenhalber zuerst umsonst an, worauf
dieser nicht eingehen kann, 23, 11; beiläufig erwähnt der Besitzer
dann den Kaufpreis mit der Versicherung, daß dieser für den andern
eine Kleinigkeit sei. Nachdem die Parteien sich geeinigt haben,
wird der Handel vor Zeugen und unter Nennung jedes einzelnen
Gegenstandes, der zu dem Grundstück gehört, 23, 17, abgeschlossen.

Man zahlt in Geld, Jer. 32, 10 oder in Naturalien (Sprüche
27, 26 mit Böcken). In Jer. 32, 7 ff. wird der Kaufvertrag schriftlich

aufgesetzt, doppelt ausgefertigt, als versiegelter und als offener
Kaufbrief, und in einem Tongefäß aufbewahrt ; die Zeugen werden
im Vertrag miterwähnt. 1. Von (urkundlicher) Übertragung der
Grundstücke an Kinder und andere Personen, Abstreitung des

Eigentumsrechtes und Prozessen aus solchen Anlässen berichten
die Papyri aus Assuan.

3. Über die in Israel übliche Erbteilung besitzen wir nur wenige
Rechtssätze und Beispiele. Der Erstgeborene, das heißt der erste

133



Sohn des Hausvaters, bekam von allem den doppelten Anteil,
5. Buch Moses 21, 17; er wurde nach dem Tod des Vaters der
Herr des Hauses und hatte vor allem für die Frauen zu sorgen.
Das Gesetz schützte das Recht des Ältesten und wandte sich gegen
die Neigung, den Erstgeborenen zugunsten des Sohnes der später
hereingekommenen Lieblingsfrau zurückzusetzen, 21, 15-17. Doch
stand es im Belieben des Vaters, dem mißratenen Erstgeborenen
sein Recht zu entziehen, vgl. 1. Buch Moses 49, 4. Die Söhne der
Nebenfrauen wurden mit Geschenken abgefunden, 1. Buch Moses

25, 5f., wenn sie nicht durch Adoption vollbürtig geworden waren,
1. Buch Moses 16, 2 ; 21, 10 ; 30, 3. Waren keine Söhne da, so hatten,
wie im alemannischen Recht, die Töchter Erbanrecht auf Grundstücke,

damit der Besitz der Familie beziehungsweise dem Stamm
erhalten blieb; eben deswegen durften sich Erbtöchter nur innerhalb

des eigenen Stammes verheiraten, 4. Buch Moses 27, Iff.;
36, Iff. Aus diesem Grunde konnte es auch vorkommen, daß ein
Mann, der keinen Sohn hatte, die Tochter dem Haussklaven zur
Frau gab, 1. Chron. 2, 35. Wenn ein besonders reicher Mann den
Töchtern neben den Söhnen ein Erbteil aussetzte, so sprach man
davon im Lande, Hi. 42, 15. Die Witive war nicht erbberechtigt;
sie wurde vom Sohn erhalten, 2. Sam. 16, 21f. ; 1. Kön. 2, 13 ff.,
behielt aber wohl ihren Brautbesitz. Auch wenn ein Mann kinderlos
gestorben war, erbte nicht die Witwe, sondern der nächste
Verwandte des Mannes, zunächst die Brüder, dann die Vaterbrüder,
dann weitere nächste Verwandte, 4. Buch Moses 27, 5ff. Übernahm
der nächste Verwandte die Heiratspflicht, so wollte er das Erbe
nicht für sich, sondern für den Verstorbenen erhalten.

Stand einer vor dem Tod, so «bestellte er sein Haus», 2. Sam.

17, 23. Testamente waren in älterer Zeit wohl nicht üblich;
bezüglich des Grundbesitzes war alles vom Gesetz geregelt. In
späterer Zeit hören wir, daß man Testamente aufsetzte, um den
Freunden etwas zu vermachen, J. Sir. 14, 13; auch Gal. 3, 15;
Hebr. 9, 17, ist von Testamenten die Rede, vgl. Joseph. Ant. XIII,
16, 1.

An diesen Bestimmungen des Alten Testamentes über Eigentums-

und Erbrecht ist für uns manches unklar. Blieb das Grundstück

des israelitischen Hausvaters immer in einer Hand, wie im

134



heutigen Palästina nach dem Majoratsrecht, als Fideikommiß in
der Hand der Erstgeborenen? Was wurde dann aus den anderen
Söhnen und ihren Familien? Oder wurde der Grundbesitz unter
die Erben verteilt? Wie läßt sich dann die fortgesetzte Zerstückelung

der Grundstücke als gesunder wirtschaftlicher Zustand denken

Dem Wortlaut des Gesetzes nach ist es wahrscheinlicher, daß
der Grundbesitz unter die verschiedenen Söhne verteilt wurde, vgl.
zum Beispiel 4. Buch Moses 27, 5-11, wo durchgängig von einer
Mehrzahl Erbender und Besitzender die Rede ist. Die dadurch
eintretende Zerstückelung wurde bis zu einem gewissen Grad
dadurch aufgewogen, daß Palästina auch in alter Zeit nicht sehr dicht
bevölkert war und immer neue Landstriche angebaut werden
konnten. Wer ein bisher unbebautes Land urbar machte (vgl.
Jer. 4, 3; Hos. 10, 12), war der Besitzer.

3. Darlehens- und Pfandrecht

1. In diesem Stücke zeigt es sich besonders, wie einfach die
wirtschaftlichen Verhältnisse in Israel waren und wie die Gesetzesbücher

keinen eigentlichen Rechtsboden bilden, sondern
väterlichautoritative Mahnung geben wollten. 1. Die produktive Verwendung

des Geldes kannte man nicht, Bank- und Kreditwesen gab
es, wenigstens in älterer Zeit, nicht. Wenn einer Geld auslieh, so

tat er es nicht aus eigenem Antrieb, um sein Geld arbeiten zu
lassen, sondern weil er von einem Bedürftigen angegangen worden
war. So fiel alles Darlehen unter den Gesichtspunkt der Wohltätigkeit,

und Zinsnehmen galt wie im kanonischen Recht des Mittelalters

als Wucher, das Wort für «Zins» (néschekh) war dasselbe

wie für Wucher. Sicherlich war auch in Israel das Zinsnehmen
keine unbekannte Sache (2) und für die Armen eine schwere Last.
Das Gesetz gibt dem Vermöglichen zu bedenken, daß der Arme
sein Bruder ist und daß er zum «Volk Gottes» gehört, 3. Buch
Moses 25, 35; 2. Buch Moses 22, 24. Man soll daher von
Volksgenossen keinen Zins und bei einem Darlehen an Nahrungsmitteln
keinen Aufschlag nehmen, nicht auf rasches Zurückzahlen drängen,
2. Buch Moses 22, 24; 5. Buch Moses 23, 20; 3. Buch Moses 25,
35ff. ; Ez. 18,8; Ps. 15,5, aber trotzdem gerne leihen, 5. Buch

135



Moses 15, 8; Sprüche 19, 17; J. Sir. 29, 5. Im Sabbatjahr soll man
von der Rückforderung der Darlehen Abstand nehmen, und der
Vermögliche soll so großherzig sein, dem Bedürftigen zu leihen,
auch wenn das Sabbatjahr bevorsteht und er mit der Möglichkeit
rechnen muß, sein Geld über ein Jahr hinaus nicht zu bekommen,
5. Buch Moses 15, 1. II3. Auf die Ausländer (nokhri) brauchte
man diese Rücksicht nicht auszudehnen, 5. Buch Moses 23,21;
es waren ja wohl meistens Kaufleute, die in guten Verhältnissen
lebten und ihren Nutzen aus dem Volke zogen.

2. Das Pfandsicherungsrecht, das der Borgende besaß, suchen
Bundesbuch und Deuteronomium zugunsten der Schwachen zu
beeinflussen. Der Pfändende soll zart und menschenfreundlich
verfahren; er soll nicht das Haus des andern betreten, um sich das
Pfand zu holen, sondern außen warten, bis ihm der andere das
Pfand bringt, 5. Buch Moses 24, lOf. Als Pfand gibt man ein Stück
der Fahrnis, die notwendigsten Lebensbedürfnisse aber, wie zum
Beispiel die Handmühle (im Kod. Harn. § 241 das Rind, vgl. Hi.
24, 3), dürfen nicht gepfändet werden, 5. Buch Moses 24, 6. Ist
einer so arm, daß er nur seinen Mantel als Pfand geben kann, und
ist er nicht imstande, das Geliehene im Laufe des Tages
zurückzuerstatten, so muß man ihm den Mantel vor Einbruch der Nacht
zurückgeben, denn der Mantel ist sein Bett, 2. Buch Moses 22, 25f.,
«damit er in seinem Gewand schlafe und dich segne und es dir zu
einer guten Tat vor deinem Gott werde», 5. Buch Moses 24, 12f.
Alles das sind nur Ermahnungen, keine Gesetze, auf deren Nicht-
beobachtung eine richterliche Bestrafung gestanden hätte. Die
Propheten klagen über die Hartherzigkeit der Gläubiger, unter der
die Armen, besonders die Witwen und Waisen, zu leiden hatten,
Am. 2, 8; vgl. Hi. 22, 6; 24, 3. Nach Ez. 18f., Ps. 15, 5, gehört
Menschenliebe auf diesem Gebiet des Zins- und Pfandnehmers zu
den Grundzügen des gottgefälligen Wesens.

3. Geriet ein Israelite immer tiefer in Schulden, so verpfändete
er sein Grundstück. Hatte er kein Grundstück mehr zu verpfänden,
so blieb ihm nichts übrig, als seine Kinder zu verpfänden, um nicht
Hungers zu sterben, Neh. 5, 2f. ; 1. Buch Moses 47, 18f. ; vgl.
Jes. 50, 1 ; oder es mochte vorkommen, daß der gewalttätige Gläubiger

der armen Witwe ihre beiden Knaben wegnahm, um sich

136



Ersatz zu schaffen, 2. Kön. 4, 1. War der Israelite gänzlich
verarmt und verschuldet, so mußte er schließlich, wie nach dem älteren

römischen und dem mittelalterlichen deutschen Recht, sich
selbst und seine Familie in die Schuldknechtschaft des Gläubigers
verkaufen, 3. Buch Moses 25, 39. 47; vgl. Matth. 18, 25-30; 5, 25f.
Auch der Dieb, der das Gestohlene nicht zurückzahlen konnte,
wanderte in Schuldhaft, 2. Buch Moses 22, 3. Der Verlust der
selbständigen Existenz war hart, und mancher zog es vor, statt der
Schuldknechtschaft ein Freibeuterleben zu führen, 1. Sam. 22, 2;
aber anderseits bekam der mittellose Mann mit seiner Familie
dadurch einen sichern Unterhalt, und eine in das Haus des Gläubigers
gegebene Tochter konnte als Nebenfrau oder als Frau des Sohnes

ganz in die Familie des Herrn aufgenommen werden, 2. Buch
Moses 21, 8-11. Das Gesetz tritt für diese gänzlich Verarmten ein;
der israelitische Schuldknecht soll wie ein Taglöhner gehalten
werden, 3. Buch Moses 25, 37ff., besteht Gefahr, daß ein Israelite
Schuldknecht eines Fremden wird, so muß er losgekauft werden,
25, 47ff., vgl. Neh. 5, 8. Nach sechs Jahren hatte jeder hebräische
Schuldknecht Anspruch auf Freilassung, 2. Buch Moses 21, 2;
Jahwe, der das Volk einst aus Ägypten erlöst hatte, war auch sein

Erlöser; du sollst daran denken, daß du Sklave warst in Ägypten
und Jahwe, dein Gott, dich freigemacht hat», 5. Buch Moses 15,

15. War der Mann beim Antritt der Schuldhaft schon verheiratet

gewesen, so durfte er sein Weib mitnehmen, im andern Fall blieben
Weib und Kinder im Haus des Gläubigers zurück, 2. Buch Moses

21, 3 f. Besonders schön sucht das Gesetz für den in die Freiheit
Zurückkehrenden zu sorgen; der Gläubiger soll ihn nicht mittellos
entlassen, 5. Buch Moses 15, 13ff., er wäre ja sonst in neues Elend
zurückgestoßen. Allem nach kam es öfters vor, daß ein hebräischer
Schuldknecht lieber in dieser Stellung blieb, als daß er den Kampf
ums tägliche Brot wieder aufnahm und daß er zu sehr mit seinem

Herrn und mit der inzwischen erworbenen Familie verwachsen

war, um weggehen zu können. In diesem Fall trat er durch eine

altertümliche Zeremonie für immer in das Haus des Gläubigers
ein ; der Herr des Hauses führte ihn an den Türpfosten und heftete
sein Ohr mittelst eines Pfriemens an den Türpfosten an, 2. Buch
Moses 21, 5f. ; 5. Buch Moses 15, 16f. Große vaterländische Augen-

137



blicke veranlaßten in den Reichen den Entschluß, alle Schulden
mit feierlichem Schwur zu erlassen, Neh. 5, 11, allen Schuldknechten
die Freiheit zu geben, Jer. 34, 8 ff.

4. Bürgschaftsleistung geschah mitunter in öffentlicher Zeremonie
durch Handschlag, wohl vor den Stadtältesten, Hi. 17, 3. Mit
großem Ernst und Nachdruck warnen die Sprüche vor dem Bürgen,
so sehr diese das mildherzige Leihen befürworten, Sprüche 11, 15.

Der jugendliche Eifer soll durch Überlegung gezügelt werden und
durch die Erfahrung, daß der harte Gläubiger sich nicht scheut,
einem das Bett unter dem Leib wegzunehmen, 22, 27.

5. Das spätere Judentum, insbesondere die Diaspora, zeigt auf
dem Gebiet des Zins- und Pfandrechts viel entwickeltere Verhältnisse.

Unter den Papyri von Assuan (ed. Sachau Nr. 28) ist eine

Schuldurkunde, die vom Entlehnen eines Kapitals auf Zinseszins

spricht und vom Recht des Pfandnehmens, falls der Schuldner die
Schuld nicht bis zur bestimmten Frist zurückbezahlt hat. Auf der
Außenseite des zusammengerollten Papyrus steht: «Diese
Geldurkunde ist es, die Jahuchan, die Tochter des Meschullakh dem
Meschullam, dem Sohn des Sakkur ausgestellt hat.» Die Urkunde
selbst lautet: «Am 7. Kislev im Jahr 9 des Königs Artaxerxes hat
Jahuchan, die Tochter des M. zu Meschullam, dem Sohn des S.,
einem Judäer aus der Festung Jeb gesprochen: Du hast mir als
Darlehen 4 Scheitel Silber nach königlichem Gewicht gegeben. Ich
werde es dir verzinsen mit zwei Challur auf den Schekel für einen
Monat. Wenn Zins (durch Nichtbezahlung) zum Kapital geschlagen
wird, werde ich dir diesen Zinszuwachs genau so verzinsen wie das

Darlehen (also Zins auf Zins!). Wenn der Jahreswechsel kommt
und ich dir nicht deinen Anspruch auf dein Kapital und seinen
Zins gemäß den Bedingungen dieser Urkunde befriedigt habe, dann
seid ihr, du Meschullam und deine Söhne, berechtigt, als Pfand zu
deiner Sicherheit jede Sache zu nehmen, die du in meinem Besitz
findest, ein Haus aus Ziegelsteinen, Silber und Gold, Bronze und
Eisen, Knecht und Magd, Gerste und Spelt. bis ich dir dein

Kapital samt Zinsen vollständig bezahlt habe. Ich werde nicht
berechtigt sein, dich zu verklagen vor dem Magistrat und dem
Richter, indem ich spreche: ,du hast mir ein Pfand abgenommen',
solange noch diese Urkunde in deiner Hand ist.» (Sollte sie sterben,

138



so haften die Söhne weiter, und der Gläubiger behält das Pfandrecht

gegen die Nachkommen.)
«Geschrieben hat dies der Schreiher Natan bar 'Anani nach dem

Diktat der Jahuchan. Zeugen der Abmachung £Oschea (Hosea) bar
Galgul bezeugt es. Hodawjah bar Gedaljah, 'AChJO bar Pelatjah
'Agur bar 'Achjo.»

III. Schlußbetrachtungen

Aus den vorerwähnten Ausführungen ergibt sich, daß Moses

ein weiser Gesetzgeber war. Das Erbrecht war für die damaligen
Verhältnisse eingehend und gut geordnet. Das Strafrecht entsprach
den damaligen Erfordernissen.

Das Schadenersatzrecht mutet uns noch nach bald 4000 Jahren
modern an. Das Erbrecht war sinnreich gedacht, indem kein
Israelite verarmen sollte. Das Bodenrecht hatte bereits seine für
damals nötigen Einschränkungen erhalten. Das Urkundenrecht
war nicht unbekannt. Das Gerichtsverfahren war einfach, wie bei
den alten Germanen.

Das Vollstreckungsrecht war für die damaligen Verhältnisse
menschlich und zuverlässig.

Der Vorwurf, das Volk Israel sei ein gesetzloses Nomaden-Volk
gewesen, ist demnach völlig haltlos und hinreichend widerlegt. Die
Behauptung, andere arabische Stämme hätten ein ebenso gutes
oder besseres Recht besessen, ist unwahr. Richtig ist vielmehr,
daß bis in die heutige Zeit hinein gewisse arabische Stämme kein
geschriebenes Recht haben sollen. Ja, nicht einmal eine richtige
Übung oder ein sicheres Gewohnheitsrecht soll bei vielen Stämmen
bestehen. Der Richter entscheidet nach seinem Gefühl, je nach Haß
oder Zuneigung zur einen oder andern Partei.

Demgegenüber erkennen wir, wie Moses für die damaligen
einfachen Verhältnisse eine gute Rechtsordnung schuf.

Rechtsphilosophisch betrachtet, muß erklärt werden, daß Moses

die Rechtsidee (Ordnung, Gerechtigkeit, Friede) verwirklicht hat.

139


	Israels Privatrecht nach den Gesetzen Moses

