Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 18 (1962)

Artikel: Israels Privatrecht nach den Gesetzen Moses
Autor: Zingg, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-960990

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-960990
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ISRAELS PRIVATRECHT
NACH DEN GESETZEN MOSES

Von Dr. E. ZiNca, Firsprecher, Oberbalm/Bern

Zum Andenken meines Konfirmanden-Pfarrers,
Herrn Dr. G. von Fellenbergt, Oberbalm|Bern

1. Einlertung

Das Alte Testament (AT) enthilt nicht nur Glaubenssitze, wie
vielfach angenommen wird, sondern zerstreut viele Rechtssitze,
die zu kennen nicht unniitz ist. Die Rechtsordnung geht uns alle
etwas an. Die Rechisordnung st die der Menschheit im Interesse der
Awufrechterhaltung und Weiterbildung der Kulturwerke auferlegte Ord-
nung der Lebensverhdlinisse; sie ist also eine Ordnung, das heillt
eine Festsetzung von Regeln, nach welchen sich das Leben ge-
stalten soll, und sie ist eine der Menschheit auferlegte Regel, also
eine Regel, die nicht im Belieben steht, sondern gefordert wird.

Das Recht kann nicht ein gleiches bleiben. Es muf} sich der
jeweils wandelbaren Kultur anpassen und so gestaltet sein, dal}
es den wechselnden Kulturanforderungen entspricht, dall es die
Kultur fordert und nicht hemmt und nicht unterdriickt. Auf diese
Weise hat jede Kultur ihre bestimmten Rechtspostulate, und Auf-
gabe der Menschengesellschaft ist es, jeweils das Recht nach diesen
Erfordernissen zu gestalten.

Es gibt daher kein ewiges Recht. Das Recht, das fiir die eine
Zeit ein passendes ist, taugt nicht fiir die andere: wir konnen nur
dahin streben, jeder Kultur das ihr zukommende Recht zuzuteilen:
was fiir die eine Kultur vorziiglich ist, ist fiir die andere verderb-
lich.

Die Rechtsordnung ist zugleich eine Friedensordnung. Sie be-
zweckt, unter dem Menschen den Frieden herzustellen, giitlich
oder gerichtlich (durch Zwang). Besser eine mangelhafte Rechts-
ordnung als gar keine, sagen die Weltweisen. Das Recht weist

129



jedem Menschen das seine zu. Wer dies verletzt, kann zur Rechen-
schaft (Schadenersatz) gezogen werden.

Die Rechtsordnung ist auBerdem nicht bloB Herrscherin und
zwingende Macht, sondern auch Lehrmeisterin und KErzieherin.
Einige Weltweise erkliren, dafl die Strafgesetze die Menschheit
mehr (zwangsmiBig) zum Guten erzogen héatten, als die Schulen.

Das Moses-Recht zeigt uns, wie ein Volk vor rund 4000 Jahren
durch wenige Rechtssitze regiert worden ist. Immerhin ist nicht
zu vergessen, dafl der Staat Israel eine Theokratie (Gottesstaat)
sein sollte. Die religiosen Vorschriften diirften bei diesem Volke
méchtiger gewesen sein, als die Rechtsordnung an sich. Dies ist
nicht zu verkennen, zumal dies heute bei uns vollstdndig anders
(entgegengesetzt) ist.

Die folgenden Darlegungen iiber Moses Privatrecht sind dem
berithmten Werk D. P. Volz, Die biblischen Altertiimer, 2. Auflage,
Stuttgart 1925, Calwer-Vereins-Buchhandlung, S. 497—507, mit
Erlaubnis des Verlages entnommen. Ich fand von den vielen Werken
keine bessere Darstellung (Zusammenfassung), die klassisch klar
und kurz und doch gut verstindlich gewesen wire, wie diese.
Leider ist das glinzende Werk vergriffen, und eine Neuauflage ist
nicht geplant.

I11. Einzelheiten

1. Rechisstellung der einzelnen Personen

1. Das Biirgerrecht genofl man da, wo man geboren war. Voll-
biirger war nur der Israelite, der Esrach, und nur der Mann; von
welchem Jahr ab, wissen wir nicht. Die nichterwachsenen Kinder
standen véllig unter der Gewalt des Vaters, auch der erwachsene
Sohn blieb unter seiner Autoritdt. Die Frau stand dem Mann
rechtlich nicht gleich. Der Sklave war vélliges Eigentum seines
Herrn, hatte aber doch einen Rest von personlichem Recht.

2. Unter den nichtisraelitischen Kinwohnern unterschied man
Fremde, die sich nicht an das heimische Volk anschlossen und
solche, die mit ihm eng verbunden waren. Der Nokhri, der Durch-
reisende, der voriibergehend oder auch langere Zeit Anséassige, etwa

130



der auslindische Kaufmann, der sich in Religion und Lebenshal-
tung vom Volke des Landes absonderte, genoBl den Schutz der
Gastfreundschaft, war aber rechtlos; er stand nicht unter dem
Gesetz und wird auch von den humanen Bestimmungen des Ge-
setzes ausgenommen ; der israelitische Glaubiger durfte ihn driangen,
Zins von ihm nehmen und ihm im Sabbatjahr die Schuld abfor-
dern, 5. Buch Moses 15, 3; 23, 21.

Eine andere Gestalt war der Ger, etwa der Stammifremde, der
sich im Gebiet eines andern Stammes ansiedelte, oder der Kanaani-
ter, der im nunmehr israelitischen Gebiet wohnen blieb, oder der
«Schutzbiirger», der sich in den Schutz eines benachbarten Landes
fliichtete, 2. Sam. 1, 13; 4, 3, oder der durch Krieg aus der eigenen
Heimat Verschleppte. Mit dieser zweiten Art von Fremden be-
schéaftigt sich das Gesetz eingehend. Der Ger steht unter der Pflicht
des Gesetzes und geniet den Schutz des Gesetzes. Er ist nicht
rechtlos, aber rechtsschwach, und wihrend wir uns den Nokhri
vielfach als Kapitalisten denken miissen, ist der Ger besitzlos.
Daher sucht die soziale Gesetzgebung fiir ihn zu sorgen und ihn
durch die stindige MaBregel des dreijahrigen Zehnten sicherzu-
stellen, 5. Buch Moses 14, 29; auch die Nachlese und den Ertrag
des Brachjahres soll man ihm iiberlassen, 3. Buch Moses 19, 9f.;
25, 6. In Erinnerung an die eigene Fremdlingschaft mogen die
Landeskinder dem Ger, so viel sie konnen, Freundlichkeit erweisen,
ihn im Gericht nicht unterdriicken, ihm die Sabbatruhe gonnen
und ihn zu den Festwallfahrten als Gast mitnehmen, 5. Buch
Moses 10, 19; 24, 17; 27, 19; 16, 114f.; 26, 11; 2. Buch Moses 22, 20;
23, 9. 12.

Im priesterlichen Gesetz hat der Ger vermehrte Pflichten und
Rechte. Nach Ezechiels Verfassungsentwurf soll der Fremdling der
zweiten Generation wie ein EKinheimischer Erbbesitz bekommen,
47, 22. Einerlei Recht im Gericht, einerlei Kultusbestimmungen
gelten fiir den Ger wie fiir den Eingeborenen, 3. Buch Moses 24, 22;
4. Buch Moses 15, 14f.; vgl. Jes. 56, 3; das Asylrecht wird auf ihn
ausgedehnt, 4. Buch Moses 35, 15. Obwohl das Judentum stets auf
der nationalen Grundlage blieb, konnte es doch schlie8lich die na-
tionale Schranke nicht mehr festhalten; manche Fremde wurden
durch die Beschneidung Volljuden, 2. Buch Moses 12, 47f., andere

131



schlossen sich in freieren Formen an, und das Judentum war eben
im Begriff, iiber die Grenzen der Nation und Rasse hinauszuwach-
sen, als das Christentum kam und seine Mission abloste.

3. Wie auf diese Weise im spéiteren Judentum zahlreiche Nicht-
juden sich der jiidischen Gemeinde angliederten, so suchten umge-
kehrt manche Juden die Zugehorigkeit zum Ehren- und Rechts-
verband anderer Stidte. Inshesondere bemiihte man sich um das
romische Biirgerrecht. Manche opferten eine stattliche Summe, um
seine Privilegien zu genielen, Apostelgeschichte 16, 37; 22, 251f.

2. Kigentumsrecht und Erbrecht

1. Im israelischen Eigentumsrecht tritt das Bestreben hervor,
den Grundbesitz in der festen Hand der ersten Besitzer zu erhalten
und die soziale Gleichberechtigung samtlicher Israeliten zu schiit-
zen. Die religiose Anschauung begriindete dies damit, dafl Jahwe
der Eigentiimer des Landes sei, von dem Israel das Land bekam
und jeder Stamm und jede Familie den ihnen gebithrenden Anteil
(chélek), durchs Los bestimmt, mit der Schnur vermessen, erhielt.
Bei dieser Verteilung sollte es grundséitzlich bleiben, die ewigen
Grenzen sollten nicht verriickt werden. 5. Buch Moses 19, 14; 27,
17; Spriiche 22, 28; wie auch bei anderen Nationen der Grundbesitz
heilig gehalten war und besondere Gotter die Grenzen schiitzten,
Zeusorios bei den Griechen, Gott Terminus bei den Romern. Der
Grundbesitz war daher in Israel nicht wverduferlich, sondern ver-
blieb dem Stamm, der Familie; wurde durch Verarmung, Ausster-
ben einer Familie und dergleichen Verkauf notwendig, so hatte
das Gesetz drei Hilfsmittel, um den Grundsatz der UnverauBerlich-
keit so weit als moglich zu wahren.

1. Der nichste Verwandte hatte die Pflicht, das Grundstiick
an sich zu bringen; er war der «Loser», Jer. 32, 81f.; 3. Buch Moses
25, 251f. 48; war er nicht dazu imstande, so kam die Pflicht, wie
wir aus dem Biichlein Ruth erfahren, an den Zweitnichsten. War
das Grundstiick durch Todesfall frei geworden, so iibernahm der
Loser (1) auch die Witwe des Verstorbenen und der erste Sohn
dieser Ehe wurde als Sohn des Verstorbenen und als Erbe des
Familiennamens und des Grundbesitzes eingesetzt. Die Erkla-

132



rung der Ubernahme der Loserpflicht geschah in 6ffentlicher Ze-
remonie vor zehn Altesten am Tor; wer auf die Loserpflicht ver-
zichtete, zog seinen Schuh aus und iibergab ihn dem néchsten Ver-
wandten (2), Ruth 4, 1ff.

2. Hatte der Verarmte, zum Verkauf seines Grundstiickes
Gezwungene, wieder das Geld zusammengebracht, so hatte er das
Recht, seinen Besitz zuriickzukaufen, und dabei muflite der Wert
der Ernten der dazwischenliegenden Jahre an der Kaufsumme
abgezogen werden, 3. Buch Moses 25, 25ff.; der urspriingliche Be-
sitzer blieb eben der eigentliche Herr des Grundstiickes.

3. Nach 50 Jahren (im Jobeljahr) sollte jedes Grundstiick ohne
jede Entschadigung an seinen urspriinglichen Besitzer zuriick-
fallen, 3. Buch Moses 25, 13ff. Auf die in der Stadt liegenden
Hauser hatten diese beiden letzten Bestimmungen keinen Bezug;
blieben sie ein Jahr lang im Besitz des neuen Kéufers, so fielen sie
nicht mehr an den alten Bewohner zuriick.

2. Der Verkauf eines Grundstiicks ging als Vertrag vor Zeugen
miindlich oder schriftlich vor sich. Anschaulich erzdhlt 1. Buch
Moses 23, wie Abraham sein erstes Grundstiick kauft. Nach Aus-
tausch der iiblichen Hoflichkeitszeremonien wird der Kaufhandel
mit, vornehmem Anstand ausgefithrt. Der Besitzer bietet das
Stiick dem Kauflustigen ehrenhalber zuerst umsonst an, worauf
dieser nicht eingehen kann, 23, 11; beildufig erwéahnt der Besitzer
dann den Kaufpreis mit der Versicherung, daf} dieser fiir den andern
eine Kleinigkeit sei. Nachdem die Parteien sich geeinigt haben,
wird der Handel vor Zeugen und unter Nennung jedes einzelnen
Gegenstandes, der zu dem Grundstiick gehort, 23, 17, abgeschlos-
sen. Man zahlt in Geld, Jer. 32, 10 oder in Naturalien (Spriiche
27, 26 mit Bécken). In Jer. 32, 7ff. wird der Kaufvertrag schrift-
lich aufgesetzt, doppelt ausgefertigt, als versiegelter und als offener
Kaufbrief, und in einem Tongefafl aufbewahrt; die Zeugen werden
im Vertrag miterwihnt. 1. Von (urkundlicher) Ubertragung der
Grundsticke an Kinder und andere Personen, Abstreitung des
Eigentumsrechtes und Prozessen aus solchen Anldssen berichten
die Papyri aus Assuan.

3. Uber die in Israel iibliche Erbteilung besitzen wir nur wenige
Rechtssitze und Beispiele. Der Erstgeborene, das heifit der erste

133



Sohn des Hausvaters, bekam von allem den doppelten Anteil,
5. Buch Moses 21, 17; er wurde nach dem Tod des Vaters der
Herr des Hauses und hatte vor allem fiir die Frauen zu sorgen.
Das Gesetz schiitzte das Recht des Altesten und wandte sich gegen
die Neigung, den Erstgeborenen zugunsten des Sohnes der spiter
hereingekommenen Lieblingsfrau zuriickzusetzen, 21, 15-17. Doch
stand es im Belieben des Vaters, dem mifiratenen Erstgeborenen
sein Recht zu entziehen, vgl. 1. Buch Moses 49, 4. Die Séhne der
Nebenfrauen wurden mit Geschenken abgefunden, 1. Buch Moses
25, 5f., wenn sie nicht durch Adoption vollbiirtig geworden waren,
1. Buch Moses 16, 2; 21, 10; 30, 3. Waren keine Sohne da, so hatten,
wie im alemannischen Recht, die Téchter Erbanrecht auf Grund-
stiicke, damit der Besitz der Familie beziehungsweise dem Stamm
erhalten blieb; eben deswegen durften sich Erbtochter nur inner-
halb des eigenen Stammes verheiraten, 4. Buch Moses 27, 1ff.;
36, 1ff. Aus diesem Grunde konnte es auch vorkommen, daf} ein
Mann, der keinen Sohn hatte, die Tochter dem Haussklaven zur
Frau gab, 1. Chron. 2, 35. Wenn ein besonders reicher Mann den
Tochtern neben den Sohnen ein Erbteil aussetzte, so sprach man
davon im Lande, Hi. 42, 15. Die W+itwe war nicht erbberechtigt;
sie wurde vom Sohn erhalten, 2. Sam. 16, 21f.; 1. Kén. 2, 13ff.,
behielt aber wohl ihren Brautbesitz. Auch wenn ein Mann kinderlos
gestorben war, erbte nicht die Witwe, sondern der nichste Ver-
wandte des Mannes, zunichst die Briider, dann die Vaterbriider,
dann weitere nichste Verwandte, 4. Buch Moses 27, 5ff. Ubernahm
der nichste Verwandte die Heiratspflicht, so wollte er das Erbe
nicht fiir sich, sondern fiir den Verstorbenen erhalten.

Stand einer vor dem Tod, so «bestellte er sein Haus», 2. Sam.
17, 23. Testamente waren in alterer Zeit wohl nicht iiblich; be-
ziiglich des Grundbesitzes war alles vom Gesetz geregelt. In spé-
terer Zeit horen wir, dall man Testamente aufsetzte, um den
Freunden etwas zu vermachen, J. Sir. 14, 13; auch Gal. 3, 15;
Hebr. 9, 17, ist von Testamenten die Rede, vgl. Joseph. Ant. XIII,
16, 1.

An diesen Bestimmungen des Alten Testamentes iiber Eigen-
tums- und Erbrecht ist fiir uns manches unklar. Blieb das Grund-
stiick des israelitischen Hausvaters immer in einer Hand, wie im

134



heutigen Paldstina nach dem Majoratsrecht, als Fideikommif3 in
der Hand der Erstgeborenen? Was wurde dann aus den anderen
Sohnen und ihren Familien? Oder wurde der Grundbesitz unter
die Erben verteilt? Wie 148t sich dann die fortgesetzte Zerstiicke-
lung der Grundstiicke als gesunder wirtschaftlicher Zustand den-
ken? Dem Wortlaut des Gesetzes nach ist es wahrscheinlicher, daf}
der Grundbesitz unter die verschiedenen S6hne verteilt wurde, vgl.
zum Beispiel 4. Buch Moses 27, 5-11, wo durchgingig von einer
Mehrzahl Erbender und Besitzender die Rede ist. Die dadurch
eintretende Zerstiickelung wurde bis zu einem gewissen Grad da-
durch aufgewogen, dal} Palastina auch in alter Zeit nicht sehr dicht
bevolkert war und immer neue Landstriche angebaut werden
konnten. Wer ein bisher unbebautes Land urbar machte (vgl.
Jer. 4, 3; Hos. 10, 12), war der Besitzer.

3. Darlehens- und Pfandrecht

1. In diesem Stiicke zeigt es sich besonders, wie einfach die
wirtschaftlichen Verhéltnisse in Israel waren und wie die Gesetzes-
biicher keinen eigentlichen Rechtsboden bilden, sondern véterlich-
autoritative Mahnung geben wollten. 1. Die produktive Verwen-
dung des Geldes kannte man nicht, Bank- und Kreditwesen gab
es, wenigstens in &dlterer Zeit, nicht. Wenn einer Geld auslieh, so
tat er es nicht aus eigenem Antrieb, um sein Geld arbeiten zu
lassen, sondern weil er von einem Bediirftigen angegangen worden
war. So fiel alles Darlehen unter den Gesichtspunkt der Wohltatig-
keit, und Zinsnehmen galt wie im kanonischen Recht des Mittel-
alters als Wucher, das Wort fiir «Zins» (néschekh) war dasselbe
wie fiir Wucher. Sicherlich war auch in Israel das Zinsnehmen
keine unbekannte Sache (2) und fiir die Armen eine schwere Last.
Das Gesetz gibt dem Vermdglichen zu bedenken, daB der Arme
sein Bruder ist und daBl er zum «Volk Gottes» gehort, 3. Buch
Moses 25, 35; 2. Buch Moses 22, 24. Man soll daher von Volks-
genossen keinen Zins und bei einem Darlehen an Nahrungsmitteln
keinen Aufschlag nehmen, nicht auf rasches Zuriickzahlen dréngen,
2. Buch Moses 22, 24; 5. Buch Moses 23, 20; 3. Buch Moses 25,
35ff.; Ez. 18, 8; Ps. 15,5, aber trotzdem gerne leihen, 5. Buch

135



Moses 15, 8; Spriiche 19, 17; J. Sir. 29, 5. Im Sabbatjahr soll man
von der Riickforderung der Darlehen Abstand nehmen, und der
Vermdogliche soll so groBherzig sein, dem Bediirftigen zu leihen,
auch wenn das Sabbatjahr bevorsteht und er mit der Moglichkeit
rechnen mul3, sein Geld iiber ein Jahr hinaus nicht zu bekommen,
5. Buch Moses 15, 1. 113 Auf die Auslinder (nokhri) brauchte
man diese -Riicksicht nicht auszudehnen, 5. Buch Moses 23, 21;
es waren ja wohl meistens Kaufleute, die in guten Verhéiltnissen
lebten und ihren Nutzen aus dem Volke zogen.

2. Das Pfandsicherungsrecht, das der Borgende besal}, suchen
Bundesbuch und Deuteronomium zugunsten der Schwachen zu
beeinflussen. Der Pféndende soll zart und menschenfreundlich
verfahren ; er soll nicht das Haus des andern betreten, um sich das
Pfand zu holen, sondern aullen warten, bis ihm der andere das
Pfand bringt, 5. Buch Moses 24, 10f. Als Pfand gibt man ein Stiick
der Fahrnis, die notwendigsten Lebensbediirfnisse aber, wie zum
Beispiel die Handmiihle (im Kod. Ham. § 241 das Rind, vgl. Hi.
24, 3), diirfen nicht gepfindet werden, 5. Buch Moses 24, 6. Ist
einer so arm, daf} er nur seinen Mantel als Pfand geben kann, und
ist er nicht imstande, das Geliehene im Laufe des Tages zuriick-
zuerstatten, so mufl man ihm den Mantel vor Einbruch der Nacht
zuriickgeben, denn der Mantel ist sein Bett, 2. Buch Moses 22, 251,
«damit er in seinem Gewand schlafe und dich segne und es dir zu
einer guten Tat vor deinem Gott werde», 5. Buch Moses 24, 12f.
Alles das sind nur Ermahnungen, keine Gesetze, auf deren Nicht-
beobachtung eine richterliche Bestrafung gestanden hitte. Die
Propheten klagen iiber die Hartherzigkeit der Glaubiger, unter der
die Armen, besonders die Witwen und Waisen, zu leiden hatten,
Am. 2, 8; vgl. Hi. 22, 6; 24, 3. Nach Ez. 18f., Ps. 15, 5, gehort
Menschenliebe auf diesem Gebiet des Zins- und Pfandnehmers zu
den Grundziigen des gottgefélligen Wesens.

3. Geriet ein Israelite immer tiefer in Schulden, so verpfindete
er sein Grundstiick. Hatte er kein Grundstiick mehr zu verpfinden,
so blieb ihm nichts tibrig, als seine Kinder zu verpfanden, um nicht
Hungers zu sterben, Neh. 5, 2f.; 1. Buch Moses 47, 18f.; vgl.
Jes. 50, 1; oder es mochte vorkommen, dal3 der gewalttitige Gliau-
biger der armen Witwe ihre beiden Knaben wegnahm, um sich

136



Ersatz zu schaffen, 2. Kon. 4, 1. War der Israelite ginzlich ver-
armt und verschuldet, so muflte er schlieBlich, wie nach dem é&lte-
ren romischen und dem mittelalterlichen deutschen Recht, sich
selbst und seine Familie in die Schuldknechtschaft des Glaubigers
verkaufen, 3. Buch Moses 25, 39. 47; vgl. Matth. 18, 25-30; 5, 25f.
Auch der Dieb, der das Gestohlene nicht zuriickzahlen konnte,
wanderte in Schuldhaft, 2. Buch Moses 22, 3. Der Verlust der selb-
standigen Existenz war hart, und mancher zog es vor, statt der
Schuldknechtschaft ein Freibeuterleben zu fiithren, 1. Sam. 22, 2;
aber anderseits bekam der mittellose Mann mit seiner Familie
dadurch einen sichern Unterhalt, und eine in das Haus des Glaubigers
gegebene Tochter konnte als Nebenfrau oder als Frau des Sohnes
ganz in die Familie des Herrn aufgenommen werden, 2. Buch
Moses 21, 8-11. Das Gesetz tritt fiir diese géinzlich Verarmten ein;
der israelitische Schuldknecht soll wie ein Taglohner gehalten
werden, 3. Buch Moses 25, 37{f., besteht Gefahr, daf} ein Israelite
Schuldknecht eines Fremden wird, so mull er losgekauft werden,
25, 471f., vgl. Neh. 5, 8. Nach sechs Jahren hatte jeder hebraische
Schuldknecht Anspruch auf Freilassung, 2. Buch Moses 21, 2;
Jahwe, der das Volk einst aus Agypten erlost hatte, war auch sein
Erloser; du sollst daran denken, daB du Sklave warst in Agypten
und Jahwe, dein Gott, dich freigemacht hat», 5. Buch Moses 15,
15. War der Mann beim Antritt der Schuldhaft schon verheiratet
gewesen, so durfte er sein Weib mitnehmen, im andern Fall blieben
Weib und Kinder im Haus des Glaubigers zuriick, 2. Buch Moses
21, 3f. Besonders schon sucht das Gesetz fiir den in die Freiheit
Zuriickkehrenden zu sorgen; der Glaubiger soll ihn nicht mittellos
entlassen, 5. Buch Moses 15, 13ff., er wire ja sonst in neues Elend
zuriickgestoBen. Allem nach kam es ofters vor, daf ein hebraischer
Schuldknecht lieber in dieser Stellung blieb, als dafl er den Kampf
ums tégliche Brot wieder aufnahm und daf} er zu sehr mit seinem
Herrn und mit der inzwischen erworbenen Familie verwachsen
war, um weggehen zu konnen. In diesem Fall trat er durch eine
altertiimliche Zeremonie fiir immer in das Haus des Glaubigers
ein; der Herr des Hauses fithrte ihn an den Tiirpfosten und heftete
sein Ohr mittelst eines Pfriemens an den Tiirpfosten an, 2. Buch
Moses 21, 5f.; 5. Buch Moses 15, 16f. Grofle vaterlindische Augen-

137



blicke veranlafiten in den Reichen den Entschluf}, alle Schulden
mit feierlichem Schwur zu erlassen, Neh. 5, 11, allen Schuldknechten
die Freiheit zu geben, Jer. 34, 8ff.

4. Burgschaftsleistung geschah mitunter in 6ffentlicher Zeremonie
durch Handschlag, wohl vor den Stadtéltesten, Hi. 17, 3. Mit gro-
Bem Ernst und Nachdruck warnen die Spriiche vor dem Biirgen,
so sehr diese das mildherzige Leihen befiirworten, Spriiche 11, 15.
Der jugendliche Eifer soll durch Uberlegung geziigelt werden und
durch die Erfahrung, dafl der harte Glaubiger sich nicht scheut,
einem das Bett unter dem Leib wegzunehmen, 22, 27.

5. Das spitere Judentum, inshesondere die Diaspora, zeigt auf
dem Gebiet des Zins- und Pfandrechts viel entwickeltere Verhéalt-
nisse. Unter den Papyri von Assuan (ed. Sachau Nr. 28) ist eine
Schuldurkunde, die vom Entlehnen eines Kapitals auf Zinseszins
spricht und vom Recht des Pfandnehmens, falls der Schuldner die
Schuld nicht bis zur bestimmten Frist zuriickbezahlt hat. Auf der
Aullenseite des zusammengerollten Papyrus steht: «Diese Geld-
urkunde ist es, die Jahuchan, die Tochter des Meschullakh dem
Meschullam, dem Sohn des Sakkur ausgestellt hat.» Die Urkunde
selbst lautet: «Am 7. Kislev im Jahr 9 des Konigs Artaxerxes hat
Jahuchan, die Tochter des M. zu Meschullam, dem Sohn des S.,
einem Judier aus der Festung Jeb gesprochen: Du hast mir als
Darlehen 4 Schekel Silber nach koniglichem Gewicht gegeben. Ich
werde es dir verzinsen mit zwei Challur auf den Schekel fiir einen
Monat. Wenn Zins (durch Nichtbezahlung) zum Kapital geschlagen
wird, werde ich dir diesen Zinszuwachs genau so verzinsen wie das
Darlehen (also Zins auf Zins!). Wenn der Jahreswechsel kommt
und ich dir nicht deinen Anspruch auf dein Kapital und seinen
Zins gemill den Bedingungen dieser Urkunde befriedigt habe, dann
seid ihr, du Meschullam und deine S6hne, berechtigt, als Pfand zu
deiner Sicherheit jede Sache zu nehmen, die du in meinem Besitz
findest, ein Haus aus Ziegelsteinen, Silber und Gold, Bronze und
Kisen, Knecht und Magd, Gerste und Spelt.. ., bis ich dir dein
Kapital samt Zinsen vollstindig bezahlt habe. .. Ich werde nicht
berechtigt sein, dich zu verklagen vor dem Magistrat und dem
Richter, indem ich spreche: ,du hast mir ein Pfand abgenommen’,
solange noch diese Urkunde in deiner Hand ist.» (Sollte sie sterben,

138



so haften die Sohne weiter, und der Glaubiger behilt das Pfand-
recht gegen die Nachkommen.)

«Geschrieben hat dies der Schreiber Natan bar ‘Anani nach dem
Diktat der Jahuchan. Zeugen der Abmachung ‘Osche® (Hosea) bar
Galgul bezeugt es. Hodawjah bar Gedaljah, ‘AChJO bar Pelatjah
‘Agur bar ‘Achjo.»

I11. Schlupbetrachtungen

Aus den vorerwihnten Ausfithrungen ergibt sich, daBl Moses
ein weiser Gesetzgeber war. Das Erbrecht war fiir die damaligen
Verhiltnisse eingehend und gut geordnet. Das Strafrecht entsprach
den damaligen Erfordernissen.

Das Schadenersatzrecht mutet uns noch nach bald 4000 Jahren
modern an. Das Erbrecht war sinnreich gedacht, indem kein
Israelite verarmen sollte. Das Bodenrecht hatte bereits seine fiir
damals notigen Einschrénkungen erhalten. Das Urkundenrecht
war nicht unbekannt. Das Gerichtsverfahren war einfach, wie bei
den alten Germanen. | |

Das Vollstreckungsrecht war fiir die damaligen Verhiltnisse
menschlich und zuverléssig.

Der Vorwurf, das Volk Israel sei ein gesetzloses Nomaden-Volk
gewesen, ist demnach vollig haltlos und hinreichend widerlegt. Die
Behauptung, andere arabische Stimme hétten ein ebenso gutes
oder besseres Recht besessen, ist unwahr. Richtig ist vielmehr,
daB bis in die heutige Zeit hinein gewisse arabische Stamme kein
geschriebenes Recht haben sollen. Ja, nicht einmal eine richtige
Ubung oder ein sicheres Gewohnheitsrecht soll bei vielen Stéimmen
bestehen. Der Richter entscheidet nach seinem Gefiihl, je nach Haf}
oder Zuneigung zur einen oder andern Partei.

Demgegeniiber erkennen wir, wie Moses fiir die damaligen ein-
fachen Verhiltnisse eine gute Rechtsordnung schuf.

Rechtsphilosophisch betrachtet, mul} erkliart werden, dall Moses
die Rechtsidee (Ordnung, Gerechtigkeit, Friede) verwirklicht hat.

139



	Israels Privatrecht nach den Gesetzen Moses

