Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 18 (1962)

Artikel: Die judische Liturgie zur Zeit Jesu
Autor: Hruby, Kurt

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-960989

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-960989
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Bild hitten verindern kénnen. Man mufite im Gegenteil von einer
vergeblichen Miihe des Verteidigers sprechen, seiner Pflicht zu
geniigen. Darum konnte man auch nur erwarten, dafl der endgiiltige
Gerichtsspruch dahin fithren wiirde, das Urteil der ersten Instanz
zu bestéitigen.

Damit ist die letzte Frage fiir uns Menschen, was uns als Auf-
gabe durch diesen Prozel aufgetragen ist. Wir miissen uns immer
wieder eingestehen, dafl mit dem KEichmannprozel «eine ganze
Epoche vor Gericht stand». Als seinerzeit die beriichtigte Novem-
bernacht 1938 gewesen war, bekannte eine deutsche Frau: «Ich
schime mich, eine Deutsche zu sein.» Mochte uns diese Scham
angesichts der Geschehnisse im Dritten Reich, deren Furchtbarkeit
der Eichmannproze uns neu vor Augen treten lief, immer bewullt
bleiben, so dall wir unser Leben nur zu fithren vermogen in der
GewiBheit der Vergebung der Siinden. Sollte daher demnéichst
Eichmann fiir sein Tun zu biien haben, miissen wir alle mit ihm
BuBe tun, daB} das, was in unseren Tagen moéglich war, nicht noch
einmal wieder maglich werde.

DIE JUDISCHE LITURGIE ZUR
ZEIT JESU
Von KURT HRUBY, Paris

Wenn man sich eine wenigstens ungefahr richtige Vorstellung
vom Zustand der synagogalen Liturgie — von dieser allein soll hier
die Rede sein, unter AusschluBl der Tempelliturgie, auf die nur als
Quelle vieler synagogaler Gebriuche verwiesen wird — zur Zeit
Jesu machen will, ist es absolut notwendig, die rabbinische Tra-
dition heranzuziehen.

Da nun aber diese Tradition andererseits viele Probleme, vor
allem chronologischer Natur, aufwirft, erscheint es angezeigt, dem
eigentlichen liturgischen Teil dieser Untersuchung einen kurzen
AbriB iiber die Entstehung der hauptsidchlichen Dokumente der
alten rabbinischen Literatur vorauszuschicken.

104



Nach dieser Einfithrung soll dann in einem zweiten Teil die
geschichtliche Entwicklung der jiidischen Gebetsliturgie kurz auf-
gezeigt werden, wobei die endgiiltige Zerstorung des Tempels, im
Jahre 70 n. Chr., fiir uns die Grenzlinie darstellt.

Im dritten Teil sollen dann einige Elemente der liturgischen
Tradition, von denen man erwarten kann, dall sie uns weitere
Aufschliisse iiber deren Entwicklungsgang verschaffen, einer néahe-
ren Betrachtung unterzogen werden.

Vom technischen Standpunkt aus haben wir darauf geachtet,
die Darstellung so einfach wie moglich zu halten. Die hebriischen
Texte sind stets nach den Originalausgaben zitiert.

Die Quellen: Die rabbinische Tradition

Die iiberwiegende Mehrheit der Angaben iiber die liturgische
Tradition finden wir in einem Gesamtrahmen, den man im Juden-
tum fiir gewohnlich die «miindliche Uberlieferung» oder Torah
sche-ba‘al peh nennt. Diese Bezeichnung umfaflt die religiosen und
religionsgesetzlichen Traditionen, die nicht in der schriftlich fest-
gelegten Torah, der T'orah sche-bi-ketab, enthalten sind.

Heute wird wohl kaum noch jemand die Bedeutung der als
«rabbinische Uberlieferung» bezeichneten Dokumente fiir die
Schrifterklarung, fiir die Kenntnis des religiosen, politischen und
gesellschaftlichen Lebens des jiidischen Volkes am Wendepunkt
der beiden Testamente und dadurch fiir den Gesamtrahmen des
Neuen Testamentes in Abrede stellen.

Was man im groflen zugesteht, muBl aber andererseits wieder
mit Vorsicht behandelt werden, wenn es sich darum handelt, eine
ganz bestimmte Tradition zu analysieren und auf ihr Alter hin zu
priifen. Der Grund dafiir liegt im duBlerst uneinheitlichen Charakter
der rabbinischen Dokumente und in der Tatsache, daB die Tra-
ditionen oft erst sehr spit aufgezeichnet wurden. Auch ist es fast
unmdoglich, mit nur anndhernder Genauigkeit die prézisen Ent-
wicklungsstufen bestimmter Uberlieferungen zeitlich zuriickzuver-
folgen, ganz abgesehen davon, dafl es meist an textkritischen Aus-
gaben fehlt usw. A

Wenn hier vom rabbinischen Schrifttum die Rede ist, so be-

105



schrinken wir diese Bezeichnung auf die dltesten Dokumente dieser
Literaturgattung; die Mischna, die Tosefta, die alten haggadischen
Midraschim und, als notwendige Ergénzung, die beiden Talmude.

Nach der traditionellen jiidischen Auffassung lief parallel mit
der Torah, der Israel am Sinai durch die Vermittlung des Moses
geoffenbarten Lehre, eine miindliche Interpretation einher, die als
ebenfalls gottlichen Ursprungs der Torah in ]eder Beziehung
gleichwertig zur Seite steht.

Was soll man nun von dieser Behauptung denken? Die Problem-
stellung lauft ganz einfach darauf hinaus, dal fiir die Praxis und
konkrete Anwendung der Torah als Gesetzeskodex, dem es obliegt,
das Leben des Gottesvolkes bis in die kleinsten Einzelheiten zu
regeln, von Haus aus gewisse Ausfithrungsbestimmungen notwen-
dig sind, ohne die sie aufhoren wiirde, eine Lebensregel zu sein.
Ein aufmerksames Lesen der Torah liBt uns iibrigens ganz von
selbst diese Notwendigkeit verstehen.

Daneben bietet jedes grundlegende Dokument, jedes Gesetz-
buch, wie es auch um seinen spezifisch eigenen Charakter bestellt
sein mag, eine gewisse Handhabe fiir eine Erstinterpretation, die in
seiner Natur verankert ist und sozusagen gleichzeitig mit ihm
besteht. Im Falle der Torah ist diese Erstinterpretation eben die
Torah sche-ba‘al peh, die auch kabbalah oder massoret heiflt, wobei
alle diese Bezeichnungen dieselbe Tatsache zum Ausdruck bringen,
niamlich die Tradition. Selbst die Gegner des religionsgesetzlich ver-
pflichtenden Charakters der T'orah sche-ba‘al peh, wie die Sadduzéer
und die Karier, haben stets ihr Vorhandensein anerkannt; was sie
in Abrede stellten, war lediglich ihr géttlicher Ursprung.

Der traditionelle Standpunkt zur Torah sche-ba‘al peh kommt
sehr gut in Sifra, Wochenabschnitt be-chugota: (Ende des 8. Kap.)
zum Ausdruck, anlidfllich der Interpretation von 2 Mos. 26,46:
ha-chugim ha-mischpatim we-ha-torot: («Das sind) die Rechte, Ge-
bote und Gesetze, (die J. aufgestellt hat zwischen sich und den
Kindern Israels auf dem Berge Sinai, durch Vermittlung des
Moses»): we-ha-torot («und die Gesetze»): daraus lernen wir, dafBl
Israel zwei Gesetze gegeben wurden, das eine schriftlich, das andere
miindlich (vgl. auch Sifre zu Deut. Wochenabschnitt sot ha-
berachah, § 251), wegen des engen Zusammenhanges zwischen beiden.

106



Ubrigens enthilt die Torah selbst Hinweise auf die absolute
Notwendigkeit einer miindlichen Interpretation des Textes. Vgl.
5 Mos. 17,8-11: «<Wenn eine Angelegenheit, die AnlaBl zu Zwistig-
keiten gibt in deinen Toren, dir zu schwierig erscheint . . ., so mach
dich auf und geh hin ... zu den Priestern aus dem Hause Levi und
zum Richter, der zu dieser Zeit sein wird, und frage sie, und sie
werden dir bekanntmachen, was dem Recht entspricht. Du sollst
handeln nach dem Ausspruch, den sie dir kundgemacht haben .
und sollst bedacht sein, zu tun, was sie dich lehren. Nach dem
Gesetz, das sie dir kundtun (‘al pv ha-torah ascher jorucha)
sollst du handeln ...» Die Bezeichnung Torah sche-ba‘al peh geht
wahrscheinlich auf dlese Schriftstelle zuriick.

In den Sprichen der Viter, 1,1, wird die « deztzonskette »
(schalschelet ha-qgabbalah) angefithrt. Da nun diese Uberlieferung
ihrem' Wesen nach mindlich war und man sie demgemiB nicht
schriftlich aufgezeichnet hatte, sah man auch jeden Versuch, ihr
eine schriftliche Gestalt zu geben, fiir streng verboten an. Erst viel
spiater, als es die dufleren Ereignisse, ganz besonders im Anschlul}
an die nationale Katastrophe unter Bar-Kochba (135 n. Chr.), zu
fordern schienen, weil jetzt die Tatigkeit der Lehrhéuser nicht mehr
im gewohnten Umfang méglich war und das kostbare Uberliefe-
rungsgut so verlorenzugehen drohte, entschlo man sich schritt-
weise zur schriftlichen Aufzeichnung, indem man sich auf das
Psalmwort berief (Ps. 119,126): «Zeit ist’s zu handeln, Jahwe; sie
haben aufgehoben dein Gesetz!» (vgl. Temurah 14b). Spater falite
man dann unter dem Namen «miindliches Gesetz» alle in der tal-
mudischen Literatur enthaltenen Dokumente und Vorschriften
zusammen. Diese Literatur wurde nunmehr als unaufléslich mit
der schriftlichen Torah verbunden angesehen, mit der man sie auch
hinsichtlich ihres verpflichtenden Charakters auf eine Ebene stellte.

I. Der Midrasch

Die ilteste Form der miindlichen Uberlieferung ist, zumindest
inhaltsmaBig, der Midrasch. |

Der Name «Midrasch» geht auf die Wortwurzel d—r—sch zuriick,
die «forschen» bedeutet ; er bezeichnet drei Dinge: :

107



1. eine exegetische Methode;
eine besondere Form der miindlichen Uberlieferung;
3. die Schriften, in denen diese Uberlieferung aufgezeichnet ist.

e

Da das schriftliche Gesetz als die authentische Ausdrucksform
des gottlichen Willens galt, bekam das Wort «Midrasch», sowohl im
Einzelfall als auch im Gesamtzusammenhang die Bedeutung: «den
Willen Gottes in der Hl. Schrift erforschen».

Die einfachste Form des Midrasch ist demnach eine ziemlich
wortgetreue Textexegese, zu der sich allerdings bald andere Ele-
mente gesellten, zusammen mit einer freieren exegetischen Auf-
fassung und dem Kinstréomen anderer Ideen, die oft nur mehr in
sehr losem Zusammenhang mit dem Bibeltext selbst standen. Diese
Art Schriftdeutung war das Werk von Propheten, Priestern und
«Weisen», dann spéter von Schriftgelehrten und Rabbinern. Ein
Bet ha-midrasch, ein Haus, in dem man im Gesetz forscht, wird
schon bei Ben Sira (51,23) erwihnt.

Aber das Wort «Midrasch» wurde auch noch in einem anderen
Sinn gebraucht. So bezeichnet es z. B. in den Spriichen der Viter
(I,17) das theoretische Studium der Torah. Auf diese Weise wird
auch das Bet ha-midrasch in einem ganz besonderen Sinn zur Schul-
institution, in welcher Eigenschaft es sich vom Bet ha-knesset, von
der Synagoge, unterscheidet, wenn es mit dieser auch oft denselben
Raum teilt. Selbst das Synhedrion, die hochste religivse Instanz,
wird zumalen Bet ha-midrasch genannt (so Ber. 27b).

Doch vergiBt die rabbinische Literatur dariiber hinaus nicht die
urspriingliche Bedeutung des Wortes und bleibt sich dessen bewuf}t,
daB beim Midrasch der Hauptakzent weit mehr auf dem Resultat,
auf der durch das Textstudium erzielten konkreten Anwendung
des Gesetzes, als auf der Textinterpretation als solcher liegt. In
diesem Sinn steht der Midrasch im rein religiosen Sinn hoher als
die Mischna und der Talmud (vgl. Ber. 11b), eben weil er weit
unmittelbarer mit dem Schrifttext verbunden bleibt. Aus diesem
Grunde wird er auch einfach «Torah» genannt (j. Mo‘ed qaton III, 7).

In rein literarischer Hinsicht steht der Midrasch im Gegensatz
zur Halacha, zur abstrakten Gesetzesdeduktion, und auch zum
Talmud, der ja stets nur das Ergebnis einer Textinterpretation

108



bringt. Innerhalb der Haggada, des erzihlenden Teiles der rabbi-
nischen Literatur, steht der Midrasch, so gesehen, im Gegensatz zu
den Schilderungen und Ausspriichen, die ohne Bindung zum Schrift-
text bleiben. :

Andererseits nimmt der Midrasch aber auch die Form eines
fortlaufenden Kommentars zu den biblischen Biichern an. Solcher
Midraschim gibt es eine ganze Menge; die einen behandeln fast aus-
schlieBlich halachische Themen, andere wieder sind rein haggadisch,
erzihlend. Da nun vom Standpunkt der religiosen Praxis aus das
in der Mischna und im Talmud dargebotene Traditionssystem den
ersten Platz einnimmt, dient das Wort Midrasch dann spéter haupt-
séchlich zur Bezeichnung der haggadischen, erzihlend-erbaulichen
Literatur.

Die Eigenart des Midrasch

Wenn man im Midrasch eine Exegese, eine Auslegung des Schrift-
wortes sieht, so kann dies nur fiir die &ulere Form gelten. Seinem
wahren Wesen nach ist er eine Weiterentwicklung des biblischen
Lehrgehaltes. In der Auffassung des Midrasch ist die Hl. Schrift
gottlichen Ursprungs und somit der Ausdruck héchster Wahrheit;
das sichert ihren Geboten fiir alle Zeiten ihren streng verpflichten-
den Charakter. Nun erweitert sich aber der menschliche Horizont
stindig, die Kenntnisse nehmen umfangmiflig zu und auch die
konkreten Lebensumstéinde sind dauernden Verénderungen unter-
worfen. Dadurch wird es notwendig, sich mit neuen Problemen zu
befassen, von denen die HI. Schrift nicht spricht. Da nun aber
andererseits doch wieder alles irgendwie in der Bibel enthalten sein

mufl, ergibt sich die Notwendigkeit, das Neue im Schrifttext selbst
zu «entdecken». Das ist die wahre Aufgabe des Exegeten, der jetzt
an den Schrifttext ungefahr in derselben Weise herantritt wie der
Jurist an das Gesetzbuch. So entsteht eine ganze Welt von Legen-
den, aber auch von rein juridischen Elementen.

Mufl man deshalb auf die Tatigkeit der Meister des Midrasch
mit einer gewissen Geringschatzung hinunterschauen? Ganz gewil3
nicht, denn ihre Autoritit und die Wertschatzung, derer sie sich

109



erfreuen, gehen auf die Tatsache zuriick, daf} sie stets von neuem
zu beweisen versuchen, wie sehr ihre Auslegung auf der Linie der
Offenbarung bleibt. Sie gestalten so die Bindung des jiidischen
Volkes an das gottliche Gesetz immer enger und weisen zugleich
Gegenstromungen, wie die Sadduzier, die Minim (Ketzer, vor allem
Gnostiker, aber auch Mitglieder der friithchristlichen Gemeinde), in
die Schranken. Der Midrasch war der Boden, auf dem neue religiGse
Lehren entstehen konnten, die er mit groBer Geschicklichkeit zu
formulieren wuflite. Das allgemeine Anwachsen des Wissensstoffes
und das dem Midrasch eigene Bestreben nach intellektueller Préi-
zision, hatten erfreuliche Folgen fiir das gesamte spirituelle und
intellektuelle Leben der jiidischen Gemeinschaft. Dieses Ergebnis
konnte nur dadurch erzielt werden, daf im Midrasch eben die
gesamten aufllerbiblischen Kenntnisse und die alltdgliche Lebens-
erfahrung ebenso ihren Platz finden wie ernste, tiefe Frommigkeit
und die Liebe zum geoffenbarten Gotteswort.

Als exegetische Methode ist der Midrasch kennzeichnend fiir die
ganze Denkweise des ersten nachchristlichen Jahrhunderts, was
iibrigens nicht nur fiir die jiidischen Kreise zutrifft. Wir kénnen
diese Feststellung iiberall dort machen, wo die Bibel als Offen-
barungsgut angesehen wird: in den Targumim, den Apokryphen,
den Pseudoepigraphen, bei Philo und den hellenistischen Schrift-
stellern, im Neuen Testament, im Koran, im Pijjut (synagogale
Poesie) usw.

Einzelfragen

Hinsichtlich mancher Einzelheiten weisen alle Midraschim ge-
meinsame Ziige auf.

Nach der traditionellen Ansicht gehen die Anféange des Midrasch
auf Esdras zuriick, aber in Wirklichkeit ist er weitaus dlter, tritt
er uns doch in seinen Ansidtzen bereits im Pentateuch selbst ent-
gegen. |

Immerhin ist es wahrscheinlich, dal der Midrasch von Esdras
an durch einige Zeit die einzige Form der miindlichen Lehre gewesen
ist. Dieser alte Midrasch lehnt sich mit groBer Treue an den Bibel-
text an. Im allgemeinen 148t sich sagen, dafl ein Midrasch aller

110



Wahrscheinlichkeit nach um so élter ist, je genauer er dem Schrift-
wort folgt.

Die Bliite des Midrasch fallt in die Zeit der Tannaiten in Pali-
stina. Von ungeféhr 200 n. Chr. an gab es auch Midraschsammlun-
gen und Midraschim in Form von Randglossen zum Bibeltext, doch
ist es nicht mit Sicherheit erwiesen, dafl diese Midraschim inhaltlich
mit den uns heute unter demselben Namen bekannten Sammlungen
iibereinstimmten. o

Mit den Amordern (1. Halfte des 3. Jhdts.) dndert sich die Hal-
tung zum Midrasch. Die Amorder stiitzen ihre Entscheidungen,
besonders auf dem Gebiete der Halacha, viel weniger als ihre Vor-
ginger, die Tannaiten, auf das Schriftwort. Spiter gehen dann
einzelne Lehrer so weit, zu behaupten, dal es nun nicht einmal
mehr religionsgesetzlich zuléssig sei, nach den Regeln des Midrasch
neue Entscheidungen aus Bibeltexten abzuleiten. Zur Zeit des Tal-
muds und in den darauffolgenden Jahrhunderten begniigt man sich
dann hauptséchlich damit, die alten Midraschim zu sammeln und
so der Nachwelt zu bewahren.

In den auf diese Weise entstandenen Midraschsammlungen sind
Halacha und Haggada meist nicht voneinander getrennt. Sehr oft
begannen die Prediger in den Synagogen — die synagogale Predigt
ist ja eine der wertvollsten Quellen des Midrasch — ihre Lehr-
vortrdge mit halachischen Erwigungen, um dann zur Haggada
iiberzugehen, wihrend wieder andere den umgekehrten Weg ein-
schlugen, um sich die Aufmerksamkeit ihrer Zuhorer zu sichern —
die Haggada ist «interessanter» — wund diese so besser auf die
halachische Unterweisung vorzubereiten.

- Im Midrasch finden wir beide Methoden; wie im Talmud, so
finden wir auch im Midrasch stets die Angabe, auf welchen Lehrer
ein Ausspruch zuriickgeht, was natiirlich einen wertvollen, wenn
auch mit Vorsicht zu genieBenden Hinweis fiir die Datierung der
einzelnen Traditionen darstellt.

Die halachischen Midraschim

Da die halachischen Midraschim auch viele haggadische Bestand-
teile enthalten, nennt man sie meist, um jede Verwechslung aus-

111



zuschlieBen, tannaitische Midraschim; sie enthalten ja auch wirklich
ausschlieBlich Lehrsitze der Tannaiten und der ersten Amoréer.
Seit eh und je kennt man drei tannaitische Midraschim, die fiir unser
Thema eine Informationsquelle ersten Ranges darstellen: Mechilta
zu HEzodus, Sifra zu Leviticus und Sifre zu Numeri und Deuterono-
mium. Im vorigen Jahrhundert hat man dann weitere Midraschim
dieser Art aus in verschiedenen Biichern der rabbinischen Literatur
verstreuten Lehrsitzen zusammengestellt, wie Sifre suta, Mechilta
de-R. Schim‘on bar Jochar und Mechilta le-sefer debarim.

Inhaltlich gehen die halachischen Midraschim meist auf die
Schulen R. Akibas und R. Jischmaels zuriick. Spiter wurden dann
im Zuge einer Neugestaltung des Stoffes die verschiedenen Ele-
mente miteinander vermengt. Die endgiiltige schriftliche Fest-
legung des Stoffes diirfte zur Zeit der ersten Amoréer stattgefunden
haben. Der ilteste halachische Midrasch ist Sifra, dessen Redaktion
wahrscheinlich das Werk R. Chijjas ist (um 220).

Die haggadischen Midraschim

Wenn man heute vom Midrasch spricht, so denkt man in erster
Linie an die haggadischen Midraschim, die allerlei Erzédhlungen
enthalten und fiir gewohnlich dem Schrifttext folgen. Nur die
Pesigtot enthalten Homilien fiir die Sabbate und Festtage nach
dem in den Synagogen iiblichen Perikopenzyklus. Die Midraschim
zur Torah (Pentateuch) und zu den fiinf sogenannten Megillot
(«Rollen»): Hohelied, Ruth, Prediger Salomonis, Klagelieder und
Esther heiflen Midrasch rabba oder «grofler Midrasch», sind aber
auch nicht einheitlich in ihren Bestandteilen. Aullerdem gibt es
zwei Versionen des Midrasch Tanchuma sowie Midraschim zu
Samuel, den Psalmen und den Spriichen Salomos. Wieder andere
Midraschim werden wohl in den rabbinischen Quellen erwihnt, sind
aber nicht auf uns gekommen.

Daneben gibt es noch eine ganze Reihe kleiner Midraschim, die
im vorigen Jahrhundert von verschiedenen Gelehrten und For-
schern (Adolf Jellinek, Ch. M. Horowitz, Salomon Buber u. a.) teil-
weise gesammelt und herausgegeben wurden. Noch andere Schriften,
wie z. B. Tanna debe Elijahu, Pirge de-R. Eli‘eser usw. gehoren eben-

112



falls zur Midraschliteratur. In diesem Zusammenhang mufl auch
noch das Yalgqut erwihnt werden, ein Kommentar im Stile des
Midrasch zu allen biblischen Biichern sowie der Midrasch ha-gadol
zum Pentateuch.

Auf wen gehen die alten Midraschsammlungen zuriick und wann
wurden sie angelegt? Diese Fragen wurden viel diskutiert, ohne
daBl man zu einem einheitlichen Ergebnis gekommen wire. Eines
steht immerhin fest: die groBen haggadischen Midraschim, wie die
Rabbot, Pesiqtot und Tanchuma, setzen sich aus verschiedenen
redaktionellen Schichten zusammen. Die iltesten Teile dieser
Schriften mit den Ausspriichen von Tannaiten wurden in Palédstina
zu Beginn der Amorierzeit niedergeschrieben. Dazu kamen dann
gpater zur Zeit der babylonischen Geonim (Schulhdupter) noch
andere Elemente, wihrend die letzten Zusitze ungefahr aus dem
10. Jahrhundert stammen diirften. Nach dem Urteil der Fach-
gelehrten sind die #ltesten Teile des Midrasch die Grunddokumente
zu Gen. Rabba, Lev. Rabba, Lament. Rabba und zur Pesigia de-
R. Kahana.

II. Die Mischna

Man bezeichnet mit Mischna fiir gewohnlich die von R. Jehuda
ha-Nasst um 200 n. Chr. hergestellte Sammlung von Lehraussprii-
chen der miindlichen Tradition.

Das Wort Mischna ist von der Wurzel sch-n-h abgeleitet, die
soviel wie «sich durch Wiederholung aneignen», d.h. sich den
Inhalt des miindlichen Gesetzes durch oftmalige Wiederholung ver-
traut machen, bedeutet. «Mischna» sind dann aber auch die ein-
zelnen Lehrausspriiche dieses Gesetzes und schlielich das miind-
liche Gesetz selbst. Die Kirchenviter haben die Mischna daher
auch Deutérosis, «zweites Gesetz», genannt.

Schon vor R. Jehuda hat es Sammlungen solcher Ausspriiche
unter dem Namen Mischnajot (Plural von Mischna) gegeben. So
sagt z. B. R. Jose b. Chalafta, ein Tannaite des 2. Jhdts., in Kelim
XXX, 4: «Gluckselig bist du, (Traktat) Kelim, der du beginnst mit
Unreinheit und endest mit Reinheit!» Wir konnen also annehmen,

113



daB es bereits zur Zeit dieses Lehrers einen Traktat namens Kelim
gegeben hat. :

Der Traktat Ugzin wiederum wird zur Zeit R. Meirs erwihnt,
des bedeutendsten Schiilers von R. Jischmael (vgl. Hor. 13b).

Die Abfassung einzelner Traktate wird bestimmten Lehrern
zugeschrieben: Middot (iiber die Tempelmasse) dem R. Eli‘eser b.
Jakob, der noch zur Zeit des Tempels lebte (Joma 16a); Tamid
(iiber die téglichen Opfer) dem R. Schim‘on von Mizpa, der ein
Zeitgenosse R. Gamaliels I. war (Joma 14b), Qinnim (iiber die
Vogelopfer) dem R. Josua b. Chanania, der in jungen Jahren noch
als Levit im Tempel Dienst getan hatte (Schebi‘it 67b).

Nach Sanh. 86b gehen die anonymen Lehrsitze der Mischna auf
die Mischna R. Meirs zuriick, also letzten Endes auf die Schule
R. Akibas. An anderen Stellen (so Sanh. I11,4; Tos. Ma‘aser scheni
II; vgl. auch Cant. R. VIII,2 u. Qoh. R. 6,2) spricht iibrigens
R. Jose b. Chalafta von der Mischna des R. Akiba, von dem uns
iiberliefert wurde, dal er eine Mischnasammlung zum Gebrauch
seiner Schiiler hergestellt hat (Tos. Sabim I,5; vgl. j. Scheq. V,1).
Aber auch diese Mischna war noch nicht die idlteste ihrer Art, denn
man hilt ihr verschiedentlich die Mischna rischona entgegen, die
«erste Mischna» (Sanh. III, 1; vgl. “‘Edujot VIII,2; Git. V,6; Nasir
VI, 1), die, falls sie nicht noch élter ist, zumindest auf die Schulen
Hillels und Schammais zuriickreicht, also auf die Zeit Christi. Man
kann sich iibrigens nur schwer vorstellen, daB3 Lehrer, deren vor-
nehmste Aufgabe es war, das Gesetz zu tradieren und Rechts-
entscheidungen zu fillen, auf Halachotsammlungen nach Art der
Mischna verzichtet hitten oder nicht das Bediirfnis empfanden,
golche Sammlungen herzustellen. ! |

Aus verschiedenen im rabbinischen Schrifttum enthaltenen
Aullerungen und Hinweisen geht hervor, daB es sogar zu wiele
solcher Sammlungen gegeben hat, die nicht immer mit der notigen
Sorgfalt abgefafit waren und so der Einheitlichkeit in der Gesetzes-
unterweisung schadeten (vgl. Sotah 47b). Dem Lehrhaus in Jabne
fiel es zu, dieser Gefahr durch eine genaue Priifung der zweifelhaften
Halachot und der verschiedenen Midraschsammlungen zu begeg-
nen (Tos. ‘Edujot I,1 u. VII, 2). Dieser Tétigkeit verdankt iibrigens
der Traktat ‘Edujot («Zeugnisse») seine Entstehung (vgl. Ber. 28a).

114



Die von R. Akiba auf diesem Gebiet ergriffene Initiative diirfte
wohl auf #hnliche Beweggriinde zuriickzufiihren sein. R. Akiba
begniigte sich aber nicht damit, verschiedene Halachot zu sammeln
und zu ordnen, sondern wandte sein Hauptaugenmerk dem Inhalt
der Halachot zu. Wir kénnen nun natiirlich nicht ohne weiteres
sagen, ob die sachliche Einteilung des Stoffes in der Mischna
R. Akibas dieselbe war, die wir spiter in der Sammlung R. Jehudas
antreffen, wenn dem auch hochstwahrscheinlich so gewesen ist. In
den Abot de-R. Natan vergleicht man R. Akiba mit einem Arbeiter,
der verschiedene Getreidearten einsammelt, sie vorerst alle in einen
Korb schiittet, um sie dann zu Hause auszusortieren. Wir haben
auch schon darauf hingewiesen, dafl die Traktate ‘Uqzin und
Kelim, die R. Meir, bzw. R. Jose zugeschrieben werden, letzten
Endes ebenfalls auf die Schule R. Akibas zuriickgehen diirften.
Durch die Tatigkeit R. Akibas kam es zu einer bedeutenden zahlen-
mifigen Zunahme der Gesetzeslehrer und ihrer Schiiler. Nach dem
Beispiel des Meisters wollte bald jede Schule ihre eigene Mischna
haben, wodurch dann die Gefahr der Aufspaltung der Traditionen
neuerdings akut wurde.

Durch die Redaktion seiner Mischna, fiir die er alle bestehenden
Sammlungen heranzog, wollte R. Jehuda dieser Gefahr ein fiir
allemal begegnen. Diese Mischna sollte nicht mehr einzig und allein
eine fiir ein bestimmtes Lehrhaus giiltige Sammlung von Halachot
sein, sondern ein richtiger Gesefzeskodex fiir das ganze Volk, eine
Art oberste Autoritit auf dem Gebiete der Rechtsentscheidung
und gleichzeitig eine sichere Richtlinie fiir das Halachastudium in
allen Lehrhéusern.

R. Jehuda baute dabei auf die grofe Achtung und Wertschitzung,
die ihm von seinen Zeitgenossen entgegengebracht wurden; das
berechtigte ihn, zu hoffen, daB seine Mischna bald alle anderen
Mischnajot-Sammlungen in den Schatten stellen wiirde. Diese
Erwartung erfiillte sich iibrigens sehr bald, doch ergriff R. Jehuda
dariiber hinaus noch eine Reihe von MaBnahmen, deren Zweck es
war, alle anderen auf diesem Gebiet bestehenden Dokumente iiber-
fliissig zu machen.

Er begniigte sich auch nicht damit, seine eigene Meinung zum
Ausdruck zu bringen, sondern war bestrebt, auch die Ansichten

115



anderer Lehrer, die nicht immer mit den seinen iibereinstimmten,
nach Tunlichkeit zu beriicksichtigen. Seine Absicht war, mit groBt-
moglicher Treue die Quellen, aus denen er schopfte, anzufiihren
und viele von ihnen seinem Kodex einzuverleiben. Dieses an sich
hochst lobenswerte Unterfangen hat allerdings dazu gefiihrt, daf3
die Art, in der R. Jehuda seinen Stoff behandelt, oft unzusammen-
hangend wirkt. Ein Faktor, der sehr viel dazu beitrug, die Autoritat
R. Jehudas zu stirken, war sein in vielen Fillen geiibtes ausdriick-
liches Zuriickgehen auf die Mischna R. Meirs, der, wie schon gesagt
wurde, der bekannteste Schiiler R. Akibas gewesen ist.

Obwohl die uns heute vorliegende Mischna somit als das Werk
R. Jehudas anzusprechen ist, enthélt sie doch auch viele von ande-
ren Autoren stammende Zusédtze. Dies trifft vor allem dann zu,
wenn eine Lehrmeinung im Namen von R. Jehuda selbst tradiert
wird oder wenn es sich um Ausspriiche handelt, die von Personlich-
keiten stammen, die in spéterer Zeit gelebt haben.

Was bis jetzt gesagt wurde, bezieht sich auf die Abfassung der
Mischna, ist aber keine direkte und unmittelbare Antwort auf die
Frage, wann und durch wen die ersten Exemplare dieses Sammel-
werkes schriftlich niedergelegt wurden.

Die jiidischen Autorititen des Mittelalters sind diesbeziiglich
geteilter Ansicht. So bemerkt R. Scherira Gaon, der um 900 geboren
wurde und Leiter der Akademie von Pumbedita in Babylonien
war (Sendschreiben I,3), daBl R. Jehuda selbst die Mischna nieder-
geschrieben habe. Diese Meinung wird von vielen mittelalterlichen
Lehrern geteilt, unter anderem auch von Maimonides (Einleitung
zum Mischnakommentar und Mischne Torah). In jiingerer Zeit ver-
traten sie Z. Fraenkel (Hodogetica, S. 217ff.) und E. H. Weif
(Dor dor we-dorschaw, I1 (1876), S. 216).

Im Gegensatz dazu behauptet Raschi (1040—1105; Kommentar
zu ‘Erubin 62b und a. a. 0.), daBl sowohl die Mischna als auch die
Gemara erst durch die letzten Amorder oder vielleicht sogar erst
durch deren Nachfolger, die Saborier, ihre endgiiltige schriftliche
Form erhielten, also zeitlich ziemlich spéit. Unter den zeitgendssischen
Autoren, die sich dieser Ansicht angeschlossen haben, ist vor allem
J. 8. Bloch zu nennen (Einblicke in die Geschichte der talmudischen
Literatur, Wien 1884, S. 1); sie stiitzt sich auf zwei Talmudstellen:

116



Gittin 60b und Temurah 14b. Andererseits darf man aber wohl mit
einer gewissen Berechtigung annehmen, daBl man zur Zeit der
groflen Lehrer der Gemara sehr wohl einen Mischnatext besal,
denn es wire unverstindlich, wie man sich sonst bei den Diskus-
sionen hétte so eng an die Mischna halten konnen.

Die Einteilung der Mischna

Die Mischna besteht aus sechs Sedarim oder «Ordnungen». Jeder
Seder (Ordnung) zerfallt seinerseits in Massechiot oder Traktate,
von denen sechs bis zwolf auf je eine «Ordnung» entfallen. Die
Traktate sind wiederum in Peragim oder Kapitel untergeteilt und
die Kapitel in Paragraphen oder Mischnajot (die im jerusalemischen
Talmud Halachot heilen). In ihrem jetzigen Zustand umfafBt die
Mischna 63 Traktate. Urspriinglich bildeten die drei Babot oder
«Pforten» am Anfang des Traktates Nesiqin einen einzigen Traktat,
was eine Gesamtzahl von sechzig ergab. Diese Zahl wird von
Cant. R. 6,9 bestatigt, wo es heilit: «Die sechzig Koniginnen, die
da sind die sechzig Traktate (der Mischna)».

I11. Die Tosefta

Das Wort «Tosefta» bedeutet «Zusatz», «Ergénzung». Man be-
zeichnet damit eine Sammlung von Ausspriichen und Uberlieferun-
gen der Tannaiten, die in einem engen Verwandtschaftsverhiltnis
zur Mischna steht.

Uber das Abhingigkeitsverhiltnis der Tosefta von der Mischna
gibt es mehrere Theorien. Nach Zuckermandel, der die Tosefta im
vorigen Jahrhundert unter Zugrundelegung der Erfurter und der
Wiener Handschrift herausgegeben hat, ist sie die urspriingliche
Mischna R. Jehudas, wahrend unsere jetzige Mischna als eine
jingere babylonische Fassung angesehen werden muB. Diese auf
vielen Vergleichen und oft recht iiberzeugenden Beobachtung auf-
gebaute Hypothese wurde jedoch in ihrer Gesamtheit von den
Fachgelehrten fast einstimmig abgelehnt.

Um in dieser Frage klarer zu sehen, wird man vorerst einmal
gut daran tun, die Namen der in der Tosefta angefiihrten Lehrer

117



nidher zu betrachten sowie Tosefta und Mischna hinsichtlich ihres
Inhaltes und der bei ihrer Abfassung angewandten redaktionellen
Methoden zu vergleichen. Auch die Angaben mancher mittelalter-
licher Lehrer verdienen Beriicksichtigung, weil ihnen sicherlich oft
eine alte Tradition zugrundeliegt. Auf diese Weise lassen sich einige
Schliisse ziehen, die allerdings auch nur Wahrscheinlichkeitscharak-
ter haben.

So kann man sagen, dal die Tosefta sicherlich nicht als unab-
hingiges Werk gedacht war. Wie schon ihr Name andeutet, sollte
sie eine Erginzung zur Mischna sein. Daran &ndert auch die Tat-
sache nichts, daf sie die Mischna an Ausdehnung iibertrifft.

Als R. Akiba seine Mischna abfaflite, war es ihm vor allem um
grofle Prignanz und Kiirze zu tun, weil er dadurch seinen Schiilern
die Aufnahme des Traditionsstoffes erleichtern wollte. Von diesem
Gesichtspunkt aus liel er bei der Formulierung der Halachot alles
beiseite, was zu ihrem Verstdndnis nicht unbedingt notwendig war.
Denselben Vorgang wandte er auch im Falle der zahlreichen prak-
tischen Beispiele an, die dazu dienten, die Halachot zu erliutern.
Immerhin hatten alle so beiseite gelassenen Elemente in seinen
Augen einen geniigenden Wert, um sie in einem Sonderband
zusammenzufassen. Nach Sanh. 86a betraute R. Akiba mit dieser
Arbeit seinen Schiiler R. Nechemja, der also alle in Frage kommen-
den Lehrsiatze und Beispiele zusammentrug und nach dem in der
Mischna angewandten System ordnete. Manchmal begniigte er sich
damit, einfach Bruchstiicke von Satzen anzufiihren, die die Mischna
beiseitegelassen hatte; an anderen Stellen wieder schickte er ihnen
einige dem Mischnatext entlehnte Worte voraus, um so den Zusam-
menhang herzustellen; weitaus seltener brachte er den ganzen
Mischnatext. Dort, wo sich der Verfasser der Mischna nicht damit
begniigt hatte, einfach einige Worte wegzulassen, sondern den gan-
zen Text grundlegend umgestaltet hatte, war es natiirlich geboten,
in der Tosefta den urspriinglichen Text anzufiihren.

Andererseits wire es aber abwegig, in der Tosefta nur eine
Sammlung von Glossen oder Randbemerkungen zur Mischna zu
sehen. Dies wiirde namlich bedeuten, dafl sie wesentlich neue Ele-
mente enthielte, die dem Verfasser der Mischna unbekannt gewesen
sind, und das ist nur ganz ausnahmsweise der Fall.

118



Auch die Schiiler R. Jehudas setzten spiter das von R. Nechemja
begonnene Werk fort. Scherira Gaon und andere mittelalterliche
Autoren sind der Ansicht, dafl diese Aufgabe hauptsachlich R. Chijja
zufiel, der in seine Sammlung von Lehrsitzen auch das Material
R. Nechemjas einfiigte, zumindest insoweit es sich mit dem Text
der Mischna R. Jehudas vertrug. In vielen Fillen allerdings teilte
der neue Kompilator der Zusitze zur Mischna die Ansichten
R. Nechemjas nicht, oder aber er hatte ganz einfach eine andere
Tradition vor Augen, die er nun als Glosse in den Text einfiigte.
Spater fiigten dann auch noch andere Lehrer ihrerseits weitere
Glossen bei, die schlieBlich nach und nach mit dem Text ver-
schmolzen. Dieser Vorgang liefert eine plausible Erklirung fiir die
vielen Widerspriiche im Text der Tosefta.

Eine ganz andere Frage ist die nach dem Verhiltnis zwischen
der Tosefta und den in den beiden Talmuden iiberlieferten Baraitot.

Baraitot

Eine Baraita — wortlich: «das drauBen Gebliebenes — ist eine
auf die Tannaiten zuriickgehende Tradition, die eine in der Mischna
und manchmal auch in der Tosefta bereits behandelte Frage zum
Gegenstand hat, aber nicht in diese Sammlungen Aufnahme fand,
weil sie urspriinglich von einem Tanna bera, einem «Tanna von
draullen» vorgetragen worden war, das heiBlt von einem auBerhalb
der groBen Akademien stehenden Lehrer, wihrend die in der
Mischna und Tosefta entwickelten Lehrsitze stets auf einen Tanna
didan zuriickgehen, auf «unseren Tanna», also auf einen Lehrer
aus dem Kreis der offiziellen Schulen.

Die Beziehungen zwischen Mischna und Baraita sind ungefahr
so wie das Verhiltnis der kanonischen Biicher der Bibel zu den
Apokryphen. In den alten Quellen erscheinen die Baraitot manch-
mal als die Mischna dieses oder jenes Lehrers; andere Baraitot
wiederum werden im Namen der zeitlich letzten Autoritit, die sie
formuliert hat, iiberliefert. Wir wissen iibrigens auch, daB} die
Schiiler R. Jehudas selbst Baraitot-Sammlungen im Anschlul an
die Mischnatraktate hergestellt haben. Diese Sammlungen tragen
sehr unterschiedlichen Charakter, je nachdem ob sie vor oder nach

119



dem Erscheinen der Mischna R. Jehudas verfallt wurden. Viele
Baraitot haben spiter Eingang in den Text der Gemara gefunden,
wo sie durch das ihnen vorangestellte Wort tamnja, «wir haben
eine Lehre», gekennzeichnet sind.

Hinsichtlich des Verhéltnisses der Tosefta zu den Baraitot muf3
noch gesagt werden, dafl die Tosefta meist den Baraitot des Jeru-
salemer Talmuds nahesteht, doch kommt es auch vor, daB3 Tosefta
und babylonischer Talmud einen gleichlautenden Text haben, der
im Gegensatz zum Talmud von Jerusalem steht.

Ganz wie die Mischna ist auch die Tosefta in Sedarim oder Ord-
nungen und Traktate eingeteilt, die, von einigen Ausnahmen abge-
sehen, auch dieselben Namen tragen.

IV. Der Talmud

Der Talmud besteht aus zwei Teilen: der Mischna und der
Gemara; letztere enthilt die in den Schulen Palistinas und Baby-
loniens zustandegekommenen Kommentare und Erlduterungen zur
Mischna. Diese Kommentare haben die Form von Schuldiskussionen
und der Text der Gemara ist eine Art Protokoll der Auseinander-
setzungen, die die verschiedenen Lehrer iiber eine Reihe von in der
Mischna aufgeworfenen Fragen fiithrten.

Die Gemara vermittelt uns ein lebendiges Bild von den Vorgén-
gen, die sich bei den Lehrvortrigen abgespielt haben. Sie zeigt uns
die Lehrer in ihrem ureigensten Element: sie diskutieren mitsam-
men und tauschen ihre Meinungen iiber schwierige Probleme aus,
verteidigen aber auch oft mit Nachdruck den von ihnen eingenom-
menen Standpunkt und versuchen, sich gegenseitig zu widerlegen.

Oft fallt im Laufe der Auseinandersetzung ein Name oder man
erwiahnt irgendein Ereignis, das einer Erlduterung bedarf, und es
kommt vor, daf} sich das Gesprich so villig von seinem Ausgangs-
punkt entfernt. Das Grundthema tritt in den Hintergrund, wihrend
fir eine Zeit allerlei andere Erwigungen im Mittelpunkt des
Interesses stehen, bei denen es um weitaus weniger wichtige Dinge
geht und wo Anekdote und Legende einen breiten Raum einnehmen.

Der Ausgangspunkt der Diskussion iiber eine Mischna ist meist

120



eine Frage: «Woher kommt das?» Das erste ist dann, dall man im
Namen irgendeines Lehrers eine zum Thema passende Bibelstelle
anfiihrt, die wieder ihrerseits das Gespréch in eine ganz bestimmte
Bahn lenkt. Dann meldet sich ein anderer Lehrer zum Wort, spricht
sich gegen die vorgetragene Exegese aus und fithrt zur Erlauterung
derselben Stelle einen anderen Bibelvers an. Die Diskussion ist im
FluB und oft werden jetzt, um einer vorgebrachten Meinung ein
grofleres Gewicht zu verleihen, allerlei Baraitot angefiihrt, denen
iiberhaupt bei der Interpretation der Mischna eine wichtige Funk-
tion zukommt. Manchmal geben diese Baraitot zu einer neuen Dis-
kussion AnlaBl, die dann zur ersten hinzutritt, ein Vorgang, der
durch den widerspruchsreichen Charakter vieler Baraitot noch
gefordert wird. Diese Widerspriiche bleiben natiirlich den in die
Auseinandersetzung verwickelten Lehrern nicht verborgen; sie
versuchen, sie mit viel Scharfsinn zu erhellen, zu erkldren und einen
Ausweg zu finden, indem man alle Argumente und Erwigungen
heranzieht, die dabei helfen konnen. Unter diesen Umstinden ist
es auch nicht verwunderlich, dal diese Argumentation dann oft
mit der urspriinglichen Problemstellung in keinem Zusammenhang
mehr steht.

Die Diskussionsfreudigkeit bringt es auch mit sich, da die
Lehrer oft das Gebiet der Halacha, der Gesetzesdezision, verlassen
und die Haggada heranziehen, mit all ihrem Reichtum an tausen-
derlei Einzelheiten: Anekdoten, Erzahlungen, Parabeln, Speku-
lationen aller Art usw. Das alles wird nach der Notwendigkeit des
Augenblicks angefiihrt, und diese Methode oder, besser gesagt, das
Fehlen einer Methode ruft dann den Eindruck eines phantastischen
Durcheinanders hervor, bei dem man vergebens nach der Folge-
richtigkeit der Ideen und der inneren Bindung an das Hauptthema,
fragt. Darum spricht man ja auch vom Jam ha-talmud, vom «Meer
des Talmudy», in dem der Nichteingeweihte angesichts der Uberfiille
an Material hoffnungslos unterzugehen droht.

Paliistinensischer und babylonischer Talmud

Zur Zeit der Abfassung der Mischna gab es im jiidischen Bereich
zwei grofle Lehrzentren, und demgemaf} gibt es auch zwei Talmude:
einen paléstinensischen und einen babylonischen.

121



Der erste wird schon zur Zeit der Geonim Talmud jeruschalms
oder kurz jeruschalmi genannt; eine andere Bezeichnung ist Gemara
de-erez jisrael, «paldstinensische Gemara» oder auch Gemara di-bene
ma‘arava, «Gemara der Leute des Westens» (im Gegensatz zu
Babylonien und von dort aus gesehen). Der jerusalemische Talmud
hat — soweit er erhalten geblieben ist — nur fiir neununddreiBig
Traktate eine Gemara.

Maimonides und andere Autoren seiner Zeit bezeichnen als den
Verfasser des jerusalemischen Talmuds R. Jochanan b. Nappacha
(1279). Diese Behauptung mull so verstanden werden, dafl die
Grundelemente dieses Werkes. auf den genannten Lehrer zuriick-
gehen. Sein Werk wurde dann von verschiedenen spéteren Autori-
taten fortgefiihrt, so vor allem von R. Jona und R. Jose II., die um
350 die Hochschule von Tiberias leiteten, R. Mani, dem Sohne
R. Joses, der Schuloberhaupt von Sepphoris in Galilda war u. a.
Letzterer hatte seine Studien in Céisarea am Meere zuriickgelegt
und die Ausspriiche seiner Lehrer in die Gemara eingefiigt : Rabbanan
di-qissrin («unsere Lehrer von Cesarda»). Eine ganz wichtige Funk-
tion kommt bei der Gestaltung der paldstinensischen Gemara R. Jose
b. Abin zu, einem bedeutenden Halachisten des 4. Jahrhunderts.

Der palistinensische Talmud hat seine gegenwirtige Form zu
Beginn des 5. Jhdts. erhalten, bevor die Hochschule von Tiberias
im Jahre 425 ihre Pforten schlieBen mufite. Wenn man dieses
Dokument vom Standpunkt der redaktionellen Methode aus ana-
lysiert, sieht man deutlich, daf es sich um kein einheitliches Schrift-
stiick handelt, sondern um ein Sammelwerk, an dem mehrere
Generationen zu verschiedenen Zeitabschnitten gearbeitet haben.

Der babylonische Talmud

Von insgesamt 63 Mischnatraktaten haben im babylonischen
Talmud 361/, Traktate eine Gemara.

Der Aufbau des babylonischen Talmuds ist derselbe wie der des
jerusalemischen. Die verschiedenen Hochschulen, vor allem Sura
und Pumbedita, haben verschiedene Gemarot hervorgebracht. Die
Erklarungen der &lteren Amoréer, die dort gelehrt hatten, wurden
wihrend mehrerer Generationen von ihren Nachfolgern iiberarbei-

122



tet und durch weitere Einzelheiten vermehrt. Die definitive Redak-
tion aller dieser Elemente wurde von R. Aschi (1427) in Sura
durchgefiihrt. Dank der Autoritéit, der sich der im Alter von mehr
als hundert Jahren verstorbene Autor, der durch lange Zeit im
Unterricht téatig gewesen war, erfreute, hat seine Gemara die
Gemarot der anderen Schulen iiberfliigelt. Der letzte, der Hand an
das Werk legte, war Rabina (}499), mit dem {iibrigens die Periode
der Amoréer zu Ende geht. Die Endredaktion fallt in die Zeit der
Saborder und wurde zu Beginn des 6. Jhdts. durchgefiihrt.

Das Verhiltnis zwischen den beiden Talmuden

Was das Verhiltnis zwischen den beiden Talmuden anbelangt,
so mul} gesagt werden, daBl der Talmud von Jerusalem oft die
babylonischen Lehrer zitiert, sich aber der babylonische noch 6fter
auf die Autorititen des HI. Landes beruft. So bilden die halachischen
und haggadischen Ausspriiche von R. Jochanan und R. Schim‘on
b. Laqisch, demnach von zwei paldstinensischen Gesetzeslehrern,
einen wichtigen Bestandteil der babylonischen Gemara. Diese
Erscheinung erklirt sich aus den haufigen, fortlaufenden Beziehun-
gen zwischen den paldstinensischen und den babylonischen Hoch-
schulen. Berithmte babylonische Gesetzeslehrer liefen sich fiir
standig in Paldstina nieder und berichteten dort iiber die Téatigkeit
der Lehrhiuser in ihrem Herkunftsland. Von Zeit zu Zeit kehrten
sie auch in ihre Heimat zuriick, hielten sich dort lingere Zeit auf
und beniitzten die Gelegenheit, um die babylonischen Gesetzeslehrer
mit den Lehrsitzen ihrer Kollegen in Paldstina und den in den
Akademien des Hl. Landes geiibten Methoden der Gesetzesdezision
bekanntzumachen (z. B. Rabba b. Bar Channa). Aber auch die
Lehrer Paldstinas verponten es nicht, besonders in Verfolgungs-
zeiten, nach Babylonien zu gehen und aktiv am dortigen Schul-
betrieb teilzunehmen.

Die palistinensische Gemara hat nicht die dialektische Tiefe der
babylonischen; auch ist sie viel weniger «diskussionsfreudig». Sie
schitzt nicht sonderlich ein System, das wesentlich ein Frage- und
Antwortspiel ist und oft eine wahre Gedankenakrobatik notwendig
macht. Die paléstinensische Gemara zieht den einfachen und direk-

123



ten Weg vor. Dazu mul allerdings noch gesagt werden, dafl viele
auf das Leben im HI. Land beziigliche Dinge in Babylonien nur
unvollkommen bekannt waren und so zu einer Menge von Dis-
kussionen Anlal gaben, die in Palistina selbst véllig gegenstandslos
gewesen wiren. So erklirt es sich auch, daB die babylonische
Gemara den dreifachen Umfang der palédstinensischen hat.

Fin anderer Grund fiir die groen Unterschiede zwischen den
beiden Dokumenten liegt darin, dafl der babylonische Talmud ein
ganzes Jahrhundert nach dem paléstinensischen abgefafit wurde
und daf} so zumindest zwei weitere Generationen Gelegenheit hatten,
den Traditionsstoff zu iiberarbeiten, zu vertiefen und weitere Einzel-
heiten hinzuzufiigen.

Eine weitere Besonderheit des babylonischen Talmuds ist, da@
er zweimal mehr Haggadot enthélt als der palistinensische. Man
hat das so zu erkliren versucht, daB es in Palistina Midrasch-
sammlungen gab und es demnach iiberfliissig war, sie in die Gemara
aufzunehmen, wahrend der Talmud in Babylonien zumindest teil-
weise auch diese Funktion erfiillen muBte.

V. Das Targum

Das Wort Targum bedeutet « Ubersetzung ». Seit der talmudischen
Epoche bezeichnet man so die aramdischen Bibelitbersetzungen.

Seitdem das Hebraische wihrend der babylonischen Gefangen-
schaft aufgehort hatte, die Umgangssprache des jiidischen Volkes
zu sein, waren solche Ubersetzungen fiir Schulen und Synagogen
unumgéinglich notwendig geworden. Bei den Torahvorlesungen, im
Rahmen des synagogalen Gottesdienstes, iibertrug ein meturgeman
oder Ubersetzer, eine vom Vorleser verschiedene Person, den Text
Vers fiir Vers in Form einer Improvisation ins Aramiische. Diese
Ubersetzung durfte weder zu wortgetreu noch zu frei sein. Zu be-
stimmten Zeiten legte man groBeren Wert auf ausfiihrliche E1kli-
rungen, zu anderen wieder schéitzte man eher eine moglichst wort-
liche Ubersetzung.

Als andere Sprachen das Araméiische abgeltst hatten (z. B. das
Griechische in der hellenistischen Diaspora), wurden solche gleich-

124



zeitige Ubersetzungen gegenstandslos, doch waren inzwischen die
Targumin schriftlich aufgezeichnet worden, und zwar hauptsachlich
deshalb, um die Ubertreibungen zu vermeiden, die sich manche
Meturgemanim erlaubten.

Folgende Targumim sind auf uns gekommen:

I. Zur Torah:

a) Onkelos;
b) Pseudo-Jonathan oder Jeruschalmi 1;
¢) Jeruschalmi 2.

II. Zu den Propheten:
a) Jonathan; _
b) Zusétze zu Jonathan.

IT1. Zu den Hagiographen:
Ein besonderes Targum (auller zu Daniel,
Egdras und Nehemias).

Diese Targumim enthalten alle alte, auf die vorchristliche Zeit
zuriickgehende Bestandteile, wurden aber in ihrer gegenwértigen
Form erst in der talmudischen Periode oder noch spiter entweder
in Palidstina oder in Babylonien aufgezeichnet. Ihre dltesten Teile
sind iibrigens weit mehr Paraphrasen als richtige Ubersetzungen.

Das bekannteste Targum ist das Targum Onkelos. Lange Zeit
hindurch hielt man den Namen Onkelos fiir eine entstellte Form
von Aquilas (Akylas), der der Autor einer sehr wortgetreuen grie-
chischen Bibeliibersetzung gewesen ist. Von diesem Gesichtspunkt
aus bedeutet «Onkelos» soviel wie: «nach der Art des Aquilas», das
heiBt ebenso treu dem Original wie die Ubertragung des Aquilas.
Trotz der in den Quellen der paldstinensischen und babylonischen
Uberlieferung enthaltenen Angaben iiber Onkelos ist es wahrschein-
lich, dal eine Person dieses Namens nie gelebt hat. Wenn der
babylonische Talmud Onkelos zitiert, sagt er iibrigens einfach: «wir
iibersetzen», ohne eine Quelle anzufiihren.

Das Targum Onkelos ist das einzige, das schulméflig und orga-
nisch in Babylonien abgefal3t wurde, doch hat man fiir diese Version
alte palistinensische Uberlieferungen herangezogen, die wahrschein-
lich aus der Schule von R. Akiba stammen und so auf das 2. Jhdt.
zuriickgehen, wihrend die redaktionelle Arbeit selbst frithestens im

125



3. Jhdt. vor sich gegangen ist. Das Targum Onkelos setzt fast immer
den traditionellen hebriischen Bibeltext voraus; es ist unter allen
Targumim dasjenige, das sich am wortgetreusten an den Text hilt.

Die anderen Targumim sind weit mehr Erlduterungen und Para-
phrasen zum Text als Ubersetzungen. Manchmal tritt diese Eigen-
schaft so sehr in den Vordergrund, daBl man versucht ist, sie als
wahre Midraschsammlungen anzusprechen. Sie wurden auch nicht
einheitlich abgefal3t und auch nicht, wie Onkelos, auf Betreiben
eines Lehrhauses verdffentlicht. |

REZENSIONEN

Leo BAEcCk: Aus drei Jahrtausenden. J. C. B. Mohr, Tubingen 1958, 400 S.,
Lw. DM 21.—.

Dieser als Veroffentlichung des Leo-Baeck-Institutes erschienene Sam-
melband enthilt wissenschaftliche Untersuchungen und Abhandlungen zur
Geschichte des jiidischen Glaubens. In einer trefflichen Einfiihrung zeichnet
Hans Liebeschiitz das Bild des Verfassers, der die letzte reprisentative Er-
scheinung des Judentums in Deutschland vor dem zweiten Weltkrieg war.
Die hier von Leo Baeck verfafiten Aufsétze sollten schon im Jahre 1938
durch den Schocken-Verlag in Berlin herausgebracht werden. Die Geheime
Staatspolizei verhinderte jedoch im letzten Augenblick den Verkauf, indem
sie eine frither erteilte Publikationserlaubnis widerrief. Die ganze Auflage
wurde eingestampft. Nur eine kleine Zahl von Biichern gelangten ins Ausland
und galten als sehr gesuchte Raritédt. Nicht daf die Aufsdtze Baecks politi-
schen Inhalts wiren. Bei aller Wissenschaftlichkeit sind sie jedoch nicht
ohne Beziehung auf das Leben. Wer iiber das Judentum und seine moderne
Interpretation Niheres erfahren will, wer interessiert ist an der geistigen
Auseinandersetzung eines modernen jiidischen Denkers mit der christlichen
Welt, der wird mit Gewinn zu diesem Band greifen.

ArNoOLD ZwEilG, Bilanz der deutschen Judenheit. J oseph Melzer Verlag in
Koln, 320 S. DM 16.80.

Arnold Zweig, nicht zu verwechseln und auch nicht verwandt mit Ste-
phan Zweig, ist wie der letztere Dichter und Schriftsteller. 1952 hat ihn
die Leipziger Universitidt mit dem Titel eines Ehrendoktors bedacht. Unter

126



	Die jüdische Liturgie zur Zeit Jesu

