
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 18 (1962)

Artikel: Die jüdische Liturgie zur Zeit Jesu

Autor: Hruby, Kurt

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960989

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960989
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bild hätten verändern können. Man mußte im Gegenteil von einer
vergeblichen Mühe des Verteidigers sprechen, seiner Pflicht zu
genügen. Darum konnte man auch nur erwarten, daß der endgültige
Gerichtsspruch dahin führen würde, das Urteil der ersten Instanz
zu bestätigen.

Damit ist die letzte Frage für uns Menschen, was uns als
Aufgabe durch diesen Prozeß aufgetragen ist. Wir müssen uns immer
wieder eingestehen, daß mit dem Eichmannprozeß «eine ganze
Epoche vor Gericht stand». Als seinerzeit die berüchtigte
Novembernacht 1938 gewesen war, bekannte eine deutsche Frau: «Ich
schäme mich, eine Deutsche zu sein.» Möchte uns diese Scham
angesichts der Geschehnisse im Dritten Reich, deren Furchtbarkeit
der Eichmannprozeß uns neu vor Augen treten ließ, immer bewußt
bleiben, so daß wir unser Leben nur zu führen vermögen in der
Gewißheit der Vergebung der Sünden. Sollte daher demnächst
Eichmann für sein Tun zu büßen haben, müssen wir alle mit ihm
Buße tun, daß das, was in unseren Tagen möglich war, nicht noch
einmal wieder möglich werde.

DIE JÜDISCHE LITURGIE ZUR
ZEIT JESU

Von KURT HRUBY, Paris

Wenn man sich eine wenigstens ungefähr richtige Vorstellung
vom Zustand der synagogalen Liturgie — von dieser allein soll hier
die Rede sein, unter Ausschluß der Tempelliturgie, auf die nur als
Quelle vieler synagogaler Gebräuche verwiesen wird — zur Zeit
Jesu machen will, ist es absolut notwendig, die rabbinische
Tradition heranzuziehen.

Da nun aber diese Tradition andererseits viele Probleme, vor
allem chronologischer Natur, aufwirft, erscheint es angezeigt, dem
eigentlichen liturgischen Teil dieser Untersuchung einen kurzen
Abriß über die Entstehung der hauptsächlichen Dokumente der
alten rabbinischen Literatur vorauszuschicken.

104



Nach dieser Einführung soll dann in einem zweiten Teil die
geschichtliche Entwicklung der jüdischen Gebetsliturgie kurz
aufgezeigt werden, wobei die endgültige Zerstörung des Tempels, im
Jahre 70 n. Chr., für uns die Grenzlinie darstellt.

Im dritten Teil sollen dann einige Elemente der liturgischen
Tradition, von denen man erwarten kann, daß sie uns weitere
Aufschlüsse über deren Entwicklungsgang verschaffen, einer näheren

Betrachtung unterzogen werden.
Vom technischen Standpunkt aus haben wir darauf geachtet,

die Darstellung so einfach wie möglich zu halten. Die hebräischen
Texte sind stets nach den Originalausgaben zitiert.

Die Quellen: Die rabbinische Tradition

Die überwiegende Mehrheit der Angaben über die liturgische
Tradition finden wir in einem Gesamtrahmen, den man im Judentum

für gewöhnlich die «mündliche Überlieferung» oder Torah
sche-ba'al peh nennt. Diese Bezeichnung umfaßt die religiösen und
religionsgesetzlichen Traditionen, die nicht in der schriftlich
festgelegten Torah, der Torah sche-bi-ketab, enthalten sind.

Heute wird wohl kaum noch jemand die Bedeutung der als
«rabbinische Überlieferung» bezeichneten Dokumente für die
Schrifterklärung, für die Kenntnis des religiösen, politischen und
gesellschaftlichen Lebens des jüdischen Volkes am Wendepunkt
der beiden Testamente und dadurch für den Gesamtrahmen des

Neuen Testamentes in Abrede stellen.
Was man im großen zugesteht, muß aber andererseits wieder

mit Vorsicht behandelt werden, wenn es sich darum handelt, eine

ganz bestimmte Tradition zu analysieren und auf ihr Alter hin zu
prüfen. Der Grund dafür liegt im äußerst uneinheitlichen Charakter
der rabbinischen Dokumente und in der Tatsache, daß die
Traditionen oft erst sehr spät aufgezeichnet wurden. Auch ist es fast
unmöglich, mit nur annähernder Genauigkeit die präzisen
Entwicklungsstufen bestimmter Überlieferungen zeitlich zurückzuver-
folgen, ganz abgesehen davon, daß es meist an textkritischen
Ausgaben fehlt usw.

Wenn hier vom rabbinischen Schrifttum die Rede ist, so be-

105



schränken wir diese Bezeichnung auf die ältesten Dokumente dieser

Literaturgattung ; die Mischna, die Tosefta, die alten haggadischen
Midraschim und, als notwendige Ergänzung, die beiden Talmude.

Nach der traditionellen jüdischen Auffassung lief parallel mit
der Torah, der Israel am Sinai durch die Vermittlung des Moses

geoffenbarten Lehre, eine mündliche Interpretation einher, die als
ebenfalls göttlichen Ursprungs der Torah in jeder Beziehung
gleichwertig zur Seite steht.

Was soll man nun von dieser Behauptung denken Die Problemstellung

läuft ganz einfach darauf hinaus, daß für die Praxis und
konkrete Anwendung der Torah als Gesetzeskodex, dem es obliegt,
das Leben des Gottesvolkes bis in die kleinsten Einzelheiten zu
regeln, von Haus aus gewisse Ausführungsbestimmungen notwendig

sind, ohne die sie aufhören würde, eine Lebensregel zu sein.

Ein aufmerksames Lesen der Torah läßt uns übrigens ganz von
selbst diese Notwendigkeit verstehen.

Daneben bietet jedes grundlegende Dokument, jedes Gesetzbuch,

wie es auch um seinen spezifisch eigenen Charakter bestellt
sein mag, eine gewisse Handhabe für eine Erstinterpretation, die in
seiner Natur verankert ist und sozusagen gleichzeitig mit ihm
besteht. Im Falle der Torah ist diese Erstinterpretation eben die
Torah sche-ba'al peh, die auch kabbalah oder massoret heißt, wobei
alle diese Bezeichnungen dieselbe Tatsache zum Ausdruck bringen,
nämlich die Tradition. Selbst die Gegner des religionsgesetzlich
verpflichtenden Charakters der Torah sche-ba'al peh, wie die Sadduzäer
und die Karäer, haben stets ihr Vorhandensein anerkannt; was sie

in Abrede stellten, war lediglich ihr göttlicher Ursprung.
Der traditionelle Standpunkt zur Torah sche-ba'al peh kommt

sehr gut in Sifra, Wochenabschnitt be-chuqotai (Ende des 8. Kap.)
zum Ausdruck, anläßlich der Interpretation von 2 Mos. 26,46:
ha-chuqim ha-mischpatim we-ha-torot: («Das sind) die Rechte,
Gebote und Gesetze, (die J. aufgestellt hat zwischen sich und den
Kindern Israels auf dem Berge Sinai, durch Vermittlung des

Moses»): we-ha-torot («und die Gesetze»): daraus lernen wir, daß
Israel zwei Gesetze gegeben wurden, das eine schriftlich, das andere
mündlich (vgl. auch Sifre zu Deut. Wochenabschnitt sot ha-
berachah, § 251), wegen des engen Zusammenhanges zwischen beiden.

106



Übrigens enthält die Torah selbst Hinweise auf die absolute
Notwendigkeit einer mündlichen Interpretation des Textes. Vgl.
5 Mos. 17,8-11: «Wenn eine Angelegenheit, die Anlaß zu Zwistig-
keiten gibt in deinen Toren, dir zu schwierig erscheint so mach
dich auf und geh hin zu den Priestern aus dem Hause Levi und
zum Richter, der zu dieser Zeit sein wird, und frage sie, und sie
werden dir bekanntmachen, was dem Recht entspricht. Du sollst
handeln nach dem Ausspruch, den sie dir kundgemacht haben
und sollst bedacht sein, zu tun, was sie dich lehren. Nach dem
Gesetz, das sie dir kundtun ('al pi ha-torah ascher jorucha)
sollst du handeln ...» Die Bezeichnung Torah sche-ba'al peh geht
wahrscheinlich auf diese Schriftstelle zurück.

In den Sprüchen der Väter, 1,1, wird die «Traditionskette»
(schalschelet ha-qabbalah) angeführt. Da nun diese Überlieferung
ihrem Wesen nach mündlich war und man sie demgemäß nicht
schriftlich aufgezeichnet hatte, sah man auch jeden Versuch, ihr
eine schriftliche Gestalt zu geben, für streng verboten an. Erst viel
später, als es die äußeren Ereignisse, ganz besonders im Anschluß
an die nationale Katastrophe unter Bar-Kochba (135 n. Chr.), zu
fordern schienen, weil jetzt die Tätigkeit der Lehrhäuser nicht mehr
im gewohnten Umfang möglich war und das kostbare Überlieferungsgut

so verlorenzugehen drohte, entschloß man sich schrittweise

zur schriftlichen Aufzeichnung, indem man sich auf das
Psalmwort berief (Ps. 119,126): «Zeit ist's zu handeln, Jahwe; sie

haben aufgehoben dein Gesetz!» (vgl. Temurah 14b). Später faßte
man dann unter dem Namen «mündliches Gesetz» alle in der
talmudischen Literatur enthaltenen Dokumente und Vorschriften
zusammen. Diese Literatur wurde nunmehr als unauflöslich mit
der schriftlichen Torah verbunden angesehen, mit der man sie auch
hinsichtlich ihres verpflichtenden Charakters auf eine Ebene stellte.

I. Der Midrasch

Die älteste Form der mündlichen Überlieferung ist, zumindest
inhaltsmäßig, der Midrasch.

Der Name «Midrasch» geht auf die Wortwurzel d-r-sch zurück,
die «forschen» bedeutet; er bezeichnet drei Dinge:

107



1. eine exegetische Methode;
2. eine besondere Form der mündlichen Überlieferung ;

3. die Schriften, in denen diese Überlieferung aufgezeichnet ist.

Da das schriftliche Gesetz als die authentische Ausdrucksform
des göttlichen Willens galt, bekam das Wort «Midrasch», sowohl im
Einzelfall als auch im Gesamtzusammenhang die Bedeutung: «den
Willen Gottes in der Hl. Schrift erforschen».

Die einfachste Form des Midrasch ist demnach eine ziemlich
wortgetreue Textexegese, zu der sich allerdings bald andere
Elemente gesellten, zusammen mit einer freieren exegetischen
Auffassung und dem Einströmen anderer Ideen, die oft nur mehr in
sehr losem Zusammenhang mit dem Bibeltext selbst standen. Diese
Art Schriftdeutung war das Werk von Propheten, Priestern und
«Weisen», dann später von Schriftgelehrten und Rabbinern. Ein
Bet ha-midrasch, ein Haus, in dem man im Gesetz forscht, wird
schon bei Ben Sira (51,23) erwähnt.

Aber das Wort «Midrasch» wurde auch noch in einem anderen
Sinn gebraucht. So bezeichnet es z. B. in den Sprüchen der Väter
(1,17) das theoretische Studium der Torah. Auf diese Weise wird
auch das Bet ha-midrasch in einem ganz besonderen Sinn zur
Schulinstitution, in welcher Eigenschaft es sich vom Bet ha-lcnesset, von
der Synagoge, unterscheidet, wenn es mit dieser auch oft denselben
Raum teilt. Selbst das Synhedrion, die höchste religiöse Instanz,
wird zumalen Bet ha-midrasch genannt (so Ber. 27b).

Doch vergißt die rabbinische Literatur darüber hinaus nicht die

ursprüngliche Bedeutung des Wortes und bleibt sich dessen bewußt,
daß beim Midrasch der Hauptakzent weit mehr auf dem Resultat,
auf der durch das Textstudium erzielten konkreten Anwendung
des Gesetzes, als auf der Textinterpretation als solcher liegt. In
diesem Sinn steht der Midrasch im rein religiösen Sinn höher als
die Mischna und der Talmud (vgl. Ber. IIb), eben weil er weit
unmittelbarer mit dem Schrifttext verbunden bleibt. Aus diesem
Grunde wird er auch einfach «Torah» genannt (j. Mo'ed qaton III, 7).

In rein literarischer Hinsicht steht der Midrasch im Gegensatz
zur Halacha, zur abstrakten Gesetzesdeduktion, und auch zum
Talmud, der ja stets nur das Ergebnis einer Textinterpretation

108



bringt. Innerhalb der Haggada, des erzählenden Teiles der rabbi-
nischen Literatur, steht der Midrasch, so gesehen, im Gegensatz zu
den Schilderungen und Aussprüchen, die ohne Bindung zum Schrifttext

bleiben.
Andererseits nimmt der Midrasch aber auch die Form eines

fortlaufenden Kommentars zu den biblischen Büchern an. Solcher
Midraschim gibt es eine ganze Menge ; die einen behandeln fast
ausschließlich halachische Themen, andere wieder sind rein haggadisch,
erzählend. Da nun vom Standpunkt der religiösen Praxis aus das

in der Mischna und im Talmud dargebotene Traditionssystem den
ersten Platz einnimmt, dient das Wort Midrasch dann später
hauptsächlich zur Bezeichnung der haggadischen, erzählend-erbaulichen
Literatur.

Die Eigenart des Midrasch

Wenn man im Midrasch eine Exegese, eine Auslegung des Schriftwortes

sieht, so kann dies nur für die äußere Form gelten. Seinem
wahren Wesen nach ist er eine Weiterentwicklung des biblischen
Lehrgehaltes. In der Auffassung des Midrasch ist die Hl. Schrift
göttlichen Ursprungs und somit der Ausdruck höchster Wahrheit;
das sichert ihren Geboten für alle Zeiten ihren streng verpflichtenden

Charakter. Nun erweitert sich aber der menschliche Horizont
ständig, die Kenntnisse nehmen umfangmäßig zu und auch die
konkreten Lebensumstände sind dauernden Veränderungen
unterworfen. Dadurch wird es notwendig, sich mit neuen Problemen zu
befassen, von denen die Hl. Schrift nicht spricht. Da nun aber
andererseits doch wieder alles irgendwie in der Bibel enthalten sein

muß, ergibt sich die Notwendigkeit, das Neue im Schrifttext selbst

zu «entdecken». Das ist die wahre Aufgabe des Exegeten, der jetzt
an den Schrifttext ungefähr in derselben Weise herantritt wie der
Jurist an das Gesetzbuch. So entsteht eine ganze Welt von Legenden,

aber auch von rein juridischen Elementen.
Muß man deshalb auf die Tätigkeit der Meister des Midrasch

mit einer gewissen Geringschätzung hinunterschauen? Ganz gewiß
nicht, denn ihre Autorität und die Wertschätzung, derer sie sich

109



erfreuen, gehen auf die Tatsache zurück, daß sie stets von neuem
zu beweisen versuchen, wie sehr ihre Auslegung auf der Linie der
Offenbarung bleibt. Sie gestalten so die Bindung des jüdischen
Volkes an das göttliche Gesetz immer enger und weisen zugleich
Gegenströmungen, wie die Sadduzäer, die Minim (Ketzer, vor allem
Gnostiker, aber auch Mitglieder der frühchristlichen Gemeinde), in
die Schranken. Der Midrasch war der Boden, auf dem neue religiöse
Lehren entstehen konnten, die er mit großer Geschicklichkeit zu
formulieren wußte. Das allgemeine Anwachsen des Wissensstoffes
und das dem Midrasch eigene Bestreben nach intellektueller
Präzision, hatten erfreuliche Folgen für das gesamte spirituelle und
intellektuelle Leben der jüdischen Gemeinschaft. Dieses Ergebnis
konnte nur dadurch erzielt werden, daß im Midrasch eben die
gesamten außerbiblischen Kenntnisse und die alltägliche
Lebenserfahrung ebenso ihren Platz finden wie ernste, tiefe Frömmigkeit
und die Liebe zum geoffenbarten Gotteswort.

Als exegetische Methode ist der Midrasch kennzeichnend für die

ganze Denkweise des ersten nachchristlichen Jahrhunderts, was
übrigens nicht nur für die jüdischen Kreise zutrifft. Wir können
diese Feststellung überall dort machen, wo die Bibel als
Offenbarungsgut angesehen wird: in den Targumim, den Apokryphen,
den Pseudoepigraphen, bei Philo und den hellenistischen
Schriftstellern, im Neuen Testament, im Koran, im Pijjut (synagogale
Poesie) usw.

Einzelfragen

Hinsichtlich mancher Einzelheiten weisen alle Midraschim
gemeinsame Züge auf.

Nach der traditionellen Ansicht gehen die Anfänge des Midrasch
auf Esdras zurück, aber in Wirklichkeit ist er weitaus älter, tritt
er uns doch in seinen Ansätzen bereits im Pentateuch selbst
entgegen.

Immerhin ist es wahrscheinlich, daß der Midrasch von Esdras
an durch einige Zeit die einzige Form der mündlichen Lehre gewesen
ist. Dieser alte Midrasch lehnt sich mit großer Treue an den Bibeltext

an. Im allgemeinen läßt sich sagen, daß ein Midrasch aller

110



Wahrscheinlichkeit nach um so älter ist, je genauer er dem Schriftwort

folgt.
Die Blüte des Midrasch fällt in die Zeit der Tannaiten in

Palästina. Von ungefähr 200 n. Chr. an gab es auch Midraschsammlun-

gen und Midraschim in Form von Randglossen zum Bibeltext, doch
ist es nicht mit Sicherheit erwiesen, daß diese Midraschim inhaltlich
mit den uns heute unter demselben Namen bekannten Sammlungen
übereinstimmten.

Mit den Amoräern (1. Hälfte des 3. Jhdts.) ändert sich die
Haltung zum Midrasch. Die Amoräer stützen ihre Entscheidungen,
besonders auf dem Gebiete der Halacha, viel weniger als ihre
Vorgänger, die Tannaiten, auf das Schriftwort. Später gehen dann
einzelne Lehrer so weit, zu behaupten, daß es nun nicht einmal
mehr religionsgesetzlich zulässig sei, nach den Regeln des Midrasch
neue Entscheidungen aus Bibeltexten abzuleiten. Zur Zeit des
Talmuds und in den darauffolgenden Jahrhunderten begnügt man sich
dann hauptsächlich damit, die alten Midraschim zu sammeln und
so der Nachwelt zu bewahren.

In den auf diese Weise entstandenen Midraschsammlungen sind
Halacha und Haggada meist nicht voneinander getrennt. Sehr oft
begannen die Prediger in den Synagogen — die synagogale Predigt
ist ja eine der wertvollsten Quellen des Midrasch — ihre
Lehrvorträge mit halachischen Erwägungen, um dann zur Haggada
überzugehen, während wieder andere den umgekehrten Weg
einschlugen, um sich die Aufmerksamkeit ihrer Zuhörer zu sichern —
die Haggada ist «interessanter» —- und diese so besser auf die
halachische Unterweisung vorzubereiten.

Im Midrasch finden wir beide Methoden; wie im Talmud, so
finden wir auch im Midrasch stets die Angabe, auf welchen Lehrer
ein Ausspruch zurückgeht, was natürlich einen wertvollen, wenn
auch mit Vorsicht zu genießenden Hinweis für die Datierung der
einzelnen Traditionen darstellt.

Die halachischen Midraschim

Da die halachischen Midraschim auch viele haggadische Bestandteile

enthalten, nennt man sie meist, um jede Verwechslung aus-

111



zuschließen, tannaitische Midraschim; sie enthalten ja auch wirklich
ausschließlich Lehrsätze der Tannaiten und der ersten Amoräer.
Seit eh und je kennt man drei tannaitische Midraschim, die für unser
Thema eine Informationsquelle ersten Ranges darstellen: Mechilta
zu Exodus, Sifra zu Leviticus und Sifre zu Numeri und Deuterono-
mium. Im vorigen Jahrhundert hat man dann weitere Midraschim
dieser Art aus in verschiedenen Büchern der rabbinischen Literatm
verstreuten Lehrsätzen zusammengestellt, wie Sifre suta, Mechilta
de-R. Schim'on bar Jochai und Mechilta le-sefer debarim.

Inhaltlich gehen die halachischen Midraschim meist auf die
Schulen R. Akibas und R. Jischmaels zurück. Später wurden dann
im Zuge einer Neugestaltung des Stoffes die verschiedenen
Elemente miteinander vermengt. Die endgültige schriftliche
Festlegung des Stoffes dürfte zur Zeit der ersten Amoräer stattgefunden
haben. Der älteste halachische Midrasch ist Sifra, dessen Redaktion
wahrscheinlich das Werk R. Chijjas ist (um 220).

Die haggadischen Midraschim

Wenn man heute vom Midrasch spricht, so denkt man in erster
Linie an die haggadischen Midraschim, die allerlei Erzählungen
enthalten und für gewöhnlich dem Schrifttext folgen. Nur die
Pesiqtot enthalten Homilien für die Sabbate und Festtage nach
dem in den Synagogen üblichen Perikopenzyklus. Die Midraschim
zur Torah (Pentateuch) und zu den fünf sogenannten Megillot
(«Rollen»): Hohelied, Ruth, Prediger Salomonis, Klagelieder und
Esther heißen Midrasch rabba oder «großer Midrasch», sind aber
auch nicht einheitlich in ihren Bestandteilen. Außerdem gibt es
zwei Versionen des Midrasch Tanchuma sowie Midraschim zu
Samuel, den Psalmen und den Sprüchen Salomos. Wieder andere
Midraschim werden wohl in den rabbinischen Quellen erwähnt, sind
aber nicht auf uns gekommen.

Daneben gibt es noch eine ganze Reihe kleiner Midraschim, die
im vorigen Jahrhundert von verschiedenen Gelehrten und
Forschern (Adolf Jellinek, Ch. M. Horowitz, Salomon Buber u. a.)
teilweise gesammelt und herausgegeben wurden. Noch andere Schriften,
wie z. B. Tanna debe Elijahu, P.irqe de-R. Eli'eser usw. gehören eben-

112



falls zur Midraschliteratur. In diesem Zusammenhang muß auch
noch das Yalqut erwähnt werden, ein Kommentar im Stile des

Midrasch zu allen biblischen Büchern sowie der Midrasch ha-gadol
zum Pentateuch.

Auf wen gehen die alten Midraschsammlungen zurück und wann
wurden sie angelegt? Diese Fragen wurden viel diskutiert, ohne
daß man zu einem einheitlichen Ergebnis gekommen wäre. Eines
steht immerhin fest : die großen haggadischen Midraschim, wie die
Rabbot, Pesiqtot und Tanchuma, setzen sich aus verschiedenen
redaktionellen Schichten zusammen. Die ältesten Teile dieser
Schriften mit den Aussprüchen von Tannaiten wurden in Palästina
zu Beginn der Amoräerzeit niedergeschrieben. Dazu kamen dann
später zur Zeit der babylonischen Geonim (Schulhäupter) noch
andere Elemente, während die letzten Zusätze ungefähr aus dem
10. Jahrhundert stammen dürften. Nach dem Urteil der
Fachgelehrten sind die ältesten Teile des Midrasch die Grunddokumente
zu Gen. Rabba, Lev. Rabba, Lament. Rabba und zur Pesiqta de-

B. Kahana.

II. Die Mischna

Man bezeichnet mit Mischna für gewöhnlich die von R. Jehuda
ha-Nassi um 200 n. Chr. hergestellte Sammlung von Lehraussprüchen

der mündlichen Tradition.
Das Wort Mischna ist von der Wurzel sch-n-h abgeleitet, die

soviel wie «sich durch Wiederholung aneignen», d. h. sich den
Inhalt des mündlichen Gesetzes durch oftmalige Wiederholung
vertraut machen, bedeutet. «Mischna» sind dann aber auch die
einzelnen Lehraussprüche dieses Gesetzes und schließlich das mündliche

Gesetz selbst. Die Kirchenväter haben die Mischna daher
auch Deuterosis, «zweites Gesetz», genannt.

Schon vor R. Jehuda hat es Sammlungen solcher Aussprüche
unter dem Namen Mischnajot (Plural von Mischna) gegeben. So

sagt z. B. R. Jose b. Chalafta, ein Tannaite des 2. Jhdts., in Kelim
XXX,4: «Glückselig bist du, (Traktat) Kelim, der du beginnst mit
Unreinheit und endest mit Reinheit » Wir können also annehmen,

113



daß es bereits zur Zeit dieses Lehrers einen Traktat namens Kelim
gegeben hat.

Der Traktat Uqzin wiederum wird zur Zeit R. Meürs erwähnt,
des bedeutendsten Schülers von R. Jischmael (vgl. Hör. 13 b).

Die Abfassung einzelner Traktate wird bestimmten Lehrern
zugeschrieben: Middot (über die Tempelmasse) dem R. Eli'eser b.

Jakob, der noch zur Zeit des Tempels lebte (Joma 16a); Tamid
(über die täglichen Opfer) dem R. Schim'on von Mizpa, der ein
Zeitgenosse R. Gamaliels I. war (Joma 14b), Qinnim (über die
Vogelopfer) dem R. Josua b. Chanania, der in jungen Jahren noch
als Levit im Tempel Dienst getan hatte (Schebi'it 67 b).

Nach Sanh. 86 b gehen die anonymen Lehrsätze der Mischna auf
die Mischna R. Meürs zurück, also letzten Endes auf die Schule
R. Akibas. An anderen Stellen (so Sanh. 111,4; Tos. Ma'aser scheni

II; vgl. auch Cant. R. VIII,2 u. Qoh. R. 6,2) spricht übrigens
R. Jose b. Chalafta von der Mischna des R. Akiba, von dem uns
überliefert wurde, daß er eine Mischnasammlung zum Gebrauch
seiner Schüler hergestellt hat (Tos. Sabim 1,5; vgl. j. Scheq. V, 1).
Aber auch diese Mischna war noch nicht die älteste ihrer Art, denn
man hält ihr verschiedentlich die Mischna rischona entgegen, die
«erste Mischna» (Sanh. 111,1; vgl. 'Edujot VIII, 2; Git. V,6; Nasir
VI, 1), die, falls sie nicht noch älter ist, zumindest auf die Schulen
Hillels und Schammaüs zurückreicht, also auf die Zeit Christi. Man
kann sich übrigens nur schwer vorstellen, daß Lehrer, deren
vornehmste Aufgabe es war, das Gesetz zu tradieren und
Rechtsentscheidungen zu fällen, auf Halachotsammlungen nach Art der
Mischna verzichtet hätten oder nicht das Bedürfnis empfanden,
solche Sammlungen herzustellen.

Aus verschiedenen im rabbinischen Schrifttum enthaltenen
Äußerungen und Hinweisen geht hervor, daß es sogar zu viele
solcher Sammlungen gegeben hat, die nicht immer mit der nötigen
Sorgfalt abgefaßt waren und so der Einheitlichkeit in der
Gesetzesunterweisung schadeten (vgl. Sotah 47b). Dem Lehrhaus in Jabne
fiel es zu, dieser Gefahr durch eine genaue Prüfung der zweifelhaften
Halachot und der verschiedenen Midraschsammlungen zu begegnen

(Tos. 'Edujot 1,1 u. VII, 2). Dieser Tätigkeit verdankt übrigens
der Traktat 'Edujot («Zeugnisse») seine Entstehung (vgl. Ber. 28a).

114



Die von R. Akiba auf diesem Gebiet ergriffene Initiative dürfte
wohl auf ähnliche Beweggründe zurückzuführen sein. R. Akiba
begnügte sich aber nicht damit, verschiedene Halachot zu sammeln
und zu ordnen, sondern wandte sein Hauptaugenmerk dem Inhalt
der Halachot zu. Wir können nun natürlich nicht ohne weiteres

sagen, ob die sachliche Einteilung des Stoffes in der Mischna
R. Akibas dieselbe war, die wir später in der Sammlung R. Jehudas
antreffen, wenn dem auch höchstwahrscheinlich so gewesen ist. In
den Abot de-R. Natan vergleicht man R. Akiba mit einem Arbeiter,
der verschiedene Getreidearten einsammelt, sie vorerst alle in einen
Korb schüttet, um sie dann zu Hause auszusortieren. Wir haben
auch schon darauf hingewiesen, daß die Traktate 'Uqzin und
Kelim, die R. Meïr, bzw. R. Jose zugeschrieben werden, letzten
Endes ebenfalls auf die Schule R. Akibas zurückgehen dürften.
Durch die Tätigkeit R. Akibas kam es zu einer bedeutenden
zahlenmäßigen Zunahme der Gesetzeslehrer und ihrer Schüler. Nach dem

Beispiel des Meisters wollte bald jede Schule ihre eigene Mischna
haben, wodurch dann die Gefahr der Aufspaltung der Traditionen
neuerdings akut wurde.

Durch die Redaktion seiner Mischna, für die er alle bestehenden

Sammlungen heranzog, wollte R. Jehuda dieser Gefahr ein für
allemal begegnen. Diese Mischna sollte nicht mehr einzig und allein
eine für ein bestimmtes Lehrhaus gültige Sammlung von Halachot
sein, sondern ein richtiger Gesetzeskodex für das ganze Volk, eine

Art oberste Autorität auf dem Gebiete der Rechtsentscheidung
und gleichzeitig eiiie sichere Richtlinie für das Halachastudium in
allen Lehrhäusern.

R. Jehuda baute dabei auf die große Achtung und Wertschätzung,
die ihm von seinen Zeitgenossen entgegengebracht wurden; das

berechtigte ihn, zu hoffen, daß seine Mischna bald alle anderen

Mischnajot-Sammlungen in den Schatten stellen würde. Diese

Erwartung erfüllte sich übrigens sehr bald, doch ergriff R. Jehuda
darüber hinaus noch eine Reihe von Maßnahmen, deren Zweck es

war, alle anderen auf diesem Gebiet bestehenden Dokumente
überflüssig zu machen.

Er begnügte sich auch nicht damit, seine eigene Meinung zum
Ausdruck zu bringen, sondern war bestrebt, auch die Ansichten

115



anderer Lehrer, die nicht immer mit den seinen übereinstimmten,
nach Tunlichkeit zu berücksichtigen. Seine Absicht war, mit
größtmöglicher Treue die Quellen, aus denen er schöpfte, anzuführen
und viele von ihnen seinem Kodex einzuverleiben. Dieses an sich
höchst lobenswerte Unterfangen hat allerdings dazu geführt, daß
die Art, in der R. Jehuda seinen Stoff behandelt, oft unzusammenhängend

wirkt. Ein Faktor, der sehr viel dazu beitrug, die Autorität
R. Jehudas zu stärken, war sein in vielen Fällen geübtes ausdrückliches

Zurückgehen auf die Mischna R. Meürs, der, wie schon gesagt
wurde, der bekannteste Schüler R. Akibas gewesen ist.

Obwohl die uns heute vorliegende Mischna somit als das Werk
R. Jehudas anzusprechen ist, enthält sie doch auch viele von anderen

Autoren stammende Zusätze. Dies trifft vor allem dann zu,
wenn eine Lehrmeinung im Namen von R. Jehuda selbst tradiert
wird oder wenn es sich um Aussprüche handelt, die von Persönlichkeiten

stammen, die in späterer Zeit gelebt haben.
Was bis jetzt gesagt wurde, bezieht sich auf die Abfassung der

Mischna, ist aber keine direkte und unmittelbare Antwort auf die
Frage, wann und durch wen die ersten Exemplare dieses Sammelwerkes

schriftlich niedergelegt wurden.
Die jüdischen Autoritäten des Mittelalters sind diesbezüglich

geteilter Ansicht. So bemerkt R. Scherira Gaon, der um 900 geboren
wurde und Leiter der Akademie von Pumbedita in Babylonien
war (Sendschreiben 1,3), daß R. Jehuda selbst die Mischna
niedergeschrieben habe. Diese Meinung wird von vielen mittelalterlichen
Lehrern geteilt, unter anderem auch von Maimonides (Einleitung
zum Mischnakommentar und Mischne Torah). In jüngerer Zeit
vertraten sie Z. Fraenlcel (Hodogetica, S. 217ff.) und E. H. Weiß
(Dor dor we-dorschaw, II (1876), S. 216).

Im Gegensatz dazu behauptet Raschi (1040—1105; Kommentar
zu 'Erubin 62b und a. a. O.), daß sowohl die Mischna als auch die
Gemara erst durch die letzten Amoräer oder vielleicht sogar erst
durch deren Nachfolger, die Saboräer, ihre endgültige schriftliche
Form erhielten, also zeitlich ziemlich spät. Unter den zeitgenössischen
Autoren, die sich dieser Ansicht angeschlossen haben, ist vor allem
J. S. Bloch zu nennen (Einblicke in die Geschichte der talmudischen
Literatur, Wien 1884, S. 1); sie stützt sich auf zwei Talmudstellen:

116



Gittin 60b und Temurah 14b. Andererseits darf man aber wohl mit
einer gewissen Berechtigung annehmen, daß man zur Zeit der
großen Lehrer der Gemara sehr wohl einen Mischnatext besaß,
denn es wäre unverständlich, wie man sich sonst bei den Diskussionen

hätte so eng an die Mischna halten können.

Die Einteilung der Mischna

Die Mischna besteht aus sechs Sedarim oder «Ordnungen». Jeder
Seder (Ordnung) zerfällt seinerseits in Massechtot oder Traktate,
von denen sechs bis zwölf auf je eine «Ordnung» entfallen. Die
Traktate sind wiederum in Peraqim oder Kapitel untergeteilt und
die Kapitel in Paragraphen oder Mischnajot (die im jerusalemischen
Talmud Halachot heißen). In ihrem jetzigen Zustand umfaßt die
Mischna 63 Traktate. Ursprünglich bildeten die drei Babot oder
«Pforten» am Anfang des Traktates Nesiqin einen einzigen Traktat,
was eine Gesamtzahl von sechzig ergab. Diese Zahl wird von
Cant. R. 6,9 bestätigt, wo es heißt: «Die sechzig Königinnen, die
da sind die sechzig Traktate (der Mischna)».

III. Die Tosefta

Das Wort «Tosefta» bedeutet «Zusatz», «Ergänzung». Man
bezeichnet damit eine Sammlung von Aussprüchen und Überlieferungen

der Tannaiten, die in einem engen Verwandtschaftsverhältnis
zur Mischna steht.

Über das Abhängigkeitsverhältnis der Tosefta von der Mischna
gibt es mehrere Theorien. Nach Zuckermandel, der die Tosefta im
vorigen Jahrhundert unter Zugrundelegung der Erfurter und der
Wiener Handschrift herausgegeben hat, ist sie die ursprüngliche
Mischna R. Jehudas, während unsere jetzige Mischna als eine

jüngere babylonische Fassung angesehen werden muß. Diese auf
vielen Vergleichen und oft recht überzeugenden Beobachtung
aufgebaute Hypothese wurde jedoch in ihrer Gesamtheit von den
Fachgelehrten fast einstimmig abgelehnt.

Um in dieser Frage klarer zu sehen, wird man vorerst einmal
gut daran tun, die Namen der in der Tosefta angeführten Lehrer

117



näher zu betrachten sowie Tosefta und Mischna hinsichtlich ihres
Inhaltes und der bei ihrer Abfassung angewandten redaktionellen
Methoden zu vergleichen. Auch die Angaben mancher mittelalterlicher

Lehrer verdienen Berücksichtigung, weil ihnen sicherlich oft
eine alte Tradition zugrundeliegt. Auf diese Weise lassen sich einige
Schlüsse ziehen, die allerdings auch nur Wahrscheinlichkeitscharakter

haben.
So kann man sagen, daß die Tosefta sicherlich nicht als

unabhängiges Werk gedacht war. Wie schon ihr Name andeutet, sollte
sie eine Ergänzung zur Mischna sein. Daran ändert auch die
Tatsache nichts, daß sie die Mischna an Ausdehnung übertrifft.

Als Tl. Akiba seine Mischna abfaßte, war es ihm vor allem um
große Prägnanz und Kürze zu tun, weil er dadurch seinen Schülern
die Aufnahme des Traditionsstoffes erleichtern wollte. Von diesem
Gesichtspunkt aus ließ er bei der Formulierung der Halachot alles
beiseite, was zu ihrem Verständnis nicht unbedingt notwendig war.
Denselben Vorgang wandte er auch im Falle der zahlreichen
praktischen Beispiele an, die dazu dienten, die Halachot zu erläutern.
Immerhin hatten alle so beiseite gelassenen Elemente in seinen

Augen einen genügenden Wert, um sie in einem Sonderband
zusammenzufassen. Nach Sanh. 86 a betraute R. Akiba mit dieser
Arbeit seinen Schüler R. Nechemja, der also alle in Frage kommenden

Lehrsätze und Beispiele zusammentrug und nach dem in der
Mischna angewandten System ordnete. Manchmal begnügte er sich

damit, einfach Bruchstücke von Sätzen anzuführen, die die Mischna
beiseitegelassen hatte ; an anderen Stellen wieder schickte er ihnen
einige dem Mischnatext entlehnte Worte voraus, um so den
Zusammenhang herzustellen; weitaus seltener brachte er den ganzen
Mischnatext. Dort, wo sich der Verfasser der Mischna nicht damit
begnügt hatte, einfach einige Worte wegzulassen, sondern den ganzen

Text grundlegend umgestaltet hatte, war es natürlich geboten,
in der Tosefta den ursprünglichen Text anzuführen.

Andererseits wäre es aber abwegig, in der Tosefta nur eine

Sammlung von Glossen oder Randbemerkungen zur Mischna zu
sehen. Dies würde nämlich bedeuten, daß sie wesentlich neue
Elemente enthielte, die dem Verfasser der Mischna unbekannt gewesen
sind, und das ist nur ganz ausnahmsweise der Fall.

118



Auch die Schüler R. Jehudas setzten später das von R. Nechemja
begonnene Werk fort. Scherira Gaon und andere mittelalterliche
Autoren sind der Ansicht, daß diese Aufgabe hauptsächlich R. Chijja
zufiel, der in seine Sammlung von Lehrsätzen auch das Material
R. Nechernjas einfügte, zumindest insoweit es sich mit dem Text
der Mischna R. Jehudas vertrug. In vielen Fällen allerdings teilte
der neue Kompilator der Zusätze zur Mischna die Ansichten
R. Nechernjas nicht, oder aber er hatte ganz einfach eine andere
Tradition vor Augen, die er nun als Glosse in den Text einfügte.
Später fügten dann auch noch andere Lehrer ihrerseits weitere
Glossen bei, die schließlich nach und nach mit dem Text
verschmolzen. Dieser Vorgang liefert eine plausible Erklärung für die
vielen Widersprüche im Text der Tosefta.

Eine ganz andere Frage ist die nach dem Verhältnis zwischen
der Tosefta und den in den beiden Talmuden überlieferten Baraïtot.

Baraïtot

Eine Baratta — wörtlich: «das draußen Gebliebene» — ist eine
auf die Tannaiten zurückgehende Tradition, die eine in der Mischna
und manchmal auch in der Tosefta bereits behandelte Frage zum
Gegenstand hat, aber nicht in diese Sammlungen Aufnahme fand,
weil sie ursprünglich von einem Tanna bera, einem «Tanna von
draußen» vorgetragen worden war, das heißt von einem außerhalb
der großen Akademien stehenden Lehrer, während die in der
Mischna und Tosefta entwickelten Lehrsätze stets auf einen Tanna
didan zurückgehen, auf «unseren Tanna», also auf einen Lehrer
aus dem Kreis der offiziellen Schulen.

Die Beziehungen zwischen Mischna und Baraüta sind ungefähr
so wie das Verhältnis der kanonischen Bücher der Bibel zu den

Apokryphen. In den alten Quellen erscheinen die Baraïtot manchmal

als die Mischna dieses oder jenes Lehrers; andere Baraïtot
wiederum werden im Namen der zeitlich letzten Autorität, die sie

formuliert hat, überliefert. Wir wissen übrigens auch, daß die
Schüler R. Jehudas selbst Baraïtot-Sammlungen im Anschluß an
die Mischnatraktate hergestellt haben. Diese Sammlungen tragen
sehr unterschiedlichen Charakter, je nachdem ob sie vor oder nach

119



dem Erscheinen der Mischna R. Jehudas verfaßt wurden. Viele
Baraütot haben später Eingang in den Text der Gemara gefunden,
wo sie durch das ihnen vorangestellte Wort tannja, «wir haben
eine Lehre», gekennzeichnet sind.

Hinsichtlich des Verhältnisses der Tosefta zu den Baraütot muß
noch gesagt werden, daß die Tosefta meist den Baraütot des
Jerusalemer Talmuds nahesteht, doch kommt es auch vor, daß Tosefta
und babylonischer Talmud einen gleichlautenden Text haben, der
im Gegensatz zum Talmud von Jerusalem steht.

Ganz wie die Mischna ist auch die Tosefta in Sedarim oder

Ordnungen und Traktate eingeteilt, die, von einigen Ausnahmen
abgesehen, auch dieselben Namen tragen.

IV. Der Talmud

Der Talmud besteht aus zwei Teilen: der Mischna und der
Gemara\ letztere enthält die in den Schulen Palästinas und
Babyloniens zustandegekommenen Kommentare und Erläuterungen zur
Mischna. Diese Kommentare haben die Form von Schuldiskussionen
und der Text der Gemara ist eine Art Protokoll der Auseinandersetzungen,

die die verschiedenen Lehrer über eine Reihe von in der
Mischna aufgeworfenen Fragen führten.

Die Gemara vermittelt uns ein lebendiges Bild von den Vorgängen,

die sich bei den Lehrvorträgen abgespielt haben. Sie zeigt uns
die Lehrer in ihrem ureigensten Element: sie diskutieren mitsammen

und tauschen ihre Meinungen über schwierige Probleme aus,
verteidigen aber auch oft mit Nachdruck den von ihnen eingenommenen

Standpunkt und versuchen, sich gegenseitig zu widerlegen.
Oft fällt im Laufe der Auseinandersetzung ein Name oder man

erwähnt irgendein Ereignis, das einer Erläuterung bedarf, und es
kommt vor, daß sich das Gespräch so völlig von seinem Ausgangspunkt

entfernt. Das Grundthema tritt in den Hintergrund, während
für eine Zeit allerlei andere Erwägungen im Mittelpunkt des

Interesses stehen, bei denen es um weitaus weniger wichtige Dinge
geht und wo Anekdote und Legende einen breiten Raum einnehmen.

Der Ausgangspunkt der Diskussion über eine Mischna ist meist

120



eine Frage : «Woher kommt das » Das erste ist dann, daß man im
Namen irgendeines Lehrers eine zum Thema passende Bibelstelle
anführt, die wieder ihrerseits das Gespräch in eine ganz bestimmte
Bahn lenkt. Dann meldet sich ein anderer Lehrer zum Wort, spricht
sich gegen die vorgetragene Exegese aus und führt zur Erläuterung
derselben Stelle einen anderen Bibelvers an. Die Diskussion ist im
Fluß und oft werden jetzt, um einer vorgebrachten Meinung ein
größeres Gewicht zu verleihen, allerlei Baraütot angeführt, denen

überhaupt bei der Interpretation der Mischna eine wichtige Funktion

zukommt. Manchmal geben diese Baraütot zu einer neuen
Diskussion Anlaß, die dann zur ersten hinzutritt, ein Vorgang, der
durch den widerspruchsreichen Charakter vieler Baraütot noch
gefördert wird. Diese Widersprüche bleiben natürlich den in die
Auseinandersetzung verwickelten Lehrern nicht verborgen; sie

versuchen, sie mit viel Scharfsinn zu erhellen, zu erklären und einen
Ausweg zu finden, indem man alle Argumente und Erwägungen
heranzieht, die dabei helfen können. Unter diesen Umständen ist
es auch nicht verwunderlich, daß diese Argumentation dann oft
mit der ursprünglichen Problemstellung in keinem Zusammenhang
mehr steht.

Die Diskussionsfreudigkeit bringt es auch mit sich, daß die
Lehrer oft das Gebiet der Halacha, der Gesetzesdezision, verlassen
und die Haggada heranziehen, mit all ihrem Reichtum an tausenderlei

Einzelheiten: Anekdoten, Erzählungen, Parabeln,
Spekulationen aller Art usw. Das alles wird nach der Notwendigkeit des

Augenblicks angeführt, und diese Methode oder, besser gesagt, das
Fehlen einer Methode ruft dann den Eindruck eines phantastischen
Durcheinanders hervor, bei dem man vergebens nach der
Folgerichtigkeit der Ideen und der inneren Bindung an das Hauptthema
fragt. Darum spricht man ja auch vom Jam ha-talmud, vom «Meer
des Talmud», in dem der Nichteingeweihte angesichts der Überfülle
an Material hoffnungslos unterzugehen droht.

Palästinensischer und babylonischer Talmud

Zur Zeit der Abfassung der Mischna gab es im jüdischen Bereich
zwei große Lehrzentren, und demgemäß gibt es auch zwei Talmude :

einen palästinensischen und einen babylonischen.

121



Der erste wird schon zur Zeit der Geonim Talmud jeruschalmi
oder kurz jeruschalmi genannt ; eine andere Bezeichnung ist Gemara
de-erez jisrael, «palästinensische Gemara» oder auch Gemara di-bene

ma'arava, «Gemara der Leute des Westens» (im Gegensatz zu
Babylonien und von dort aus gesehen). Der jerusalemische Talmud
hat — soweit er erhalten geblieben ist — nur für neununddreißig
Traktate eine Gemara.

Maimonides und andere Autoren seiner Zeit bezeichnen als den
Verfasser des jerusalemischen Talmuds R. Jochanan b. Nappacha
(f 279). Diese Behauptung muß so verstanden werden, daß die
Grundelemente dieses Werkes auf den genannten Lehrer zurückgehen.

Sein Werk wurde dann von verschiedenen späteren Autoritäten

fortgeführt, so vor allem von R. Jona und R. Jose II., die um
350 die Hochschule von Tiberias leiteten, R. Mani, dem Sohne
R. Joses, der Schuloberhaupt von Sepphoris in Galiläa war u. a.
Letzterer hatte seine Studien in Cäsarea am Meere zurückgelegt
und die Aussprüche seiner Lehrer in die Gemara eingefügt : Eabbanan

di-qissrin («unsere Lehrer von Cesaräa»). Eine ganz wichtige Funktion

kommt bei der Gestaltung der palästinensischen Gemara R. Jose
b. Abin zu, einem bedeutenden Halachisten des 4. Jahrhunderts.

Der palästinensische Talmud hat seine gegenwärtige Form zu
Beginn des 5. Jhdts. erhalten, bevor die Hochschule von Tiberias
im Jahre 425 ihre Pforten schließen mußte. Wenn man dieses

Dokument vom Standpunkt der redaktionellen Methode aus
analysiert, sieht man deutlich, daß es sich um kein einheitliches Schriftstück

handelt, sondern um ein Sammelwerk, an dem mehrere
Generationen zu verschiedenen Zeitabschnitten gearbeitet haben.

Der babylonische Talmud

Von insgesamt 63 Mischnatraktaten haben im babylonischen
Talmud 36% Traktate eine Gemara.

Der Aufbau des babylonischen Talmuds ist derselbe wie der des

jerusalemischen. Die verschiedenen Hochschulen, vor allem Sura
und Pumbedita, haben verschiedene Gemarot hervorgebracht. Die
Erklärungen der älteren Amoräer, die dort gelehrt hatten, wurden
während mehrerer Generationen von ihren Nachfolgern überarbei-

122



tet und durch weitere Einzelheiten vermehrt. Die definitive Redaktion

aller dieser Elemente wurde von R. Aschi (f 427) in Sura
durchgeführt. Dank der Autorität, der sich der im Alter von mehr
als hundert Jahren verstorbene Autor, der durch lange Zeit im
Unterricht tätig gewesen war, erfreute, hat seine Gemara die
Gemarot der anderen Schulen überflügelt. Der letzte, der Hand an
das Werk legte, war Rabina (f 499), mit dem übrigens die Periode
der Amoräer zu Ende geht. Die Endredaktion fällt in die Zeit der
Saboräer und wurde zu Beginn des 6. Jhdts. durchgeführt.

Das Verhältnis zwischen den beiden Talmuden

Was das Verhältnis zwischen den beiden Talmuden anbelangt,
so muß gesagt werden, daß der Talmud von Jerusalem oft die
babylonischen Lehrer zitiert, sich aber der babylonische noch öfter
auf die Autoritäten des Hl. Landes beruft. So bilden die halachischen
und haggadischen Aussprüche von R. Jochanan und R. Schim'on
b. Laqisch, demnach von zwei palästinensischen Gesetzeslehrern,
einen wichtigen Bestandteil der babylonischen Gemara. Diese

Erscheinung erklärt sich aus den häufigen, fortlaufenden Beziehungen

zwischen den palästinensischen und den babylonischen
Hochschulen. Berühmte babylonische Gesetzeslehrer ließen sich für
ständig in Palästina nieder und berichteten dort über die Tätigkeit
der Lehrhäuser in ihrem Herkunftsland. Von Zeit zu Zeit kehrten
sie auch in ihre Heimat zurück, hielten sich dort längere Zeit auf
und benützten die Gelegenheit, um die babylonischen Gesetzeslehrer

mit den Lehrsätzen ihrer Kollegen in Palästina und den in den
Akademien des Hl. Landes geübten Methoden der Gesetzesdezision
bekanntzumachen (z. B. Rabba b. Bar Channa). Aber auch die
Lehrer Palästinas verpönten es nicht, besonders in Verfolgungszeiten,

nach Babylonien zu gehen und aktiv am dortigen
Schulbetrieb teilzunehmen.

Die palästinensische Gemara hat nicht die dialektische Tiefe der
babylonischen; auch ist sie viel weniger «diskussionsfreudig». Sie

schätzt nicht sonderlich ein System, das wesentlich ein Frage- und
Antwortspiel ist und oft eine wahre Gedankenakrobatik notwendig
macht. Die palästinensische Gemara zieht den einfachen und direk-

123



ten Weg vor. Dazu muß allerdings noch gesagt werden, daß viele
auf das Leben im Hl. Land bezügliche Dinge in Babylonien nur
unvollkommen bekannt waren und so zu einer Menge von
Diskussionen Anlaß gaben, die in Palästina selbst völbg gegenstandslos
gewesen wären. So erklärt es sich auch, daß die babylonische
Gemara den dreifachen Umfang der palästinensischen hat.

Ein anderer Grund für die großen Unterschiede zwischen den
beiden Dokumenten liegt darin, daß der babylonische Talmud ein

ganzes Jahrhundert nach dem palästinensischen abgefaßt wurde
und daß so zumindest zwei weitere Generationen Gelegenheit hatten,
den Traditionsstoff zu überarbeiten, zu vertiefen und weitere Einzelheiten

hinzuzufügen.
Eine weitere Besonderheit des babylonischen Talmuds ist, daß

er zweimal mehr Haggadot enthält als der palästinensische. Man
hat das so zu erklären versucht, daß es in Palästina Midrasch-
sammlungen gab und es demnach überflüssig war, sie in die Gemara
aufzunehmen, während der Talmud in Babylonien zumindest
teilweise auch diese Funktion erfüllen mußte.

V. Das Targum

Das Wort Targum bedeutet «Übersetzung». Seit der talmudischen
Epoche bezeichnet man so die aramäischen Bibelübersetzungen.

Seitdem das Hebräische während der babylonischen Gefangenschaft

aufgehört hatte, die Umgangssprache des jüdischen Volkes
zu sein, waren solche Übersetzungen für Schulen und Synagogen
unumgänglich notwendig geworden. Bei den Torahvorlesungen, im
Rahmen des synagogalen Gottesdienstes, übertrug ein meturgeman
oder Übersetzer, eine vom Vorleser verschiedene Person, den Text
Vers für Vers in Form einer Improvisation ins Aramäische. Diese
Übersetzung durfte weder zu wortgetreu noch zu frei sein. Zu
bestimmten Zeiten legte man größeren Wert auf ausführliche
Erklärungen, zu anderen wieder schätzte man eher eine möglichst wörtliche

Übersetzung.
Als andere Sprachen das Aramäische abgelöst hatten (z. B. das

Griechische in der hellenistischen Diaspora), wurden solche gleich-

124



zeitige Übersetzungen gegenstandslos, doch waren inzwischen die
Targumin schriftlich aufgezeichnet worden, und zwar hauptsächlich
deshalb, um die Übertreibungen zu vermeiden, die sich manche
Meturgemanim erlaubten.

Folgende Targumim sind auf uns gekommen :

I. Zur Torah:
a) Onkelos;
b) Pseudo-Jonathan oder Jeruschalmi 1 ;

c) Jeruschalmi 2.

II. Zu den Propheten :

a) Jonathan ;

b) Zusätze zu Jonathan.
III. Zu den Hagiographen :

Ein besonderes Targum (außer zu Daniel,
Esdras und Nehemias).

Diese Targumim enthalten alle alte, auf die vorchristliche Zeit
zurückgehende Bestandteile, wurden aber in ihrer gegenwärtigen
Form erst in der talmudischen Periode oder noch später entweder
in Palästina oder in Babylonien aufgezeichnet. Ihre ältesten Teile
sind übrigens weit mehr Paraphrasen als richtige Übersetzungen.

Das bekannteste Targum ist das Targum Onkelos. Lange Zeit
hindurch hielt man den Namen Onkelos für eine entstellte Form
von Aquilas (Akylas), der der Autor einer sehr wortgetreuen
griechischen Bibelübersetzung gewesen ist. Von diesem Gesichtspunkt
aus bedeutet «Onkelos» soviel wie: «nach der Art des Aquilas», das

heißt ebenso treu dem Original wie die Übertragung des Aquilas.
Trotz der in den Quellen der palästinensischen und babylonischen
Überlieferung enthaltenen Angaben über Onkelos ist es wahrscheinlich,

daß eine Person dieses Namens nie gelebt hat. Wenn der
babylonische Talmud Onkelos zitiert, sagt er übrigens einfach: «wir
übersetzen», ohne eine Quelle anzuführen.

Das Targum Onkelos ist das einzige, das schulmäßig und
organisch in Babylonien abgefaßt wurde, doch hat man für diese Version
alte palästinensische Überlieferungen herangezogen, die wahrscheinlich

aus der Schule von R. Akiba stammen und so auf das 2. Jhdt.
zurückgehen, während die redaktionelle Arbeit selbst frühestens im

125



3. Jhdt. vor sich gegangen ist. Das Targum Onkelos setzt fast immer
den traditionellen hebräischen Bibeltext voraus; es ist unter allen
Targumim dasjenige, das sich am wortgetreusten an den Text hält.

Die anderen Targumim sind weit mehr Erläuterungen und
Paraphrasen zum Text als Übersetzungen. Manchmal tritt diese Eigenschaft

so sehr in den Vordergrund, daß man versucht ist, sie als
wahre Midraschsammlungen anzusprechen. Sie wurden auch nicht
einheitlich abgefaßt und auch nicht, wie Onkelos, auf Betreiben
eines Lehrhauses veröffentlicht.

REZENSIONEN

Leo Baeck: Aus drei Jahrtausenden. J. C. B. Mohr, Tübingen 1958, 400 S.,
Lw. DM 21.—.

Dieser als Veröffentlichung des Leo-Baeck-Institutes erschienene
Sammelband enthält wissenschaftliche Untersuchungen und Abhandlungen zur
Geschichte des jüdischen Glaubens. In einer trefflichen Einführung zeichnet
Hans Lieheschütz das Bild des Verfassers, der die letzte repräsentative
Erscheinung des Judentums in Deutschland vor dem zweiten Weltkrieg war.
Die hier von Leo Baeck verfaßten Aufsätze sollten schon im Jahre 1938
durch den Schocken-Verlag in Berlin herausgebracht werden. Die Geheime
Staatspolizei verhinderte jedoch im letzten Augenblick den Verkauf, indem
sie eine früher erteilte Publikationserlaubnis widerrief. Die ganze Auflage
wurde eingestampft. Nur eine kleine Zahl von Büchern gelangten ins Ausland
und galten als sehr gesuchte Rarität. Nicht daß die Aufsätze Baecks politischen

Inhalts wären. Bei aller Wissenschaftlichkeit sind sie jedoch nicht
ohne Beziehung auf das Leben. Wer über das Judentum und seine moderne
Interpretation Näheres erfahren will, wer interessiert ist an der geistigen
Auseinandersetzung eines modernen jüdischen Denkers mit der christliehen
Welt, der wird mit Gewinn zu diesem Band greifen.

Arnold Zweig, Bilanz der deutschen Judenheit. Joseph Melzer Verlag in
Köln, 320 S. DM 16.80.

Arnold Zweig, nicht zu verwechseln Und auch nicht verwandt mit
Stephan Zweig, ist wie der letztere Dichter und Schriftsteller. 1952 hat ihn
die Leipziger Universität mit dem Titel eines Ehrendoktors bedacht. Unter

126


	Die jüdische Liturgie zur Zeit Jesu

