Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 18 (1962)

Artikel: Die "Konigskrone" des Salomo Ben Jehuda Ibn Gabirol
Autor: Maier, Johann

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-960987

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-960987
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

JUDAICA

BEITRAGE ZUM VERSTANDNIS DES JUDISCHEN SCHICKSALS
IN VERGANGENHEIT UND GEGENWART

DIE «KONIGSKRONE»
DES SALOMO BEN JEHUDA IBN GABIROL

Von JoHANN MAIER

A. Einfithrung

1. Die Zeit

Zu den gliicklichsten Zeiten, die das Judentum auf fremdem
Boden erlebte, gehoren die Jahrhunderte des maurischen Spanien.
Im allgemeinen ist es wenig bekannt, dafl mit der fortschreitenden
christlichen Eroberung Spaniens ein helles Eiland blithender Kultur
und religioser Toleranz im Mittelalter des christlichen Europa ver-
sank. Die prickelnde Lebensfreude, die uns in der maurischen
Poesie begegnet, und die arabische Wissenschaft, welche das
Schrifttum der Antike von den christlichen Syrern iibernommen und
in arabischer Sprache weitergepflegt hat, iibten selbst auf die
Nachbarlinder noch ihren Einfluf} aus. So erweckte das maurische
Vorbild in der Provence die Kunst der Troubadours, und die
christliche Philosophie des Mittelalters empfing durch die arabische
Vermittlung der antiken Philosophie erst die mafligebenden Im-
pulse fiir ihre Bliite. Blieb auf diese Weise wenigstens ein Bruchteil
der Kultur jenes gliicklicheren Spaniens fiir die Nachwelt lebendig,
so gilt dies leider nicht fiir die tolerante Haltung in religiésen Fra-
gen. Christen und Juden werden im Islam als Angehorige von
«Buchreligionen» anerkannt und daher nur verhaltnismaBig ge-

1



ringen Einschrinkungen unterworfen. Kein Wunder also, wenn die
im christlichen Bereich so bedringten Juden sich mit Eifer am
wirtschaftlichen und kulturellen Leben der maurischen Staaten
beteiligten. So nahmen auch sie das Erbe der Antike auf und ent-
wickelten einerseits eine Religionsphilosophie, die analog der ara-
bischen Philosophie auf Aristoteles und Platon fulite. Durch meist
judische Vermittlung lernten auch die christlichen Denker die
griechische Philosophie wieder in weiterem Umfang kennen, und
dies schuf die Grundlage fiir die grolen theologischen Werke des
Mittelalters. Andrerseits wurde mit Hilfe der antiken grammati-
kalischen Kategorien eine arabische und ihr entsprechend eine he-
briaische Sprachwissenschaft gegriindet. Das Hebréische erlebte
damals eine glanzende Renaissance, und zwar nicht blof} als heilige
Sprache der Tradition und Liturgie. Nichts kennzeichnet jenes
Zeitalter besser als die Tatsache, daf} sich in ihr neben einer Fiille
religioser Poesie auch eine reiche weltliche Lyrik in hebréischer
Sprache entfalten konnte. Nie mehr seit dem biblischen Hohelied
und nie wieder bis zu den Liedern des heutigen Israel wurde irdi-
sches Gliick und irdische Liebe so unbekiimmert besungen wie in
jener Zeit. Nur damals konnte eine Gestalt erstehen, wie Samuel
Ha-Nagid (993—1055), der Wesir des Staates Granada, ein hervor-
ragender Staatsmann und siegreicher Feldherr (er schrieb sogar
hebraische Kriegslieder!), zugleich ein anerkannter Gesetzesgelehr-
ter und Wissenschaftler. Selbst ein glinzender Dichter und kraft
seiner Stellung ein grofziigiger Mézen, scharte er die besten Talente
um sich. Kein Wunder, dafl unter solch giinstigen Bedingungen
eine stattliche Zahl von Personlichkeiten heranreifte, die der
hebrédischen (und arabischen) Literatur bedeutende Werke ge-
schenkt haben. .

Die christliche Eroberung brachte nicht nur eine kulturelle und
aulBerliche Verarmung, sondern auch erbarmungslose Unterdriik-
kung mit sich. Was Belmonte im Schluflakt von Mozarts « Entfiih-
rung aus dem Serail» bekennen mul} («. . .unser Schicksal wiirde zu
beklagen sein!»), hat einen historischen Grund. Neben den Mauren
selbst wurden die Juden vom christlichen Fanatismus am hértesten
getroffen. Die frohen Lieder verhallten, und an ihre Stelle trat die
Klage.

2



2. Der Dichter

Uber den Lebenslauf Ibn Gabirols ist uns zwar im einzelnen
wenig bekannt, doch sein Lebensschicksal als Ganzes spiegelt sich
in aller Bitterkeit in seinen Gedichten wider. Er wurde etwa 1021/22
in Malaga geboren, verlor sehr frith seine Mutter und bald darauf
auch den Vater. In Saragossa fand der reich begabte Waisenknabe
wohlgesinnte Gonner, die ihm zu einer gediegenen Ausbildung ver-
halfen. Aber am frohen Leben seiner Umwelt war ihm kein Anteil
beschieden, denn ein unheilbares und schmerzhaftes Leiden zeich-
nete ihn schon in jungen Jahren mit dem Tode. Man hat vermutet,
dafl es sich um Lungenschwindsucht gehandelt habe. Neuerdings
denkt man an eine bosartige Furunkulose, da dies eher zu den An-
spielungen und Schilderungen in manchen seiner Gedichte paflt.
Er spricht da von brennendem Feuer und schildert, wie er sich
nichtelang vor Schmerzen auf seinem Lager wilzt. So warf der
Tod seinen Schatten iiber das Leben und Schaffen des wortgewal-
tigsten Dichters jener Zeit. Er wullte, dal} seine Frist begrenzt war,
und es entsetzte ihn. Nicht, dal er den Tod fiirchtete; das bloBe
Entschlafen wire ja die Erlosung von aller Pein:

«Vergill deinen Kummer,
du seufzende Seele,
was fiirchtest du Note,
die man vergif3t?
Wenn morgen dein Korper
da unten wird wohnen,
ist alles vergessen,
als ob es nie war!»

Thn schreckte das Gericht nach dem Tode. Im Unterschied zum
biblischen Hiob haderte er nicht mit seinem Schopfer, weil er sich
fiir gerecht und unschuldigerweise geschlagen hielt, seine Glaubens-
haltung war vielmehr durch tiefe Demut vor Gott und durch ein
ausgeprigtes Stindenbewultsein bestimmt (vgl. das Gebet in der
«Konigskrone», XXXIIIff.). Seine Verzweiflung wird aus seiner
Sinngebung des Lebens verstdndlich. Sinn und letzten Zweck des
menschlichen Daseins ist nach Ibn Gabirol die Erkenntnis der

3



Wahrheit beziehungsweise der Wirklichkeit. Von frithester Jugend
an voll unstillbarem Wissensdurst, sah er jenes Lebensziel durch
seine fortschreitende Krankheit bedroht. Die Zeit war sein Feind,
und sein Geist lief mit ihr um die Wette:

«Ich bin der Mann, der seine Lenden hat gegiirtet,

der nicht ablafit, bis er sein Geliibde hat erfiillt ,
dessen Herz vor seinem eignen Herz erschrickt

und dessen Seele es verwirft, in seinem Leib zu wohnen,
der von Jugend auf sich die Erkenntnis hat erwahlt,

auch wenn ,Schmelzofen Zeit‘ ihn siebenfach gepriift
und alles einreif3t, was er baut, und ausreil3t,

was er pflanzt, und seinen Zaun durchbricht!»

Das klingt trotzig-zuversichtlich, aber der Gedanke an den na-
henden Tod 148t ihn zu Gott flehen, ihn doch nicht hinwegzunehmen,
solang er noch nicht die «Wegzehrung» fiir seine Reise bereit hat
(s. Konigskrone XXXVIIf.). In der Wertung der Erkenntnis als
Lebensziel verrdt sich der Philosoph Ibn Gabirol. Sein Siinden-
bewulltsein wie seine religiose Sicht des Menschen iiberhaupt be-
zeugen hingegen eine radikale und tiefe Frommigkeit, die zwar
auch bei anderen jiidischen Dichtern des Mittelalters zu finden ist,
bei Gabirol aber noch eine starke personliche Note erkennen la63t.
Christliche Darstellungen des Judentums haben diese Zeugnisse le-
bendiger Glaubenshaltung zumeist unbeachtet gelassen, wodurch
das recht einseitige Bild einer «versteinerten» Gesetzesfrommigkeit
geschaffen wurde. Dieses widerspricht der Wirklichkeit und palt
schon gar nicht auf Ibn Gabirol. Man wird bei dieser Betonung
menschlichen Unvermogens und volligen Angewiesenseins auf
Gnade und Erbarmen Gottes an die Hymnen von Qumran oder die
«Psalmen Salomos» erinnert und im Abschnitt XXXVI der «Ko-
nigskrone» liegt eine sachliche Entsprechung zum siebenten Kapitel
des Romerbriefes vor. Da spricht kein zweiter Hiob, denn nicht
Gottes Gerechtigkeit, sondern seine eigene wird dem Dichter zur
quélenden Frage. Dennoch geniigt ihm die bloBe Hoffnung auf
Gottes Erbarmen allein nicht, zu hart war die Pein seiner wenigen
Jahre. Gewil}, er macht Gott keinen Vorwurf, aber er fordert ihn
auf, beim Wégen seiner Schuld doch seine Leiden in die andere

4



Waagschale zu legen und sie als Stthne anzunehmen, wobei er sich
in diesem Zusammenhang ganz bewullt mancher Ausdriicke aus
Jesaja 53 bedient (s. Kénigskrone XXXVIIff.).

Von Jugend auf geschlagen und gestraft, ein leidender Gottes-
knecht, so tritt uns Tbn Gabirol in seinem Verhéiltnis zu Gott vor
unser Auge.

Das Verhaltnis des Dichters zu den Mitmenschen zeigt uns jedoch
eine andere, ja widerspriichliche Seite seines Charakters. Seine de-
miitige Haltung gegen Gott hatte offenbar keinerlei Einflull auf
seine Haltung gegeniiber dem Nichsten. Der Grund ist zunéchst
einfach in seiner iiberdurchschnittlichen Begabung zu suchen, der
er sich sehr wohl bewuf3t war:

«Ich bin der Fiirst — und das Lied mein Sklave,
ich bin die Harfe aller Singer und Spieler.
Mein Lied bedeutet, was fiir Kénige die Krone,
was die Hiite auf den Hauptern der Wesire.
Siehe, ich mit meinen sechzehn Jahren —
und mein Herz ist weise, wie ein achtzigjiahrig Herz!»

Einem Dichterling, der sich mit fremden Federn schmiickte,
entgegnete Ibn Gabirol:

«Du hast mein Wort gestohlen und verleugnet,
hast heimlicherweise Ziune verletzt,

hofftest groll zu werden durch mein Lied
und dir in (deiner) Not zu helfen?

Ja konnen denn Menschen den Himmel ersteigen
und (Himmels-)Lichter vor der Welt verbergen ?

Die Sache wiegt nicht schwer in meinen Augen:
Trocknen Stréme wegen einem Kimer aus?»

Dieser groBziigigen Uberheblichkeit steht aber eine nicht minder
starke personliche Empfindlichkeit gegeniiber. Sténdig fiihlte er
sich vernachléssigt, ausgestoflen, und machte seiner Umgebung die
heftigsten Vorwiirfe, selbst so hohen Gonnern wie Samuel dem
Nagid. Dieser Charakterzug, der ihn sehr unbeliebt gemacht hat,
ist wohl durch seine Krankheit so stark zum Ausdruck gekommen.
Doch nicht genug, der Drang nach Erkenntnis machte ihn in
bezug auf einmal erkannte Tatsachen unbestechlich, und so hielt

5



er auch mit seiner Meinung iiber die Mitmenschen nicht zuriick.
Damit schuf er sich so viele Feinde, daf er schlieBlich aus Saragossa
fliehen mufllte, nachdem sich mit seinem philosophischen Werk
(«Die Lebensquelle») wegen dessen unjudischem Charakter fiir
seine Gegner auch eine sachliche Angriffsfliche bot. Seit dem Tod
seines edlen Gonners Jeqotiel, der einem tragischen Justizmord
zum Opfer gefallen war, mehr und mehr vereinsamt, mulite der
Todkranke auch noch die Heimatstadt verlassen. Seine letzten
Jahre und selbst sein Todesjahr liegen fiir uns im Dunkeln. Er
diirfte zwischen 1052—1058 in Valencia gestorben sein, wobei ein
frithes Datum das Wahrscheinlichere ist. Bald wullte der Volks-
mund allerlei Legenden iiber diese tragische Gestalt zu erzdhlen,
die in einer gliicklichen Zeit so gewaltig mit dem Leiden rang —
der darum nicht nur ein Grofler seines leidgepriiften Volkes, son-
dern ein Grofler der Menschheit war.

3. Werk und Weltbild Ibn Gabirols

a) Unumstritten war und ist Ibn Gabirols Bedeutung als Dichter.
Er hat im Anschluf an Duna$ ben Labrat der hebriischen Poesie
erst die festen metrischen Kategorien geschaffen. Die Zeitgenossen
haben seine Bedeutung zwar erkannt, ein gefeierter Dichter ist
Ibn Gabirol wegen seines schwierigen Charakters freilich zeit seines
Lebens nicht geworden. Man nannte ihn den kleinen Salomo, nicht
nur seiner kleinen Gestalt wegen, sondern auch, weil man auller
Konig Salomo (der in der Uberlieferung als Dichter und Verfasser
mehrerer biblischer Schriften gilt) keinen seinesgleichen nennen
konnte. Ibn Gabirol hat sich zwar in allen Sparten der Poesie ver-
sucht und hat zum Beispiel auch einige Liebeslieder verfaft, das
Schwergewicht seines Schaffens lag aber auf der religiosen Lyrik,
die allerdings den Stempel seiner ichbetonten Personlichkeit tragt,
so dafl die Beziehung zu seinem Volk gelegentlich — im ganzen
jedoch keineswegs ernsthaft — zuriicktritt. Ziehen wir neben seinem
kraftigen Selbstbewultsein noch seine Sinngebung des menschli-
chen Lebens (fortschreitende Erkenntnis) in Betracht, dann erklért
sich daraus zum Teil, warum er fiir die Erkenntnis der Wirklichkeit
auf alle religiose Tradition verzichten konnte. Gewinnt der Leser

6



von hier aus auch leicht den Eindruck einer ganz rational einge-
stellten Personlichkeit, so mull doch davor gewarnt werden, diesen
Zug zu iiberschitzen. Derselbe Ibn Gabirol zeigt in seinen poeti-
schen Werken eine erstaunliche Kenntnis von Motiven aus der
alteren mystischen Tradition des Judentums, die sich eben in
jenen Jahrhunderten und gerade in Spanien und Siidfrankreich
zur Kabbala entwickelte, wobei die Herkunft einwandfrei orienta-
lischer Motive den Religionshistoriker vor bislang ungeloste Réatsel
stellt, was iibrigens auch fiir die Herkunft der orientalisch-mani-
chéaischen Ziige der Katharer — beziehungsweise Albigenserbewe-
gung gilt. Was Ibn Gabirol betrifft, so hat er die mystische Tradition
wohl gekannt, aber viele der iibernommenen Kinzelziige hat er
«entmythologisiert» und ihnen in seinem Denken eine andere reli-
giose Funktion zugewiesen, wie er denn auch in seinen philosophi-
schen Werken vdllig darauf verzichten konnte (was bei echten
mystischen Neigungen schwer denkbar wire). Fiir die Nachwelt
hat er aber offenbar weithin als Mystiker gegolten, was auch eine
Legende bestétigt, die zu berichten weil, dafl Ibn Gabirol sich einen
weiblichen Golem geschaffen hitte, der ihn bediente und den er,
wegen der Sache zur Rechenschaft gezogen, wieder in Sigespéne
zerfallen lieB3. SchlieBlich ist es auf Grund der mystischen Motive
in seinen Gedichten auch moglich gewesen, mehr herauszulesen
als drinnen stand, und auch einzelne neuplatonische Motive in seiner
Gedankenwelt konnten ebenfalls leicht als mystisch interpretiert
werden. Auch seine Art, Liebeslieder auf das Verhiltnis Gott-Volk
zu dichten, diirfte ihn in Mystikerkreisen beliebt gemacht haben.

So mag es dazu gekommen sein, daBl zum Beispiel seine Lehre
vom Willen Gottes (s. u.) in der Kabbala wieder auftaucht, etwa
bei Esriel von Gerona und dann im Buche Zohar (I, 15a).

b) Das poetische Werk des Dichters ist, soweit erhalten, von
Bialik-Rawnetzky 1925 (Verlag Debir, Tel Aviv) in 3 Béanden
(«Sire Selomo ban Jehuda ibn Gabirols, Die Lieder Salomo ben
Jehuda ibn Gabirols) gesammelt und ediert worden. Kine gute
Auswahl bietet der beste lebende Kenner der hebriischen Poesie
des Mittelalters, Ch. Schirmann, in seinem Werk «Das hebriische
Lied in Spanien und in der Provence» (hebr.), Bd. 1 (Bialikinstitut
Jerusalem, Debir, Tel Aviv 1959).



¢) Von den philosophischen Schriften ist zunédchst «Die Ordnung
der Seeleneigenschaften» zu nennen, eine in arabischer Sprache
(ediert von S. Wise, Salomon ibn Gabirol. The Improvement of
Moral Qualities..., New York 1902) um 1045 verfalite ethische
Schrift ohne jegliche Bezugnahme auf die jiidische religiose Tra-
dition! Sie wurde von Jehuda ibn Tibbon ins Hebréaische iibersetzt.
Bei einer anderen Schrift, «Die Perlenauswahl», ist die Echtheit
umstritten. Das bedeutendste Werk in diesem Zusammenhang ist
jedoch die «Lebensquelle», in welcher Ibn Gabirol in Form eines
platonischen Dialoges sein Weltbild darlegt. Der urspriinglich ara-
bische Text ging verloren, da der folgende Aufschwung des Aristo-
telismus in den kommenden Jahrhunderten dieser neuplatonisch
gefarbten Schrift nicht giinstic war. Erhalten ist eine lateinische
Version (Fons vitae) aus dem 12. Jahrhundert (ediert von C. Baum-
ker, Beitrage zur Phil. des Mittelalters I, 2—4, 1885), die aber selbst
mehr auf einer anderen Ubersetzung als auf dem arabischen Original
beruht. Da das Werk in keiner Weise seinen jiidischen Verfasser
erkennen 1afBt, doch dreimal ausdriicklich Plato zitiert, hielt man
ihren Verfasser Avicebrol (oder Avencebrol) fiir einen mohamme-
danischen oder gar christlichen Philosophen, bis S. Munk um die
Mitte des vorigen Jahrhunderts in der Pariser Nationalbibliothek
einige hebriische Fragmente bei Sem Tob ibn Falakera entdeckte,
die er als Teile der «Lebensquelle» erkannte und so den «Scholasti-
ker» Avencebrol mit Ibn Gabirol identifizieren konnte. Diese Frag-
mente sind in einer hebréischen Riickiibersetzung des Werkes durch
Jakob Blobstein (Jerusalem 1926) mit abgedruckt.

d) Das Weltbild Ibn Gabirols ist wieder ein Zeugnis seiner eigen-
willigen Personlichkeit. Es handelt sich um ein System auf wesent-
lich neuplatonischer Basis mit aristotelischen und eigensténdigen
(bzw. der Herkunft nach ungeklirten) Elementen. Wie viele Wider-
spriiche und ungeklidrte Probleme dieses System auch birgt (s. J.
Guttmann, Die Philosophie des Judentums, 1933, 102ff.), es hat
kraft seiner eigenartigen Elemente die christliche Philosophie des
Mittelalters viel und lange beschéaftigt.

Das Geriist fiir Ibn Gabirols System bildet das ptoleméische
Welthbild. Die Erde (Erde und Wasser) steht demnach im Zentrum
des Kosmos, um sie herum wolben sich zwiebelartig die einzelnen

8



Sphéren. Zunichst die Regionen der beiden anderen der 4 Elemente,
Luft und Feuer (das als feine Substanz verstanden wurde). Darauf
folgen 1. die Sphéire des Mondes, dann die Sphéren der Planeten
(2. des Merkur, 3. der Venus, 4. der Sonne, 5. des Mars, 6. des
Jupiter und 7. des Saturn), 8. die Tierkreissphire (Fixsternsphére),
dariiber folgt 9. die alles bewegende Sphére. Damit ist die Grenze
der korperlichen Welt erreicht, und die geistige Welt beginnt. Die
Anzahl der Sphéaren lag damals nicht genau fest, haufig sind es 10.
Soweit vertritt Gabirol die naturwissenschaftlichen Ansichten seiner
Zeit.

Aristoteles, dessen Philosophie im Mittelalter sich mehr und mehr
durchsetzte, hatte das Entstehen des Seienden als Ubergang von
der Potenzialitit zur Aktualitit definiert und ersterer die Materie,
der zweiten die Form, zugleich der Materie das Prinzip des Allge-
meinen (genus) und der Form das des Besonderen (species) zu-
geordnet. Dem Neuplatonismus nach, dem Ibn Gabirol (nach dem ein
gutes Menschenalter vor ihm lebenden und wenig bedeutenden
Isaak Israeli als erster) folgte, bestand bis zum universalen In-
tellekt (nous) alles aus Form und Materie. ITbn Gabirol aber leitete
die koérperliche wie die geistige Welt aus derselben Urmaterie und
Urform ab, setzte also in der Stufenfolge Materie und Form un-
mittelbar unter Gott an. Auch die Engelwesen bestehen demnach
aus Materie und Form, ein Gedanke, der die Denker des Mittelalters
zu angeregter Diskussion veranlaf3te und insbesondere auf Johannes
Duns Scotus eingewirkt hat. So folgt auf die alles bewegende 9.
Sphare die zehnte, die universale Vernunft, als letzte aus Urmaterie
und Urform konstituierte Seinsstufe. Uber ihr erhebt sich der
Thron der Herrlichkeit Gottes.

Mit der hoheren Ansetzung von Form und Materie muflte Ibn
Gabirol zwangsldufig diese Begriffe neu bestimmen, denn daf}
kérperliche und geistige Welt derselben Urmaterie entstammen,
war nach der iiblichen Fassung des Begriffes natiirlich ausgeschlos-
sen. Zudem droht die Gefahr eines Dualismus. Ibn Gabirol kniipft
zwar an Aristoteles an, wenn er in der Materie das Allgemeine, in
der Form das Besondere sieht und beide untrennbar verbindet;
aber er fallte die Materie als Prinzip des Gemeinsamen und die
Form als Prinzip der Differenzierung, und zwar so, dafl die Materie

9



das allen zugrundeliegende Tragende und so der Form gegeniiber
urspriinglich ist, andrerseits gewinnt die Materie nur durch die
Form Korperlichkeit, so dall die Beziehung der beiden wechsel-
seitig bedingend ist. Aber was sind ihrer Essenz nach Materie und
Form? Ibn Gabirol bestimmte nur ihr gegenseitiges Verhiltnis,
nicht ihre Essenz, und nur so konnte er kérperliche wie geistige
Welt von ein und derselben Urmaterie und Urform ableiten. Hierin
zeigt sich bereits eine Grenze seines Entwurfes.

Was ist die Folge dieser neuen Konzeption? Im Neuplatonismus
besteht zwischen korperlicher und geistiger Welt ein Bruch, nicht
bloB, weil die korperliche aus Materie und Form besteht, sondern
auch wertmiBig: die Materie ist minderwertig, ja nahezu bose,
was den Neuplatonismus der Gnosis naheriickt. Bei Ibn Gabirol
ist dieser Bruch aufgehoben: alles besteht aus derselben tragenden
Urmaterie, alles ist auch straffer aufgebaut und vor allem streng
monistisch! Aber eben doch in Stufen aufgebaut, die vom grob
materiellen zur reinen Geistigkeit fithren und hier verbindet sich,
doch wieder mit dieser Stufenfolge eine Wertskala, eine Minderbe-
wertung des Materiellen und Differenzierten. Die Minderbewertung
des Differenzierten ist allerdings durch die neuplatonische Betonung
der Einheit Gottes bedingt (die im Judentum mit dem Bekenntnis
des einen Gottes im «Sma’ Jisrael» verkniipft wurde).

Der neuplatonische Bruch zwischen geistiger und korperlicher
Welt wurzelt nicht zuletzt in der strengen Fassung der Transzen-
denz Gottes. Die geistige Welt dient als Vermittlung zwischen kor-
perlicher Welt und der Gottheit, um dieser die absolute Jenseitig-
keit und Unbewegtheit zu sichern. Ibn Gabirols Problem war es
nun, eine Vermittlung zwischen der unbewegten Gottheit und jener
hochsten, aus Urmaterie und Urform bestehenden Seinsstufe zu
finden, ohne Gottes Transzendenz zu verletzen. Dies versuchte er
durch Einfithrung des «Willens» Gottes als Verbindungsglied, in-
sofern dieser der Essenz nach zwar Gott und daher unendlich, der
Wirkung nach aber begrenzt ist. Der Wille ist die schopferische
Kraft Gottes, die alles schafft, durchdringt und erhalt. In der
«Konigskrone» nimmt abgesehen vom Willen auch die Weisheit
Gottes einen wichtigen Platz ein. Einerseits diirfte Einflu von
Spriiche Kap. 8 vorliegen, andrerseits ist dies, weil das gottliche

10



Wissen als Ursprung aller Dinge gilt, in dem alles Abgeleitete ent-
halten ist, vom Erkenntnisbegriff Ibn Gabirols her bedingt (s. u.).

So bleibt noch zu fragen, wie sich der Prozel der Ableitung bzw.
Differenzierung in der Stufenfolge vollzieht. Thn Gabirol nimmt den
neuplatonischen Emanationsgedanken auf. So steht an erster Stelle
Gottes Wille, die schopferische Kraft, aus der die Sphére des univer-
salen Intellekts, als erste Seinsstufe des Geschaffenen bereits aus
Materie und Form bestehend, hervorgeht. Ist der Gedanke einer
echten Emanation schon durch die Einfithrung des Willens als
schopferisches Prinzip gebrochen, so um so mehr im folgenden. Was
wirklich ausstromt, ist diese schopferische Kraft und Gottes alles
durchdringende Weisheit; das Entstehen der unteren Seinsstufen
vollzieht sich in der abgeleiteten Differenzierung und Verkorper-
lichung der Materie durch die Form. In der Lebensquelle (V, 38)
verwendet Ibn Gabirol folgendes Gleichnis: Die Materie = das
Schreibmaterial, die Form = das Geschriebene, der Wille Gottes =
der Schreiber. Der Vergleich trifft aber nur fiir die Relation, nicht
fiir die Essenz zu, die bei der Materie vollig ungeklart bleibt, bei
der Form aber manchmal dem Willen nahekommt, wenn sie der
passiven Materie als aktives Prinzip gegeniibergestellt wird. Damit
wird freilich manches unklar und die Ordnung etwas verwischt.
Auch hieraus erklart sich zum Teil die an und fiir sich im Ansatz
nicht begriindete Wertskala, wird doch so die Form und Differenz
der Materie (die eigentlich der allen zugrunde liegende, tragende,
einheitliche Seinsgrund ist, wonach sich jede Seinsstufe zur hoheren
als Form, zur tieferen als Materie verhalt) absolut iibergeordnet,
was mit dem oben Dargelegten freilich in offener Spannung steht.

Nach mittelalterlicher Auffassung vermittelt also die geistige
Welt zwischen der reinen Geistigkeit Gottes und der Korperwelt.
Das gleiche Verhiltnis (Folge: Natur — Seele — Geist) trifft fiir den
Mikrokosmos, den Menschen, zu, doch in zweifacher Hinsicht.
Einmal innerhalb des Menschen selbst, der, abgesehen von der
korperlichen Materie, aus der vegetativen Seele (die alles pflanz-
liche Leben beseelt), der animalischen Seele (die alles tierische
Leben beseelt) und der rationalen Seele besteht. Letztere wieder
vermittelt kraft ihrer emanationsmifigen und wesenhaften Her-
kunft aus dem universalen Intellekt die menschliche Erkenntnis.

11



Diese vermag freilich nur die Schépfung in ihrer Differenziertheit
zu erkennen, wihrend dem universalen Intellekt die Erkenntnis
der Finheit vorbehalten ist. Somit ist auch die Grenze der mensch-
lichen Erkenntnis gezogen: sie reicht gerade noch zu den beiden
Prinzipien der Gemeinsamkeit und Differenzierung, Materie und
Form, deren Relation von Ibn Gabirol noch bestimmt wird, deren
Wesen aber unerklirt bleibt, was der Philosoph eben mit der
Begrenzung des menschlichen Intellekts begriindet.

Wie gelangt Ibn Gabirol nun dariiber hinaus? Die christliche
Philosophie des Mittelalters ergdnzte von da ab die menschliche
Erkenntnis durch die «Offenbarung» So klar aufeinander abge-
stimmt sind Glaube und Wissen bei Ibn Gabirol aber nicht. Die
neuplatonische Anndherung an Gott ist bei ihm intellektualistisch
gedeutet. Sie vollzieht sich analog neuplatonisch-mystischer Er-
hebung aus dem Materiellen zum Geistigen (was seiner Konzeption
von Materie und Form eigentlich widerspricht, doch in der Uber-
ordnung der Einheit iiber die Vielheit eine gewisse Begriindung hat),
aber als intellektueller Erkenntnisvorgang. Die Erhebung iiber das
Korperlich-Materielle war ein Gedanke, der dem leidenden Philo-
sophen auch aus personlichen Griinden nahelag, besall er so kraft
seines Leidens doch die besten Voraussetzungen dafiir und somit
fiir eine weitreichende Erkenntnis. Die Frage liegt nahe, ob Ibn
Gabirol fiir sich nicht eine sehr weitreichende Erkenntnis in An-
spruch nahm. Eine Moglichkeit dafiir wére die intellektualistische
Umdeutung der jiidisch-mystischen Tradition, wonach durch me-
ditative Versenkung der Aufstieg zu Gottes Thron und dort der
Einblick in Gottes Schopfungs- und Heilsplan mdéglich ist. Einen
klaren Anhaltspunkt dafiir gibt es aber nicht. Schlieflich und end-
lich tritt das Judentum Ibn Gabirols auf den Plan, abrupt und mit
dem System in keiner Weise organisch verbunden. Im Abschnitt
XXXV der Konigskrone (Z1. 411f.) erwihnt er plotzlich den «voll-
kommenen Glauben» an den wahren Gott, an das Gesetz, und an
die Propheten als Geschenk Gottes und dankt dafiir, dafl ihm sein
Teil unter den rechten Gottesverehrern, das heisst im Volk Israel
zugeteilt ward. In diesem Sinne muBl man auch die «Knechte»
im Abschnitt VIII als Israeliten deuten, die allein auf dem rechten
Weg weitergehen, wihrend die andern wohl das gleiche Ziel («zu

12



Dir gelangen») anstreben, aber irregehen. Der Glaube setzt also
die Vernunftserkenntnis keineswegs organisch fort, wie es in der
Scholastik der Fall ist, oder bei Maimonides, der die Prophetie
(Offenbarung) der Vernunft als letzte Erkenntnisquelle iiberordnet.
Ibn Gabirol, dieser leidende Gottesknecht mit seiner glithenden
Frommigkeit, versuchte den Weg der Vernunft allein zu gehen.
Auch die «Konigskrone» ist, obwohl als Philosophie im poetischen
Gewande scheinbar dazu angetan, keine echte Synthese zwischen
Vernunft und Glaube. Im ersten und zweiten Teil des Gedichtes
spielen die jiidisch-traditionellen Motive keine entscheidende Rolle,
die Bibelzitate sind eigentlich nur stilistischer Aufputz und in vielen
Fallen inhaltlich nichtssagend. Der Unterschied zwischen den bei-
den ersten Teilen (Gott und Schopfung) und dem Gebetsteil kann
auch mit der Gegeniiberstellung von Theologia naturalis und ge-
lebter Offenbarungsreligion beschrieben werden. Letztlich war es
doch nicht der unbewegte Beweger, an den sich Ibn Gabirol im
Gebet zuwandte, sondern der Gott der Viter und der Richter
(zum Versuch der Synthese in der «Kd&nigskrone» siehe unter Ab-
schnitt 4). Wenn er keinen billigen Kompromill einging und die
Spannung zwischen dem gléubigen Gottesknecht und dem niichter-
nen Philosophen systematisch nicht aufhob, dann ist vielleicht
gerade in diesem Versuch methodischer Redlichkeit die eigentliche,
iitber seine Zeit weit hinausreichende Bedeutung Ibn Gabirols zu
erblicken. Wie er in seiner Poesie Gott lobt, zur Rede stellt, an-
fleht und bestiirmt, demiitig und selbstbewul3t zugleich, suchte er
sich, allein auf seine Vernunft gestellt, einen Weg in die Geheim-
nisse der Gottheit zu bahnen. Er war vielleicht kein groller Syste-
matiker, aber ein grofler Geist, ein Feuergeist !

4. Die «Konigskrone»

Die umfangreichste lyrische Schopfung Ibn Gabirols zeigt uns
den Dichter und den Philosophen als ein und dieselbe Person,
wahrend man sonst seine poetischen und philosophischen Werke
leicht verschiedenen Verfassern zuschreiben konnte. Es verrit die
GroBe des schopferischen Geistes, dal3 er seine Gedankenwelt einmal

13



vollig in ein sdkulares, einmal in ein lyrisch-religioses Gewand zu
kleiden versuchte. Das religiose Element ist dabei formgeschicht-
lich auch ein jiidisch-traditionelles, da die Verwendung biblischer
Motive und Redewendungen bzw. ganzer biblischer Sitze ein we-
sentliches Stilmittel der mittelalterlich-hebriischen Poesie dar-
stellt, was ja auch schon von der Poesie des Frithjudentums in der
Antike gilt. Doch wére es verfehlt, das religiose Element rein for-
maler Bedingtheit zuzuschreiben. Man kdnnte sagen, dafl die philo-
sophischen Schriften Gabirols die Erkenntnis mehr formal-theore-
tisch, seine Lyrik aber auch in ihrer personlich existentiellen Be-
deutsamkeit darlegen. Dort ein Metaphysiker, hier Salomo ben
Jehuda! Hat darum sein philosophisches Schrifttum fiir die Ge-
schichte der jiidischen Philosophie keine besondere Bedeutung, so
wurde die «Konigskrone» zu seinem beriithmtesten Werk und fand
als Sir hajjichud fiir die Nacht des Versshnungstages weithin Eingang
in die Liturgie. Ist sie somit dem jiidischen Leser meist wohlvertraut,
so doch in auBlerjiidischen Kreisen wenig bekannt, obwohl sie zu
den Perlen der Weltliteratur gezéhlt werden kann. Da seit der
gereimten, aber sehr freien und fiir heutiges Sprachempfinden pa-
thetischen Ubersetzung von Leopold Stein mehr als 120 Jahre
verflossen sind, diirfte eine neuerliche, moglichst getreue deutsche
Ubersetzung am Platze sein.

Die vierzig Abschnitte des Gedichtes gliedern sich in drei grof3e
Teile, wovon der erste von Gott, der zweite von der Schopfung,
und der dritte vom Menschen handelt. Erster und dritter Teil
stehen in bewulitem Kontrast zueinander. Der zweite Teil mit
seiner eingehenden Darstellung des Kosmos entspricht im Rahmen
des Gesamtwerkes nicht so sehr einer naturwissenschaftlich-
philosophischen, als einer theologischen Intention. Die wachsende
Dimension der zwiebelartig (dieser Vergleich war im Mittelalter
sehr beliebt) iibereinandergewolbten Sphéaren und die gewaltige
Macht der kosmischen Kréafte werden der Allmacht und Unendlich-
keit Gottes gegeniibergestellt und miissen in ihrer Endlichkeit und
begrenzten Macht Zeugnis ablegen fiir die Allmacht und Weisheit
ihres Schopfers. Ibn Gabirol bestreitet nicht, dall die kosmischen
Méichte auf die untere Welt einwirken, doch nicht anders als im
Rahmen des von Gott Gewollten, und um jedes MiBlverstéandnis

14



auszuschlieBen, wird die eigene Ohnmacht der Gestirne an ihren
méchtigsten Vertretern, Sonne und Mond, aller Welt sichtbar vor-
gefithrt: durch die Mond- und Sonnenfinsternis (Abschnitt XII).

So dient die Schopfung als Moglichkeit einer positiven Gottes-
erkenntnis, wie es die allgemeine Auffassung im Mittelalter war
(theologia naturalis). Die Aktualisierung dieser Moglichkeit durch
den dem universalen Intellekt wesensverwandten menschlichen
Intellekt ist ZielgundESinn des':g;Daseins. Es besteht kein Zweifel
dariiber, daB3 hier Ibn Gabirol dem Zeitgeist und nicht der Tradition
seiner Viter folgte. Wie verwendete er nun die in der «Konigs-
krone» als poetische Werke eo ipso auch vorhandenen traditionellen
Motive? Der Gott Israels ist ja in erster Linie der Herr der Ge-
schichte, der das Geschick seines Volkes und aller Volker lenkt und
einem letzten Ziel entgegenfithrt. Die Siinde der Menschen und
in Sonderheit Israels zdgert diese Vollendung des Weltlaufs hinaus.
Was nach dieser ersehnten groBlen Wende kommen wird, ist die
«kommende Welt», die Heilszeit. In der « Konigskrone» tritt dieser
geschichtliche Aspekt hinter den kosmologischen und ontologischen
Interessen zuriick, selbst wenn wir in Betracht ziehen, dal} dies
bis zu einem gewissen Grad auch in der mystischen Tradition der
Fall ist, wo Heils- und Schopfungsgeschichte zusammenfallen. Nur
ist dort die Schau der himmlischen Welt, bei Gabirol aber die in-
tellektuelle Erkenntnis der Zweck der Beschaftigung mit dem
Kosmos. Ein schlagendes Beispiel dafiir ist Abschnitt XXVII, wo
die «<kommende Welt», die Heilszeit der Tradition, mit dem Bild
vom Genull der Frucht der Vernunft beschrieben wird. Das Heil
ist vollendete Erkenntnis! Der individualistische Zug in Gabirols
ichbetonter Personlichkeit hinterlie aber nicht bloB in diesem
eigenwilligen Erkenntnisbegriff seine Spur. Wir vermissen in der
«Konigskrone» auch die bei einem jiidischen Dichter vorauszu-
setzende enge Bindung an sein Volk und dessen Schicksal bezie-
hungsweise die selbstverstidndliche Identifizierung damit. Nur am
Rande (Abschnitt XXXIX) und auch da mit individualistischer
Motivierung, wird die Beziehung zum Volk Israel berithrt. Warum
aber, wenn er sonst in den schonsten seiner Lieder den Gott Israels
und das erwéahlte Volk besungen hat? Es gibt wohl nur eine Ant-
wort: Die «Konigskrone» ist zwar Philosophie im poetischen Ge-

15



wand, das als solches zwar traditionell-religiose Ziige aufweist, im
Grunde aber keine echte Synthese von philosophischer Erkenntnis und
judischem Glauben. Tatséchlich stehen Ibn Gabirols Philosophie und
der poetische Ausdruck seiner personlichen Religiositdt unverbun-
den nebeneinander. Er wollte die Erkenntnis nicht unter die
Tradition stellen. Er ist freilich von dieser beeinflulit — aber nur
so weit, wie es ein islamischer oder christlicher Philosoph seiner
Zeit auch sein konnte. Die T'ora und das erwdhlte Volk als heils-
geschichtliches Werkzeug Gottes haben jedoch in seinem philosophischen
System keinen Platz und keine Funktion! Der «Glaube» (dessen
Gegenstand die Offenbarung ist) setzt also das «Wissen» nicht or-
ganisch fort, wie in der Scholastik. Wozu dient also die Erkenntnis?
Nur dafiir, dal man an der Gréofle des Geschaffenen die unendliche
Grole und Weisheit des Schopfers erahnt (so kénnte man auf
Grund der «Konigskrone» allein schlieBen)? Dies allein geniigt
nicht, um einen Todkranken zu solchem Erkenntnisdrang anzu-
spornen und in solche Zeitangst zu versetzen. Ibn Gabirol erhoffte
sich mehr von diesem autonomen Weg zur Aufdeckung der gott-
lichen Geheimnisse (s. die Anmerkungen im Teil C zu VII, XXVII,
XXIX, XXX, XXXII).

Er hat mit seinem Verstand den Himmel nicht erstiirmt. Aber
er hat seine Nichtigkeit schon bei der Betrachtung der Werke Gottes
erkannt, und so geschieht die Wendung vom zweiten zum dritten
Teil des Gedichtes: der Gott der Philosophen blieb fern, unerreich-
bar und unbewegt, den Gott der Viter fleht er an, um ihn zum
Erbarmen zu bewegen! Und dieser Gott ist sein Gott, der ihn von
klein auf bewahrt und geleitet hat wie ein Vater.

5. Literatur

a) Textausgaben: S. o. unter 3b zur Konigskrone: 1. Bialik-Rawnetzki
(s. 3b), Band 1I, S. 62—78. 2. C. Schirmann (s. 3b), Band I, S. 257—285.
3. J. A. Seidmann, R. Salomo ibn Gabirol, Keter Malkut (mit Einleitung,
Text und Erlduterungen; neuhebr.), Jerusalem 1950.

b) Abhandlungen: An erster Stelle ist die eingehende Arbeit von K.
Dreyer, «Die religiose Gedankenwelt des Salomo Ibn Gabirol» (Leipzig,
Pfeiffer, 1930) zu nennen, die erst vor einiger Zeit durch G. Krause in dieser

16



Zeitschrift (16, 1960, 23—26) wieder gewiirdigt worden ist. Ferner D. Kauf-
mann, «Studien iiber Salomon ibn Gabirol» (Jahresbericht der Landes-
rabbinerschule Budapest fiir 1898/99, 1899). R. Seyerlen, « Die gegenseitigen
Beziehungen zwischen abendlédndischer und morgenléindischer Wissenschaft
mit besonderer Riicksicht auf Salomon Ibn Gabirol und seine philosophische
Bedeutung» (Jena 1899). M. Wittmann, «Zur Stellung Avencebrols im Ent-
wicklungsgang der arabischen Philosophie» (Munster 1905). J. Guttmann,
«Die Philosophie des Judentums» (Munchen, Reinhardt 1933), S. 102—119.
M. Bieler, «Der gottliche Wille bei Gabirol (Diss. Wirzburg 1933, 89 S.).
A. Heschel, «Das Wesen der Dinge nach der Lehre Gabirols» (HUCA 14,
1939, 359—385). K. Schubert, «Die Religion des nachbiblischen Judentums»
(Wien, Herder 1955), S. 111—118.

Ibn Gabirol und Kabbala: I. Myer, Qabbalah. The Philosophical Writings
of Salomon Ibn Gabirol. .. and their connection with the Hebrew Qabbalah
and Sepher ha-Zohar (Philadelphia 1888). G. Scholem, Die Spuren Gabirols
in der Kabbala (hebr., in: M¢®assef Sofre Eretz Jisra’el 1940, 160—178);
ders. Ré%1t ha-qabbalah (Jerusalem 1948), S. 125—140f.

S. Munk, Die Beziehungen des Johannes Duns Scotus zum Judentum.
MGWJ 1894, 24.

B. Ubersetzung

1  Der Mensch gewinnt! durch mein Gebet,
lernt Rechtschaffenheit daraus und lautres Wesen.
Die Wunder des lebendigen Gottes erzahlte ich da,
in Kiirze nur, nicht des langen und breiten,
5  stellte es an den Anfang meiner Lieder
und nannte es « Krone des Koénigtums?2».

A. GOTT

I (Einfithrung)

1  Wunderbar sind Deine Werke3, meine Seele weill es wohl:
Dein, Herr, ist die GréfBle und die Macht,
die Herrlichkeit, die Ewigkeit, die Pracht,
Dein4, Herr, die Herrschaft, was am hoéchsten steht,

5 der Reichtum und die Majestét!
1 Hi 34, 9. 3 Ps 139, 14.
2 Est 1, 11. 4 I. Chr 29, 1111,

17



Dich bezeugen obere und untere Geschéopfe,
denn sie vergehen und Du bleibst bestehen5.
Dein ist die Macht, an deren Geheimnis unser Denken ermudet,
denn Du:bist viel zu gewaltig fiir uns®!
10  Dein ist die verborgene Stétte der Kraft?,
«Geheimnis und Grund»,
Dein der Name, den Weisen verhiillt,
die Kraft, die das Weltall triagt tiber dem Nichtssé,
die Macht, alles Verborgne zu bringen ans Licht?!
15 Dein die Gnade, kraftvoll waltend 10 iber Deinen Geschopfen,
und das Gute, das verwahrt ist fir die, die Dich furchten11!
Dein die Geheimnisse, die weder Verstand noch Denken erfaft,
das Leben, tiber welches Verwesung nicht herrscht,
der Thron, der tiber alles Hochste erhaben,
20 und die Wohnstatt, in geheimnisvoller Hohe verborgen!
Dein ist das Sein, aus dessen Lichtes Schatten alles ward, was ist,
von dem wir sagten: «In seinem Schatten werden wir leben12.»
Dein beide Welten, zwischen die Du eine Grenze gesetzt:
die erste (Welt) fiir die Werke, die zweite fir die Vergeltung.
25  Dein ist der Lohn, den Du fiir die Gerechten bereitet und den Du
verbirgst,
Du siehst, daB er gut ist und Du verwahrst ihn13!

II. (Einhesit Gottes)

1  Du bist Einer, Anfang aller Zahl
und Grund jedes Baues.
Du bist Einer, iiber das Geheimnis Deiner Einheit erstaunen dieWeisen,
weil sie nicht wissen, was sie ist!
5  Du bist Einer, Deine Einheit nimmt weder ab noch zu,
zeigt nicht Mangel noch UberfluB.
Du bist Einer, nicht etwas Erworbenem und Gezéhltem gleich,
denn Vermehrung und Verénderung treffen Dich nicht,
weder Eigenschaft noch Bezeichnung!
10  Du bist Einer, mein Denken erlahmt, Dir Regel und Grenzen zu setzen,
drum sprach ich: «Ich will mich hiiten, zu siindigen
mit meiner Zungel4!»
Du bist Einer, hoch erhaben iiber Sinken und Fallen —
aber wehe dem einen, der fallt15!

5 Ps 102, 27. 9 Hi 28, 11. 13 (Ex 2, 2.)
6 (Gen 26, 16.) 10 Ps 117, 2. 14 Pg 39, 2.

7 Hab 3, 4. 11 Ps 31, 20. 15 Pred 4, 10.
8 Hi 26, 7. 12 K1 4, 20.

18



III. (Gottes Sein)

1  Du bist, doch erreicht Dich nicht Héren noch Schauen,
iiber Dich herrscht nicht das Wie, Warum und Wo.
Du bist, jedoch fiir Dich allein,
kein anderer hat Teil mit Dir186!
5  Du bist und warst vor aller Zeit,
hast ohne Raum gelagert.
Du bist, verhiillt ist Dein Geheimnis, wer erfal3t es?
So abgrundtief, wer findet’s ausl??

IV. (BEwigkeit Gottes)

1  Du lebst, nicht seit bestimmter Zeit,
nicht erst bekannte Weile!
Du lebst, ohne Atem und Seele,
weil Du (selbst) die Seele der Seele bist!
5  Du lebst, aber nicht wie des Menschen Leben, dem Hauche gleich18,
dessen Ende Motten und Wiirmer.
Du lebst, wer Dein Geheimnis erreicht, findet ewige Wonnen,
er it — und lebt fiir immerdar1®.

V. (Gottes Gripe)

1  Du bist groB, vor Deiner GroBe erliegt jede GroBe
und aller UberfluB wird Mangel.
Du bist groB, groBer als jeder Gedanke,
hoher als jeder Thron.
5  Du bist grofl — groBler als alle Grofe,
erhaben iiber alles Lob?20!

VI. (Gottes Macht)

1  Du bist ein Held, unter all Deinen Gebilden [und Geschopfen] ist
keines,
das es gleichtéite Deinen Werken und machtvollen Taten?2!.
Du bist ein Held, besitzt die vollkommene Macht,
die unverénderlich und nicht vertauschbar ist.
5 Du bist ein Held, aus lauter Hoheit vergibst Du zur Zeit Deines Zorns
und erweisest den Siindern Geduld.
Du bist ein Held! Deine barmherzigen Taten gelten allen Deinen

Geschopfen,
sie sind «die Méchtigen von Urzeit her22y!
18 (Spr 5, 17.) 19 Gen 3, 22. 22 Gen 6, 4.
17 Pred 7, 24. 20 Neh 9, 5.
18 Ps 144, 4. 21 Dt 3, 24.

19



VII. (Gott, das Licht)

1  Du bist das hochste Licht, jeder reinen Seele Augen schauen Dich,

aber der Siinden Gewdlk 23 verbirgt Dich vor ihren Blicken.
Du bist das verborgene Licht in dieser Welt,

das offenbare (Licht) in der kommenden Welt,
«am Berg des Herrn wird es erscheinen24».

5  Du bist das ew’ge Licht 25, das Auge der Vernunft sehnt sich nach Dir

und staunt —

und sieht doch einen Zipfel nur, schaut nicht das Ganze26!

VIII. (Gottes Higenschaften)

1 Du bist der Gott der Gotter und der Herr der Herren 27,
Herrscher der obern und unteren (Wesen).
Du bist Gott, alle Geschépfe sind Deine Zeugen,
zur Ehre dieses Namens muf3 Dir alles Geschaffene dienen!
5  Du bist Gott, alle Gebilde sind Deine Knechte und Diener.
Deine Ehre leidet nicht Mangel
durch die Schar der Gotzendiener,
denn alle wollen du Dir gelangen,
aber gleich Blinden, die zum Konig hinstreben,
10 irren sie vom Wege ab.
Der eine versinkt in verderblicher Grube?28,
der andre fillt in die Falle.
Alle meinen, sie hitten ihr Ziel erreicht —
und haben sich umsonst bemiiht !
15 Deine Knechte aber sind Sehenden gleich,
die auf rechtem Wege wandeln,
weichen vom Weg nicht nach links oder rechts?29,
bis sie an den Hof des Konigs30 gelangen.
Du bist Gott, stiitzt die Geschaffenen durch Deine Gottheit

20 und nédhrst die Geschopfe durch Deine Einheit.
Du bist Gott, kein Unterschied besteht zwischen Deiner Gottheit und
Einheit,
Deiner Urzeitlichkeit und Deinem Sein.
Denn alles ist ein (einzges) Geheimnis,
selbst wenn jedes einzelnen Namen sich éndert,
25 geht alles an einen einzigen Ort3!!
23 (Klgl 3, 44.) 26 Num 23, 13. 29 (I. Sam 6, 12.)
24 Gen 22, 14. 27 Dt 10, 17. 30 (Est 6, 4.)
25 Jes 60, 19. 28 (Ps 55, 24.) 31 Pred 3, 20.

20



IX. (Der Wille Gottes und die Schipfung aus dem Nichis)

1  Du bist weise, als lebendiger Quell ergiefit sich die Weisheit aus Dir32,
vor Deiner Weisheit steht der Mensch als Tor33.
Du bist weise, friher als alles Friihe,
und die Weisheit war Zoégling bei Dir34.
5 Du bist weise, lerntest nur von Dir allein,
erwarbst die Weisheit von Dir selbst!
Du bist weise, aus Deiner Weisheit strahltest Du den vorbestimmten
Willen aus,
als Schaffenden und Kiinstler:
Um die Last des Seins aus dem Nichts zu ziehn,
10 wie sich hinzieht das Licht, das dem Auge entstrahlt.
Er schopft ohne Eimer aus der Quelle des Lichts
und schafft das All ohne Werkzeug.
Grabt und furcht ein?s,
reinigt und ldutert 36,
15 ruft dem Nichts — und es ist zweigeteilt 37,
dem Sein — und es ist aufgestellt,
der Welt — und sie steht da!
Setztt Himmel mit der Spanne fest 38,
fiigt mit der Hand das Zelt der Sphéren39,
20  verbindet der Schopfung Gezelt mit den Sparren der Macht.
Seine Kraft reicht zum (niedersten,) d&uBlersten Rand
des Geschaffnen,
der letzten Fliache in der Verbindung!
B. SCHOPFUNG
X. (Die Erde und die vier Elemente)
1  Wer erzidhlt Deine machtvollen Taten40,
wie Du den Erdball zweigeteilt,
halb Festland und halb Wasser?
Du wolbtest iibers Wasser die Sphére des Windes,
5 «stdndig kreisend weht der Wind,
148t sich auf seinen Kreisen nieder4l»,
und tuber den Wind wolbtest Du die Sphére des Feuers.
Diese vier Elemente haben einen gemeinsamen Grund,
ihr Ursprung ist einer.
32 (Spr 13, 14.) 36 (Mal 3, 3.) 40 Ps 106, 2.
33 Jer 10, 14. 37 (Spr 3, 20.) 41 Pred 1, 6.
34 Prov 8, 30. 38 Jes 40, 12.
85 (Spr 9, 1; 8, 27.) 39 Jes 40, 22.

21



10

10

15

10

Von ihm gehn sie aus und erneuern sich,
von dort aus erfolgt die Trennung
und es entstehen vier Teile42.

XI. (Der Mond)

Wer tut Deine GroéBe kund,
wie Du iiber die Sphére des Feuers
die Sphire des Firmamentes gew6lbt, wo der Mond ist?

Vom Schein der Sonne schopft er und leuchtet,
umkreist in 28 Tagen seine Sphére
und «steigt seines Gebietes Weg empor43».

Manche seiner Geheimnisse sind einfach,
einige tief,

sein Korper ist geringer als der Koérper der Erde,
wie der siebenunddreiBigste Teil.

Er wirkt von Neumond zu Neumond 44,
Neuigkeiten und Geschehen der Welt,
ihre guten wie ihre bdsen,

durch den Willen seines Schopfers,
um den Menschenkindern
dessen machtige Taten zu kiinden 45,

XII. (Mond und Sonne)

Wer spricht Dein Lob,

da Du den Mond zum Ausgangspunkt4® gemacht
zur Berechnung der Feste4? und Zeiten,

der Jahreszeiten und Zeichen fiir Tage4® und Jahre?
Er herrscht des Nachts49,

bis seine Zeit gekommen :
dann verfinstert sich sein Glanz

und er hullt sich in sein Dunkel,
denn sein Schein stammt von dem Licht der Sonne.

In der vierzehnten Nacht,
wenn beide auf der Drachenlinie stehn,
trennt er zwischen beiden:

Der Mond verliert dann seinen Schein 50
und sein Licht erlischt 5!,

42 (Gen 2, 10f.) 46 Ex 12, 2. 50 (Jes 13, 10.)
43 (I. Sam 6, 9.) 47 (Ps 104, 19.) 51 (Hi 18, 6.)
44 (Jes 66, 23.) 48 Gen 1, 12.

45 Ps 145, 12. 49 Gen 1, 16.

22



15

20

25

30

35

40

damit alle Volker auf Erden erkennen?52:

selbst iiber den oberen Wesen,
auch wenn (wir) sie Herrliche (nennen),

steht ein Richter, zu erniedrigen und zu erlesen.
Aber er lebt wieder auf nach dem Fall53,

strahlt wieder auf nach seiner Dunkelheit.

Naht er am Monatsende sich der Sonne,
die Drachenlinie zwischen ihnen,
beide auf einer Geraden,
dann steht der Mond als dunkle Wolke vor der Sonne
und verbirgt vor aller Augen ihren Schein,
damit alle, die sie sehen, erkennen:
Die Herrschaft liegt nicht bei des Himmelsheeres Scharen,
uber 1thnen steht vielmehr ein Herr,
der 1hr Licht verdunkelt.
«Denn tiber den Hohen wacht wieder ein Hoher,
und ein Hochster (wieder) iiber sie?4.»

Die da glauben, die Sonne wére ihr Gott,
schamen zu der Zeit sich ihrer Gedanken
und priifen ihre Worte.
Sie erkennen, daf3 die Hand des Herrn dies getan35
und die Sonne ohnméchtig ist:
Der ihr Licht verfinstert —
bei ihm allein liegt die Herrschaft!
Von ihren Knechten sendet er einen zu ihr,
als Vergeltung ihr Licht zu verdecken,
ihren Schrecken fortzunehmen,
sie von ihrem Platz als Herrin zu entfernen 5.

XIII. (Merkur)

Wer erzéahlt Deine gerechten Taten,
wie Du iiber die Feste des Mondes
die zweite Sphire gewolbt hast,
ohne Vorsprung und Rif57?
Darin ist der Stern, der Merkur genannt wird,
sein AusmaB ist ein zweiundzwanzigstel der Erde
und er umkreist die Sphiére eilig in zehn Tagen.
In der Welt erregt er Streit und Fehden,
Feindschaft und Intrigen,

52 Jos 4, 24. 54 Pred 5, 1. 56 (I. Ko 15, 13.)
53 (II. Sam 1, 10.) 55 Jes 41, 20. 57 (Ps 144, 14.)

23



10  ermdglicht es, Gewalt zu iiben, Geld zu haufen,
Reichtum zu sammeln und Vermogen,
im Auftrag des, der ihn zu Seinem Dienste schuf,
wie ein Knecht vor seinem Herrn!
Er ist der Stern der Weisheit und Vernunft,
15 Einféltigen schenkt er Klugheit,
dem Knaben Erkenntnis und Einsicht 8,

XIV. (Venus)

1  Wer sieht Deine Geheimnisse ein,
wie Du uber die zweite Sphére die dritte gewolbt hast,
wo die Venus, als Herrin in ithrem Gesinde,
wie eine Braut in ihrem Sehmuck?9?
5 In elf Monaten umliuft sie ihre Kreise,
ihr Koérper ist 1/s;stel der Erde,
fiir die, die ihr Geheimnis kennen und verstehen.

Sie verursacht in der Welt, wie’s ithres Schopfers Wille,
Ruhe und Stille
10  Freude und Frohsinn,
Lieder und Jubel
und das Jauchzen aus dem Hochzeitszelt.

Sie bringt die Friichte hervor
und die tibrigen Pflanzen
15 von dem siilen Ertrage der Sonne 60
und reichen Ernte der Monde.

XV (Sonne)

1  Wer versteht Dein Geheimnis,
wie Du iiber die Sphére der Venus
die vierte Sphére gewolbt hast, worin die Sonne
die ganze Sphére in einem vollen Jahr umkreist ?
5 TIhr Korper ist 170mal grofer als der Korper der Erde,
gemiB den Beweisen des Verstandes und der Vernunft.

Sie verteilt Licht allen Sternen des Himmels,
sie schenkt Sieg®! und koénigliche Pracht 2 und Schrecken,
schafft Wunder in der Welt,

10 ob zu Frieden oder Krieg®3,
58 Spr 1, 4. 60 (Dt 33, 14.) 62 (Dan 11, 21.)
59 Jes 61, 10. 61 (Ps 144, 10.) 63 (I. K6 20, 18.)

24



15

20

10

15

20

25

entwurzelt Konigreiche, griindet und erhebt
andere an ihrer Statt.

Thr ist die Macht verlichn, nach Willkiir
zu erniedrigen und zu erhéhen —

und dies alles durch den Willen des,
der sie in Weisheit hat erschaffen.

Sie huldigt tédglich64 ihrem Konig,

sie steht an der Kreuzung der Pfade®5,
erhebt im Morgenrot ihr Haupt

und beugt bei ihrem Untergang sich gegen Abend nieder.
«Abends geht sie fort

und morgens kehrt sie wieder 6. »

XVI.

Wer erfalit Deine GroéfBe,
da Du sie schufst zur Zahlung der Tage und Jahre®?
und der Jahreszeiten,
dafir, daBl der Fruchtbaum sprieBe,
die Kostlichkeiten des Siebengestirns, des Orions Gewichse®8,
uppige und saftig-griine ?

Sechs Monate wandert sie nordwérts

die Luft zu erwédrmen, das Wasser, die Bdume und Steine;
je nach ihrer Néhe zum Norden

werden die Tage ldnger und die Zeiten ziehn sich hinaus,
bis zum Ort, dessen Tag am ldngsten:

bis sechs Monate, nach verliBlichen Beweisen.
Sechs Monate wandert sie gegen Siiden

auf vorbestimmten Bahnen,
bis zum Ort, dessen Nacht am ldngsten:

bis sechs Monate, nach dem Ergebnis der Forscher.

An ihr erkennt man etwas von den Wegen ihres Schopfers,
einen Nachhall von Seinen gewaltigen Taten,
Seiner Macht und Seiner Wunder.
Denn an der GréfBe der Knechte
wird die GréBe des Herrn erkannt
von allen Versténdigen,
und durch den Knecht offenbart sich
die Macht des Herrn und Seine Herrlichkeit,
«alles Gut seines Herrn liegt in seiner Hand 69!»

64 (Neh 9, 6.) 66 Est 2, 14. 68 (Hi 38, 31.)
65 Prov 8, 2. 67 Gen 1, 14. 69 Gen 24, 10.

25



XVII.

1  Wer erkennt Deine Wunderzeichen,
da Du ihr befohlen, Licht zu schenken
den oberen und unteren Sternen und auch dem Mond,
wenn er unter ihr steht als weiBe Scheibe70?
5  Wie sich der Mond von ihr entfernt,
so nimmt er von ihren Strahlen,
denn mit seiner Entfernung néhert er sich
der Stellung ihr gegentiber
und empféngt ihr Licht,
10  bis sein Schein voll wird, wenn er vor ihr steht,
und er den Raum vor ihr erleuchtet !,

Die ganze Zeit, da er sich ihr
nach der Monatsmitte néahert,
wendet er sich fort von ihr,
15 entfernt sich vom Standort ihr gegeniiber
und wandert ihr zur Seite.
Seine Pracht nimmt daher ab,
bis er seinen Monat und Umlauf vollendet
und zum Rande seines Gebietes gelangt.
20  Und steht er ihr am néchsten, so verbirgt er sich
fiir einen Tag, eine halbe Stunde und etliche Minuten,
darnach erscheint er neu und kehrt zuriick zu seinem Anfang,
zieht wie ein Bréautigam hervor aus seinem Hochzeitszelt 72.

XVIII. (Mars)

1  Wer erkennt Deine Wundertaten,
wie Du iiber die Sphére der Sonne die fiinfte Sphére gewdlbt,
wo der Mars, wie ein Konig in seinem Schlof3
in achtzehn Monaten seine Sphire umkreist ?
5  Sein Ausmal ist 114+ 1/3 des Korpers der Erde,
das ist das Mal} seiner GroBe.
Er ist wie ein furchtbarer Recke3,
«der Schild seiner Mannen ist rot?4»,
er verursacht Kriege,
10 Totschlag und Verderben,
Schwerterschlagene, Fieberverzehrte 73,
deren Mark vertrocknet ist 78,

70 Lev 13, 23.28. 73 Jer 20, 11. 7 (Ps 32, 4.)
7 Ex 25, 37. 74 Nah 2, 4.
72 Pg 19, 6. 7 (Dt 32, 24.)

26



15

10

15

10

Jahre der Diirre und Feuersbrunst,
Donner und Hagelschlossen77;

Durchbohrte und jene, die ’s Schwert wider sie zogen,
«denn ihre Fiifle laufen zu Bésem
und eilen zu BlutvergieBen781»

XIX. (Jupiter)

Wer spricht Deine schrecklichen Wunder aus,

wie Du iiber der Sphére des Mars die sechste Sphére gewdélbt hast,
in einem Rund

gewaltig und groB,

in welchem Jupiter weilt79?
Sein Korper ist groBer als der Korper der Erde

75mal in ihrem Ausmaf

und umkreist die Sphére in zwolf Jahren.

Er ist der Stern des guten Willens und der Liebe,
weckt Gottesfurcht, Rechtschaffenheit und Bule,
wie jede gute Art,

er mehrt allen Fruchtertrag,
beseitigt Kriege, Feindschaft, Streits?,

sucht in seiner Redlichkeit jeden Zwist zu heilen
und richtet in Gerechtigkeit die Welt 8!,

XX. (Saturn)

‘Wer redet iiber Deine GroBe,
wie Du uber Jupiters Sphére die siebente Sphéire gewolbt hast,
wo der Saturn in seinem Kreislauf sich befindet ?

Sein Korper ist groBer als der Korper der Erde
einundneunzigmal in seinem Ausmal,

und in dreiBig Jahren umkreist er
die Sphére in seinem Lauf,

verursacht Kriege, Pliinderung, Gefangenschaft und Hunger,
denn so ist sein Gesetz.

Er verwiistet Lénder,
entwurzelt Koénigreiche

durch den Willen des, der ihm gebeut
sein Werk zu tun,
«Befremdlich ist sein Werk82!»

"7 (Ez 13, 13.) 7 (Jes 1, 21.) 81 (Ps 98, 9.)
78 Spr 1, 16. 80 (Ps 46, 10.) 82 Jes 28, 21.

27



XXI. (Der Tierkreis)

1  Wer erreicht Deine Erhabenheit,
da Du iiber die Sphére des Saturn
die achte Sphére in ihrem Rund gewd6lbt hast?
Sie tragt zwolf Sternbilder
5 an ihres Giirtels Band 83,
alle oberen Himmelskorper
sind in ihre Form gegossen 8.
Jeder Stern von ithnen umkreist die Sphére
in 36 000 Jahren,
10 wegen seiner Héhe.
Der Korper jedes ihrer Sterne
ist hundertsiebenmal der Koérper der Erde,
das ist das AusmaB seiner Grofe.
Der Kraft dieser Sternbilder
15 entstromt die Kraft aller untern Geschopfe
nach ihren Arten,
durch den Willen ihres Schépfers,
des, der iiber sie gebietet.
Nach MaB hat er jedes von ihnen geschaffen
20 und es bei Namen gerufen —
«jedes zu seinem Werk und Dienst85».

XXIL.

1  Wer erkennt Deine Wege,
wie Du den sieben Planeten Palédste gebaut
in den zwolf Tierkreiszeichen ?
Uber Widder und Stier gossest Du Deine Kraft
5 bei ihrer Verbindung.
Das dritte sind die Zwillinge, vereint wie zwei Briider,
wie ein Menschengesicht ist ihr Antlitz88.
Auf den vierten, das ist der Krebs,
auch auf den Léwen gabst Du von Deiner Hoheit 87
10 und seiner nahen Schwester, der Jungfrauss. -
Desgleichen der Waage und dem Skorpion,
der ihr zur Seite gestellt,
‘und das neunte, in Gestalt eines Helden geschaffen,
seine Kraft versiegt nie®?, «ein Bogenschiitze?0».

83 Ex 28, 8. 8 (Ez 1, 10.) 80 (Jer 51, 30.)
84 (1. Ko 17, 24.) 87 (Nu 27, 20.) % (Gen 21, 20.)
85 Nu 4, 49. 88 (Lev 21, 3.)

28



15  So ward auch Steinbock geschaffen und Wassermann
durch Deine groBe Kraft.
Das letzte Sternbild steht fiir sich allein:
¢und es befahl der Herr einem grofen Fisch®».
Diese Sternbilder, hoch und erhaben auf ihren Stufen,
20 sind zwolf Fursten fir ihre Volker92.
XXIII. (Die bewegende Sphire)
1  Wer erforscht Deine Geheimnisse,
wie Du iiber die Tierkreissphére ausstrahlen lieBest
die neunte Sphére in ihrer Ordnung,
die alle Sphéren umfaBt und deren Geschopfe,
5 so daB sie in ihr eingeschlossen sind?
Sie lenkt alle Sterne des Himmels und deren Sphéaren
von Osten nach Westen geméal ihrem kraftvollem Lauf.
Jeden Tag einmal verbeugt sie sich gegen Westen
vor ihrem Koénig und Lehensherrn.
10  Alle Geschopfe der Welt sind in ihr enthalten,
wie ein Senfkorn im groflen Meer,
ihrer Grofe und Bedeutung entsprechend.
Aber auch sie und ihre Grofle
ist gleich null und nichtig
15 vor der GrofBe ihres Schopfers und Konigs.
All ihre Wiirde und GroBe
gilt als leer und nichtig vor Thm3!
XXIV. (Die Vernunftssphdre)
1 Wer sieht die Geheimnisse Deiner Schopfungen ein,
wie Du iiber die neunte Sphére
die Sphére der Vernunft hast gesetzt ?
Sie ist «das innere Heiligtum %4»,
5 die «zehnte (Sphére) sei heilig dem Herrn9%!»
Sie ist die Sphére, die iiber alles Hochste erhaben,
die der Gedanke nicht erreicht,
und dort liegt die geheime Statt,
die Deiner Herrlichkeit als Sénfte dient.
o1 Jon 2, 1. 93 (Jes 40, 17.) 9 Lev 27, 32.
92 (Gen 25, 16.) 1. Ko 6, 17.

29



10  Du hast sie aus dem Silber der Wahrheit gegossen,
aus dem Gold der Vernunft ihre Decke gemacht
und sie auf Sdulen des Rechtes gestellt.

Aus Deiner Kraft entstammt ihr Sein,
ihr Ziel fiihrt sie von Dir aus zu Dir hin
15 und auf Dich hin ihr Streben 96,

XXV. (Die Engel)

1  Wer ergriindet Deine Gedanken,
wie Du aus dem Strahl der Sphire der Vernunft
der Seelen Lichtglanz schufst
und die hohen Wesen?
5  Sie sind Deines Willens Boten,
die Diener Deines Angesichts,
kraftvolle Recken, des Reiches Helden,
in ihrer Hand die Lohe des lammenden Schwerts®7?.

Sie erfiillen alles Werk,
10 wozu der Geist sie lenkt 8.
Alle sind klare Gestalten %
und hohere Wesen,
auBere und innere,
sie harren Deiner Wege100!

15  Von der heiligen Stétte ziehen sie ausi0l,
aus der Quelle des Lichtes gehn sie hervor.
In Klassen sind sie eingeteilt
und auf ihren Bannern sind Zeichen102,
mit der Feder des «raschen Schreibers103» geschrieben.

20 Einige davon sind Fursten,
andere Diener,
manche Heerscharen, die laufen und kommen 104,
nimmer miide noch matt,
sehend und ungesehen.

25  Einige sind aus Flammen gehauen,
andere wehende Winde, )
manche bestehen aus Feuer und Wasser,
etliche sind Seraphim, etliche Feuerzungen,
einige Blitze, andere Meteore.

% (Glen 4, 7.) 9 (K1 4, 7.) 102 Nu 2, 2.
97 1. Mos 3, 24. 100 (Spr 31, 27.) 103 Pg 45, 2.
% Ez 1, 12. 101 (Pred 8, 10.) 104 Bz 1, 14.

30



30  Jede ihrer Klassen huldigt dem «Wolkenreiter 105,
zu Tausenden und Myriaden stehn sie in ewiger Hohe,
in Gruppen eingeteilt
fir die Wachen Tag und Nacht 106,
um Lob darzubringen und Lieder
35 dem Machtumgiirteten 107!

Mit Furcht und Zittern fallen alle nieder
und verneigen sich vor Dir108
und sprechen: Wir bekennen Dir109:
Du bist unser Gott,
40 Du hast uns gemacht und nicht wir110 —
wir sind alle das Werk Deiner Hénde111!
Du bist unser Herr,
wir Deine Knechte,
Du bist unser Schopfer,
45 und wir Deine Zeugen!

XXVI. (Der Thron der Herrlichkeit)

1  Wer dringt zu Deinem Plane vor!!2,
nach dem Du iiber die Verstandessphére
den Thron der Herrlichkeit erhéht ?
Dort, wo die verborgene Stétte der Pracht,
5 wo das «Geheimnis» und der «Grundy»,
wohin der Verstand (noch) gelangt — und stockt.
Dariiber erhebst Du Dich stolz
auf dem Thron Deiner Macht,
und keiner steigt mit Dir empor13!y

XXVII. (Der Ort der Seligkeit)

1  Wer tut es Deinen Werken gleich,
da Du unter dem Thron Deiner Herrlichkeit
den Ort geschaffen fiir die Seelen Deiner Frommen ?
Dort ist die Wohnung der reinen Seelen,
5 die im Beutel des Lebens geborgen114.
Die sich geplagt und miide geworden
schopfen dort neue Kraft 115,

105 Pg 68, 5. 109 (T, Chr 29, 13.) 13 (Ex 34, 3.)
108 (K1 2, 19.) 110 (Ps 100, 3.) 14 T, Sa 25, 29.
107 Pg 65, 7. 11 Jes 64, 7. 115 (Jes 40, 30f.)

108 (Est 3, 2.) 12 (Hj 23, 3.)



10

15

20

10

15

dort ruhn jene, die ermattet 116,
sie sind die «S6hne der Ruhell7y,
Da ist Anmut ohne Ende und Ma8,
das ist die «kommende Welt»!
Dort sind die Pldtze und die Spiegel118
fir die Seelen, die an den «Spiegeln der Dienenden» stehen118,
um das Antlitz des Herrn zu schauen und zu erscheinen 119,
Sie wohnen in den Hallen des Koénigs
und stehn an des Konigs Tisch,
geniellen die siile Frucht der Vernunft
und die schenkt koénigliche Wonnen 120,
Dies ist die Ruhe, das Erbteil,
dessen Giite und Schénheit unendlich,
«es fliefit von Milch und Honig
und dies ist seine Frucht12ly,

XXVIII. (Der Strafort)

Wer deckt Deine Geheimnisse auf,
wie Du in der Héhe
Gemiécher und Kammern gemacht
und darin furchtbar zu schildernde
und gewaltige Dinge122?
Da sind Kammern des Lebens
fiir die Gerechten und Reinen,
Kammern der Hilfe fiir jene,
die von der Siinde umkehren.
Manche davon sind Behilter fiir Feuer und Schwefelstrome
fiir die Ubertreter des Bundes123,
Tiefe Grubenschichte, deren Feuer nicht erlischt124,
der Verfluchte des Herrn fillt dort hinein 125!
Kammern fiir Stiirme und fiir Orkane,
Kilte und Froste126,
Kammern fiir Hagel, Eis und Schnee,
Diirre, Hitze, (Feuer-)Béche 1262,
Dunst 127 und Reif, Wolken und Nebel,
Dunkelheit und Finsternis128,

16 (Hi 3, 17.) 120 (Glen 49, 20.) 125 Spr 22, 14.
117 Gen 9, 19. 121 Nu 13, 27. 126 Sach 14, 6.

(Noah = Ruhe!) 122 Hj 41, 4. 1262 Hj 24, 19.

118 Ex 38, 8. 123 (Jos 7, 15.) 127 Ps 148, 8.
119 Ex 34, 23. 124 Jes 66, 24. 128 Hi 10, 22.

32



20

All dies hast Du zu seiner Zeit bereitet,
es zur Gnade oder zum Gericht bestellt
und es, o Fels, zur Ziichtigung gegriindet 129!

XXIX. (Die Seele)

1  Wer erfaBBt Deine Starke,
wie Du aus Deiner Herrlichkeit Schein 130
den reinen Glanz geschaffen121,
aus dem Fels des Felsen gehauen,
5 aus dem reinen Steinbruch gebrochen!32?
Den Geist der Weisheit hast Du auf ihn gegossen 133
und nanntest seinen Namen «Seele».
Aus des Verstandes Flammen 134 gehauen
hast Du sie geschaffen,
10 wie Feuer brennt in ihr sein Hauch135,
Du hast sie in den Leib gegeben,
ihm zu dienen, ihn zu bewahren 136,
sie 18t wie Feuer in ihm und verbrennt ihn doch nicht,
denn aus der Seele Feuer ward er geschaffen
15 und ging aus dem Nichts hervor ins Sein,
weil der Herr darauf im Feuer herabstieg137!
XXX.
1 Wer erreicht Deine Weisheit,
in der Du der Seele die Kraft der Erkenntnis geschenkt,
die ihr eingegeben ?
So ist das Wissen ihre Herrlichkeit,
5 darum herrscht iiber sie (die) Vergénglichkeit nicht,
und sie bleibt ihrem Seinsgrund entsprechend bestehen;
dies ist ihr Wesen und ihr Geheimnis.
Die weise Seele wird den Tod nicht sehen,
empfangt fir ihre Stunde aber
10 Strafe, bittrer als der Tod.
Ist sie aber rein, findet sie Wohlgefallen 138
und lacht dem letzten Tag139.
Ist sie unrein, irrt sie durch (Gottes) Grimm und Zorn umbher;
die ganze Zeit ihrer Unreinheit
15 sitzt sie einsam 4%, verbannt und fortgewiesen,
129 Hab 1, 12. e N 11, 17 B Bx 19, 18.
130 Jes 66, 11. 134 Ps 29, 7. 138 (Spr 12, 2.)
131 Ez 28, 7. 135 Jes 30, 33. 139 (Spr 31, 25.)
132 Jes 51, 1. 138 (Gen 2, 15.) 140 (Lev 13, 46.)

33



10

10

15

darf nichts Heiliges beriihren,
darf zum Heiligtum nicht kommen,
bis die Frist ihrer Reinigung erfiillt 141.

XXXI. (Der Lei)

Wer vergilt Deine Wohltaten,

da Du dem Leib die Seele geschenkt, um ihn zu beleben,
um ihm die rechte Lebensweise zu lehren und weisen

und ihm aus seiner Not zu helfen 142 ¢

Vom Erdreich hast Du ihn genommen 143,
ihm Lebensodem eingehaucht144
und den Geist der Weisheit auf ihn gegossen,
daB er dadurch vom Tier sich unterscheide
und eine hohere Stufe erreicht.

Verschlossen hast Du ihn in Deine Welt gesetzt,

aber Du durchschaust auch von auBBen seine Werke und siehst ihn,
und alles, was er vor Dir verbirgt,

betrachtest Du innen und aufen 145}

XXXII.

Wer erkennt das Geheimnis Deines Werkes,
wie Du dem Leib alles (zur Erkenntnis) Deiner Werke geschenkt ?
Du gabst ihm Augen, Deine Zeichen zu sehen 146,
Ohren, Deine furchtbaren Taten zu vernehmen,
das Denken, um von Deinen Geheimnissen ein wenig zu verstehn,
den Mund, um Dein Lob zu verbreiten.
Die Zunge, um allen Kommenden Deine Macht kundzutun147,
wie ich heute, Dein Knecht, der Sohn Deiner Magd 148,
gemill meiner Zunge geringem Vermogen,
ein klein wenig von Deiner Hoheit verkiinde.
Dies sind nur die Sdume Deiner Wege149,
wie méchtig sind erst ihre Anfénge159,
denn sie bedeuten Leben fiir jene, die sie finden151!
An ihnen kénnen Dich alle, die sie vernehmen, erkennen,
wenn sie auch nicht das Antlitz Deiner Herrlichkeit geschaut.
Wer aber nichts von Deiner Macht vernommen,
wie sollte der Deine Gottheit erkennen ?

141 Vgl. Lev 12, 4. 145 (Ex 25, 11.) 149 Hi 26, 14.
142 Hij 4, 6. 146 (Ps 74, 9.) 150 (Ps 139, 17.)
143 (Hi 33, 6.) 147 Pg 71, 18. 151 Spr 4, 22.
144 Gen 2, 7. 148 Pg 1186, 16.

34



20

10

15

20

25

Wie kommt Deine Wahrhaftigkeit in sein Herz,
richtet er sein Denken auf Deinen Dienst ?

So fafite sich Dein Knecht ein Herz152, vor seinen Gott zu bringen

ganz wenig von den Anféangen seiner Lieder.

Vielleicht vergit Er darob was von dessen Schuld153 —
wodurch koénnte er seines Herrn Gunst auch gewinnen54?
Doch durch die Anfénge!

C. GEBET

XXXIII.
Mein Gott,
zu beschéamt und zuschanden bin ich155, um vor Dich zu treten,
weil ich weill, Deiner machtvollen GréBe entspricht
meine vollige Armut und Niedrigkeit,
der Stéarke Deiner Macht
mein schwaches Kénnen
und Deiner Vollkommenbheit
mein mangelhaftes Wissen !

Denn Du bist Einer
und Du lebst,
Du bist ein Held
und bleibst bestehn,
Du bist gro8
und Du bist weise
und Du bist Gott!

Ich aber, ein Erdklumpen und Gewdirm,
Staub vom Ackerboden 156,
ein Gefia voll Schande
und ein stummer Stein,
ein fliichtiger Schatten,
ein verwehender Hauch57;
Otterngift 158,
arglistigen Sinnes15°
und unbeschnittenen Herzens169,

Voller Wut,
auf Unheil aus und Trug,

152 (II. Sam 7, 27.) 155 (Esr 9, 6.) 158 Pg 140, 4.
158 (Hi 11, 6.) 156 Gen 2, 7. 159 (Jer 17, 10.)
154 (I, Sam 29, 4.) 157 (Ps 78, 39.) 160 (Jer 9, 25; Ez 44, 9.)

35



hochmiitig16!
und ungeduldig162,
unreiner Lippen 163,
30 verkehrten Weges164,
und leichten Fulles165!

Was bin ich, was ist mein Leben?
Was meine Kraft, meine Gerechtigkeit ?
Fiir nichts gilt’s wihrend meines Lebens
35 und um so mehr nach meinem Tod!
Was ist mein Ursprung,
und was ist mein Zie] 166 ?

Siehe, ich bin vor Dich gekommen
auf ungebiihrliche Weise 167,
40 anmallend
mit unreinen Gedanken,
der ungetreue Sinn
seinen Gotzen zugekehrt,
(mit) wachsender Begierde
45 und ungeléuterter Seele,
mit unreinem Herzen,
verloren, verstummt,
geplagtem Leib,
voll Liederlichkeit 168 —
50 fortwahrend, ohne Ende169,

XXXIV.

1 Mein Gott,
ich weill, daB meine Siinden unzéhlbar sind,
meine Verschuldungen zu zahlreich, um sie zu nennen170!
Doch wenn ich von ihnen nur soviel erwihne,
5 wie einen Tropfen aus dem Meer
und sie bekenne,
vielleicht kann ich das Toben ihrer Wellen und Wogen so stillen171,
und Du hoérst im Himmel und vergibst 172,

An Deinem Gesetz bin ich schuldig geworden,

10 habe Deine Gebote verachtet,

161 (Ps 101, 5.) 165 Spr 19, 2. 169 (Spr d. Viter I, 13.)
162 (Spr 14, 17.) 166 Gen 3, 19. 170 (Esr 9, 6); Joma 87b.
163 (Jes 6, 5.) 167 (Est 4, 16.) 171 (Ps 65, 8.)

184 (Spr 28, 18.) 168 (Nu 11, 4.) - 172 T, Ko 8, 34.

36



15

20

25

10

15

verschméihte (sie) mit Herz und Mund
und fiihrte schindliche Reden.
Ich hab mich vergangen, ich habe gefrevelt,
Mutwillen getrieben und Unrecht geiibt,
Liugen habe ich erdichtet 173,
grenzenlos Boéses im Schilde gefiihrt.
Ich habe gelogen, gespottet, getrotzt,
geschméht, widerstrebt, mich verschuldet,
hab gefrevelt, bedréingt und den Nacken versteift,
Deine Zucht verschmaht und Frevel vertibt,
habe einen verderbten Wandel gefiihrt,
bin von meinem Wege abgeirrt.

Deine Gebote habe ich tibertreten, abtriinnig bin ich geworden,
aber Du bist gerecht, in allem, was iiber mich kommt,

denn Du hast ja wahrhaftig gehandelt,
ich aber habe gefrevelt!

XXXV.

Mein Gott,
bestiirzt bin ich, wenn ich an all das denke, womit ich Dich gekrinkt,
hab ich doch alles Gute, das Du an mir getan, mit Bésem Dir
vergolten !
Aus freiem Willen allein — nicht notwendigerweise — hast Du mich
erschaffen,
nicht aus Zwang, vielmehr aus Wohlgefallen und aus Liebe.

Bevor ich ward, kamst Du mir schon zuvor mit Deiner Gnade,
hauchtest mir Odem ein und gabst mir Leben.

Und als ich zur Welt gekommen, hast Du mich nicht verlassen,
gsondern hast mich groBgezogen, wie ein besorgter Vater,

wie eine Amme den Sdugling174, hast Du mich gepflegt,
an der Brust meiner Mutter mich sicher gehegt 175,

hast mit Deinen Freuden mich satt gemacht,
«als ich an meinen Platz trat176», mich gestérkt.

Auf die Arme hast Du mich genommen und mich geleitet 177
und hast mich Weisheit und Sitte gelehrt,

aus aller Not und Gefahr mich errettet
und in der Zeit des Zorns!?® mich im Schatten Deiner Hand

geborgen 179,

173 (Ps 119, 69.) 176 T1. Chr 34, 31. 179 (Jes 49, 2.)
174 (Nu 11, 12.) 177 (Hos 11, 3.)
175 (Ps 22, 10.) 178 (Jes 26, 20.)

37



Wieviel Gefahren blieben meinem Aug verborgen,
aber Du hast mich daraus erlést,
20 noch eh die Not hereingebrochen,
hast Du meiner Wunde die Heilung gebracht
und es mir gar nicht kundgemacht!

Wenn ich mich vor Schaden nicht konnte bewahren,
hast Du mich behiitet.
25 Und wenn ich in Lowenfénge geriet,
hast Du die Kiefer der Leuen zerbrochen
und mich daraus befreit.

Befielen mich boése, langwierige Leiden 189,
dann hast Du mich umsonst geheilt.

30 Kamen iiber die Welt Deine argen Gerichte,
hast Du mich vor dem Schwert errettet
und mich der Pest entrissen,

hast mich in Hungersnot gespeist
und reichlich mich versorgt!

35 Hab ich Dich erzirnt,
hast Du mich zurechtgewiesen,
wie man seinen Sohn zurechtweist 181,
Rief ich aus meiner Not zu Dir,
war ich in Deinen Augen wertvoll
40 und Du wiesest mich nicht leer zuriick.

Noch gréfieres und mehr als dies hast Du getan,
als Du mir vollkommenen Glauben verlichen,
zu glauben, dafl Du der wahre Gott,
daB Dein Gesetz (die) Wahrheit ist,
45 und Deine Propheten wahrhaftig sind!

Du hast mir auch kein Teil bestimmt
bei jenen, die Dir trotzen und sich wider Dich erheben,
dem torichten Volk, das Deinen Namen schméht182,
die Dein Gesetz verspotten,
50 Deine Knechte befehden,
und Deine Propheten der Liige zeihn,
Unschuld tragen sie zur Schau,
aber dahinter steckt (die) List!

Sie zeigen ein reines und lauteres Wesen

55 und dahinter (lauert) der Aussatz183,
180 (Deut 28, 59.) 182 (Ps 74, 18.)
181 (Deut 8, 5.) 183 (Vgl. Lev 13.)

38



10

15

20

25

30

wie ein Gefdl voller Schmach,
von aullen mit Wasser listig gewaschen,
dessen ganzer Inhalt befleckt 184!

XXXVI.

Ich bin zu gering aller Wohltaten und all der Treue,
die Du Deinem Knechte erwiesen 185,
wahrlich, Herr, mein Gott, ich bekenne Dir!
Eine heilige Seele hast Du in mich gegeben,
und ich hab sie durch arges Tun befleckt,
durch meinen bésen Trieb bemakelt und entweiht.
Jedoch ich weiB,
wenn ich gesiindigt habe,
hab ich nicht Dir, sondern (nur) mir geschadet.
Aber mein grausamer Trieb steht mir zur Rechten 186, mich anzufechten,
erlaubt mir nicht, zu rasten187
und mir Ruhe zu bereiten.
Wie oft gedachte ich, ihm Doppelziigel anzulegen 188,
plagte mich, ihn zuriickzukehren vom Meer der Begierde zum
trockenen Land189 —
und ich vermochte es nicht!

Er hindert mein Denken,
er verdirbt meine Rede,
ich denke rechtschaffne Gedanken,
und er sinnt Unheil und Trug,
ich suche Frieden,
er aber Streit 190,
bis er zum Schemel seiner Fiile mich gesetzt
und «im Frieden Schlachtenblut vergieBt191y.

Wie oft bin ich ausgezogen,
ihn zu bekdmpfen, und hab aufgeschlagen

das Lager meines Gottesdiensts und meiner BuBe
und setzte das Lager Deines Erbarmens
vor mich zu meiner Hilfe.

Denn ich sprach192:

Trifft mein Trieb auf das eine Lager und schlédgt es,
wird das andre Lager doch entrinnen,
und wie ich’s dachte, so geschah’s:

184 Tev 11, 33. 187 (Hi 9, 18.) 190 (Ps 120, 7.)
185 Gen 32, 10. 188 Hj 41, 5. 191 (1. Ko 2, 5.)
186 Sach 3, 1. . 189 Jona 1, 13. 192 vgl. Gen 32, 8.

39



Siehe, er tiberwiltigte mich,
zerstreute meine Krieger
35  und nichts ist mir tbriggeblieben,
als das Lager Deines Erbarmens!
Ich weiB aber, wenn ich ihn damit bekdmpfe,
steht mir Hilfe bereit «aus der Stadt193y,
vielleicht kann ich ihn schlagen und vertreiben 194!

XXXVII.

1 Es sei Dein Wille, Herr, mein Gott,
meinen grausamen Trieb zu bezwingen,
verbirg Dein Angesicht vor meinen Siinden und Vergehen,
und nimm mich nicht hinweg zur Hélfte meiner Tage,
5  bis ich bereitet, was ich brauch fiur meinen Weg,
fiir meine Reise meine Zehrung.

Denn so ich fortzieh aus der Welt,
wie ich gekommen,
und kehre nackt an meinen Ort zuruck,
10 wie ich (einst) ausgezogen,
wozu ward ich erschaffen?
Ward ich berufen, (nur) Miihsal zu sehn?
Wohl mir, wir ich noch dort,
bevor ich auszog, Siinde zu hédufen und Schuld!

15 Richte, o Gott, mich doch nach Deinem Erbarmen,
nicht in Deinem Zorn, daB Du mich nicht vertilgst 195,
denn was ist der Mensch196, daf3 Du ihn richtest?
Wie willst Du wiigen den verwehten Hauch ?
Kommt er auf die Waage des Rechtes,
20 macht er weder schwerer noch leichter,
und was niitzt es Dir auch,
zu wagen den Hauch197?

Vom ersten Tage seines Daseins an wird er mifhandelt und gebeugt 198,
«gestraft, von Gott geschlagen und geplagt19?».
25  Sein Anfang ist verwehte Spreu200,
sein End verstreute Stoppeln 201,
in seinem Leben wie versengtes Gras,
doch Gott sucht das Entschwundne202!

193 J1. Sam 18, 3. 197 (Hi 28, 25.) 201 Jes 41, 2.

194 (Nu 22, 6.) 198 Jes 53, 7! 202 (Pred 3, 15.)
195 (Jer 10, 24.) 199 Jes 53, 4.
196 (Ps 144, 3.) 200 Pg 1, 4.

40



Seit er aus seiner Mutter Leib gekommen,

30 ist Kummer seine Nacht und sein Tag ein Seufzen,
steht er heute auch erhaben da —
morgen wimmelt er von Wiirmern 203!
Spreu fegt ihn hinweg,
die Distel st6B8t ihn hin!
35  Ist er satt, so frevelt er,
hungert er, so siindigt er fiir einen Bissen Brot 204!
Es eilen seine Schritte dem Reichtum nach,
er vergilt den Tod — der steht hinter ihm.
Zur Zeit der Not (ver)spricht er viel,
40 fiihrt angenehme Reden,
gelobt viele Geliibde,
doch kaum ist er entkommen,
entweiht er seine Worte,
vergifBit seine Geliibde!
45  Er verstidrkt die Riegel seiner Tore205 —
doch der Tod ist schon in seinen Kammern!
Er stellt zu allen Seiten viele Wachter auf —
und im Zimmer sitzt, der auf ihn lauert 206,
den Wolf, den hilt der Zaun nicht auf,
50 zur Herde zu gelangen!
Er kam —
doch weill er nicht wozu,
freut sich,
weill aber nicht woran,
55 er lebt,
weill aber nicht, wie lang!
In seiner Jugend
lebt er nach Willkir,
doch beginnt ihn der Geist der Begierde zu treiben,
60 erwacht er, um Giiter zu sammeln und verlidBt seinen Ort,
um Schiffe zu besteigen
und Wiisten zu durcheilen,
bringt seine Seele zu den Stétten der Lowen
und sie wandelt unter wildem Getier207,
65 Wenn er meint, seine Pracht wire reich,
geine Hand héatte GroBes gefunden 208,
203 (Ex 16, 20.) 205 Pg 147, 13.) 207 (Ez 1, 13.)
204 Spr 28, 21. 206 Ri 16, 9. 208 (Hi 31, 25.)

41



uberfillt im Frieden ihn der Verderber 209,
«er schlagt die Augen auf und ist nicht mehr210y,

Jederzeit ist er zu Plagen bestimmt,
70 die gehen und kommen,
und zu jeder Stunde
zu Ungliicksféllen,
in jedem Augenblick
zu Schicksalsschlédgen,
75 und jeden Tag
fallt Sehrecken tber ihn.
Verweilt er etwas in Ruhe,
ereilt ihn plotzlich Verderben!

Sei’s, er gerdt in den Krieg2!l, und es trifft ihn das Schwert,
80 oder der eherne Bogen durchbohrt ihn 212,
sei’s, dafl ihn Schmerzen umzingeln,
wilde Wasser ihn iiberfluten 213,
ihn boése, bestidndige Krankheiten treffen,
bis er sich selbst zur Last geworden
85 und bittres Otterngift214 in seinem Honig findet!

Zur Zeit, da sein Schmerz sich mehrt,
sinkt seine Ehre,
Knaben spotten sein 215,
und Buben herrschen iiber ihn 216,
90  Seinen leiblichen Kindern wird er zur Last,
und all seine Freunde stellen sich fremd.

Kommt seine Zeit, zieht er aus seinen Kammern
auf den Friedhof?21?
und aus dem Schatten seiner Zimmer
95 in die Dunkelheit,
streift Gewirktes ab und Purpur
und kleidet sich in Maden und Gewiirm,
legt sich zum Staub
und kehrt zu seinem Element zurick,
100 aus welchem er gebildet.

Der Mensch, dem dies zu eigen ward,
wann fiande er zur Umkehr Zeit,

um abzuwaschen seiner Abkehr Schmutz?
«Kurz ist der Tag, der Arbeit viel!»

209 (Hi 15, 21.) 212 (Hi 20, 24.) 215 (I1. K6 2, 23.)

210 (Hj 27, 19.) 213 Pg 124, 4f. 216 (Jes 3, 4.)
211 (I, Sam 26, 10.) 214 Tj 20, 14. 217 (Gen 10, 26.)

42



105

Und die Bedriicker, sie dringen 218,
gie eilen und laufen,

die Zeit lacht seiner
«und der Hausherr drangt».

Daher, mein Gott, gedenke all der Plagen,

110 die den Menschen treffen,
und wenn ich es hab schlecht gemacht,
so mache Du mein Ende gut!
Vergilt doch nicht mit gleichem Mal}
dem, dessen Stinden ohne Malf,
115 der bei seinem Tod dahingeht, unbedauert 219!
XXXVIII.
1 Mein Gott, ‘
wenn meine Siinde unvergebbar ist 220,
was willst Du tun fiir Deinen groflen Namen 221?
Wenn ich nicht auf Dein Erbarmen harre,
5 wer erbarmt sich meiner aufler Dir?
Und wenn Du mich t6test 222 — ich hoffe auf Dich,
fragst Du nach meiner Schuld —
flieh ich vor Dir zu Dir
und berge mich vor Deinem Zorn in Deinem Schatten!
10  Ich fasse die Sdume Deines Erbarmens, bis Du Dich meiner erbarmst,
und lasse Dich nicht, Du segnest mich denn?223!
Gedenke doch, da8 Du mich aus Lehm bereitet 224
und in diesen Plagen mich versucht,
drum such mich nicht nach meinen Werken heim
15 und laB mich meiner Taten Frucht nicht kosten!
Hab Geduld mit mir und fithr nicht meinen Tag herbei,
bis ich Zehrung bereitet, um an meinen Ort zuriickzukehren.
Drénge mich nicht eilig aus dem Lande 225,
die «Backtroge» meiner Schuld
20 auf meinen Schultern gebunden 226,
Stellst Du meine Siinden auf die Waage,
so lege in die zweite Schale meine Plagen,
218 Ex 5, 13. 221 Jos 7, 9. 224 Hj 10, 9.
219 T1. Chr 21, 20. 222 (Hi 13, 15.) 225 Kx 12, 33.
220 Gen 4, 13. 223 Gen 32, 27. 226 Fx 12, 34.

43



gedenkst Du meiner Siinde und Empérung,
denk auch an meine Niedrigkeit und Irrsal 227

25  und stelle jene
diesen gegentiiber!
Denk doch daran, mein Gott,
wie lange Zeit Du mich ins Land der Ruhelosigkeit gestoBen,
im Schmelzofen der Verbannung mich gepriift
30 und mich von meiner vielen Schuld geldautert;
Ich weifl, Du hast zu meinem Besten mich versucht,
hast mich mit Recht gebeugt
und um zuletzt mir Gutes zu erweisen 228,
mich der Miihsal Prifung unterworfen.

35  Darum, mein Gott,
es walte Dein Erbarmen iiber mir,
vollende Deinen Grimm nicht ganz an mir 229!

Vergilt mir nicht nach meinen Werken
und sprich zum Engel des Verderbens?230: Halt!
40  Was ist mein Vorzug und mein Wert,
daB Du nach meiner Siinde fragst 23!,
Wache(n) aufstellst wider mich 232,
mich wie den Biiffel mit dem Netze jagst233?
Ist denn nicht von meinen Tagen
der GroBteil schon verflossen und dahin —
45 und die mir blieben, schwinden hin in ihrer Schuld 234!
Wenn ich auch heute vor Dir lebe,
morgen fallt Dein Blick auf mich —
und ich bin nicht mehr 2351
50  Warum soll ich nun sterben ?
Weil mich dieses grofle Feuer fri3t236?
Mein Gott,
blicke auf mich zum Guten fiir den Rest meiner wenigen Tage,
verfolge nicht, was da entkommen und entronnen ist!

55  Was vom «Hagel» meiner Irrsal noch verschont geblieben 237,
darf (mir) doch das Ungeziefer meiner Siinden nicht vertilgen,
denn ich bin ja das Gebilde Deiner Hand!

Was niitzt es Dir auch, wenn das Gewiirm mich frifit,
wenn es das Werk Deiner Hénde verzehrt 2382

227 (K1 3, 19.) 231 (Hi 10, 6.) 235 (Spr 23, 5.)

228 Deut 8, 16. 282 (Hi 7, 12.) 238 (Deut 5, 22.)

229 (K1 4, 11.) 233 (Jes 51, 20.) 237 Ex 10, 5.

230 (T1. Sam 24, 16.) 234 Lev 26, 39. 238 (Ps 128, 2.)

44



XXXIX.

1 Es sei Dein Wille, Herr, mein Gott,
Dich mir erbarmend zuzuwenden,
mich durch vollendete Umkehr zuriickzubringen zu Dir.
Bereite mein Herz fiir mein Flehen, und neige Dein Ohr239!

5  Offne mein Herz fiir Dein Gesetz
und pflanze in mein Denken Deine Furcht!
Fasse tiber mich gute Beschliisse,
hebe bdose Entscheidungen tiber mich auf
und fiithre mich nicht in Versuchung
10 noch in Verachtung.
Rette mich aus jedem bosen Widerfahrnis
und berge mich in Deinem Schatten
bis vortiber das Verderben 240,
sei mit meinem Wort 24! und Sinn
15 und hiite meine Zunge vor der Siinde 242!

Gedenke meiner, wenn Du Deines Volks gedenkst
und beim Aufbau Deines Hauses,

(la mich) das Heil Deiner Erwéhlten schauen
und sprich mich rein, Dein Heiligtum zu suchen,

20 das verwlistete, zerstorte,

zu lieben seine Steine, seinen Schutt 243,
seine Trimmerhaufen,

und baue seine Triimmer wieder auf'!

XL.

1 Mein Gott,
Ich weiB, die von Dir Gnade erflehen,
fur sie sprechen gute Werke, die sie getan,
oder Wohltaten, die sie geilibt.
5  Aber ich,
ich habe keine Werke,
blof3 bin ich und leer 244,
wie ein unfruchtbarer Rebstock?245!

Nichts ist in mir,
10 weder Gerechtigkeit noch Tauglichkeit,
keine Liebe, keine Redlichkeit,

239 (Ps 10, 17.) 242 (Pg 139, 2.) 245 (Hos 10, 1.)
240 (Ps 57, 2.) 243 (Ps 102, 15.)
241 (Ex 4, 12.) 244 (Neh 5, 13.)

45



weder Gebet noch Flehen,
keine Unschuld, keine Treu,
kein Recht und keine gute Art,
15 nicht Gottesdienst, nicht Umkehr!

Darum sei es Dein barmherziger Wille,
Herr, unser Gott und Gott unsrer Viter,
Herrscher aller Welten,

Dich meiner zu erbarmen

20 und mir nah zu sein 246,

mich mit Deinem Wohlgefallen heimzusuchen
und mich freundlich anzusehn,
mich vor Dir Gnade finden lassen!

Doch vergilt mir nicht nach meinen Werken
25 und mach mich nicht zum Spott der Toren247.
Nimm mich zur Hélfte meiner Tage nicht hinweg
und verbirg Dein Antlitz nicht vor mir248,
Mach mich von meinen Siinden rein 249
und wirf mich nicht von Dir 250,

30  Belebe mich in Herrlichkeit
und nimm mich auf in Herrlichkeit 251,
fithr mich zur (rechten) Zeit aus dieser Welt
und bring mich in Frieden ins Leben der kommenden Welt.
Ruf mich nach oben 252
35 und setze mich unter die Frommen,
zihl mich zu den Erwihlten aus der Welt, die ihr Teil im Leben haben,
reinige mich, zu leuchten im Lichte Deines Angesichts,
belebe mich aufs neue
und fithre mich wieder herauf
40 aus den Tiefen der Erde?253, —

Und ich will sprechen:
Ich danke Dir, Herr, denn Du hast mir geziirnt,
Dein Zorn hat sich gewendet und Du hast mich getrostet 254,
Liebe (gebiihrt) Dir, o Herr, fiir alles Gute, das Du mir getan,
45 das Du mir erwiesen bis zum Tage meines Todes!

Fiir all dies bin ich schuldig
Dich zu bekennen, zu loben, zu preisen und zu erheben:

246 (Glen 45, 10.) 249 (Ps 51, 4.) 252 (Hos 11, 7.)
247 (Pg 39, 9.) 250 (Ps 51, 13.) 253 (Ps 71, 20.)
218 (Pg 27, 9.) 251 (Pg 73, 24.) 254 Jes 12, 1.

46



Sei gelobt durch Deine Geschépfe,

geheiligt durch die, die Dich heilig halten,

50 als Einer bekannt durch die Bekenner Deiner Einheit,

verherrlicht durch jene, die Dich verherrlichen,

erh6ht durch die, die Dich erhohen,

erhaben durch jene, die Dich erheben,

denn keiner von den Goéttern ist Dir gleich, o Herr255,

55

und nichts gleicht Deinen Werken !

«LaB Dir wohlgefallen die Reden meines Mundes

und das Sinnen meines Herzens,
o Herr, mein Fels und mein Erloser256!y

C. Anmerkungen

Die Anmerkungen folgen der Zeilenzéhlung innerhalb der Abschnitte in
der Ubersetzung. Die Verszeilenteilung entspricht dem hebriischen Metrum
(das nicht im ganzen Gedicht einheitlich ist), aber nicht der Zeilenziahlung
der Textausgaben.

Z]. 6

Z1. 10f.

Z1. 12

i

Die Zeugenschaft der Geschopfe ist ein wichtiger Beweggrund fiir
die kosmologischen Darlegungen in den beiden ersten Teilen der
«Konigskrone», vgl. auch VIII, XI (ZI1. 15), XII, XV (Z1. 17f.),
XVI (Z1. 17ff.), XXIII. Auch sonst in seinen Liedern tritt dieses
Motiv auf, vgl. Bialik-Rawnetzki II, 58:

Alle Geschopfe oben und unten
bezeugen Dich und alle rufen wie ein Mann:
Der Herr ist einer und Sein Name einer!/ ete.

Die mittelalterliche Welt sah untere und obere Welt in analoger
Entsprechung, womit die grundsétzliche Moglichkeit der Meta-
physik begriindet wurde.

«Geheimnis und Grund» (730 und T0°) sind poetische Termini fiir
Materie (pf1) und Form (771%). Verborgene Stétte: s. u. zu Z1. 191.
Der unausépreehbare Gottesname, an den sich allerlei Spekulationen
kniipften und der besonders in der Mystik eine zentrale Rolle spielt.
«Verhiillt» spielt auf die rabbinische Auslegung (b. Qidd. 71a) von
Ex 3, 15 an, welche fiir %% (fiir ewig) O'7¥% (zu verbergen) las.

255 (Ps 86, 8.)
256 Pg 19, 15.

47



Z1. 13

Z1. 16
Z1. 19f1.

Z]. 21f.

71, 23f.

Z1. 25f.

71, 1.,

Z1. 5f.

48

Nichts — }'l?g"?‘.;l, ist ein beliebter Begriff in der Mystik, vor
allem im Sefer J els‘;ira héufig gebraucht.
Die endzeitlichen Heilsgiiter, s. u. Z1. 25f. und XXVIIf.
Thron und Wohnstatt Gottes (s. auch XXIV, XXVI) sind zwar
beliebte poetische Motive, doch in der Mystik die Zentren des
Interesses (Ez 1—3!). Der Mystiker steigt durch die Sphéren auf
und durchschreitet die himmlischen Paldste, bis er vor den Thron
der Herrlichkeit gelangt, wo ihm kosmologische und eschatologische
Geheimnisse offenbar werden. Solche Spekulationen sind alt, am
deutlichsten in den sogenannten Hekalottraktaten, sodann (auch
Merkaba-Mystik genannt) fiir den Kreis um Rabbi Akiba und seine
Schiiler bezeugt. Ath. Henoch 14; 71, slaw. Henoch und griech.
Baruch bezeugen offenbar noch éltere Traditionen. Die Texte von
Qumran lassen in Verein mit Stellen aus den Pseudepigraphen
auf priesterliche Spekulationen als Ursprung schliefen. Ezechiel
war schliefilich auch Priester!

Tbn Gabirol identifiziert intellektualistisch die verborgene Wohn-
statt als Sphére des universalen Intellekts (s. XXIV).
Bild fiir die Emanation. Andere Lesart: j7IRS '73?3 (aus seinem
Licht ergossen), doch paBt diese Lesart nicht zum Wortspiel des
hebréaischen Kontexts.
«Diese Welt» und die «kommende Welt» (Heilszeit). Neben diese
traditionelle Auffassung tritt in XXVII eine kréftig spiritualisie-
rende, intellektualistische Umdeutung der handfesten jiidischen
Heilshoffnung.
Das Motiv ist in der judischen Literatur weit verbreitet und oft
ins Konkrete ausgesponnen (das Licht des ersten Schépfungstages,
der Wein Noahs). Seidmann (s. Einleitung 5), S. 6f., aber meint,
es sei nach Abot IT, 21, zu deuten: das Mall des Lohnes ist verbor-
gen (eine Mahnung vor Selbstvertrauen und Nachlissigkeit).

11.

¢«Der Herr, unser Gott, der Herr ist EINER» ist das Grundbekennt-
nis des Israeliten. Die judische Religionsphilosophie faft «Einer»
auch im Sinne der Einheit als Gegensatz zur Differenziertheit der
geschopflichen Welt, ein Hauptanliegen der gesamten mittelalter-
lichen Philosophie. Das von einigen Textzeugen gebotene «(. ..
Grund jedes Baues) und Geheimnis jeder Sache» ist wohl sekundérer
und auch sachlich falscher Zusatz (Gott ist nicht mit Materie und
Form — das bedeutet «Grund und Geheimnis», s. zu I, Z1. 10f. —
identisch).

Die Attributenlehre ist einer der heiBumstrittenen Punkte in jener
Zeit. Ibn Gabirol weiB, wie heikel (s. Z1. 11!) die Frage ist und



iibt duBerste Vorsicht, wie das héufige «nicht wie» oder dhnliche
Gegeniiberstellungen zeigen. Die via negationis galt als das einzig
sichere Mittel der Erérterung gottlicher Attribute.

Z1.13 Der Mensch. Andere deuten es fragend: Sollte denn der Eine
(= Gott) fallen?

I11.—1IV.

Gottes Existenz ist iiber Raum und Zeit erhaben. Er ist Ursprung der
Weltseele, in welche wieder alle Einzelseelen ihren Ursprung haben.

IV, Z1. 7f., verrit, daB die vollendete Erkenntnis fur Ibn Gabirol als
hochstes Heilsgut gilt. «Er iBt» (Gen 3, 22) vom Baum der Erkenntnis, von
«der siiBen Frucht der Vernunft» (XXVII, Z1. 15ff.) beimm Mahl der Heilszeit.
Zu Erkenntnis und Unsterblichkeit s. XXX.

VI,

Z1. 1 «und Geschopfe» fehlt in einigen Textzeugen und ist wohl sekundér.
Das Motiv beruht auf Dt 4, 23 und war auch in frithjudischer Zeit
bereits beliebt, vgl. Qumran, Kriegsrolle (1 QM) X, 8.

Z]. 5ff. anerkennt die positive Absicht der Gotzendiener (Seidmann, S. 18,
verweist auf die sachliche Parallele in Psal. Sal. 13, 1-7). Die
Knechte, die auf dem rechten Weg unbeirrt weiterwandeln, sind
wohl die Israeliten. Im Rahmen des Systems ist dieser Gedanke
unbegrindet und wirkt wie ein erratischer Block, dies auch struk-
turell.

Z1, 19ff. S. zu IT, 1f.

IX.

Zur Weisheit und iiber den Willen Gottes s. Einfiihrung, 3d. Quelle und

Licht sind Bild fiir die Emanation. ZI. 8 spielt an Spr. 8 an.

Z1.10 DaB dem Auge Licht entstrahlt, ist antike und mittelalterliche
Auffassung.

Zl. 13 Vgl. Sefer Jesira II, 2; Zohar I, 15a u. 6.

Z1. 19ff. beschreibt die Schopfung als Aufschlagen eines Zeltes. Die ver-
wendeten Worter stammen z. T. aus der biblischen Beschreibung
des Zeltheiligtums (2. Mos.). Dies ist wahrscheinlich nicht blo
formal als Stilmittel gedacht, da in der mystischen Tradition die
kosmologische Symbolik des Heiligtums eine grofle Rolle spielt.

Z1. 21  «Niederste» fehlt in einigen Textzeugen.

X

S. Einfiihrung 3d. Der im mittelalterlichen Judentum vielumstrittene
Einflul der Gestirne auf die Welt wird vorausgesetzt, doch dem Willen
Gottes streng untergeordnet.

Z1. 7f. Bezieht sich auf die komplizierte Kalenderberechnung.

49



.

Der Abschnitt beweist die Ohnmacht der méchtigen Himmelskérper
gegeniiber Gott. Sogar die Sonne muB sich verfinstern lassen, noch dazu
vom Mond, ihrem Knecht, der sein Licht von ihr empféngt.

Z1. 11 «Drachenlinie». Nach dem Sternbild benannt. Die Gerade, auf der
Erde, Mond und Sonne in diesen Fillen stehen.

XLIT,

Merkur, hebr. wortlich: «der Stern». Zum Charakter des Planeten vgl.
b.Schabb. 156a. Z1. 7 bieten einzelne Textzeugen andere Zahlen: 10 Monate.
Die Verszeileneinteilung der Ubersetzung weicht hier etwas von der des
hebraischen Textes ab.

XIV.
Venus, wortlich: «Glanz». Vgl. b. Schabb. 154a.

XV.
Z1. 17ff. Vgl. b. Sanh. 91b. Der Westen ist der Ort der Schechina.

XVI.

Z1. 5f. Siebengestirn und Orion haben nach damaliger Meinung Einflul
auf das Wachstum. Ibn Gabirol hat den Wortlaut der Hiobstelle
umgedeutet, so ist statt «Bande» Leckerbissen und statt «Fesseln ?»
etwas dhnliches wie «Gewiichse» (die von der Kraft dieser Gestirne
hervorgezogen werden) zu iibersetzen.

Z1. 7, 13 Die nordliche und siidliche Polarregion.

X V11,

Vollmond und Neumond. «Obere Sterne» sind Mars, Jupiter und Saturn,
«untere» die Venus, der Merkur und der Mond (von der Sonne aus betrachtet).
Originell ist die Verwendung der Worte iiber den hellen Hautfleck 3. Mos. 13
fiir die Monderscheinungen !

XVIII.
Mars: der «Rotliche», daher Zl. 8 das Zitat. Vgl. b. Schabb. 156a.

XIX.
Jupiter, hebr.: «Gerechtigkeit» (Z1. 15!). Vgl. b. Schabb. 156a.

50



XX.

Saturn, hebr. Schabtaj (in dem das Wort fiir «gefangenfiihren» anklingt).
Vgl. b. Schabb. 156a. Z1. 14 fehlt zum Teil.

XXT,

Die Zahlenangaben geraten hier ins Phantastische. Die Anspielung auf
Ex 28, 8 ist kaum zufillig; der hohepriesterliche Ornat hatte eine kosmolo-
gische Symbolik.

XXII.

Die Anordnung erfolgt von Westen nach Osten.

XXIII.

Die letzte und gewaltigste Sphére der Sinneswelt, die alle {ibrigen Sphéren
bewegt. Ihre GréBe, eindriicklich veranschaulicht durch das Bild vom Senf-
korn im Meer, bedeutet gar nichts im Vergleich zur GroBe des Schopfers.

XXIV.

Die Sphére des universalen Intellekts, die zehnte, wird mit dem inneren
Heiligtum verglichen. Sie ruht auf Sdulen, ist also unbewegt. Ibn Gabirols
Annahme, dafB auch sie sich aus Materie und Form konstituiert, ist der auf-
fallendste Punkt in seinem System. Ob in Z1. 6ff. Anspielungen auf Materie
und Form vorliegen, ist nicht sicher.

XXV.

Uber die Engelwelt stand dem Dichter reiches Material aus der Tradition,
vor allem der mystischen Literatur, zur Verfiigung. Z1.36ff. 148t die Engel
mit Worten aus der Liturgie des Versohnungstages ihrem Herrn huldigen
(die Reihenfolge der Zeilen ist in der Uberlieferung nicht einheitlich, ich
folge Schirmann). '

Z1. 11 «Klare Gestalten»: Die Seele wird gern als Perle (oder Koralle) be-
zeichnet. Damit wird ihre feine Substanz angedeutet, die sie mit
den Engeln gemein hat.

Z1.13  «Innere und duBere»: Vor und hinter dem Vorhang des (himmli-
schen) Heiligtums.

Z1.156 Beschreibung der Emanation!

Z1. 20f. Der hebrdische Text hat des Reims halber weibliche Formen:
Firstinnen, Dienerinnen.

Z1. 25f. Die Erschaffung der Engel ist ein in der jiidischen Tradition weit-
verbreitetes Motiv.

51



Z]. 30ff. Der Dienst der Engel wird als priesterlich-liturgischer Dienst im
himmlischen Heiligtum dargestellt.

XXVI.

Zum Thron der Herrlichkeit s. zu I, Z1. 19f., zu « Geheimnis» und « Grund »
s. zu I, Z1. 10f.

XXVII.

Heils- und Strafort werden in der Tradition gern benachbart und in der
Nihe des Gottesthrones lokalisiert. Uber die «reinen Seelen» in Zl1. 4 s. zu
VII und vgl. XXX. Es sind jene, die sich bemiiht haben, den bosen Trieb
(s. XXXVI) zu uberwinden und sich iiber die grob materiellen Seinstufen
erkennend zur geistigen Welt zu erheben. Dementsprechend ist das Heilsgut
die vollkommene Erkenntnis.

Reizend ist das Wortspiel S6hne Noahs = Schne der Ruhe.

Das Motiv vom Mahl ist zwar der Tradition entlehnt, aber rationalisie-
rend umgedeutet. Die Tradition weil vom Essen des Leviathan und vom
Trinken des verborgenen Weines des Noah. Bei Ibn Gabirol ist es die «siille
Frucht der Vernunft»! Andere Stellen der Tradition sprechen auch vom Er-
gotzen am Glanz der Schechina (bBer. 17a).

XX VIIL,

Auch hier nimmt Ibn Gabirol traditionelle Motive auf, die bereits im
ath. Henochbuch voll ausgebildet sind. « Die von Siinde umkehren » und « Uber-
treter des Bundes» begegnen ebenfalls bereits in der Literatur des Friih-
judentums.

XXIX.

Vgl. XXV: Die Bilder von Fels und Steinbruch veranschaulichen die
Gleichheit der Substanz des Emanierten. Die universale Vernunft wird
mit dem Feuer verglichen, daher ist auch die Seele im Menschen wie ein
Feuer und stellt die Vermittlung zur geistigen Welt dar.

XXX.

Hier wird der intellektualistische Zug des Seelenbegriffs deutlich: die
Erkenntniskraft ist es, auf welcher die Unsterblichkeit der Seele beruht!
Zur «reinen Seele» s. bei VII und XXVII.

Z1. 11ff. mit dem Vergleich der unreinen Seele mit der unreinen Frau von
3. Mos. setzt eine Art Apokatastasis panton voraus (neuplatonischer
Einflul). Wie sich diese automatische Allerlésung zur biblischen
«Heilsgeschichte» verhalt, bleibt ungeklért!

52



XXXII.

Dieser Abschnitt leitet zum sehr persénlich gehaltenen Gebetsteil uber.
Z1. 14f. stellt die Erkenntnis der Theologia naturalis neben die mystische
Schau, insofern beide zur Erkenntnis der Nichtigkeit des Endlichen gegen-
iber der Allmacht des Unendlichen fithren. Trotz dieser Parallelisierung
liegt zwischen Philosophie und personlichem Glauben Ibn Gabirols eine
uniiberwundene Kluft, da die eben genannte bescheidene Aufgabe der ratio-
nalen Erkenntnis nicht dem philosophischen Ansatz und dem eigentlichen
Erkenntnisbegriff des Dichters entspricht. Begegneten wir in den beiden
ersten Teilen der judischen Tradition nur als Stilmittel (Zitate) oder in
unmotivierten Einzelziigen, so liegt im dritten Teil das Gebet eines bewuBten
Juden vor.

XXXIII.

Im folgenden begegnen oft Anklidnge an die jlidische Gebetstradition.
Z1. 9ff. wiederholt die Anféinge der Abschnitte I—IX.

Z1. 16ff. finden wir eine sehr negative Sicht des Menschen, wie auch sonst
héufig in der religiosen Lyrik des Mittelalters. Der Talmud und teilweise
auch die Midraschim zeigen aufs Ganze gesehen ein weit zuversichtlicheres
Menschenbild. Beides mufl beachtet werden, wobei freilich die Frage auf-
taucht, welche Seite mehr Gewicht hat. Gewohnlich kann man der Poesie
als unmittelbarem ErguBl des religiosen Gefithls den Vorrang zuerkennen,
wenn es um die Erforschung des tatséchlichen religiosen Empfindens geht.
Allerdings ist dieses negative Menschenbild in der hebridischen Poesie des
Mittelalters auch ein traditionelles Motiv, bedingt durch das Vorbild der
biblischen Psalmen, und wir begegnen dieser Einstellung auch in der reli-
giosen Dichtung der eschatologischen Gruppen im Frithjudentum, wie etwa
in Qumran (Hymnenrolle I, 21ff., II1, 23f., TV, 29f., X, 3ff., XII, 24ff.,
XIII, 14ff. u. 6.) oder in den Psalmen Salomos. Auch das Stilmittel der Auf-
nahme biblischer Sitze bzw. Satzteile begegnet uns damals schon. Dies
allein beweist freilich noch keinen direkten Zusammenhang im Sinne einer
Abhédngigkeit der mittelalterlichen Poesie von dieser Art der Lyrik im Friih-
judentum. Wenn wir aber bedenken, dal die Gegeniuberstellung eines er-
habenen Gottesbildes und eines sehr pessimistischen Menschenbildes ein
Grundanliegen in der judischen Mystik ist, dann wird ein Zusammenhang
wahrscheinlicher. Begegnet uns die &lteste religitse Lyrik im Mittelalter
doch gerade in der mystischen Literatur (Hekalotliteratur), die selbst wieder
viel dlteres Material in sich aufgenommen hat. Die Mystik stand in engstem
Zusammenhang mit der Symbolik des Kultes und mit der Liturgie. Die
Apokalyptik beniitzte im Frithjudentum die Kultsymbolik und die liturgi-
sche Tradition fiir ihre eschatologischen und esoterischen Interessen, erfalBte
zwischen 70 und 135 n. Chr. auch einen Teil des Pharisédismus und erhielt
sich in der Form der Merkaba-Spekulation (mit beiden Interessen, dem
eschatologischen wie dem esoterischen!) weiter. Nach ein paar Jahrhunderten

53



trat diese Stromung etwas verwandelt und unter Aufnahme fremder Ele-
mente (Gnosis) immer stidrker hervor und erreichte in den groBen Kabba-
listen des Mittelalters ihre Bliite.

Z]1. 31  «Leichten Fusses»: zur Siinde.

XXXI1V.

Z1. 2f. Ahnlich R. Jehuda in Joma 87Db.
Z1. 9ff. beginnen die Verszeilen nach dem Alphabeth.

XXXV.

Z1. 8ff. Der Vergleich mit Vater und Amme ist ein altes Motiv, vgl. Qum-
ran, Hymnenrolle (1 QH) IX, 29—36.

Z1.13  Dem Sinne nach: als ich selbsténdig zu denken und handeln begann.

Z1. 14ff. Unvermittelt gegeniiber dem philosophischen Weltbild treten nun
Gesetz und Propheten auf den Plan.

XXXVI.

Der «gute» und der «bose Trieb» sind Zentralbegriffe der rabbinisch-
judischen Ethik. Das hier geschilderte vergebliche Bemiihen, den bosen
Trieb zu iiberwinden und das Gute zu tun, erinnert an Rdémer 7, wo das
vergebliche Streben des Menschen unter dem Gesetz geschildert wird. Aber
Ibn Gabirol schlieBt mit der Zuversicht auf Gottes Erbarmen und auf
Gottes Hilfe.

XXXVII.

Die Siinde hemmt die Erkenntnisfihigkeit der Seele und so gerédt der
Dichter in Angst: wird seine Frist ausreichen? Eindringlich hilt er seinem
Schopfer die Sinnlosigkeit eines erbarmungslosen Gerichtes vor, so gerecht
es auch wire. Wie er hier das Elend des Menschenlebens schildert, gehort zu
den eindriicklichsten Stiicken dieses Werkes. Bei jeder Zeile merken wir,
wie der Dichter seinem eigenen Erleben Ausdruck verleiht.

Z1. 51 lautet eine Lesart fiir «er kamy: «er ist stolz».
Z1. 59  «herrschen» ist vielleicht (parallel spotten) als «Spriiche machen,
witzeln» zu tibersetzen.

XXXVIII.

Wenn Gott sich nicht erbarmt (er, der Barmherzige, Gnéadige, Langmiitige
etc.), dann tut er der Ehre seines grofen Namens Abbruch. Dies ist kein
berechnender Wink mit dem Zaunpfahl, es ist tiefernst gemeint, wie die
folgenden Zeilen mit dem Ausdruck des bedingungslosen Vertrauens zeigen.

54



Wie Jakob ringt Ibn Gabirol um den Segen, er will Gott nicht lassen. Und
wenn Gott ihn 148t — was héatte dann der Schopfer von seinem Geschopf?
Wenn schon alle Schuld gewogen werden soll, dann doch auch das Leiden —
wenn auch dieses gerechte Strafe war. Aber auch in diesem Fall war es als
Priifung, als Zurechtweisung und daher letztlich gut gemeint. So bricht
wieder das Vertrauen durch, jedoch abermals gefolgt von Vorhaltungen,
die deutlich auf das Schicksal des Dichters anspielen. Noch einmal beruft
er sich auf seine Nichtigkeit: es ist sinnlos, so etwas Nichtiges zu richten!
Und zum AbschluB beruft er sich auf seine Wiirde: Gott wird doch das
Werk seiner Hénde nicht génzlich fallen lassen!

XXXIX.
Z1. 17  «Haus» ist wortlich die eigentliche Tempelhalle, Z1. 19 mit «Heilig-
tum» ist das Allerheiligste gemeint.
XL.
Zl. 21 «Wohlgefallen», andere Lesart: «Frieden».

Z1. 30ff. Auch der traditionelle Auferstehungsgedanke ist nirgends organisch
mit dem philosophischen Weltbild des Dichters verbunden.
Der Zusammenhang erfordert diese Ubersetzung (der Text des

Psalmwortes ist unsicher).
Z]. 46ff. enthélt Anklénge an das Kaddisch-Gebet.

Z1. 31

NOTIZEN ZUM ZEITGESCHEHEN

Wihrend Eichmann wartet wartet Hichmann im Geféngnis
von Ramleh, und in Israel und

Wie nicht anders zu erwarten auch da und dort auBerhalb

war, ist Adolf Eichmann durch
das Bezirksgericht von Jerusa-
lem zum Tode verurteilt worden.
Wie kaum anders zu erwarten
ist, wird die Berufungsverhand-
lung, die durch die Appellation
von Eichmanns Verteidiger no-
tig geworden ist, am Urteil
nichts mehr &ndern. Indessen

wird die Frage diskutiert, was
mit dem zum Tode Verurteilten
nun geschehen soll? Soll das Ur-
teil vollstreckt werden? Es gibt
auch in Israel Leute, die grund-
sétzliche Gegner der Todesstrafe
sind. Sie setzen sich fiir die Um-
wandlung der Strafe ein. Der
Vorschlag ist gemacht worden,

55



	Die "Königskrone" des Salomo Ben Jehuda Ibn Gabirol

