
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 18 (1962)

Artikel: Die "Königskrone" des Salomo Ben Jehuda Ibn Gabirol

Autor: Maier, Johann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960987

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960987
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


JUDAICA
BEITRÄGE ZUM VERSTÄNDNIS DES JÜDISCHEN SCHICKSALS

IN VERGANGENHEIT UND GEGENWART

DIE «KÖNIGSKRONE»
DES SALOMO BEN JEHUDA IBN GABIROL

Von Johann Maiek

A. Einführung

1. Die Zeit

Zu den glücklichsten Zeiten, die das Judentum auf fremdem
Boden erlebte, gehören die Jahrhunderte des maurischen Spanien.
Im allgemeinen ist es wenig bekannt, daß mit der fortschreitenden
christlichen Eroberung Spaniens ein helles Eiland blühender Kultur
und religiöser Toleranz im Mittelalter des christlichen Europa
versank. Die prickelnde Lebensfreude, die uns in der maurischen
Poesie begegnet, und die arabische Wissenschaft, welche das
Schrifttum der Antike von den christlichen Syrern übernommen und
in arabischer Sprache weitergepflegt hat, übten selbst auf die
Nachbarländer noch ihren Einfluß aus. So erweckte das maurische
Vorbild in der Provence die Kunst der Troubadours, und die
christliche Philosophie des Mittelalters empfing durch die arabische

Vermittlung der antiken Philosophie erst die maßgebenden
Impulse für ihre Blüte. Blieb auf diese Weise wenigstens ein Bruchteil
der Kultur jenes glücklicheren Spaniens für die Nachwelt lebendig,
so gilt dies leider nicht für die tolerante Haltung in religiösen Fragen.

Christen und Juden werden im Islam als Angehörige von
«Buchreligionen» anerkannt und daher nur verhältnismäßig ge-

1



ringen Einschränkungen unterworfen. Kein Wunder also, wenn die
im christlichen Bereich so bedrängten Juden sich mit Eifer am
wirtschaftlichen und kulturellen Leben der maurischen Staaten
beteiligten. So nahmen auch sie das Erbe der Antike auf und
entwickelten einerseits eine Religionsphilosophie, die analog der
arabischen Philosophie auf Aristoteles und Piaton fußte. Durch meist
jüdische Vermittlung lernten auch die christlichen Denker die
griechische Philosophie wieder in weiterem Umfang kennen, und
dies schuf die Grundlage für die großen theologischen Werke des

Mittelalters. Andrerseits wurde mit Hilfe der antiken grammatikalischen

Kategorien eine arabische und ihr entsprechend eine
hebräische Sprachwissenschaft gegründet. Das Hebräische erlebte
damals eine glänzende Renaissance, und zwar nicht bloß als heilige
Sprache der Tradition und Liturgie. Nichts kennzeichnet jenes
Zeitalter besser als die Tatsache, daß sich in ihr neben einer Fülle
religiöser Poesie auch eine reiche weltliche Lyrik in hebräischer
Sprache entfalten konnte. Nie mehr seit dem biblischen Hohelied
und nie wieder bis zu den Liedern des heutigen Israel wurde
irdisches Glück und irdische Liebe so unbekümmert besungen wie in
jener Zeit. Nur damals konnte eine Gestalt erstehen, wie Samuel

Ha-Nagid (993—1055), der Wesir des Staates Granada, ein
hervorragender Staatsmann und siegreicher Feldherr (er schrieb sogar
hebräische Kriegslieder!), zugleich ein anerkannter Gesetzesgelehrter

und Wissenschaftler. Selbst ein glänzender Dichter und kraft
seiner Stellung ein großzügiger Mäzen, scharte er die besten Talente
um sich. Kein Wunder, daß unter solch günstigen Bedingungen
eine stattliche Zahl von Persönlichkeiten heranreifte, die der
hebräischen (und arabischen) Literatur bedeutende Werke
geschenkt haben.

Die christliche Eroberung brachte nicht nur eine kulturelle und
äußerliche Verarmung, sondern auch erbarmungslose Unterdrük-
kung mit sich. Was Belmonte im Schlußakt von Mozarts «Entführung

aus dem Serail » bekennen muß («... unser Schicksal würde zu
beklagen sein »), hat einen historischen Grund. Neben den Mauren
selbst wurden die Juden vom christlichen Fanatismus am härtesten
getroffen. Die frohen Lieder verhallten, und an ihre Stelle trat die

Klage.

2



2. Der Dichter

Über den Lebenslauf Ibn Gabirols ist uns zwar im einzelnen

wenig bekannt, doch sein Lebensschicksal als Ganzes spiegelt sich
in aller Bitterkeit in seinen Gedichten wider. Er wurde etwa 1021/22
in Malaga geboren, verlor sehr früh seine Mutter und bald darauf
auch den Vater. In Saragossa fand der reich begabte Waisenknabe
wohlgesinnte Gönner, die ihm zu einer gediegenen Ausbildung
verhalfen. Aber am frohen Leben seiner Umwelt war ihm kein Anteil
beschieden, denn ein unheilbares und schmerzhaftes Leiden zeichnete

ihn schon in jungen Jahren mit dem Tode. Man hat vermutet,
daß es sich um Lungenschwindsucht gehandelt habe. Neuerdings
denkt man an eine bösartige Furunkulose, da dies eher zu den
Anspielungen und Schilderungen in manchen seiner Gedichte paßt.
Er spricht da von brennendem Feuer und schildert, wie er sich

nächtelang vor Schmerzen auf seinem Lager wälzt. So warf der
Tod seinen Schatten über das Leben und Schaffen des wortgewaltigsten

Dichters jener Zeit. Er wußte, daß seine Frist begrenzt war,
und es entsetzte ihn. Nicht, daß er den Tod fürchtete; das bloße
Entschlafen wäre ja die Erlösung von aller Pein:

«Vergiß deinen Kummer,
du seufzende Seele,

was fürchtest du Nöte,
die man vergißt?

Wenn morgen dein Körper
da unten wird wohnen,

ist alles vergessen,
als ob es nie war »

Ihn schreckte das Gericht nach dem Tode. Im Unterschied zum
biblischen Hiob haderte er nicht mit seinem Schöpfer, weil er sich
für gerecht und unschuldigerweise geschlagen hielt, seine Glaubenshaltung

war vielmehr durch tiefe Demut vor Gott und durch ein

ausgeprägtes Sündenbewußtsein bestimmt (vgl. das Gebet in der

«Königskrone», XXXIIIff.). Seine Verzweiflung wird aus seiner

Sinngebung des Lebens verständlich. Sinn und letzten Zweck des

menschlichen Daseins ist nach Ibn Gabirol die Erkenntnis der

3



Wahrheit beziehungsweise der Wirklichkeit. Von frühester Jugend
an voll unstillbarem Wissensdurst, sah er jenes Lebensziel durch
seine fortschreitende Krankheit bedroht. Die Zeit war sein Feind,
und sein Geist lief mit ihr um die Wette :

«Ich bin der Mann, der seine Lenden hat gegürtet,
der nicht abläßt, bis er sein Gelübde hat erfüllt,

dessen Herz vor seinem eignen Herz erschrickt
und dessen Seele es verwirft, in seinem Leib zu wohnen,

der von Jugend auf sich die Erkenntnis hat erwählt,
auch wenn ,Schmelzofen Zeit' ihn siebenfach geprüft

und alles einreißt, was er baut, und ausreißt,
was er pflanzt, und seinen Zaun durchbricht »

Das klingt trotzig-zuversichtlich, aber der Gedanke an den
nahenden Tod läßt ihn zu Gott flehen, ihn doch nicht hinwegzunehmen,
solang er noch nicht die «Wegzehrung» für seine Reise bereit hat
(s. Königskrone XXXVIIf.). In der Wertung der Erkenntnis als
Lebensziel verrät sich der Philosoph Ibn Gabirol. Sein
Sündenbewußtsein wie seine religiöse Sicht des Menschen überhaupt
bezeugen hingegen eine radikale und tiefe Frömmigkeit, die zwar
auch bei anderen jüdischen Dichtern des Mittelalters zu finden ist,
bei Gabirol aber noch eine starke persönliche Note erkennen läßt.
Christliche Darstellungen des Judentums haben diese Zeugnisse
lebendiger Glaubenshaltung zumeist unbeachtet gelassen, wodurch
das recht einseitige Bild einer «versteinerten» Gesetzesfrömmigkeit
geschaffen wurde. Dieses widerspricht der Wirklichkeit und paßt
schon gar nicht auf Ibn Gabirol. Man wird bei dieser Betonung
menschlichen Unvermögens und völligen Angewiesenseins auf
Gnade und Erbarmen Gottes an die Hymnen von Qumran oder die
«Psalmen Salomos» erinnert und im Abschnitt XXXVI der
«Königskrone » liegt eine sachliche Entsprechung zum siebenten Kapitel
des Römerbriefes vor. Da spricht kein zweiter Hiob, denn nicht
Gottes Gerechtigkeit, sondern seine eigene wird dem Dichter zur
quälenden Frage. Dennoch genügt ihm die bloße Hoffnung auf
Gottes Erbarmen allein nicht, zu hart war die Pein seiner wenigen
Jahre. Gewiß, er macht Gott keinen Vorwurf, aber er fordert ihn
auf, beim Wägen seiner Schuld doch seine Leiden in die andere

4



Waagschale zu legen und sie als Sühne anzunehmen, wobei er sich
in diesem Zusammenhang ganz bewußt mancher Ausdrücke aus

Jesaja 53 bedient (s. Königskrone XXXVII ff.).
Von Jugend auf geschlagen und gestraft, ein leidender

Gottesknecht, so tritt uns Ibn Gabirol in seinem Verhältnis zu Gott vor
unser Auge.

Das Verhältnis des Dichters zu den Mitmenschen zeigt uns jedoch
eine andere, ja widersprüchliche Seite seines Charakters. Seine

demütige Haltung gegen Gott hatte offenbar keinerlei Einfluß auf
seine Haltung gegenüber dem Nächsten. Der Grund ist zunächst
einfach in seiner überdurchschnittlichen Begabung zu suchen, der
er sich sehr wohl bewußt war :

«Ich bin der Fürst — und das Lied mein Sklave,
ich bin die Harfe aller Sänger und Spieler.

Mein Lied bedeutet, was für Könige die Krone,
was die Hüte auf den Häuptern der Wesire.

Siehe, ich mit meinen sechzehn Jahren —
und mein Herz ist weise, wie ein achtzigjährig Herz!»

Einem Dichterling, der sich mit fremden Federn schmückte,
entgegnete Ibn Gabirol :

«Du hast mein Wort gestohlen und verleugnet,
hast heimlicherweise Zäune verletzt,

hofftest groß zu werden durch mein Lied
und dir in (deiner) Not zu helfen?

Ja können denn Menschen den Himmel ersteigen
und (Himmels-)Lichter vor der Welt verbergen?

Die Sache wiegt nicht schwer in meinen Augen :

Trocknen Ströme wegen einem Eimer aus »

Dieser großzügigen Überheblichkeit steht aber eine nicht minder
starke persönliche Empfindlichkeit gegenüber. Ständig fühlte er
sich vernachlässigt, ausgestoßen, und machte seiner Umgebung die

heftigsten Vorwürfe, selbst so hohen Gönnern wie Samuel dem

Nagid. Dieser Charakterzug, der ihn sehr unbeliebt gemacht hat,
ist wohl durch seine Krankheit so stark zum Ausdruck gekommen.
Doch nicht genug, der Drang nach Erkenntnis machte ihn in
bezug auf einmal erkannte Tatsachen unbestechlich, und so hielt

5



er auch mit seiner Meinung über die Mitmenschen nicht zurück.
Damit schuf er sich so viele Feinde, daß er schließlich aus Saragossa
fliehen mußte, nachdem sich mit seinem philosophischen Werk
(«Die Lebensquelle») wegen dessen unjüdischem Charakter für
seine Gegner auch eine sachliche Angriffsfläche bot. Seit dem Tod
seines edlen Gönners Jeqotiel, der einem tragischen Justizmord
zum Opfer gefallen war, mehr und mehr vereinsamt, mußte der
Todkranke auch noch die Heimatstadt verlassen. Seine letzten
Jahre und selbst sein Todesjahr liegen für uns im Dunkeln. Er
dürfte zwischen 1052—1058 in Valencia gestorben sein, wobei ein
frühes Datum das Wahrscheinlichere ist. Bald wußte der Volksmund

allerlei Legenden über diese tragische Gestalt zu erzählen,
die in einer glücklichen Zeit so gewaltig mit dem Leiden rang —
der darum nicht nur ein Großer seines leidgeprüften Volkes,
sondern ein Großer der Menschheit war.

3. Werk und Weltbild Ibn Gabirols

a) Unumstritten war und ist Ibn Gabirols Bedeutung als Dichter.
Er hat im Anschluß an Dünas ben Labrat der hebräischen Poesie

erst die festen metrischen Kategorien geschaffen. Die Zeitgenossen
haben seine Bedeutung zwar erkannt, ein gefeierter Dichter ist
Ibn Gabirol wegen seines schwierigen Charakters freilich zeit seines
Lebens nicht geworden. Man nannte ihn den kleinen Salomo, nicht
nur seiner kleinen Gestalt wegen, sondern auch, weil man außer

König Salomo (der in der Überlieferung als Dichter und Verfasser
mehrerer biblischer Schriften gilt) keinen seinesgleichen nennen
konnte. Ibn Gabirol hat sich zwar in allen Sparten der Poesie
versucht und hat zum Beispiel auch einige Liebeslieder verfaßt, das

Schwergewicht seines Schaffens lag aber auf der religiösen Lyrik,
die allerdings den Stempel seiner ichbetonten Persönlichkeit trägt,
so daß die Beziehung zu seinem Volk gelegentlich — im ganzen
jedoch keineswegs ernsthaft — zurücktritt. Ziehen wir neben seinem

kräftigen Selbstbewußtsein noch seine Sinngebung des menschlichen

Lebens (fortschreitende Erkenntnis) in Betracht, dann erklärt
sich daraus zum Teil, warum er für die Erkenntnis der Wirklichkeit
auf alle religiöse Tradition verzichten konnte. Gewinnt der Leser

6



von hier aus auch leicht den Eindruck einer ganz rational
eingestellten Persönlichkeit, so muß doch davor gewarnt werden, diesen

Zug zu überschätzen. Derselbe Ibn Gabirol zeigt in seinen poetischen

Werken eine erstaunliche Kenntnis von Motiven aus der
älteren mystischen Tradition des Judentums, die sich eben in
jenen Jahrhunderten und gerade in Spanien und Südfrankreich
zur Kabbala entwickelte, wobei die Herkunft einwandfrei orientalischer

Motive den Religionshistoriker vor bislang ungelöste Rätsel
stellt, was übrigens auch für die Herkunft der orientalisch-mani-
chäischen Züge der Katharer — beziehungsweise Albigenserbewe-
gung gilt. Was Ibn Gabirol betrifft, so hat er die mystische Tradition
wohl gekannt, aber viele der übernommenen Einzelzüge hat er
«entmythologisiert» und ihnen in seinem Denken eine andere
religiöse Funktion zugewiesen, wie er denn auch in seinen philosophischen

Werken völlig darauf verzichten konnte (was bei echten
mystischen Neigungen schwer denkbar wäre). Für die Nachwelt
hat er aber offenbar weithin als Mystiker gegolten, was auch eine

Legende bestätigt, die zu berichten weiß, daß Ibn Gabirol sich einen
weiblichen Golem geschaffen hätte, der ihn bediente und den er,
wegen der Sache zur Rechenschaft gezogen, wieder in Sägespäne
zerfallen Meß. Schließlich ist es auf Grund der mystischen Motive
in seinen Gedichten auch möglich gewesen, mehr herauszulesen
als drinnen stand, und auch einzelne neuplatonische Motive in seiner
Gedankenwelt konnten ebenfalls leicht als mystisch interpretiert
werden. Auch seine Art, Liebeslieder auf das Verhältnis Gott-Volk
zu dichten, dürfte ihn in Mystikerkreisen beliebt gemacht haben.

So mag es dazu gekommen sein, daß zum Beispiel seine Lehre
vom Willen Gottes (s. u.) in der Kabbala wieder auftaucht, etwa
bei Esriel von Gerona und dann im Buche Zohai (I, 15a).

b) Das poetische Werk des Dichters ist, soweit erhalten, von
Bialik-Rawnetzky 1925 (Verlag Debir, Tel Aviv) in 3 Bänden
(«Sire Selomo bän Jehuda ibn Gabirol», Die Lieder Salomo ben
Jehuda ibn Gabirols) gesammelt und ediert worden. Eine gute
Auswahl bietet der beste lebende Kenner der hebräischen Poesie
des Mittelalters, Ch. Schirmann, in seinem Werk «Das hebräische
Lied in Spanien und in der Provence» (hebr.), Bd. 1 (Bialikinstitut
Jerusalem, Debir, Tel Aviv 1959).

7



c) Von den philosophischen Schriften ist zunächst «Die Ordnung
der Seeleneigenschaften» zu nennen, eine in arabischer Sprache
(ediert von S. Wise, Salomon ihn Gabirol. The Improvement of
Moral Qualities..., New York 1902) um 1045 verfaßte ethische
Schrift ohne jegliche Bezugnahme auf die jüdische religiöse
Tradition! Sie wurde von Jehuda ibn Tibbon ins Hebräische übersetzt.
Bei einer anderen Schrift, «Die Perlenauswahl», ist die Echtheit
umstritten. Das bedeutendste Werk in diesem Zusammenhang ist
jedoch die «Lebensquelle», in welcher Ibn Gabirol in Form eines

platonischen Dialoges sein Weltbild darlegt. Der ursprünglich
arabische Text ging verloren, da der folgende Aufschwung des Aristo-
telismus in den kommenden Jahrhunderten dieser neuplatonisch
gefärbten Schrift nicht günstig war. Erhalten ist eine lateinische
Version (Fons vitae) aus dem 12. Jahrhundert (ediert von C. Bäum-
ker, Beiträge zur Phil, des Mittelalters I, 2—4, 1885), die aber selbst
mehr auf einer anderen Übersetzung als auf dem arabischen Original
beruht. Da das Werk in keiner Weise seinen jüdischen Verfasser
erkennen läßt, doch dreimal ausdrücklich Plato zitiert, hielt man
ihren Verfasser Avicebrol (oder Avencebrol) für einen mohammedanischen

oder gar christlichen Philosophen, bis S. Münk um die
Mitte des vorigen Jahrhunderts in der Pariser Nationalbibliothek
einige hebräische Fragmente bei Sem Tob ibn Falakera entdeckte,
die er als Teile der «Lebensquelle» erkannte und so den «Scholastiker»

Avencebrol mit Ibn Gabirol identifizieren konnte. Diese
Fragmente sind in einer hebräischen Rückübersetzung des Werkes durch
Jakob Blobstein (Jerusalem 1926) mit abgedruckt.

d) Das Weltbild Ibn Gabirols ist wieder ein Zeugnis seiner
eigenwilligen Persönlichkeit. Es handelt sich um ein System auf wesentlich

neuplatonischer Basis mit aristotelischen und eigenständigen
(bzw. der Herkunft nach ungeklärten) Elementen. Wie viele
Widersprüche und ungeklärte Probleme dieses System auch birgt (s. J.
Guttmann, Die Philosophie des Judentums, 1933, 1021f.), es hat
kraft seiner eigenartigen Elemente die christliche Philosophie des

Mittelalters viel und lange beschäftigt.
Das Gerüst für Ibn Gabirols System bildet das ptolemäische

Weltbild. Die Erde (Erde und Wasser) steht demnach im Zentrum
des Kosmos, um sie herum wölben sich zwiebelartig die einzelnen

8



Sphären. Zunächst die Regionen der beiden anderen der 4 Elemente,
Luft und Feuer (das als feine Substanz verstanden wurde). Darauf
folgen 1. die Sphäre des Mondes, dann die Sphären der Planeten
(2. des Merkur, 3. der Venus, 4. der Sonne, 5. des Mars, 6. des

Jupiter und 7. des Saturn), 8. die Tierkreissphäre (Fixsternsphäre),
darüber folgt 9. die alles bewegende Sphäre. Damit ist die Grenze
der körperlichen Welt erreicht, und die geistige Welt beginnt. Die
Anzahl der Sphären lag damals nicht genau fest, häufig sind es 10.

Soweit vertritt Gabirol die naturwissenschaftlichen Ansichten seiner
Zeit.

Aristoteles, dessen Philosophie im Mittelalter sich mehr und mehr
durchsetzte, hatte das Entstehen des Seienden als Übergang von
der Potenzialität zur Aktualität definiert und ersterer die Materie,
der zweiten die Form, zugleich der Materie das Prinzip des
Allgemeinen (genus) und der Form das des Besonderen (species)
zugeordnet. Dem Neuplatonismus nach, dem Ibn Gabirol (nach dem ein
gutes Menschenalter vor ihm lebenden und wenig bedeutenden
Isaak Israeli als erster) folgte, bestand bis zum universalen
Intellekt (nous) alles aus Form und Materie. Ibn Gabirol aber leitete
die körperliche wie die geistige Welt aus derselben Urmaterie und
Urform ab, setzte also in der Stufenfolge Materie und Form
unmittelbar unter Gott an. Auch die Engelwesen bestehen demnach
aus Materie und Form, ein Gedanke, der die Denker des Mittelalters
zu angeregter Diskussion veranlaßte und insbesondere auf Johannes
Duns Scotus eingewirkt hat. So folgt auf die alles bewegende 9.

Sphäre die zehnte, die universale Vernunft, als letzte aus Urmaterie
und Urform konstituierte Seinsstufe. Über ihr erhebt sich der
Thron der Herrlichkeit Gottes.

Mit der höheren Ansetzung von Form und Materie mußte Ibn
Gabirol zwangsläufig diese Begriffe neu bestimmen, denn daß

körperliche und geistige Welt derselben Urmaterie entstammen,
war nach der üblichen Fassung des Begriffes natürlich ausgeschlossen.

Zudem droht die Gefahr eines Dualismus. Ibn Gabirol knüpft
zwar an Aristoteles an, wenn er in der Materie das Allgemeine, in
der Form das Besondere sieht und beide untrennbar verbindet;
aber er faßte die Materie als Prinzip des Gemeinsamen und die
Form als Prinzip der Differenzierung, und zwar so, daß die Materie

9



das allen zugrundeliegende Tragende und so der Form gegenüber
ursprünglich ist, andrerseits gewinnt die Materie nur durch die
Form Körperlichkeit, so daß die Beziehung der beiden wechselseitig

bedingend ist. Aber was sind ihrer Essenz nach Materie und
Form? Ibn Gabirol bestimmte nur ihr gegenseitiges Verhältnis,
nicht ihre Essenz, und nur so konnte er körperliche wie geistige
Welt von ein und derselben Urmaterie und Urform ableiten. Hierin
zeigt sich bereits eine Grenze seines Entwurfes.

Was ist die Folge dieser neuen Konzeption? Im Neuplatonismus
besteht zwischen körperlicher und geistiger Welt ein Bruch, nicht
bloß, weil die körperliche aus Materie und Form besteht, sondern
auch wertmäßig: die Materie ist minderwertig, ja nahezu böse,

was den Neuplatonismus der Gnosis naherückt. Bei Ibn Gabirol
ist dieser Bruch aufgehoben: alles besteht aus derselben tragenden
Urmaterie, alles ist auch straffer aufgebaut und vor allem streng
monistisch! Aber eben doch in Stufen aufgebaut, die vom grob
materiellen zur reinen Geistigkeit führen und hier verbindet sich,
doch wieder mit dieser Stufenfolge eine Wertskala, eine Minderbewertung

des Materiellen und Differenzierten. Die MinderbeWertung
des Differenzierten ist allerdings durch die neuplatonische Betonung
der Einheit Gottes bedingt (die im Judentum mit dem Bekenntnis
des einen Gottes im «Sma' Jisrael» verknüpft wurde).

Der neuplatonische Bruch zwischen geistiger und körperlicher
Welt wurzelt nicht zuletzt in der strengen Fassung der Transzendenz

Gottes. Die geistige Welt dient als Vermittlung zwischen
körperlicher Welt und der Gottheit, um dieser die absolute Jenseitigkeit

und Unbewegtheit zu sichern. Ibn Gabirols Problem war es

nun, eine Vermittlung zwischen der unbewegten Gottheit und jener
höchsten, aus Urmaterie und Urform bestehenden Seinsstufe zu
finden, ohne Gottes Transzendenz zu verletzen. Dies versuchte er
durch Einführung des «Willens» Gottes als Verbindungsglied,
insofern dieser der Essenz nach zwar Gott und daher unendlich, der
Wirkung nach aber begrenzt ist. Der Wille ist die schöpferische
Kraft Gottes, die alles schafft, durchdringt und erhält. In der
«Königskrone» nimmt abgesehen vom Willen auch die Weisheit
Gottes einen wichtigen Platz ein. Einerseits dürfte Einfluß von
Sprüche Kap. 8 vorliegen, andrerseits ist dies, weil das göttliche

10



Wissen als Ursprung aller Dinge gilt, in dem alles Abgeleitete
enthalten ist, vom Erkenntnisbegriff Ibn Gabirols her bedingt (s. u.).

So bleibt noch zu fragen, wie sieh der Prozeß der Ableitung bzw.

Differenzierung in der Stufenfolge vollzieht. Ibn Gabirol nimmt den

neuplatonischen Emanationsgedanken auf. So steht an erster Stelle
Gottes Wille, die schöpferische Kraft, aus der die Sphäre des universalen

Intellekts, als erste Seinsstufe des Geschaffenen bereits aus
Materie und Form bestehend, hervorgeht. Ist der Gedanke einer
echten Emanation schon durch die Einführung des Willens als

schöpferisches Prinzip gebrochen, so um so mehr im folgenden. Was
wirklich ausströmt, ist diese schöpferische Kraft und Gottes alles

durchdringende Weisheit; das Entstehen der unteren Seinsstufen
vollzieht sich in der abgeleiteten Differenzierung und Verkörper-
lichung der Materie durch die Form. In der Lebensquelle (V, 38)
verwendet Ibn Gabirol folgendes Gleichnis: Die Materie das

Schreibmaterial, die Form das Geschriebene, der Wille Gottes
der Schreiber. Der Vergleich trifft aber nur für die Relation, nicht
für die Essenz zu, die bei der Materie völlig ungeklärt bleibt, bei
der Form aber manchmal dem Willen nahekommt, wenn sie der

passiven Materie als aktives Prinzip gegenübergestellt wird. Damit
wird freilich manches unklar und die Ordnung etwas verwischt.
Auch hieraus erklärt sich zum Teil die an und für sich im Ansatz
nicht begründete Wertskala, wird doch so die Form und Differenz
der Materie (die eigentlich der allen zugrunde liegende, tragende,
einheitliche Seinsgrund ist, wonach sich jede Seinsstufe zur höheren
als Form, zur tieferen als Materie verhält) absolut übergeordnet,
was mit dem oben Dargelegten freilich in offener Spannung steht.

Nach mittelalterlicher Auffassung vermittelt also die geistige
Welt zwischen der reinen Geistigkeit Gottes und der Körperwelt.
Das gleiche Verhältnis (Folge : Natur — Seele — Geist) trifft für den

Mikrokosmos, den Menschen, zu, doch in zweifacher Hinsicht.
Einmal innerhalb des Menschen selbst, der, abgesehen von der

körperlichen Materie, aus der vegetativen Seele (die alles pflanzliche

Leben beseelt), der animalischen Seele (die alles tierische
Leben beseelt) und der rationalen Seele besteht. Letztere wieder
vermittelt kraft ihrer emanationsmäßigen und wesenhaften
Herkunft aus dem universalen Intellekt die menschliche Erkenntnis.

11



Diese vermag freilich nur die Schöpfung in ihrer Differenziertheit
zu erkennen, während dem universalen Intellekt die Erkenntnis
der Einheit vorbehalten ist. Somit ist auch die Grenze der menschlichen

Erkenntnis gezogen: sie reicht gerade noch zu den beiden

Prinzipien der Gemeinsamkeit und Differenzierung, Materie und
Form, deren Relation von Ihn Gabirol noch bestimmt wird, deren
Wesen aber unerklärt bleibt, was der Philosoph eben mit der

Begrenzung des menschlichen Intellekts begründet.
Wie gelangt Ibn Gabirol nun darüber hinaus? Die christliche

Philosophie des Mittelalters ergänzte von da ab die menschliche
Erkenntnis durch die «Offenbarung». So klar aufeinander
abgestimmt sind Glaube und Wissen bei Ibn Gabirol aber nicht. Die
neuplatonische Annäherung an Gott ist bei ihm intellektualistisch
gedeutet. Sie vollzieht sich analog neuplatonisch-mystischer
Erhebung aus dem Materiellen zum Geistigen (was seiner Konzeption
von Materie und Form eigentlich widerspricht, doch in der
Überordnung der Einheit über die Vielheit eine gewisse Begründung hat),
aber als intellektueller Erkenntnisvorgang. Die Erhebung über das

Körperlich-Materielle war ein Gedanke, der dem leidenden
Philosophen auch aus persönlichen Gründen nahelag, besaß er so kraft
seines Leidens doch die besten Voraussetzungen dafür und somit
für eine weitreichende Erkenntnis. Die Frage liegt nahe, ob Ibn
Gabirol für sich nicht eine sehr weitreichende Erkenntnis in
Anspruch nahm. Eine Möglichkeit dafür wäre die intellektualistische
Umdeutung der jüdisch-mystischen Tradition, wonach durch
meditative Versenkung der Aufstieg zu Gottes Thron und dort der
Einblick in Gottes Schöpfungs- und Heilsplan möglich ist. Einen
klaren Anhaltspunkt dafür gibt es aber nicht. Schließlich und endlich

tritt das Judentum Ibn Gabirols auf den Plan, abrupt und mit
dem System in keiner Weise organisch verbunden. Im Abschnitt
XXXV der Königskrone (ZI. 41 ff.) erwähnt er plötzlich den
«vollkommenen Glauben» an den wahren Gott, an das Gesetz, und an
die Propheten als Geschenk Gottes und dankt dafür, daß ihm sein
Teil unter den rechten Gottesverehrern, das heisst im Volk Israel
zugeteilt ward. In diesem Sinne muß man auch die «Knechte»
im Abschnitt VIII als Israeliten deuten, die allein auf dem rechten
Weg weitergehen, während die andern wohl das gleiche Ziel («zu

12



Dir gelangen») anstreben, aber irregehen. Der Glaube setzt also
die Vernunftserkenntnis keineswegs organisch fort, wie es in der
Scholastik der Fall ist, oder bei Maimonides, der die Prophétie
(Offenbarung) der Vernunft als letzte Erkenntnisquelle überordnet.
Ibn Gabirol, dieser leidende Gottesknecht mit seiner glühenden
Frömmigkeit, versuchte den Weg der Vernunft allein zu gehen.
Auch die «Königskrone» ist, obwohl als Philosophie im poetischen
Gewände scheinbar dazu angetan, keine echte Synthese zwischen
Vernunft und Glaube. Im ersten und zweiten Teil des Gedichtes
spielen die jüdisch-traditionellen Motive keine entscheidende Rolle,
die Bibelzitate sind eigentlich nur stilistischer Aufputz und in vielen
Fällen inhaltlich nichtssagend. Der Unterschied zwischen den beiden

ersten Teilen (Gott und Schöpfung) und dem Gebetsteil kann
auch mit der Gegenüberstellung von Theologia naturalis und ge-
lebter Offenbarungsreligion beschrieben werden. Letztlich war es

doch nicht der unbewegte Beweger, an den sich Ibn Gabirol im
Gebet zuwandte, sondern der Gott der Väter und der Richter
(zum Versuch der Synthese in der «Königskrone» siehe unter
Abschnitt 4). Wenn er keinen billigen Kompromiß einging und die
Spannung zwischen dem gläubigen Gottesknecht und dem nüchternen

Philosophen systematisch nicht aufhob, dann ist vielleicht
gerade in diesem Versuch methodischer Redlichkeit die eigentliche,
über seine Zeit weit hinausreichende Bedeutung Ibn Gabirols zu
erblicken. Wie er in seiner Poesie Gott lobt, zur Rede stellt,
anfleht und bestürmt, demütig und selbstbewußt zugleich, suchte er
sich, allein auf seine Vernunft gestellt, einen Weg in die Geheimnisse

der Gottheit zu bahnen. Er war vielleicht kein großer
Systematiker, aber ein großer Geist, ein Feuergeist

4. Die «Königskrone»

Die umfangreichste lyrische Schöpfung Ibn Gabirols zeigt uns
den Dichter und den Philosophen als ein und dieselbe Person,
während man sonst seine poetischen und philosophischen Werke
leicht verschiedenen Verfassern zuschreiben könnte. Es verrät die
Größe des schöpferischen Geistes, daß er seine Gedankenwelt einmal

13



völlig in ein säkulares, einmal in ein lyrisch-religiöses Gewand zu
kleiden versuchte. Das religiöse Element ist dabei formgeschichtlich

auch ein jüdisch-traditionelles, da die Verwendung biblischer
Motive und Redewendungen bzw. ganzer biblischer Sätze ein
wesentliches Stihnittel der mittelalterlich-hebräischen Poesie
darstellt, was ja auch schon von der Poesie des Frühjudentums in der
Antike gilt. Doch wäre es verfehlt, das religiöse Element rein
formaler Bedingtheit zuzuschreiben. Man könnte sagen, daß die
philosophischen Schriften Gabirols die Erkenntnis mehr formal-theoretisch,

seine Lyrik aber auch in ihrer persönlich existentiellen
Bedeutsamkeit darlegen. Dort ein Metaphysiker, hier Salomo ben
Jehuda! Hat darum sein philosophisches Schrifttum für die
Geschichte der jüdischen Philosophie keine besondere Bedeutung, so
wurde die «Königskrone» zu seinem berühmtesten Werk und fand
als Sir haj j ichud für die Nacht des Versöhnungstages weithin Eingang
in die Liturgie. Ist sie somit dem jüdischen Leser meist wohlvertraut,
so doch in außerjüdischen Kreisen wenig bekannt, obwohl sie zu
den Perlen der Weltliteratur gezählt werden kann. Da seit der

gereimten, aber sehr freien und für heutiges Sprachempfinden
pathetischen Übersetzung von Leopold Stein mehr als 120 Jahre
verflossen sind, dürfte eine neuerliche, möglichst getreue deutsche
Übersetzung am Platze sein.

Die vierzig Abschnitte des Gedichtes gliedern sich in drei große
Teile, wovon der erste von Gott, der zweite von der Schöpfung,
und der dritte vom Menschen handelt. Erster und dritter Teil
stehen in bewußtem Kontrast zueinander. Der zweite Teil mit
seiner eingehenden Darstellung des Kosmos entspricht im Rahmen
des Gesamtwerkes nicht so sehr einer naturwissenschaftlichphilosophischen,

als einer theologischen Intention. Die wachsende
Dimension der zwiebelartig (dieser Vergleich war im Mittelalter
sehr beliebt) übereinandergewölbten Sphären und die gewaltige
Macht der kosmischen Kräfte werden der Allmacht und Unendlichkeit

Gottes gegenübergestellt und müssen in ihrer Endlichkeit und
begrenzten Macht Zeugnis ablegen für die Allmacht und Weisheit
ihres Schöpfers. Ibn Gabirol bestreitet nicht, daß die kosmischen
Mächte auf die untere Welt einwirken, doch nicht anders als im
Rahmen des von Gott Gewollten, und um jedes Mißverständnis

14



auszuschließen, wird die eigene Ohnmacht der Gestirne an ihren
mächtigsten Vertretern, Sonne und Mond, aller Welt sichtbar
vorgeführt: durch die Mond- und Sonnenfinsternis (Abschnitt XII).

So dient die Schöpfung als Möglichkeit einer positiven
Gotteserkenntnis, wie es die allgemeine Auffassung im Mittelalter war
(theologia naturalis). Die Aktualisierung dieser Möglichkeit durch
den dem universalen Intellekt wesensverwandten menschlichen
Intellekt ist Ziel|und^Sinn des|Daseins. Es besteht kein Zweifel
darüber, daß hier Ihn Gabirol dem Zeitgeist und nicht der Tradition
seiner Väter folgte. Wie verwendete er nun die in der «Königskrone»

als poetische Werke eo ipso auch vorhandenen traditionellen
Motive? Der Gott Israels ist ja in erster Linie der Herr der
Geschichte, der das Geschick seines Volkes und aller Völker lenkt und
einem letzten Ziel entgegenführt. Die Sünde der Menschen und
in Sonderheit Israels zögert diese Vollendung des Weltlaufs hinaus.
Was nach dieser ersehnten großen Wende kommen wird, ist die
«kommende Welt», die Heilszeit. In der «Königskrone» tritt dieser

geschichtliche Aspekt hinter den kosmologischen und ontologischen
Interessen zurück, selbst wenn wir in Betracht ziehen, daß dies
bis zu einem gewissen Grad auch in der mystischen Tradition der
Fall ist, wo Heils- und Schöpfungsgeschichte zusammenfallen. Nur
ist dort die Schau der himmlischen Welt, bei Gabirol aber die
intellektuelle Erkenntnis der Zweck der Beschäftigung mit dem
Kosmos. Ein schlagendes Beispiel dafür ist Abschnitt XXVII, wo
die «kommende Welt», die Heilszeit der Tradition, mit dem Bild
vom Genuß der Frucht der Vernunft beschrieben wird. Das Heil
ist vollendete Erkenntnis! Der individualistische Zug in Gabirols
ichbetonter Persönlichkeit hinterließ aber nicht bloß in diesem

eigenwilligen Erkenntnisbegriff seine Spur. Wir vermissen in der

«Königskrone» auch die bei einem jüdischen Dichter vorauszusetzende

enge Bindung an sein Volk und dessen Schicksal
beziehungsweise die selbstverständliche Identifizierung damit. Nur am
Rande (Abschnitt XXXIX) und auch da mit individualistischer
Motivierung, wird die Beziehung zum Volk Israel berührt. Warum
aber, wenn er sonst in den schönsten seiner Lieder den Gott Israels
und das erwählte Volk besungen hat? Es gibt wohl nur eine
Antwort: Die «Königskrone» ist zwar Philosophie im poetischen Ge-

15



wand, das als solches zwar traditionell-religiöse Züge aufweist, im
Grunde aber keine echte Synthese von philosophischer Erkenntnis und
jüdischem Glauben. Tatsächlich stehen Ibn Gabirols Philosophie und
der poetische Ausdruck seiner persönlichen Religiosität unverbun-
den nebeneinander. Er wollte die Erkenntnis nicht unter die
Tradition stellen. Er ist freilich von dieser beeinflußt — aber nur
so weit, wie es ein islamischer oder christlicher Philosoph seiner
Zeit auch sein konnte. Die Tora und das erwählte Volk als
heilsgeschichtliches Werkzeug Gottes haben jedoch in seinem philosophischen
System keinen Platz und keine Funktion! Der «Glaube» (dessen
Gegenstand die Offenbarung ist) setzt also das «Wissen» nicht
organisch fort, wie in der Scholastik. Wozu dient also die Erkenntnis?
Nur dafür, daß man an der Größe des Geschaffenen die unendliche
Größe und Weisheit des Schöpfers erahnt (so könnte man auf
Grund der «Königskrone» allein schließen)? Dies allein genügt
nicht, um einen Todkranken zu solchem Erkenntnisdrang
anzuspornen und in solche Zeitangst zu versetzen. Ibn Gabirol erhoffte
sich mehr von diesem autonomen Weg zur Aufdeckung der
göttlichen Geheimnisse (s. die Anmerkungen im Teil C zu VII, XXVII,
XXIX, XXX, XXXII).

Er hat mit seinem Verstand den Himmel nicht erstürmt. Aber
er hat seine Nichtigkeit schon bei der Betrachtung der Werke Gottes
erkannt, und so geschieht die Wendung vom zweiten zum dritten
Teil des Gedichtes : der Gott der Philosophen blieb fern, unerreichbar

und unbewegt, den Gott der Väter fleht er an, um ihn zum
Erbarmen zu bewegen! Und dieser Gott ist sein Gott, der ihn von
klein auf bewahrt und geleitet hat wie ein Vater.

5. Literatur

a) Textausgaberl : S. o. unter 3b zur Königskrone: 1. Bialik-Rawnetzki
(s. 3b), Band II, S. 62—78. 2. C. Schirmann (s. 3b), Band I, S. 257—285.
3. J. A. Seidmann, R. Salomo ibn Gabirol, Keter Malkut (mit Einleitung,
Text und Erläuterungen; neuhebr.), Jerusalem 1950.

b) Abhandlungen: An erster Stelle ist die eingehende Arbeit von K.
Dreyer, «Die religiöse Gedankenwelt des Salomo Ibn Gabirol» (Leipzig,
Pfeiffer, 1930) zu nennen, die erst vor einiger Zeit durch G. Krause in dieser

16



Zeitschrift (16, 1960, 23—26) wieder gewürdigt worden ist. Ferner D.
Kaufmann, «Studien über Salomon ibn Gabirol» (Jahresbericht der
Landesrabbinerschule Budapest für 1898/99, 1899). R. Seyerlen, «Die gegenseitigen
Beziehungen zwischen abendländischer und morgenländischer Wissenschaft
mit besonderer Rücksicht auf Salomon Ibn Gabirol und seine philosophische
Bedeutung» (Jena 1899). M. Wittmann, «Zur Stellung Avencebrols im
Entwicklungsgang der arabischen Philosophie» (Münster 1905). J. Guttmann,
«Die Philosophie des Judentums» (München, Reinhardt 1933), S. 102—119.
M. Bieler, «Der göttliche Wille bei Gabirol (Diss. Würzburg 1933, 89 S.).
A. Heschel, «Das Wesen der Dinge nach der Lehre Gabirols» (HUCA 14,
1939, 359—385). K. Schubert, «Die Religion des nachbiblischen Judentums»
(Wien, Herder 1955), S. 111—118.

Ibn Gabirol und Kabbala : I. Myer, Qabbalah. The Philosophical Writings
of Salomon Ibn Gabirol. and their connection with the Hebrew Qabbalah
and Sepher ha-Zohar (Philadelphia 1888). G. Scholem, Die Spuren Gabirols
in der Kabbala (hebr., in: Me'assef Sofre Eretz Jisra'el 1940, 160—178);
ders. Rêsit ha-qabbalah ("Jerusalem 1948), S. 125—140f.

S. Münk, Die Beziehungen des Johannes Duns Scotus zum Judentum.
MGWJ 1894, 24.

B. Übersetzung

1 Der Mensch gewinnt1 durch mein Gebet,
lernt Rechtschaffenheit daraus und lautres Wesen.

Die Wunder des lebendigen Gottes erzählte ich da,
in Kürze nur, nicht des langen und breiten,

5 stellte es an den Anfang meiner Lieder
und nannte es «Krone des Königtums2».

A. GOTT

I (Einführung

1 Wunderbar sind Deine Werke3, meine Seele weiß es wohl:
Dein, Herr, ist die Größe und die Macht,

die Herrlichkeit, die Ewigkeit, die Pracht,
Dein4, Herr, die Herrschaft, was am höchsten steht,

5 der Reichtum und die Majestät

1 Hi 34, 9. 3 Ps 139, 14.
2 Est 1,11. 4 I. Chr 29, llff.

17



Dich bezeugen obere und untere Geschöpfe,
denn sie vergehen und Du bleibst bestehen5.

Dein ist die Macht, an deren Geheimnis unser Denken ermüdet,
denn Du'bist viel zu gewaltig für uns6!

10 Dein ist die verborgene Stätte der Kraft7,
«Geheimnis und Grund»,

Dein der Name, den Weisen verhüllt,
die Kraft, die das Weltall trägt über dem Nichts8,
die Macht, alles Verborgne zu bringen ans Licht9!

15 Dein die Gnade, kraftvoll waltend10 über Deinen Geschöpfen,
und das Gute, das verwahrt ist für die, die Dich fürchten11!

Dein die Geheimnisse, die weder Verstand noch Denken erfaßt,
das Leben, über welches Verwesung nicht herrscht,
der Thron, der über alles Höchste erhaben,

20 und die Wohnstatt, in geheimnisvoller Höhe verborgen
Dein ist das Sein, aus dessen Lichtes Schatten alles ward, was ist,

von dem wir sagten: «In seinem Schatten werden wir leben12.»
Dein beide Welten, zwischen die Du eine Grenze gesetzt:

die erste (Welt) für die Werke, die zweite für die Vergeltung.
25 Dein ist der Lohn, den Du für die Gerechten bereitet und den Du

verbirgst,
Du siehst, daß er gut ist und Du verwahrst ihn13

II. (Einheit Gottes)

1 Du bist Einer, Anfang aller Zahl
und Grund jedes Baues.

Du bist Einer, über das Geheimnis Deiner Einheit erstaunen dieWeisen,
weil sie nicht wissen, was sie ist

5 Du bist Einer, Deine Einheit nimmt weder ab noch zu,
zeigt nicht Mangel noch Überfluß.

Du bist Einer, nicht etwas Erworbenem und Gezähltem gleich,
denn Vermehrung und Veränderung treffen Dich nicht,
weder Eigenschaft noch Bezeichnung

10 Du bist Einer, mein Denken erlahmt, Dir Regel und Grenzen zu setzen,
drum sprach ich: «Ich will mich hüten, zu sündigen

mit meiner Zunge14!»
Du bist Einer, hoch erhaben über Sinken und Fallen —

aber wehe dem einen, der fällt15!

5 Ps 102, 27.
6 (Gen 26, 16.)
7 Hab 3, 4.
8 Hi 26, 7.

9 Hi 28, 11.
10 Ps 117, 2.
11 Ps 31, 20.
12 Kl 4, 20.

13 (Ex 2, 2.)
14 Ps 39, 2.
15 Pred 4, 10.

18



III. Gottes Sein)
1 Du bist, doch erreicht Dich nicht Hören noch Schauen,

über Dich herrscht nicht das Wie, Warum und Wo.
Du bist, jedoch für Dich allein,

kein anderer hat Teil mit Dir16!
5 Du bist und warst vor aller Zeit,

hast ohne Raum gelagert.
Du bist, verhüllt ist Dein Geheimnis, wer erfaßt es

So abgrundtief, wer findet's aus17?

IV. (Ewigkeit Gottes)

1 Du lebst, nicht seit bestimmter Zeit,
nicht erst bekannte Weile

Du lebst, ohne Atem und Seele,
weil Du (selbst) die Seele der Seele bist

5 Du lebst, aber nicht wie des Menschen Leben, dem Hauche gleich18,
dessen Ende Motten und Würmer.

Du lebst, wer Dein Geheimnis erreicht, findet ewige Wonnen,
er ißt — und lebt für immerdar19.

V. (Gottes Größe)

1 Du bist groß, vor Deiner Größe erliegt jede Größe
und aller Überfluß wird Mangel.

Du bist groß, größer als jeder Gedanke,
höher als jeder Thron.

5 Du bist groß — größer als alle Größe,
erhaben über alles Lob20!

VI. (Gottes Macht)
1 Du bist ein Held, unter all Deinen Gebilden [und Geschöpfen] ist

keines,
das es gleichtäte Deinen Werken und machtvollen Taten21.

Du bist ein Held, besitzt die vollkommene Macht,
die unveränderlich und nicht vertauschbar ist.

5 Du bist ein Held, aus lauter Hoheit vergibst Du zur Zeit Deines Zorns
und erweisest den Sündern Geduld.

Du bist ein Held Deine barmherzigen Taten gelten allen Deinen
Geschöpfen,

sie sind «die Mächtigen von Urzeit her22»!

16 (Spr 5, 17.) 19 Gen 3, 22. 22 Gen 6, 4.
17 Pred 7, 24. 20 Neh 9, 5.
18 Ps 144, 4. 21 Dt 3, 24.

19



VII. (Oott, das Licht)

1 Du bist das höchste Licht, jeder reinen Seele Augen schauen Dich,
aber der Sünden Gewölk23 verbirgt Dich vor ihren Blicken.

Du bist das verborgene Licht in dieser Welt,
das offenbare (Licht) in der kommenden Welt,
«am Berg des Herrn wird es erscheinen24».

5 Du bist das ew'ge Licht25, das Auge der Vernunft sehnt sich nach Dir
und staunt —

und sieht doch einen Zipfel nur, schaut nicht das Ganze26

VIII. (Gottes Eigenschaften)

1 Du bist der Gott der Götter und der Herr der Herren27,
Herrscher der obern und unteren (Wesen).

Du bist Gott, alle Geschöpfe sind Deine Zeugen,
zur Ehre dieses Namens muß Dir alles Geschaffene dienen!

5 Du bist Gott, alle Gebilde sind Deine Knechte und Diener.
Deine Ehre leidet nicht Mangel
durch die Schar der Götzendiener,
denn alle wollen du Dir gelangen,
aber gleich Blinden, die zum König hinstreben,

10 irren sie vom Wege ab.
Der eine versinkt in verderblicher Grube28,
der andre fällt in die Falle.
Alle meinen, sie hätten ihr Ziel erreicht —
und haben sich umsonst bemüht

15 Deine Knechte aber sind Sehenden gleich,
die auf rechtem Wege wandeln,
weichen vom Weg nicht nach links oder rechts29,
bis sie an den Hof des Königs30 gelangen.

Du bist Gott, stützt die Geschaffenen durch Deine Gottheit
20 und nährst die Geschöpfe durch Deine Einheit.

Du bist Gott, kein Unterschied besteht zwischen Deiner Gottheit und
Einheit,

Deiner Urzeitlichkeit und Deinem Sein.
Denn alles ist ein (einzges) Geheimnis,

selbst wenn jedes einzelnen Namen sich ändert,
25 geht alles an einen einzigen Ort31

23 (Klgl 3, 44.)
24 Gen 22, 14.
25 Jes 60, 19.

26 Num 23, 13.
27 Dt 10, 17.
28 (Ps 55, 24.)

29 (I. Sam 6, 12.)
30 (Est 6, 4.)
34 Pred 3, 20.

20



IX. (Der Wille Gottes und die Schöpfung aus dem Nichts)

1 Du bist weise, als lebendiger Quell ergießt sich die Weisheit aus Dir32,
vor Deiner Weisheit steht der Mensch als Tor33.

Du bist weise, früher als alles Frühe,
und die Weisheit war Zögling bei Dir34.

5 Du bist weise, lerntest nur von Dir allein,
erwarbst die Weisheit von Dir selbst

Du bist weise, aus Deiner Weisheit strahltest Du den vorbestimmten
Willen aus,

als Schaffenden und Künstler:
Um die Last des Seins aus dem Nichts zu ziehn,

10 wie sich hinzieht das Licht, das dem Auge entstrahlt.
Er schöpft ohne Eimer aus der Quelle des Lichts

und schafft das All ohne Werkzeug.
Gräbt und furcht ein35,

reinigt und läutert36,
15 ruft dem Nichts — und es ist zweigeteilt37,

dem Sein — und es ist aufgestellt,
der Welt — und sie steht da

Setzt Himmel mit der Spanne fest38,

fügt mit der Hand das Zelt der Sphären39,
20 verbindet der Schöpfung Gezelt mit den Sparren der Macht.

Seine Kraft reicht zum (niedersten,) äußersten Rand
des Geschaffnen,

der letzten Fläche in der Verbindung!

B. SCHÖPFUNG

X. (Die Erde und die vier Elemente

1 Wer erzählt Deine machtvollen Taten40,
wie Du den Erdball zweigeteilt,
halb Festland und halb Wasser?

Du wölbtest übers Wasser die Sphäre des Windes,
5 «ständig kreisend weht der Wind,

läßt sich auf seinen Kreisen nieder41»,
und über den Wind wölbtest Du die Sphäre des Feuers.
Diese vier Elemente haben einen gemeinsamen Grund,

ihr Ursprung ist einer.

32 (Spr 13, 14.) 36 (Mal 3, 3.) 40 Ps 106, 2.
33 Jer 10, 14. 37 (Spr 3, 20.) 41 Pred 1, 6.
34 Prov 8, 30. 38 Jes 40, 12.
35 (Spr 9, 1 ; 8, 27.) 39 Jes 40, 22.

21



10 Von ihm gehn sie aus und erneuem sieh,
von dort aus erfolgt die Trennung
und es entstehen vier Teile42.

XI. (Der Mond)

1 Wer tut Deine Größe kund,
wie Du über die Sphäre des Feuers
die Sphäre des Firmamentes gewölbt, wo der Mond ist

Vom Schein der Sonne schöpft er und leuchtet,
5 umkreist in 28 Tagen seine Sphäre

und «steigt seines Gebietes Weg empor43».
Manche seiner Geheimnisse sind einfach,

einige tief,
sein Körper ist geringer als der Körper der Erde,

10 wie der siebenunddreißigste Teil.
Er wirkt von Neumond zu Neumond44,

Neuigkeiten und Geschehen der Welt,
ihre guten wie ihre bösen,

durch den Willen seines Schöpfers,
15 um den Menschenkindern

dessen mächtige Taten zu künden45.

XII. (Mond und Sonne)

1 Wer spricht Dein Lob,
da Du den Mond zum Ausgangspunkt46 gemacht

zur Berechnung der Feste47 und Zeiten,
der Jahreszeiten und Zeichen für Tage48 und Jahre?

5 Er herrscht des Nachts49,
bis seine Zeit gekommen:

dann verfinstert sich sein Glanz
und er hüllt sich in sein Dunkel,

denn sein Schein stammt von dem Licht der Sonne.

10 In der vierzehnten Nacht,
wenn beide auf der Drachenlinie stehn,
trennt er zwischen beiden :

Der Mond verliert dann seinen Schein50
und sein Licht erlischt51,

42 (Gen 2, lOf.)
43 (I. Sam 6, 9.)
44 (Jes 66, 23.)
45 Ps 145, 12.

46 Ex 12, 2.
47 (Ps 104, 19.)
48 Gen 1, 12.
49 Gen 1, 16.

50 (Jes 13, 10.)
51 (Hi 18, 6.)

22



15 damit alle Völker auf Erden erkennen52:
selbst über den oberen Wesen,

auch wenn (wir) sie Herrliche (nennen),
steht ein Richter, zu erniedrigen und zu erlesen.

Aber er lebt wieder auf nach dem Fall53,
20 strahlt wieder auf nach seiner Dunkelheit.

Naht er am Monatsende sich der Sonne,
die Drachenlinie zwischen ihnen,
beide auf einer Geraden,

dann steht der Mond als dunkle Wolke vor der Sonne
25 und verbirgt vor aller Augen ihren Schein,

damit alle, die sie sehen, erkennen:
Die Herrschaft liegt nicht bei des Himmelsheeres Scharen,

über ihnen steht vielmehr ein Herr,
der ihr Licht verdunkelt.

30 «Denn über den Hohen wacht wieder ein Hoher,
und ein Höchster (wieder) über sie54.»

Die da glauben, die Sonne wäre ihr Gott,
schämen zu der Zeit sich ihrer Gedanken
und prüfen ihre Worte.

35 Sie erkennen, daß die Hand des Herrn dies getan55
und die Sonne ohnmächtig ist:

Der ihr Licht verfinstert —
bei ihm allein liegt die Herrschaft

Von ihren Knechten sendet er einen zu ihr,
40 als Vergeltung ihr Licht zu verdecken,

ihren Schrecken fortzunehmen,
sie von ihrem Platz als Herrin zu entfernen56.

XIII. (Merkur)

1 Wer erzählt Deine gerechten Taten,
wie Du über die Feste des Mondes

die zweite Sphäre gewölbt hast,
ohne Vorsprung und Riß57?

5 Darin ist der Stern, der Merkur genannt wird,
sein Ausmaß ist ein zweiundzwanzigstel der Erde
und er umkreist die Sphäre eilig in zehn Tagen.

In der Welt erregt er Streit und Fehden,
Feindschaft und Intrigen,

52 Jos 4, 24.
53 (II. Sam 1, 10.)

54 Pred 5, 7.
55 Jes 41, 20.

56 (I. Kö 15, 13.)
57 (Ps 144, 14.)

23



10 ermöglicht es, Gewalt zu üben, Geld zu häufen,
Reichtum zu sammeln und Vermögen,

im Auftrag des, der ihn zu Seinem Dienste schuf,
wie ein Knecht vor seinem Herrn

Er ist der Stern der Weisheit und Vernunft,
15 Einfältigen schenkt er Klugheit,

dem Knaben Erkenntnis und Einsicht58.

XIV. (Venus)

1 Wer sieht Deine Geheimnisse ein,
wie Du über die zweite Sphäre die dritte gewölbt hast,

wo die Venus, als Herrin in ihrem Gesinde,
wie eine Braut in ihrem Schmuck59?

5 In elf Monaten umläuft sie ihre Kreise,
ihr Körper ist 1/37Stel der Erde,
für die, die ihr Geheimnis kennen und verstehen.

Sie verursacht in der Welt, wie's ihres Schöpfers Wille,
Ruhe und Stille

10 Freude und Frohsinn,
Lieder und Jubel
und das Jauchzen aus dem Hochzeitszelt.

Sie bringt die Früchte hervor
und die übrigen Pflanzen

15 von dem süßen Ertrage der Sonne60
und reichen Ernte der Monde.

XV (Sonne)

1 Wer versteht Dein Geheimnis,
wie Du über die Sphäre der Venus

die vierte Sphäre gewölbt hast, worin die Sonne
die ganze Sphäre in einem vollen Jahr umkreist?

5 Ihr Körper ist 170mal größer als der Körper der Erde,
gemäß den Beweisen des Verstandes und der Vernunft.

Sie verteilt Licht allen Sternen des Himmels,
sie schenkt Sieg61 und königliche Pracht62 und Schrecken,

schafft Wunder in der Welt,
10 ob zu Frieden oder Krieg63,

58 Spr 1, 4. 60 (Dt 33, 14.) 62 (Dan 11, 21.)
59 Jes 61, 10. 61 (Ps 144, 10.) 63 (I. Kö 20, 18.)

24



entwurzelt Königreiche, gründet und erhebt
andere an ihrer Statt.

Ihr ist die Macht verliehn, nach Willkür
zu erniedrigen und zu erhöhen —

15 und dies alles durch den Willen des,
der sie in Weisheit hat erschaffen.

Sie huldigt täglich64 ihrem König,
sie steht an der Kreuzung der Pfade65,

erhebt im Morgenrot ihr Haupt
20 und beugt bei ihrem Untergang sich gegen Abend nieder.

«Abends geht sie fort
und morgens kehrt sie wieder66.»

XVI.
1 Wer erfaßt Deine Größe,

da Du sie schufst zur Zählung der Tage und Jahre67
und der Jahreszeiten,

dafür, daß der Fruchtbaum sprieße,
5 die Köstlichkeiten des Siebengestirns, des Orions Gewächse

üppige und saftig-grüne

Sechs Monate wandert sie nordwärts
die Luft zu erwärmen, das Wasser, die Bäume und Steine ;

je nach ihrer Nähe zum Norden
10 werden die Tage länger und die Zeiten ziehn sich hinaus,

bis zum Ort, dessen Tag am längsten :

bis sechs Monate, nach verläßlichen Beweisen.
Sechs Monate wandert sie gegen Süden

auf vorbestimmten Bahnen,
15 bis zum Ort, dessen Nacht am längsten:

bis sechs Monate, nach dem Ergebnis der Forscher.

An ihr erkennt man etwas von den Wegen ihres Schöpfers,
einen Nachhall von Seinen gewaltigen Taten,
Seiner Macht und Seiner Wunder.

20 Denn an der Größe der Knechte
wird die Größe des Herrn erkannt
von allen Verständigen,

und durch den Knecht offenbart sich
die Macht des Herrn und Seine Herrlichkeit,

25 «alles Gut seines Herrn liegt in seiner Hand69!»

64 (Neh 9, 6.)
65 Prov 8, 2.

66 Est 2, 14.
67 Gen 1, 14.

68 (Hi 38, 31.)
69 Gen 24, 10.



XVII.
1 Wer erkennt Deine Wunderzeichen,

da Du ihr befohlen, Licht zu schenken
den oberen und unteren Sternen und auch dem Mond,

wenn er unter ihr steht als weiße Scheibe70?
5 Wie sich der Mond von ihr entfernt,

so nimmt er von ihren Strahlen,
denn mit seiner Entfernung nähert er sich

der Stellung ihr gegenüber
und empfängt ihr Licht,

10 bis sein Schein voll wird, wenn er vor ihr steht,
und er den Raum vor ihr erleuchtet71.

Die ganze Zeit, da er sich ihr
nach der Monatsmitte nähert,
wendet er sich fort von ihr,

15 entfernt sich vom Standort ihr gegenüber
und wandert ihr zur Seite.

Seine Pracht nimmt daher ab,
bis er seinen Monat und Umlauf vollendet
und zum Rande seines Gebietes gelangt.

20 Und steht er ihr am nächsten, so verbirgt er sich
für einen Tag, eine halbe Stunde und etliche Minuten,

darnach erscheint er neu und kehrt zurück zu seinem Anfang,
zieht wie ein Bräutigam hervor aus seinem Hochzeitszelt72.

XVIII. (Mars)

1 Wer erkennt Deine Wundertaten,
wie Du über die Sphäre der Sonne die fünfte Sphäre gewölbt,

wo der Mars, wie ein König in seinem Schloß
in achtzehn Monaten seine Sphäre umkreist?

5 Sein Ausmaß ist 1% + Vs des Körpers der Erde,
das ist das Maß seiner Größe.

Er ist wie ein furchtbarer Recke73,
«der Schild seiner Mannen ist rot74»,

er verursacht Kriege,
10 Totschlag und Verderben,

Schwerterschlagene, Fieberverzehrte75,
deren Mark vertrocknet ist76,

70 Lev 13, 23.28. 73 Jer 20, 11. 76 (Ps 32, 4.)
71 Ex 25, 37. 74 Nah 2, 4.
72 Ps 19, 6. 78 (Dt 32, 24.)

26



Jahre der Dürre und Feuersbrunst,
Donner und Hagelschlossen77;

15 Durchbohrte und jene, die 's Schwert wider sie zogen,
«denn ihre Füße laufen zu Bösem
und eilen zu Blutvergießen78!»

XIX. (Jupiter)

1 Wer spricht Deine schrecklichen Wunder aus,
wie Du über der Sphäre des Mars die sechste Sphäre gewölbt hast,

in einem Rund
gewaltig und groß,

5 in welchem Jupiter weilt79?
Sein Körper ist größer als der Körper der Erde

75mal in ihrem Ausmaß
und umkreist die Sphäre in zwölf Jahren.

Er ist der Stern des guten Willens und der Liebe,
10 weckt Gottesfurcht, Rechtschaffenheit und Buße,

wie jede gute Art,
er mehrt allen Fruchtertrag,

beseitigt Kriege, Feindschaft, Streit80,
sucht in seiner Redlichkeit jeden Zwist zu heilen

15 und richtet in Gerechtigkeit die Welt81.

XX. (Saturn)

1 Wer redet über Deine Größe,
wie Du über Jupiters Sphäre die siebente Sphäre gewölbt hast,
wo der Saturn in seinem Kreislauf sich befindet

Sein Körper ist größer als der Körper der Erde
5 einundneunzigmal in seinem Ausmaß,

und in dreißig Jahren umkreist er
die Sphäre in seinem Lauf,

verursacht Kriege, Plünderimg, Gefangenschaft und Hunger,
denn so ist sein Gesetz.

10 Er verwüstet Länder,
entwurzelt Königreiche

durch den Willen des, der ihm gebeut
sein Werk zu tun,
«Befremdlich ist sein Werk82!»

" (Ez 13, 13.) 79 (Jes 1, 21.) 81 (Ps 98, 9.)
78 Spr 1, 16. 80 (Ps 46, 10.) 82 Jes 28, 21.

27



XXI. (Der Tierkreis)

1 Wer erreicht Deine Erhabenheit,
da Du über die Sphäre des Saturn
die achte Sphäre in ihrem Rund gewölbt hast?

Sie trägt zwölf Sternbilder
5 an ihres Gürtels Band83,

alle oberen Himmelskörper
sind in ihre Form gegossen84.

Jeder Stern von ihnen umkreist die Sphäre
in 36 000 Jähren,

10 wegen seiner Höhe.
Der Körper jedes ihrer Sterne

ist hundertsiebenmal der Körper der Erde,
das ist das Ausmaß seiner Größe.

Der Kraft dieser Sternbilder
15 entströmt die Kraft aller untern Geschöpfe

nach ihren Arten,
durch den Willen ihres Schöpfers,

des, der über sie gebietet.
Nach Maß hat er jedes von ihnen geschaffen

20 und es bei Namen gerufen —
«jedes zu seinem Werk und Dienst85».

XXII.
1 Wer erkennt Deine Wege,

wie Du den sieben Planeten Paläste gebaut
in den zwölf Tierkreiszeichen

Über Widder und Stier gössest Du Deine Kraft
5 bei ihrer Verbindung.

Das dritte sind die Zwillinge, vereint wie zwei Brüder,
wie ein Menschengesicht ist ihr Antlitz86.

Auf den vierten, das ist der Krebs,
auch auf den Löwen gabst Du von Deiner Hoheit87

10 und seiner nahen Schwester, der Jungfrau88.
Desgleichen der Waage und dem Skorpion,

der ihr zur Seite gestellt,
und das neunte, in Gestalt eines Helden geschaffen,

seine Kraft versiegt nie89, «ein Bogenschütze90».

83 Ex 28, 8. 86 (Ez 1, 10.) 89 (Jer 51, 30.)
84 (I. Kö 7, 24.) 87 (Nu 27, 20.) 90 (Gen 21, 20.)
85 Nu 4, 49. 88 (Lev 21, 3.)

28



15 So ward auch Steinbook geschaffen und Wassermann
durch Deine große Kraft.

Das letzte Sternbild steht für sich allein :

«und es befahl der Herr einem großen Fisch91».
Diese Sternbilder, hoch und erhaben auf ihren Stufen,

20 sind zwölf Fürsten für ihre Völker92.

XXIII. (Die bewegende Sphäre)

1 Wer erforscht Deine Geheimnisse,
wie Du über die Tierkreissphäre ausstrahlen ließest
die neunte Sphäre in ihrer Ordnung,

die alle Sphären umfaßt und deren Geschöpfe,
5 so daß sie in ihr eingeschlossen sind

Sie lenkt alle Sterne des Himmels und deren Sphären
von Osten nach Westen gemäß ihrem kraftvollem Lauf.

Jeden Tag einmal verbeugt sie sich gegen Westen
vor ihrem König und Lehensherrn.

10 Alle Geschöpfe der Welt sind in ihr enthalten,
wie ein Senfkorn im großen Meer,
ihrer Größe und Bedeutung entsprechend.

Aber auch sie und ihre Größe
ist gleich null und nichtig

15 vor der Größe ihres Schöpfers und Königs.
All ihre Würde und Größe

gilt als leer und nichtig vor Ihm93

XXIV. (Die Vernunftssphäre)

1 Wer sieht die Geheimnisse Deiner Schöpfungen ein,
wie Du über die neunte Sphäre
die Sphäre der Vernunft hast gesetzt?

Sie ist «das innere Heiligtum94»,
5 die «zehnte (Sphäre) sei heilig dem Herrn95!»

Sie ist die Sphäre, die über alles Höchste erhaben,
die der Gedanke nicht erreicht,

und dort liegt die geheime Statt,
die Deiner Herrlichkeit als Sänfte dient.

91 Jon 2, 1.
92 (Gen 25, 16.)

93 (Jes 40, 17.)
94 I. Kö 6, 17.

95 Lev 27, 32.

29



10 Du hast sie aus dem Silber der Wahrheit gegossen,
aus dem Gold der Vernunft ihre Decke gemacht
und sie auf Säulen des Rechtes gestellt.

Aus Deiner Kraft entstammt ihr Sein,
ihr Ziel führt sie von Dir aus zu Dir hin

15 und auf Dich hin ihr Streben96.

XXV. (Die Engel)

1 Wer ergründet Deine Gedanken,
wie Du aus dem Strahl der Sphäre der Vernunft

der Seelen Lichtglanz schufst
und die hohen Wesen?

5 Sie sind Deines Willens Boten,
die Diener Deines Angesichts,

kraftvolle Recken, des Reiches Helden,
in ihrer Hand die Lohe des flammenden Schwerts97.

Sie erfüllen alles Werk,
10 wozu der Geist sie lenkt98.

Alle sind klare Gestalten99
und höhere Wesen,

äußere und innere,
sie harren Deiner Wege100!

15 Von der heiligen Stätte ziehen sie aus101,

aus der Quelle des Lichtes gehn sie hervor.
In Klassen sind sie eingeteilt

und auf ihren Bannern sind Zeichen102,
mit der Feder des «raschen Schreibers103» geschrieben.

20 Einige davon sind Fürsten,
andere Diener,

manche Heerscharen, die laufen und kommen104,
nimmer müde noch matt,
sehend und ungesehen.

25 Einige sind aus Flammen gehauen,
andere wehende Winde,

manche bestehen aus Feuer und Wasser,
etliche sind Seraphim, etliche Feuerzungen,
einige Blitze, andere Meteore.

96 (Gen 4, 7.) " (Kl 4, 7.) 102 Nu 2, 2.
97 1. Mos 3, 24. 100 (Spr 31, 27.) 103 Ps 45, 2.
98 Ez 1, 12. 101 (Pred 8, 10.) 104 Ez 1, 14.

30



30 Jede ihrer Klassen huldigt dem «Wolkenreiter105»,
zu Tausenden und Myriaden stehn sie in ewiger Höhe,

in Gruppen eingeteilt
für die Wachen Tag und Nacht106,

um Lob darzubringen und Lieder
35 dem Machtumgürteten107

Mit Furcht und Zittern fallen alle nieder
und verneigen sich vor Dir108

und sprechen: Wir bekennen Dir100:
Du bist unser Gott,

40 Du hast uns gemacht und nicht wir110 —
wir sind alle das Werk Deiner Hände111

Du bist unser Herr,
wir Deine Knechte,

Du bist unser Schöpfer,
45 und wir Deine Zeugen!

XXVI. (Der Thron der Herrlichkeit)

1 Wer dringt zu Deinem Plane vor112,
nach dem Du über die Verstandessphäre
den Thron der Herrlichkeit erhöht?

Dort, wo die verborgene Stätte der Pracht,
5 wo das «Geheimnis» und der «Grund»,

wohin der Verstand (noch) gelangt — und stockt.
Darüber erhebst Du Dich stolz

auf dem Thron Deiner Macht,
und keiner steigt mit Dir empor113!»

XXVII. (Der Ort der Seligkeit)

1 Wer tut es Deinen Werken gleich,
da Du unter dem Thron Deiner Herrlichkeit
den Ort geschaffen für die Seelen Deiner Frommen?

Dort ist die Wohnung der reinen Seelen,
5 die im Beutel des Lebens geborgen114.

Die sich geplagt und müde geworden
schöpfen dort neue Kraft115,

105 Ps 68, 5.
106 (Kl 2, 19.)
107 Ps 65, 7.
108 (Est 3, 2.)

100 (I. Chr 29, 13.)
110 (Ps 100, 3.)
111 Jes 64, 7.
112 (Hi 23, 3.)

113 (Ex 34, 3.)
114 I. Sa 25, 29.
115 (Jes 40, 30f.)

31



dort ruhn jene, die ermattet116,
sie sind die «Söhne der Ruhe117».

10 Da ist Anmut ohne Ende und Maß,
das ist die «kommende Welt»!

Dort sind die Plätze und die Spiegel118
für die Seelen, die an den «Spiegeln der Dienenden» stehen118,

um das Antlitz des Herrn zu schauen und zu erscheinen119.
15 Sie wohnen in den Hallen des Königs

und stehn an des Königs Tisch,
genießen die süße Frucht der Vernunft

und die schenkt königliche Wonnen120.
Dies ist die Ruhe, das Erbteil,

20 dessen Güte und Schönheit unendlich,
«es fließt von Milch und Honig

und dies ist seine Frucht121».

XXVIII. (Der Strafort)

1 Wer deckt Deine Geheimnisse auf,
wie Du in der Höhe
Gemächer und Kammern gemacht

und darin furchtbar zu schildernde
5 und gewaltige Dinge122?

Da sind Kammern des Lebens
für die Gerechten und Reinen,

Kammern der Hilfe für jene,
die von der Sünde umkehren.

10 Manche davon sind Behälter für Feuer und Schwefelströme
für die Übertreter des Bundes123.

Tiefe Grubenschächte, deren Feuer nicht erlischt124,
der Verfluchte des Herrn fällt dort hinein125!

Kammern für Stürme und für Orkane,
15 Kälte und Fröste126.

Kammern für Hagel, Eis und Schnee,
Dürre, Hitze, (Feuer-)Bäche126a,

Dunst127 und Reif, Wolken und Nebel,
Dunkelheit und Finsternis128.

116 (Hi 3, 17.)
117 Gen 9, 19.

(Noah Ruhe!)
118 Ex 38, 8.
119 Ex 34, 23.

120 (Gen 49, 20.)
121 Nu 13, 27.
122 Hi 41, 4.
123 (Jos 7, 15.)
124 Jes 66, 24.

126 Spr 22, 14.
126 Sach 14, 6.
126a Hi 24, 19.
127 Ps 148, 8.
128 Hi 10, 22.

32



20 All dies hast Du zu seiner Zeit bereitet,
es zur Gnade oder zum Gericht bestellt
und es, o Fels, zur Züchtigung gegründet129!

XXIX. (Die Seele)

1 Wer erfaßt Deine Stärke,
wie Du aus Deiner Herrlichkeit Schein130
den reinen Glanz geschaffen131,

aus dem Fels des Felsen gehauen,
5 aus dem reinen Steinbruch gebrochen132

Den Geist der Weisheit hast Du auf ihn gegossen133
und nanntest seinen Namen «Seele».

Aus des Verstandes Flammen134 gehauen
hast Du sie geschaffen,

10 wie Feuer brennt in ihr sein Hauch135.
Du hast sie in den Leib gegeben,

ihm zu dienen, ihn zu bewahren136,
sie ist wie Feuer in ihm und verbrennt ihn doch nicht,

denn aus der Seele Feuer ward er geschaffen
15 und ging aus dem Nichts hervor ins Sein,

weil der Herr darauf im Feuer herabstieg137!

XXX.
1 Wer erreicht Deine Weisheit,

in der Du der Seele die Kraft der Erkenntnis geschenkt,
die ihr eingegeben?

So ist das Wissen ihre Herrlichkeit,
5 darum herrscht über sie (die) Vergänglichkeit nicht,

und sie bleibt ihrem Seinsgrund entsprechend bestehen;
dies ist ihr Wesen und ihr Geheimnis.

Die weise Seele wird den Tod nicht sehen,
empfängt für ihre Sünde aber

10 Strafe, bittrer als der Tod.
Ist sie aber rein, findet sie Wohlgefallen138

und lacht dem letzten Tag139.
Ist sie unrein, irrt sie durch (Gottes) Grimm und Zorn umher

die ganze Zeit ihrer Unreinheit
15 sitzt sie einsam140, verbannt und fortgewiesen,

129 Hab 1, 12.
130 Jes 66, 11.
131 Ez 28, 7.
132 Jes 51, 1.

133 Nu 11, 17.
134 Ps 29, 7.
135 Jes 30, 33.
136 (Gen 2, 15.)

137 Ex 19, 18.
138 (Spr 12, 2.)
139 (Spr 31, 25.)
140 (Lev 13, 46.)



darf nichts Heiliges berühren,
darf zum Heiligtum nicht kommen,
bis die Frist ihrer Reinigung erfüllt141.

XXXI. (Der Leib

1 Wer vergilt Deine Wohltaten,
da Du dem Leib die Seele geschenkt, um ihn zu beleben,

um ihm die rechte Lebensweise zu lehren und weisen
und ihm aus seiner Not zu helfen142?

5 Vom Erdreich hast Du ihn genommen143,
ihm Lebensodem eingehaucht144
und den Geist der Weisheit auf ihn gegossen,
daß er dadurch vom Tier sich unterscheide
und eine höhere Stufe erreicht.

10 Verschlossen hast Du ihn in Deine Welt gesetzt,
aber Du durchschaust auch von außen seine Werke und siehst ihn,

und alles, was er vor Dir verbirgt,
betrachtest Du innen und außen145!

XXXII.
1 Wer erkennt das Geheimnis Deines Werkes,

wie Du dem Leib alles (zur Erkenntnis) Deiner Werke geschenkt?
Du gabst ihm Augen, Deine Zeichen zu sehen146,

Ohren, Deine furchtbaren Taten zu vernehmen,
5 das Denken, um von Deinen Geheimnissen ein wenig zu verstehn,

den Mund, um Dein Lob zu verbreiten.
Die Zunge, um allen Kommenden Deine Macht kundzutun147,

wie ich heute, Dein Knecht, der Sohn Deiner Magd148,

gemäß meiner Zunge geringem Vermögen,
10 ein klein wenig von Deiner Hoheit verkünde.

Dies sind nur die Säume Deiner Wege149,
wie mächtig sind erst ihre Anfänge150,
denn sie bedeuten Leben für jene, die sie finden151!

An ihnen können Dich alle, die sie vernehmen, erkennen,
15 wenn sie auch nicht das Antlitz Deiner Herrlichkeit geschaut.

Wer aber nichts von Deiner Macht vernommen,
wie sollte der Deine Gottheit erkennen?

141 Vgl. Lev 12, 4.
142 Hi 4, 6.
143 (Hi 33, 6.)
144 Gen 2, 7.

145 (Ex 25, 11.)
146 (Ps 74, 9.)
147 Ps 71, 18.
148 Ps 116, 16.

149 Hi 26, 14.
150 (Ps 139, 17.)
151 Spr 4, 22.

34



Wie kommt Deine Wahrhaftigkeit in sein Herz,
richtet er sein Denken auf Deinen Dienst Î

20 So faßte sieh Dein Knecht ein Herz152, vor seinen Gott zu bringen
ganz wenig von den Anfängen seiner Lieder.

Vielleicht vergißt Er darob was von dessen Schuld153 —
wodurch könnte er seines Herrn Gunst auch gewinnen154?
Doch durch die Anfänge!

1 Mein Gott,
zu beschämt und zuschanden bin ich155, um vor Dich zu treten,

weil ich weiß, Deiner machtvollen Größe entspricht
meine völlige Armut und Niedrigkeit,

5 der Stärke Deiner Macht
mein schwaches Können

und Deiner Vollkommenheit
mein mangelhaftes Wissen

Denn Du bist Einer
10 und Du lebst,

Du bist ein Held
und bleibst bestehn,

Du bist groß
und Du bist weise

15 und Du bist Gott

Ich aber, ein Erdklumpen und Gewürm,
Staub vom Ackerboden156,

ein Gefäß voll Schande
und ein stummer Stein,

20 ein flüchtiger Schatten,
ein verwehender Hauch157;

Otterngift158,
arglistigen Sinnes159

und unbeschnittenen Herzens160.

25 Voller Wut,
auf Unheil aus und Trug,

C. GEBET

XXXIII.

152 (II. Sam 7, 27.)
153 (Hi 11, 6.)
154 (I. Sam 29, 4.)

155 (Esr 9, 6.)
156 Gen 2, 7.
157 (Ps 78, 39.)

158 Ps 140, 4.
159 (Jer 17, 10.)
160 (Jer 9, 25; Ez 44, 9.)

35



hochmütig161
und ungeduldig162,

unreiner Lippen163,
30 verkehrten Weges164,

und leichten Fußes165!

Was bin ich, was ist mein Leben?
Was meine Kraft, meine Gerechtigkeit?

Für nichts gilt's während meines Lebens
35 und um so mehr nach meinem Tod

Was ist mein Ursprung,
und was ist mein Ziel166?

Siehe, ich bin vor Dich gekommen
auf ungebührliche Weise167,

40 anmaßend
mit unreinen Gedanken,

der ungetreue Sinn
seinen Götzen zugekehrt,

(mit) wachsender Begierde
45 und ungeläuterter Seele,

mit unreinem Herzen,
verloren, verstummt,

geplagtem Leib,
voll Liederlichkeit168 —

50 fortwährend, ohne Ende169.

XXXIV.
1 Mein Gott,

ich weiß, daß meine Sünden unzählbar sind,
meine Verschuldungen zu zahlreich, um sie zu nennen170!

Doch wenn ich von ihnen nur soviel erwähne,
5 wie einen Tropfen aus dem Meer

und sie bekenne,
vielleicht kann ich das Toben ihrer Wellen und Wogen so stillen171,

und Du hörst im Himmel und vergibst172.

An Deinem Gesetz bin ich schuldig geworden,
10 habe Deine Gebote verachtet,

161 (Ps 101, 5.) 165 Spr 19, 2. 169 (Spr d. Väter I, 13.)
162 (Spr 14, 17.) 166 Gen 3, 19. 170 (Esr 9, 6); Joma 87b.
163 (Jes 6, 5.) 167 (Est 4, 16.) 171 (Ps 65, 8.)
164 (Spr 28, 18.) 168 (Nu 11, 4.) 172 I. Kö 8, 34.

36



verschmähte (sie) mit Herz und Mund
und führte schändliche Reden.

Ich hab mich vergangen, ich habe gefrevelt,
Mutwillen getrieben und Unrecht geübt,

15 Lügen habe ich erdichtet173,
grenzenlos Böses im Schilde geführt.

Ich habe gelogen, gespottet, getrotzt,
geschmäht, widerstrebt, mich verschuldet,

hab gefrevelt, bedrängt und den Nacken versteift,
20 Deine Zucht verschmäht und Frevel verübt,

habe einen verderbten Wandel geführt,
bin von meinem Wege abgeirrt.

Deine Gebote habe ich übertreten, abtrünnig bin ich geworden,
aber Du bist gerecht, in allem, was über mich kommt,

25 denn Du hast ja wahrhaftig gehandelt,

1 Mein Gott,
bestürzt bin ich, wenn ich an all das denke, womit ich Dich gekränkt,

hab ich doch alles Gute, das Du an mir getan, mit Bösem Dir
vergolten

Aus freiem Willen allein — nicht notwendigerweise — hast Du mich
erschaffen,

5 nicht aus Zwang, vielmehr aus Wohlgefallen und aus Liebe.

Bevor ich ward, kamst Du mir schon zuvor mit Deiner Gnade,
hauchtest mir Odem ein und gabst mir Leben.

Und als ich zur Welt gekommen, hast Du mich nicht verlassen,
sondern hast mich großgezogen, wie ein besorgter Vater,

10 wie eine Amme den Säugling174, hast Du mich gepflegt,
an der Brust meiner Mutter mich sicher gehegt175,

hast mit Deinen Freuden mich satt gemacht,
«als ich an meinen Platz trat176», mich gestärkt.

Auf die Arme hast Du mich genommen und mich geleitet177
15 und hast mich Weisheit und Sitte gelehrt,

aus aller Not und Gefahr mich errettet
und in der Zeit des Zorns178 mich im Schatten Deiner Hand

geborgen179.

ich aber habe gefrevelt

XXXV.

173 (Ps 119, 69.)
174 (Nu 11, 12.)
175 (Ps 22, 10.)

176 II. Chr 34, 31.
177 (Hos 11, 3.)
178 (Jes 26, 20.)

179 (Jes 49, 2.)

37



Wieviel Gefahren blieben meinem Aug verborgen,
aber Du hast mich daraus erlöst,

20 noch eh die Not hereingebrochen,
hast Du meiner Wunde die Heilung gebracht
und es mir gar nicht kundgemacht

Wenn ich mich vor Schaden nicht konnte bewahren,
hast Du mich behütet.

25 Und wenn ich in Löwenfänge geriet,
hast Du die Kiefer der Leuen zerbrochen
und mich daraus befreit.

Befielen mich böse, langwierige Leiden180,
dann hast Du mich umsonst geheilt.

30 Kamen über die Welt Deine argen Gerichte,
hast Du mich vor dem Schwert errettet
und mich der Pest entrissen,

hast mich in Hungersnot gespeist
und reichlich mich versorgt

35 Hab ich Dich erzürnt,
hast Du mich zurechtgewiesen,
wie man seinen Sohn zurechtweist181.

Rief ich aus meiner Not zu Dir,
war ich in Deinen Augen wertvoll

40 und Du wiesest mich nicht leer zurück.

Noch größeres und mehr als dies hast Du getan,
als Du mir vollkommenen Glauben verliehen,

zu glauben, daß Du der wahre Gott,
daß Dein Gesetz (die) Wahrheit ist,

45 und Deine Propheten wahrhaftig sind

Du hast mir auch kein Teil bestimmt
bei jenen, die Dir trotzen und sich wider Dich erheben,
dem törichten Volk, das Deinen Namen schmäht182,

die Dein Gesetz verspotten,
50 Deine Knechte befehden,

und Deine Propheten der Lüge zeihn,
Unschuld tragen sie zur Schau,

aber dahinter steckt (die) List

Sie zeigen ein reines und lauteres Wesen
55 und dahinter (lauert) der Aussatz183,

180 (Deut 28, 59.) 182 (Ps 74, 18.)
181 (Deut 8, 5.) 183 (Vgl. Lev 13.)

38



wie ein Gefäß voller Sehmach,
von außen mit Wasser listig gewaschen,
dessen ganzer Inhalt befleckt184!

XXXVI.
1 Ich bin zu gering aller Wohltaten und all der Treue,

die Du Deinem Knechte erwiesen185,
wahrlich, Herr, mein Gott, ich bekenne Dir

Eine heilige Seele hast Du in mich gegeben,
5 und ich hab sie durch arges Tun befleckt,

durch meinen bösen Trieb bemakelt und entweiht.
Jedoch ich weiß,

wenn ich gesündigt habe,
hab ich nicht Dir, sondern (nur) mir geschadet.

10 Aber mein grausamer Trieb steht mir zur Rechten186, mich anzufechten,
erlaubt mir nicht, zu rasten187
und mir Ruhe zu bereiten.

Wie oft gedachte ich, ihm Doppelzügel anzulegen188,
plagte mich, ihn zurückzukehren vom Meer der Begierde zum

trockenen Land189 —
15 und ich vermochte es nicht!

Er hindert mein Denken,
er verdirbt meine Rede,

ich denke rechtschaffne Gedanken,
und er sinnt Unheil und Trug,

20 ich suche Frieden,
er aber Streit190,

bis er zum Schemel seiner Füße mich gesetzt
und «im Frieden Schlachtenblut vergießt191».

Wie oft bin ich ausgezogen,
25 ihn zu bekämpfen, und hab aufgeschlagen

das Lager meines Gottesdiensts imd meiner Buße
und setzte das Lager Deines Erbarmens
vor mich zu meiner Hilfe.

Denn ich sprach192 :

30 Trifft mein Trieb auf das eine Lager und schlägt es,
wird das andre Lager doch entrinnen,
und wie ich's dachte, so geschah's :

184 Lev 11, 33. 187 (Hi 9, 18.) 190 (Ps 120, 7.)
185 Gen 32, 10. 188 Hi 41, 5. 191 (I. Kö 2, 5.)
186 Sach 3, 1. 189 Jona 1, 13. 192 vgl. Gen 32, 8.

39



Siehe, er überwältigte mich,
zerstreute meine Krieger

35 und nichts ist mir übriggeblieben,
als das Lager Deines Erbarmens

Ich weiß aber, wenn ich ihn damit bekämpfe,
steht mir Hilfe bereit «aus der Stadt193»,
vielleicht kann ich ihn schlagen und vertreiben194!

XXXVII.
1 Es sei Dein Wille, Herr, mein Gott,

meinen grausamen Trieb zu bezwingen,
verbirg Dein Angesicht vor meinen Sünden und Vergehen,

und nimm mich nicht hinweg zur Hälfte meiner Tage,
5 bis ich bereitet, was ich brauch für meinen Weg,

für meine Reise meine Zehrung.

Denn so ich fortzieh aus der Welt,
wie ich gekommen,

und kehre nackt an meinen Ort zurück,
10 wie ich (einst) ausgezogen,

wozu ward ich erschaffen?
Ward ich berufen, (nur) Mühsal zu sehn?

Wohl mir, war ich noch dort,
bevor ich auszog, Sünde zu häufen und Schuld

15 Richte, o Gott, mich doch nach Deinem Erbarmen,
nicht in Deinem Zorn, daß Du mich nicht vertilgst195,

denn was ist der Mensch196, daß Du ihn richtest?
Wie willst Du wägen den verwehten Hauch?

Kommt er auf die Waage des Rechtes,
20 macht er weder schwerer noch leichter,

und was nützt es Dir auch,
zu wägen den Hauch197?

Vom ersten Tage seines Daseins an wird er mißhandelt und gebeugt198,
«gestraft, von Gott geschlagen und geplagt199».

25 Sein Anfang ist verwehte Spreu200,
sein End verstreute Stoppeln201,

in seinem Leben wie versengtes Gras,
doch Gott sucht das Entschwundne202

193 II. Sam 18, 3,

194 (Nu 22, 6.)
195 (Jer 10, 24.)
196 (Ps 144, 3.)

197 (Hi 28, 25.)
198 Jes 53, 7

199 Jes 53, 4.
200 Ps 1, 4.

201 Jes 41, 2.
202 (Pred 3, 15.)

40



Seit er aus seiner Mutter Leib gekommen,
30 ist Kummer seine Nacht und sein Tag ein Seufzen,

steht er heute auch erhaben da —
morgen wimmelt er von Würmern203

Spreu fegt ihn hinweg,
die Distel stößt ihn hin

35 Ist er satt, so frevelt er,
hungert er, so sündigt er für einen Bissen Brot204!

Es eilen seine Schritte dem Reichtum nach,
er vergißt den Tod — der steht hinter ihm.

Zur Zeit der Not (ver)spricht er viel,
40 führt angenehme Reden,

gelobt viele Gelübde,
doch kaum ist er entkommen,

entweiht er seine Worte,
vergißt seine Gelübde

45 Er verstärkt die Riegel seiner Tore205 —
doch der Tod ist schon in seinen Kammern

Er stellt zu allen Seiten viele Wächter auf —
und im Zimmer sitzt, der auf ihn lauert206,

den Wolf, den hält der Zaun nicht auf,
50 zur Herde zu gelangen

Er kam —
doch weiß er nicht wozu,

freut sich,
weiß aber nicht woran,

55 er lebt,
weiß aber nicht, wie lang

In seiner Jugend
lebt er nach Willkür,

doch beginnt ihn der Geist der Begierde zu treiben,
60 erwacht er, um Güter zu sammeln und verläßt seinen Ort,

um Schiffe zu besteigen
und Wüsten zu durcheilen,

bringt seine Seele zu den Stätten der Löwen
und sie wandelt unter wildem Getier207.

65 Wenn er meint, seine Pracht wäre reich,
seine Hand hätte Großes gefunden208,

203 (Ex 16, 20.) 205 Ps 147, 13.) 207 (Ez 1, 13.)
204 Spr 28, 21. 206 Ri 16 9 208 (Hi 31, 25.)

41



überfällt im Frieden ihn der Verderber209,
«er schlägt die Augen auf und ist nicht mehr210».

Jederzeit ist er zu Plagen bestimmt,
70 die gehen und kommen,

und zu jeder Stunde
zu Unglücksfällen,

in jedem Augenblick
zu Schicksalsschlägen,

75 und jeden Tag
fällt Schrecken über ihn.

Verweilt er etwas in Ruhe,
ereilt ihn plötzlich Verderben

Sei's, er gerät in den Krieg211, und es trifft ihn das Schwert,
80 oder der eherne Bogen durchbohrt ihn212,

sei's, daß ihn Schmerzen umzingeln,
wilde Wasser ihn überfluten213,
ihn böse, beständige Krankheiten treffen,

bis er sich selbst zur Last geworden
85 und bittres Otterngift214 in seinem Honig findet!

Zur Zeit, da sein Schmerz sich mehrt,
sinkt seine Ehre,

Knaben spotten sein215,
und Buben herrschen über ihn216.

90 Seinen leiblichen Kindern wird er zur Last,
und all seine Freunde stellen sich fremd.

Kommt seine Zeit, zieht er aus seinen Kammern
auf den Friedhof217

und aus dem Schatten seiner Zimmer
95 in die Dunkelheit,

streift Gewirktes ab und Purpur
und kleidet sich in Maden und Gewürm,

legt sich zum Staub
und kehrt zu seinem Element zurück,

100 aus welchem er gebildet.

Der Mensch, dem dies zu eigen ward,
wann fände er zur Umkehr Zeit,

um abzuwaschen seiner Abkehr Schmutz
«Kurz ist der Tag, der Arbeit viel!»

209 (Hi 15, 21.)
210 (Hi 27, 19.)
211 (I. Sam 26, 10.)

212 (Hi 20, 24.)
213 Ps 124, 4f.
214 Hi 20, 14.

215 (II. KÖ 2, 23.)
216 (Jes 3, 4.)
217 (Gen 10, 26.)

42



105 Und die Bedrücker, sie drängen218,
sie eilen und laufen,

die Zeit lacht seiner
«und der Hausherr drängt».

Daher, mein Gott, gedenke all der Plagen,
110 die den Menschen treffen,

und wenn ich es hab schlecht gemacht,
so mache Du mein Ende gut

Vergilt doch nicht mit gleichem Maß
dem, dessen Sünden ohne Maß,

115 der hei seinem Tod dahingeht, unbedauert219!

XXXVIII.
1 Mein Gott,

wenn meine Sünde unvergebbar ist220,

was willst Du tun für Deinen großen Namen221?
Wenn ich nicht auf Dein Erbarmen harre,

5 wer erbarmt sich meiner außer Dir

Und wenn Du mich tötest222 — ich hoffe auf Dich,
fragst Du nach meiner Schuld —

flieh ich vor Dir zu Dir
und berge mich vor Deinem Zorn in Deinem Schatten!

10 Ich fasse die Säume Deines Erbarmens, bis Du Dich meiner erbarmst,
und lasse Dich nicht, Du segnest mich denn223!

Gedenke doch, daß Du mich aus Lehm bereitet224
und in diesen Plagen mich versucht,

drum such mich nicht nach meinen Werken heim
15 und laß mich meiner Taten Frucht nicht kosten!

Hab Geduld mit mir und führ nicht meinen Tag herbei,
bis ich Zehrung bereitet, um an meinen Ort zurückzukehren.

Dränge mich nicht eilig aus dem Lande225,
die «Backtröge» meiner Schuld

20 auf meinen Schultern gebunden229.

Stellst Du meine Sünden auf die Waage,
so lege in die zweite Schale meine Plagen,

218 Ex 5, 13.
219 II. Chr 21, 20.
229 Gen 4, 13.

221 Jos 7, 9.
222 (Hi 13, 15.)
223 Gen 32, 27.

224 Hi 10, 9.
225 Ex 12, 33.
226 Ex 12, 34.

43



gedenkst Du meiner Sünde und Empörung,
denk auch an meine Niedrigkeit und Irrsal227

25 und stelle jene
diesen gegenüber

Denk doch daran, mein Gott,
wie lange Zeit Du mich ins Land der Ruhelosigkeit gestoßen,

im Schmelzofen der Verbannung mich geprüft
30 und mich von meiner vielen Schuld geläutert;

Ich weiß, Du hast zu meinem Besten mich versucht,
hast mich mit Recht gebeugt

und um zuletzt mir Gutes zu erweisen228,
mich der Mühsal Prüfung unterworfen.

35 Darum, mein Gott,
es walte Dein Erbarmen über mir,
vollende Deinen Grimm nicht ganz an mir229

Vergilt mir nicht nach meinen Werken
und sprich zum Engel des Verderbens230: Halt!

40 Was ist mein Vorzug und mein Wert,
daß Du nach meiner Sünde fragst231,

Wache(n) aufstellst wider mich232,
mich wie den Büffel mit dem Netze jagst233?

Ist denn nicht von meinen Tagen
der Großteil schon verflossen und dahin —

45 und die mir blieben, schwinden hin in ihrer Schuld234

Wenn ich auch heute vor Dir lebe,

morgen fällt Dein Blick auf mich —
und ich bin nicht mehr235!

50 Warum soll ich nun sterben?
Weil mich dieses große Feuer frißt236?

Mein Gott,
blicke auf mich zum Guten für den Rest meiner wenigen Tage,

verfolge nicht, was da entkommen und entronnen ist
55 Was vom «Hagel» meiner Irrsal noch verschont geblieben237,

darf (mir) doch das Ungeziefer meiner Sünden nicht vertilgen,
denn ich bin ja das Gebilde Deiner Hand!

Was nützt es Dir auch, wenn das Gewürm mich frißt,
wenn es das Werk Deiner Hände verzehrt238?

227 (Kl 3, 19.)
228 Deut 8, 16.
229 (Kl 4, 11.)
230 (II. Sam 24, 16.)

231 (Hi 10, 6.)
232 (Hi 7, 12.)
233 (Jes 51, 20.)
234 Lev 26, 39.

235 (Spr 23, 5.)
236 (Deut 5, 22.)
237 Ex 10, 5.
238 (Ps 128, 2.)

44



XXXIX.
1 Es sei Dein Wille, Herr, mein Gott,

Dich mir erbarmend zuzuwenden,
mich durch vollendete Umkehr zurückzubringen zu Dir.

Bereite mein Herz für mein Flehen, und neige Dein Ohr

5 Öffne mein Herz für Dein Gesetz
und pflanze in mein Denken Deine Furcht!

Fasse über mich gute Beschlüsse,
hebe böse Entscheidungen über mich auf

und führe mich nicht in Versuchung
10 noch in Verachtung.

Rette mich aus jedem bösen Widerfahrnis
und berge mich in Deinem Schatten
bis vorüber das Verderben240,

sei mit meinem Wort241 und Sinn
15 und hüte meine Zunge vor der Sünde242

Gedenke meiner, wenn Du Deines Volks gedenkst
und beim Aufbau Deines Hauses,

(laß mich) das Heil Deiner Erwählten schauen
und sprich mich rein, Dein Heiligtum zu suchen,

20 das verwüstete, zerstörte,
zu lieben seine Steine, seinen Schutt243,

seine Trümmerhaufen,
und baue seine Trümmer wieder auf

XL.

1 Mein Gott,
Ich weiß, die von Dir Gnade erflehen,

für sie sprechen gute Werke, die sie getan,
oder Wohltaten, die sie geübt.

5 Aber ich,
ich habe keine Werke,

bloß bin ich und leer244,

wie ein unfruchtbarer Rebstock245

Nichts ist in mir,
10 weder Gerechtigkeit noch Tauglichkeit,

keine Liebe, keine Redlichkeit,

239 (Ps 10, 17.)
240 (Ps 57, 2.)
244 (Ex 4, 12.)

242 (Ps 139, 2.)
243 (Ps 102, 15.)
244 (Neh 5, 13.)

245 (Hos 10, 1.)



weder Gebet noch Flehen,
keine Unschuld, keine Treu,

kein Recht und keine gute Art,
15 nicht Gottesdienst, nicht Umkehr!

Darum sei es Dein barmherziger Wille,
Herr, unser Gott und Gott unsrer Väter,
Herrscher aller Welten,

Dich meiner zu erbarmen
20 und mir nah zu sein246,

mich mit Deinem Wohlgefallen heimzusuchen
und mich freundlich anzusehn,
mich vor Dir Gnade finden lassen

Doch vergilt mir nicht nach meinen Werken
25 und mach mich nicht zum Spott der Toren247.

Nimm mich zur Hälfte meiner Tage nicht hinweg
und verbirg Dein Antlitz nicht vor mir248.

Mach mich von meinen Sünden rein249
und wirf mich nicht von Dir250.

30 Belebe mich in Herrlichkeit
und nimm mich auf in Herrlichkeit251,

führ mich zur (rechten) Zeit aus dieser Welt
und bring mich in Frieden ins Leben der kommenden Welt.

Ruf mich nach oben252

35 und setze mich unter die Frommen,
zähl mich zu den Erwählten aus der Welt, die ihr Teil im Leben haben,

reinige mich, zu leuchten im Lichte Deines Angesichts,
belebe mich aufs neue

und führe mich wieder herauf
40 aus den Tiefen der Erde253. —

Und ich will sprechen :

Ich danke Dir, Herr, denn Du hast mir gezürnt,
Dein Zorn hat sich gewendet und Du hast mich getröstet254,

Liebe (gebührt) Dir, o Herr, für alles Gute, das Du mir getan,
45 das Du mir erwiesen bis zum Tage meines Todes

Für all dies bin ich schuldig
Dich zu bekennen, zu loben, zu preisen und zu erheben :

246 (Gen 45, 10.)
247 (Ps 39, 9.)
248 (Ps27, 9.)

249 (Ps 51, 4.)
250 (Ps 51, 13.)
251 (Ps 73, 24.)

252 (Hos 11, 7.)
253 (Ps 71, 20.)
254 Jes 12, 1.

46



Sei gelobt durch Deine Geschöpfe,
geheiligt durch die, die Dich heilig halten,

50 als Einer bekannt durch die Bekenner Deiner Einheit,
verherrlicht durch jene, die Dich verherrlichen,

erhöht durch die, die Dich erhöhen,
erhaben durch jene, die Dich erheben,

denn keiner von den Göttern ist Dir gleich, o Herr255,
55 und nichts gleicht Deinen Werken

«Laß Dir Wohlgefallen die Reden meines Mundes
und das Sinnen meines Herzens,
o Herr, mein Fels und mein Erlöser256 !»

G. Anmerkungen

Die Anmerkungen folgen der Zeilenzählung innerhalb der Abschnitte in
der Übersetzung. Die Verszeilenteilung entspricht dem hebräischen Metrum
(das nicht im ganzen Gedicht einheitlich ist), aber nicht der Zeilenzählung
der Textausgaben.

I.
ZI. 6 Die Zeugenschaft der Geschöpfe ist ein wichtiger Beweggrund für

die kosmologischen Darlegungen in den beiden ersten Teilen der
«Königskrone», vgl. auch VIII, XI (ZI. 15), XII, XV (ZI. 17f.),
XVI (ZI. 17 ff. XXIII. Auch sonst in seinen Liedern tritt dieses

Motiv auf, vgl. Bialik-Rawnetzki II, 58 :

Alle Geschöpfe oben und unten
bezeugen Dich und alle rufen wie ein Mann:
Der Herr ist einer und Sein Name einer! etc.

Die mittelalterliche Welt sah untere und obere Welt in analoger
Entsprechung, womit die grundsätzliche Möglichkeit der
Metaphysik begründet wurde.
«Geheimnis und Grund» (TÎ0 und TIO)) sind poetische Termini für
Materie (IDH) und Form, (îlTIX). Verborgene Stätte: s. u. zu ZI. 19f.
Der unaussprechbare Gottesname, an den sich allerlei Spekulationen
knüpften und der besonders in der Mystik eine zentrale Rolle spielt.
«Verhüllt» spielt auf die rabbinische Auslegung (b. Qidd. 71a) von
Ex 3, 15 an, welche für (für ewig) D1??1? (zu verbergen) las.

255 (Ps 86, 8.)
256 Ps 19, 15.

ZI. lOf.

ZI. 12

47



ZI. 13 Nichts — n»*'1??» ist ein beliebter Begriff in der Mystik, vor
allem im Sefer Jesira häufig gebraucht.

ZI. 16 Die endzeitlichen Heilsgüter, s. u. ZI. 25f. und XXVIIf.
ZI. 19f. Thron und Wohnstatt Gottes (s. auch XXIV, XXVI) sind zwar

beliebte poetische Motive, doch in der Mystik die Zentren des
Interesses (Ez 1—3 Der Mystiker steigt durch die Sphären auf
und durchschreitet die himmlischen Paläste, bis er vor den Thron
der Herrlichkeit gelangt, wo ihm kosmologische und eschatologische
Geheimnisse offenbar werden. Solche Spekulationen sind alt, am
deutlichsten in den sogenannten Hekalottraktaten, sodann (auch
Merkaba-Mystik genannt) für den Kreis um Rabbi Akiba und seine
Schüler bezeugt. Äth. Henoch 14; 71, slaw. Henoch und griech.
Baruch bezeugen offenbar noch ältere Traditionen. Die Texte von
Qumran lassen in Verein mit Stellen aus den Pseudepigraphen
auf priesterliche Spekulationen als Ursprung schließen. Ezechiel
war schließlich auch Priester

Ibn Gabirol identifiziert intellektualistisch die verborgene Wohnstatt

als Sphäre des universalen Intellekts (s. XXIV).
ZI. 21 f. Bild für die Emanation. Andere Lesart: ITiXX bSÖ (aus seinem

Licht ergossen), doch paßt diese Lesart nicht zum Wortspiel des
hebräischen Kontexts.

ZI. 23f. «Diese Welt» und die «kommende Welt» (Heilszeit). Neben diese
traditionelle Auffassung tritt in XXVII eine kräftig spiritualisie-
rende, intellektualistische Umdeutung der handfesten jüdischen
Heilshoffnung.

ZI. 25f. Das Motiv ist in der jüdischen Literatur weit verbreitet und oft
ins Konkrete ausgesponnen (das Licht des ersten Schöpfungstages,
der Wein Noahs). Seidmann (s. Einleitung 5), S. 6f., aber meint,
es sei nach Abot II, 21, zu deuten: das Maß des Lohnes ist verborgen

(eine Mahnung vor Selbstvertrauen und Nachlässigkeit).

II.
ZI. lf. «Der Herr, unser Gott, der Herr ist EINER» ist das Grundbekennt¬

nis des Israeliten. Die jüdische Religionsphilosophie faßt «Einer»
auch im Sinne der Einheit als Gegensatz zur Differenziertheit der
geschöpflichen Welt, ein Hauptanliegen der gesamten mittelalterlichen

Philosophie. Das von einigen Textzeugen gebotene «(...
Grund jedes Baues) und Geheimnis jeder Sache » ist wohl sekundärer
und auch sachlich falscher Zusatz (Gott ist nicht mit Materie und
Form — das bedeutet «Grund und Geheimnis», s. zu I, ZI. lOf. —-

identisch).
ZI. 5f. Die Attributenlehre ist einer der heißumstrittenen Punkte in jener

Zeit. Ibn Gabirol weiß, wie heikel (s. ZI. 11!) die Frage ist und

48



übt äußerste Vorsicht, wie das häufige «nicht wie» oder ähnliche
Gegenüberstellungen zeigen. Die via negationis galt als das einzig
sichere Mittel der Erörterung göttlicher Attribute.

ZI. 13 Der Mensch. Andere deuten es fragend: Sollte denn der Eine
Gott) fallen?

III.—IV.
Gottes Existenz ist über Raum und Zeit erhaben. Er ist Ursprung der

Weltseele, in welche wieder alle Einzelseelen ihren Ursprung haben.
IV, ZI. 7f., verrät, daß die vollendete Erkenntnis für Ibn Gabirol als

höchstes Heilsgut gilt. «Er ißt» (Gen 3, 22) vom Baum der Erkenntnis, von
«der süßen Frucht der Vernunft» (XXVII, ZI. 15ff.) beim Mahl der Heilszeit.
Zu Erkenntnis und Unsterblichkeit s. XXX.

VI.
ZI. 1 «und Geschöpfe» fehlt in einigen Textzeugen und ist wohl sekundär.

Das Motiv beruht auf Dt 4, 23 und war auch in frühjüdischer Zeit
bereits beliebt, vgl. Qumran, Kriegsrolle (1 QM) X, 8.

ZI. 5ff. anerkennt die positive Absicht der Götzendiener (Seidmann, S. 18,
verweist auf die sachliche Parallele in Psal. Sal. 13, 1-7). Die
Knechte, die auf dem rechten Weg unbeirrt weiterwandeln, sind
wohl die Israeliten. Im Rahmen des Systems ist dieser Gedanke
unbegründet und wirkt wie ein erratischer Block, dies auch
strukturell.

ZI. 19ff. S. zu II, lf.
IX.

Zur Weisheit und über den Willen Gottes s. Einführung, 3d. Quelle und
Licht sind Bild für die Emanation. ZI. 8 spielt an Spr. 8 an.
ZI. 10 Daß dem Auge Licht entstrahlt, ist antike und mittelalterliche

Auffassung.
ZI. 13 Vgl. Sefer Jesira II, 2; Zohar I, 15a u. ö.
ZI. 19ff. beschreibt die Schöpfung als Aufschlagen eines Zeltes. Die ver¬

wendeten Wörter stammen z. T. aus der biblischen Beschreibung
des Zeltheiligtums (2. Mos.). Dies ist wahrscheinlich nicht bloß
formal als Stilmittel gedacht, da in der mystischen Tradition die
kosmologische Symbolik des Heiligtums eine große Rolle spielt.

ZI. 21 «Niederste» fehlt in einigen Textzeugen.

X.
S. Einführung 3d. Der im mittelalterlichen Judentum vielumstrittene

Einfluß der Gestirne auf die Welt wird vorausgesetzt, doch dem Willen
Gottes streng untergeordnet.
ZI. 7 f. Bezieht sich auf die komplizierte Kalenderberechnung.

49



XII.
Der Abschnitt beweist die Ohnmacht der mächtigen Himmelskörper

gegenüber Gott. Sogar die Sonne muß sich verfinstern lassen, noch dazu
vom Mond, ihrem Knecht, der sein Licht von ihr empfängt.
ZI. 11 « Drachenlinie ». Nach dem Sternbild benannt. Die Gerade, auf der

Erde, Mond und Sonne in diesen Fällen stehen.

XIII.
Merkur, hebr. wörtlich: «der Stern». Zum Charakter des Planeten vgl.

b.Schabb. 156a. ZI. 7 bieten einzelne Textzeugen andere Zahlen: 10 Monate.
Die Verszeileneinteilung der Übersetzung weicht hier etwas von der des
hebräischen Textes ab.

XIV.

Venus, wörtlich: «Glanz». Vgl. b. Schabb. 154a.

XV.

ZI. 17ff. Vgl. b. Sanh. 91b. Der Westen ist der Ort der Schechina.

XVI.

ZI. 5 f. Siebengestirn und Orion haben nach damaliger Meinung Einfluß
auf das Wachstum. Ibn Gabirol hat den Wortlaut der Hiobstelle
umgedeutet, so ist statt «Bande» Leckerbissen und statt «Fesseln?»
etwas ähnliches wie «Gewächse» (die von der Kraft dieser Gestirne
hervorgezogen werden) zu übersetzen.

ZI. 7, 13 Die nördliche und südliche Polarregion.

XVII.
Vollmond und Neumond. «Obere Sterne» sind Mars, Jupiter und Saturn,

«untere» die Venus, der Merkur und der Mond (von der Sonne aus betrachtet).
Originell ist die Verwendung der Worte über den hellen Hautfleck 3. Mos. 13

für die Monderscheinungen!

XVIII.
Mars: der «Rötliche», daher ZI. 8 das Zitat. Vgl. b. Schabb. 156a.

XIX.

Jupiter, hebr.: «Gerechtigkeit» (ZI. 15!). Vgl. b. Schabb. 156a.

50



XX.

Saturn, hebr. Sohabtaj (in dem das Wort für «gefangenführen» anklingt).
Vgl. b. Schabb. 156a. ZI. 14 fehlt zum Teil.

XXI.
Die Zahlenangaben geraten hier ins Phantastische. Die Anspielung auf

Ex 28, 8 ist kaum zufällig; der hohepriesterliche Ornat hatte eine kosmolo-
gische Symbolik.

XXII.
Die Anordnung erfolgt von Westen nach Osten.

XXIII.
Die letzte und gewaltigste Sphäre der Sinneswelt, die alle übrigen Sphären

bewegt. Ihre Größe, eindrücklich veranschaulicht durch das Bild vom Senfkorn

im Meer, bedeutet gar nichts im Vergleich zur Größe des Schöpfers.

XXIV.
Die Sphäre des universalen Intellekts, die zehnte, wird mit dem inneren

Heiligtum verglichen. Sie ruht auf Säulen, ist also unbewegt. Ibn Gabirols
Annahme, daß auch sie sich aus Materie und Form konstituiert, ist der
auffallendste Punkt in seinem System. Ob in ZI. 6 ff. Anspielungen auf Materie
und Form vorliegen, ist nicht sicher.

XXV.

Über die Engelwelt stand dem Dichter reiches Material aus der Tradition,
vor allem der mystischen Literatur, zur Verfügung. ZI. 36 ff. läßt die Engel
mit Worten aus der Liturgie des Versöhnungstages ihrem Herrn huldigen
(die Reihenfolge der Zeilen ist in der Uberlieferung nicht einheitlich, ich
folge Schirmann).
ZI. 11 «Klare Gestalten»: Die Seele wird gern als Perle (oder Koralle) be¬

zeichnet. Damit wird ihre feine Substanz angedeutet, die sie mit
den Engeln gemein hat.

ZI. 13 «Innere und äußere»: Vor und hinter dem Vorhang des (himmli¬
schen) Heiligtums.

ZI. 15 Beschreibung der Emanation!
ZI. 20f. Der hebräische Text hat des Reims halber weibliche Formen:

Fürstinnen, Dienerinnen.
ZI. 25 f. Die Erschaffung der Engel ist ein in der jüdischen Tradition weit¬

verbreitetes Motiv.

51



ZI. 30 ff. Der Dienst der Engel wird als priesterlieh-liturgischer Dienst im
himmlischen Heiligtum dargestellt.

XXVI.
Zum Thron der Herrlichkeit s. zul, ZI. 19 f., zu «Geheimnis »und «Grund»

s. zu I, ZI. lOf.

XXVII.
Heils- und Strafort werden in der Tradition gern benachbart und in der

Nähe des Gottesthrones lokalisiert. Über die «reinen Seelen» in ZI. 4 s. zu
VII und vgl. XXX. Es sind jene, die sich bemüht haben, den bösen Trieb
(s. XXXVI) zu überwinden und sich über die grob materiellen Seinstufen
erkennend zur geistigen Welt zu erheben. Dementsprechend ist das Heilsgut
die vollkommene Erkenntnis.

Reizend ist das Wortspiel Söhne Noahs Söhne der Ruhe.
Das Motiv vom Mahl ist zwar der Tradition entlehnt, aber rationalisierend

umgedeutet. Die Tradition weiß vom Essen des Leviathan und vom
Trinken des verborgenen Weines des Noah. Bei Ibn Gabirol ist es die «süße
Frucht der Vernunft»! Andere Stellen der Tradition sprechen auch vom
Ergötzen am Glanz der Schechina fbBer. 17a).

XXVIII.
Auch hier nimmt Ibn Gabirol traditionelle Motive auf, die bereits im

äth. Henochbuch voll ausgebildet sind. « Die von Sünde umkehren » und « Übertreter

des Bundes» begegnen ebenfalls bereits in der Literatur des Früh-
judentums.

XXIX.

Vgl. XXV : Die Bilder von Fels und Steinbruch veranschaulichen die
Gleichheit der Substanz des Emanierten. Die universale Vernunft wird
mit dem Feuer verglichen, daher ist auch die Seele im Menschen wie ein
Feuer und stellt die Vermittlung zur geistigen Welt dar.

XXX.

Hier wird der intellektualistische Zug des Seelenbegriffs deutlich: die
Erkenntniskraft ist es, auf welcher die Unsterblichkeit der Seele beruht!
Zur «reinen Seele» s. bei VII und XXVII.
ZI. 11 ff. mit dem Vergleich der unreinen Seele mit der unreinen Frau von

3. Mos. setzt eine Art Apokatastasis pantön voraus (neuplatonischer
Einfluß). Wie sich diese automatische Allerlösung zur biblischen
«Heilsgeschichte» verhält, bleibt ungeklärt!

52



XXXII.
Dieser Abschnitt leitet zum sehr persönlich gehaltenen Gebetsteil über.

ZI. 14 f. stellt die Erkenntnis der Theologia naturalis neben die mystische
Schau, insofern beide zur Erkenntnis der Nichtigkeit des Endlichen gegenüber

der Allmacht des Unendlichen führen. Trotz dieser Parallelisierung
liegt zwischen Philosophie und persönlichem Glauben Ibn Gabirols eine
unüberwundene Kluft, da die eben genannte bescheidene Aufgabe der rationalen

Erkenntnis nicht dem philosophischen Ansatz und dem eigentlichen
Erkenntnisbegriff des Dichters entspricht. Begegneten wir in den beiden
ersten Teilen der jüdischen Tradition nur als Stilmittel (Zitate) oder in
unmotivierten Einzelzügen, so liegt im dritten Teil das Gebet eines bewußten
Juden vor.

XXXIII.
Im folgenden begegnen oft Anklänge an die jüdische Gebetstradition.

ZI. 9 ff. wiederholt die Anfänge der Abschnitte I—IX.
ZI. 16 ff. finden wir eine sehr negative Sicht des Menschen, wie auch sonst

häufig in der religiösen Lyrik des Mittelalters. Der Talmud und teilweise
auch die Midraschim zeigen aufs Ganze gesehen ein weit zuversichtlicheres
Menschenbild. Beides muß beachtet werden, wobei freilich die Frage
auftaucht, welche Seite mehr Gewicht hat. Gewöhnlich kann man der Poesie
als unmittelbarem Erguß des religiösen Gefühls den Vorrang zuerkennen,
wenn es um die Erforschung des tatsächlichen religiösen Empfindens geht.
Allerdings ist dieses negative Menschenbild in der hebräischen Poesie des

Mittelalters auch ein traditionelles Motiv, bedingt durch das Vorbild der
biblischen Psalmen, und wir begegnen dieser Einstellung auch in der
religiösen Dichtung der eschatologischen Gruppen im Frühjudentum, wie etwa
in Qumran (Hymnenrolle I, 21ff„ III, 23f„ IV, 29f„ X, 3ff„ XII, 24ff„
XIII, 14ff. u. ö.) oder in den Psalmen Salomos. Auch das Stilmittel der
Aufnahme biblischer Sätze bzw. Satzteile begegnet uns damals schon. Dies
allein beweist freilich noch keinen direkten Zusammenhang im Sinne einer
Abhängigkeit der mittelalterlichen Poesie von dieser Art der Lyrik im
Frühjudentum. Wenn wir aber bedenken, daß die Gegenüberstellung eines
erhabenen Gottesbildes und eines sehr pessimistischen Menschenbildes ein
Grundanliegen in der jüdischen Mystik ist, dann wird ein Zusammenhang
wahrscheinlicher. Begegnet uns die älteste religiöse Lyrik im Mittelalter
doch gerade in der mystischen Literatur (Hekalotliteratur), die selbst wieder
viel älteres Material in sich aufgenommen hat. Die Mystik stand in engstem
Zusammenhang mit der Symbolik des Kultes und mit der Liturgie. Die
Apokalyptik benützte im Frühjudentum die Kultsymbolik und die liturgische

Tradition für ihre eschatologischen und esoterischen Interessen, erfaßte
zwischen 70 und 135 n. Chr. auch einen Teil des Pharisäismus und erhielt
sich in der Form der Merkaba-Spekulation (mit beiden Interessen, dem
eschatologischen wie dem esoterischen weiter. Nach ein paar Jahrhunderten

53



trat diese Strömung etwas verwandelt und unter Aufnahme fremder
Elemente (Gnosis) immer stärker hervor und erreichte in den großen Kabba-
listen des Mittelalters ihre Blüte.
ZI. 31 «Leichten Fusses»: zur Sünde.

XXXIV.
ZI. 2f. Ähnlich R. Jehuda in Joma 87b.
ZI. 9ff. beginnen die Verszeilen nach dem Alphabeth.

XXXV.

Der Vergleich mit Vater und Amme ist ein altes Motiv, vgl. Qum-
ran, Hymnenrolle (1 QH) IX, 29—36.
Dem Sinne nach : als ich selbständig zu denken und handeln begann.
Unvermittelt gegenüber dem philosophischen Weltbild treten nun
Gesetz und Propheten auf den Plan.

XXXVI.
Der «gute» und der «böse Trieb» sind Zentralbegriffe der rabbinisch-

jüdischen Ethik. Das hier geschilderte vergebliche Bemühen, den bösen
Trieb zu überwinden und das Gute zu tun, erinnert an Römer 7, wo das

vergebliche Streben des Menschen unter dem Gesetz geschildert wird. Aber
Ibn Gabirol schließt mit der Zuversicht auf Gottes Erbarmen und auf
Gottes Hilfe.

XXXVII.
Die Sünde hemmt die Erkenntnisfähigkeit der Seele und so gerät der

Dichter in Angst: wird seine Frist ausreichen? Eindringlich hält er seinem
Schöpfer die Sinnlosigkeit eines erbarmungslosen Gerichtes vor, so gerecht
es auch wäre. Wie er hier das Elend des Menschenlebens schildert, gehört zu
den eindrücklichsten Stücken dieses Werkes. Bei jeder Zeile merken wir,
wie der Dichter seinem eigenen Erleben Ausdruck verleiht.
ZI. 51 lautet eine Lesart für «er kam»: «er ist stolz».
ZI. 59 «herrschen» ist vielleicht (parallel spotten) als «Sprüche machen,

witzeln» zu übersetzen.

XXXVIII.
Wenn Gott sich nicht erbarmt (er, der Barmherzige, Gnädige, Langmütige

etc.), dann tut er der Ehre seines großen Namens Abbruch. Dies ist kein
berechnender Wink mit dem Zaunpfahl, es ist tiefernst gemeint, wie die
folgenden Zeilen mit dem Ausdruck des bedingungslosen Vertrauens zeigen.

ZI. 8 ff.

ZI. 13

ZI. 14 ff.

54



Wie Jakob ringt Ibn Gabirol um den Segen, er will Gott nicht lassen. Und
wenn Gott ihn läßt — was hätte dann der Schöpfer von seinem Geschöpf?
Wenn schon alle Schuld gewogen werden soll, dann doch auch das Leiden —
wenn auch dieses gerechte Strafe war. Aber auch in diesem Fall war es als
Prüfung, als Zurechtweisung und daher letztlich gut gemeint. So bricht
wieder das Vertrauen durch, jedoch abermals gefolgt von Vorhaltungen,
die deutlich auf das Schicksal des Dichters anspielen. Noch einmal beruft
er sich auf seine Nichtigkeit: es ist sinnlos, so etwas Nichtiges zu richten!
Und zum Abschluß beruft er sich auf seine Würde: Gott wird doch das
Werk seiner Hände nicht gänzlich fallen lassen!

XXXIX.
ZI. 17 «Haus» ist wörtlich die eigentliche Tempelhalle, ZI. 19 mit «Heilig¬

tum» ist das Allerheiligste gemeint.

XL.

ZI. 21 «Wohlgefallen», andere Lesart: «Frieden».
ZI. 30ff. Auch der traditionelle Auferstehungsgedanke ist nirgends organisch

mit dem philosophischen Weltbild des Dichters verbunden.
ZI. 31 Der Zusammenhang erfordert diese Übersetzung (der Text des

Psalmwortes ist unsicher).
ZI. 46ff. enthält Anklänge an das Kaddisch-Gebet.

NOTIZEN ZUM ZEITGESCHEHEN

Während Eichmann wartet

Wie nicht anders zu erwarten
war, ist Adolf Eichmann durch
das Bezirksgericht von Jerusalem

zum Tode verurteilt worden.
Wie kaum anders zu erwarten
ist, wird die Berufungsverhandlung,

die durch die Appellation
von Eichmanns Verteidiger nötig

geworden ist, am Urteil
nichts mehr ändern. Indessen

wartet Eichmann im Gefängnis
von Ramleh, und in Israel und
auch da und dort außerhalb
wird die Frage diskutiert, was
mit dem zum Tode Verurteilten
nun geschehen soll Soll das Urteil

vollstreckt werden? Es gibt
auch in Israel Leute, die
grundsätzliche Gegner der Todesstrafe
sind. Sie setzen sich für die
Umwandlung der Strafe ein. Der
Vorschlag ist gemacht worden,

55


	Die "Königskrone" des Salomo Ben Jehuda Ibn Gabirol

