
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 17 (1961)

Artikel: Christen und Juden in ihrem heutigen Gegenüber

Autor: Spectator

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961248

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961248
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


opposed. But much of our devotional literature and specially our
hymns give that impression. Such a suggestion is foreign to the
Bible. It would be wiser to curb exuberance of language and to
keep strictly to New Testament terminology which operates within
the Hebrew tradition. Israel Abrahams was well justified in his

assumption when he said: "It is a plausible suggestion that John
had the Shekinah in mind when he spoke (1: 14) of the Word or
glory as tabernacled (eskenosen) in man22." Language more closely
related to the New Testament will greatly help us to grasp the
meaning and wonder of the message that the Word became flesh.

It may even happen, as it happened to the writer of the Fourth
Gospel, that as we ponder on the miracle of God's love in Christ
and try to put it into words, we will behold his glory, the glory
of the only-begotten of the Father, full of grace and truth (John 1 :

14). This is exactly what S. Paul meant when he spoke of "the
light of the knowledge of the glory of God in the face of Jesus

Christ". This is the theme of the Incarnation that the glory of the
Invisible God becomes endurable for sinners in the face of Jesus
Christ. Christology is ultimately not a matter for discussion but an
encounter with the Invisible God in the historic person of Jesus
the Messiah.

CHRISTEN UND JUDEN IN IHREM
HEUTIGEN GEGENÜBER

Es war der Wille Gottes, daß Juden und Christen in den letzten
2000 Jahren, das heißt seit es christliche Menschen gibt, stets
haben zusammenleben müssen. Sie waren einander gegenüber im
Heiligen Land, als Jesus seine Jünger aussandte mit dem ausdrücklichen

Gebot, nicht auf der Heiden Straßen zu gehen. Und als dann
der christliche Glaube sich weit über die Grenzen Israels hinaus

22 I. Abrahams, The Glory of God (1925), p. 52.

206



auszubreiten begann, um ein Volk nach dem andern zu gewinnen,
da hatte Gott in der Zerstreuung des Judenvolkes schon längst
den Weg gefunden, um diesen Christen aus den nichtjüdischen
Nationen den Juden zum Nachbarn zu geben, mit dem sie sich
laufend auseinanderzusetzen hatten. Es ist eine bemerkenswerte
Tatsache, daß das jüdische Volk — von einigen Splittergruppen
abgesehen — vor allem unter christlichen Völkern als Fremdling
lebte. Das christlich-jüdische Verhältnis ist seither nie konstant
und gleichförmig gewesen. Es hat sich vielmehr von Ort zu Ort
verschieden gestaltet und ist überall in hohem Maße dem Wechsel
und Wandel der Zeiten unterworfen gewesen.

Ich habe mir die Aufgabe gestellt, mit der für einen Vortrag
gebotenen Beschränkung und Kürze das heutige christlich-jüdische
«Vis-à-Vis» an einigen Geschehnissen und Entwicklungen zu erörtern.

Es liegt nahe, ja, es drängt sich in diesen Tagen geradezu
auf, mit dem Eichmannprozeß zu beginnen.

In diesem spektakulär aufgezogenen Jerusalemer Gerichtsverfahren

gegen den ehemaligen Nazi-Gewaltigen, der für die
sogenannte «Endlösung» der Judenfrage verantwortlich gemacht wird,
finden die beiden Hauptmerkmale im heutigen christlich-jüdischen
Gegenüber einen weltweiten, demonstrativen Ausdruck. Ich meine
die beiden bedeutsamen Tatsachen, daß 1. die Juden heute im
Begriffe sind, wieder eine Nation zu werden und ihr Schicksal in
die eigenen Hände zu nehmen, und daß 2. zwischen Christen und
Juden trennend ein in jüngster Zeit begangenes Verbrechen liegt,
das in seinen Ausmaßen und durch seine abgründige Brutalität
als geradezu monströs bezeichnet werden muß. Diese beiden
Tatsachen bestimmen oder beeinflussen heute die christlich-jüdischen
Beziehungen auf der ganzen Linie.

Wir wenden uns der ersten dieser beiden Tatsachen zu.
Im Jahre 1948 ist der Staat Israel ausgerufen und nach einem

kurzen, siegreichen Kampf gegen die arabischen Nachbarn alsbald
von den christlichen Nationen der Welt anerkannt und dann auch
in den Verband der UNO als vollberechtigtes Mitglied aufgenommen

worden.
Dieses Ereignis hat alle Juden in allen Ländern irgendwie

berührt und viele von ihnen auch radikal verändert. Während sie

207



bis anhin geneigt waren, ihren jüdischen Hintergrund zu vergessen
oder mindestens nicht hervorzukehren, fingen sie jetzt an, auf ihre
jüdische Herkunft stolz zu sein. Diejenigen, die nach Israel
auswanderten nahmen in vielen Fällen hebräisch klingende Namen an,
und auch ein Hans Schmidt und ein Herbert Braun, die nicht
auswanderten, begannen, sich Hans David Schmidt und Herbert Nahum
Braun zu nennen. Etwas von einem neuen Lebensgefühl hat der
neue Staat Israel den Juden in allen Ländern mitgeteilt. Die Ju-
denheit der Welt hat durch ihn im buchstäblichen Sinn eine neue

«Orientierung» bekommen, das heißt sie fing an, sich nach dem
Orient hinzuwenden oder wenigstens wie einst Daniel ein Fenster
dorthin offenzuhalten. Das bedeutet, daß die Juden, die heute in
unserer christlichen Welt leben, nicht mehr wie früher die Tendenz
haben, sich anzupassen und anzugleichen. Männer wie Martin
Buber erwarten von der Gründung des Staates Israel und der Heimkehr

des jüdischen Volkes zu seiner Scholle große Dinge. Erst jetzt
sei der jüdische Mensch zum ersten Male seit 2000 Jahren wieder
frei und habe im eigenen Land die Möglichkeit, wirklich jüdisch
zu leben und eine Gesellschaft aufzubauen, die dem jüdischen Wesen

entspreche und die vorbildlich sein werde für alle anderen
Völker.

Wie immer sich dieser junge jüdische Staat in Erez Israel
entwickeln mag, sicher ist dies, daß seit seiner Gründung die Juden
auf der Bühne der Weltpolitik wieder in eigener Kraft auftreten.
Seit der Zerstörung des Tempels im Jahre 70 und der Vertreibung
der Reste des jüdischen Volkes aus Palästina sind die Juden überall
in der Welt mehr oder weniger stets nur als Objekte in der Politik
in Erscheinung getreten. Andere haben die Gesetze gemacht, die
für sie gelten sollten, andere haben für sie die Gerichtsbarkeit
ausgeübt, wenn sie zu klagen hatten, andere haben — wenn es gut
ging — die Übeltäter bestraft, die ihnen Unrecht zugefügt hatten.
Zum ersten Male in der Geschichte tritt das jüdische Volk heute auch
den christlichen Völkern gegenüber als Subjekt auf, das einen

eigenen politischen Willen bekundet und auch durchzusetzen
versucht.

Die Weltpolitik ist dadurch — so sehr man auch dem jüdischen
Volk diesen Erfolg gönnen mag — sicher nicht einfacher geworden.

208



Obwohl der Staat Israel in seiner Politik gegenwärtig deutlich mit
dem Westen geht — im Augenblick betreiben die Israeli bekanntlich

sogar ihre Angliederung an die EWG —, hat er doch gerade für
diesen einige recht schwierige Probleme geschaffen.

Da ist immer noch der jüdisch-arabische Krieg, der 1948 begann
und seither erst durch einen Waffenstillstand gestoppt werden
konnte.

Da ist die arabische Flüchtlingsfrage, die ihren Ursprung in
diesem Kriege hat.

Da ist die israelische Rakete, nachdem man schon seit geraumer
Zeit von einer im Bau befindlichen israelischen Atombombe
munkelte.

Da ist die Frage der doppelten Loyalität in allen Staaten, die

jüdische Minderheiten haben. Können die Juden, die das Bürgerrecht

eines anderen Staates haben, nach beiden Seiten hin loyal
sein? Mit anderen Worten, die Frage stellt sich bereits, ob durch
die Gründung des Staates Israel die Stellung der Juden- anderer
Staaten mit der Zeit nicht berührt, das heißt beeinträchtigt wird1.

Das zweite, die christlich-jüdische Beziehung heute dominierende,

Faktum ist — wie gesagt — der zur Zeit des Dritten Reiches

begangene Genozid, dem gerade etwa der dritte Teil des jüdischen
Volkes zum Opfer gefallen ist.

Im Prozeß gegen Eichmann wurde zwar versucht, die
Verantwortung für dies ungeheuerliche Geschehen einem Einzelnen
aufzubürden. Das bedeutet aber nicht, daß man jüdischerseits
tatsächlich der Meinung wäre, die ganze Teufelei sei das Werk eines

einzigen Judenhassers gewesen. Der Durchschnittsjude ist im Ge-

1 Ein Beispiel: Nahum Goldman, der Präsident des Jüdischen
Weltkongresses, ist amerikanischer Bürger. Er lebt eigentlich in New York,
hat sich aber unlängst auch eine Wohnung in Jerusalem zugelegt, um als
Führer der Liberalen Partei in Israel in den letzten Wahlkampf einzugreifen.
Nach seinen eigenen Worten hätte er schon längst auch einen Ministerposten
in der Israeli-Regierung übernehmen können. Man stelle sich vor, er hätte
es getan und die jüdischen Verbände in Amerika kämen auf die Idee, Goldman

auf Grund seines amerikanischen Bürgerrechtes in den Kongreß oder
Senat vorzuschlagen! Dort Minister und hier Senator! Das wäre vielleicht
doch ein wenig zuviel und ein Grund für andere Staaten, ihre jüdischen
Mitbürger politisch etwas zurückzubinden.

209



genteil überzeugt, daß alle Deutschen, ja die ganze christliche Welt
an der Vernichtung der 6 Millionen schuldig sind. Gewiß gibt es

auch Abweichungen. Ein frommer, orthodoxer Jude will in allem
wohl die Strafe Gottes erkennen. Gott, der Herr selber, hat sein
Volk gehindert, den andern Völkern völlig gleich zu werden und
sich durch das Mittel der Assimilation selbst aufzulösen. Andere
Juden denken gewiß auch darüber nach, ob sie nicht selber Schuld
haben am Judenhaß, der in den Völkern — nicht nur in den christlichen

— so sehr verbreitet ist. Allein, die vorherrschende
Einstellung sieht heute anders aus. Da heißt es ganz einfach: die Christen

haben es getan. Wenige sind in der Lage oder bereit, dabei ein

wenig zu differenzieren. Wohl gibt man zu, daß es selbst in Deutschland

Christen gegeben hat, die sich für die Juden unter Einsatz
des eigenen Lebens gewehrt haben. Die Aussagen eines Propst
Grüber im Zeugenstand anläßlich des Eichmannprozesses sind
durchaus angenommen worden und haben sogar etwelchen
Eindruck gemacht. Aber solche Pröpste und solche Grüber hat es

eben unter den Christen nicht viele gegeben. Sie bilden Ausnahmen
in der christlichen Welt! — Wohl läßt man auch gelten, daß die
heutigen Judenpogrome einen anderen Hintergrund hatten als etwa
diejenigen der Kreuzzüge und daß die Nazi auch die Kirchen unter
Druck gesetzt haben. Aber was soll das für den Juden bedeuten?
Es sind immer die Christen gewesen, die ihn verfolgt und geschlagen
haben, ob aus religiösen oder mit biologischen Gründen, darauf
kommt es nicht an. «Christ» ist für viele Juden eine Art Schimpfwort

geworden, so wie unter uns durch Jahrhunderte hindurch das

Wort «Jude» ein Schimpf war und bisweilen heute noch ist2.
Die stärkste und augenfälligste jüdische Reaktion auf diese

«christliche Schuld» ist die Gründung des Staates Israel. Fromme
Juden haben zwar schon seit Jahrhunderten von einer Heimkehr
aus der Zerstreuung ins Land der Väter geträumt und darum ge-

2 Der Staatsanwalt Hausner hat in seiner Anklagerede gegen Eichmann
freilich auch Worte höchster Anerkennung für Nationen und Menschen
gefunden, die den Juden in höchster Not beigestanden sind. Er rühmte
die Dänen, die Holländer, die Schweden, Leute wie Probst Grüber usw. —
Allein, wenn so etwas auch geschieht, dann eben zur Ausnahme oder zu
einem bestimmten Zweck wie in einer Anklagerede. Die Regel ist das nicht

210



betet. Der sogenannte Zionismus, der die Heimführung des
jüdischen Volkes mit politischen Mitteln zu betreiben begann, ist schon
über 50 Jahre alt. Er wäre wahrscheinlich nie zum erstrebten Ziel
dem eigenen Staat, gekommen ohne den Antisemitismus der Völker.
Der politische Zionismus wurzelt in der Überzeugung, daß ein
Jude in einem nichtjüdischen Volk und Land nie Gleichberechtigung
finden kann mit den andern, wurzelt in einem tiefen, ja grundsätzlichen

Mißtrauen gegenüber der sogenannten Judenemanzipation,
die in der Zeit der Aufklärung auf unserem Kontinent begann. Der
Nationalsozialismus, der den liberalen Ideen dieser Zeit radikal
abschwor und der sich entschlossen daran machte, in seinem
Bereich alle für die Juden so erfreulichen Resultate der
Emanzipationsbestrebungen wieder rückgängig zu machen, hat dem
zionistischen Mißtrauen weithin Recht gegeben und hat ihm jedenfalls
die Herzen der Juden gewonnen. Durch plötzliche Wendung der

Entwicklung um 180 Grad ist die zionistische Doktrin gleichsam
zur Lehre der Geschichte geworden.

Wer sollte nicht verstehen, daß es heute ein elementares
zionistisches Interesse ist, diese Lehre der Geschichte nie mehr in
Vergessenheit geraten zu lassen. Wer versteht nicht, daß aus eben
diesem Interesse heraus im Blick auf die 6 Millionen Toten die

Losung ausgegeben wurde: Nie vergessen! Eür den Zionisten heißt
dies praktisch: die Koffern packen, auswandern nach Israel!

Der Tourist, der heute nach Jerusalem kommt, findet dort nicht
nur ein Denkmal zu Ehren der 6 Millionen Toten Israels. Er
begegnet auch dem Demonstrationszentrum Yad wa schem mit einer

angebauten Erinnerungshalle. Hier werden die Judenquälereien
der Hitlerzeit zur Schau gestellt und mit allerlei Requisiten
dokumentiert. Das alles soll dem Juden einprägen, was er von den

andern, den Goim, den Christen, zu erwarten hat, soll ihm klar
machen, wo er als Jude hingehört. Diesem Zweck sollte ohne
Zweifel auch der Eichmannprozeß dienen. Ein weltweites Yad wa
schem sollte er werden durch den massiven Einsatz von Presse,
Radio und Fernsehen. Das war der «erzieherische Sinn», den man
jüdischerseits von Anfang an diesem Prozeß zugeschrieben hat.

Etwas anders als das zionistische stellt sich das Diaspora-
Judentum ein zu den nazistischen Pogromen. Dieses ist zahlen-

211



mäßig um ein Mehrfaches größer als jenes, ist jedoch in sich
gespalten, wie dies eben durch das Leben in der Zerstreuung gegeben
ist. Darum ist es auch schwächer. Die Juden, welche trotz allem
die Auswanderung nach Israel nicht in Betracht gezogen haben,
haben ein natürliches Interesse daran, alles, was ein gutes
Einvernehmen zu ihren nichtjüdischen Nachbarn beeinträchtigt, nach

Möglichkeit aus dem Weg zu räumen. Man möchte also auch
irgendwie über das, was geschehen ist, hinwegkommen und hat
jedenfalls kein Verlangen, den andern immer wieder neu
vorzuhalten, wie schlecht sie sind oder waren. Man ist bereit, das

Vergangene im positiven Sinn zu verarbeiten und zu einer Aussöhnung

und Verständigung zu kommen.
Diese etwas andere Haltung der Juden in der Diaspora hat sich

gerade auch am Eichmannprozeß gezeigt. Während Ben Gurion
von allem Anfang an erklärte, ein jüdisches Gericht werde das
Verfahren gegen Eichmann führen, setzte sich Nahum Goldman,
der gegenwärtige Präsident des Jüdischen Weltkongresses und
Exponent des unter die Nationen zerstreuten Judentums, sehr
deutlich für einen internationalen Gerichtshof ein. Er gab der
Meinung Ausdruck, daß ein internationales Gericht zuständiger
wäre. Ohne Zweifel fürchtete er auch ungünstige Auswirkungen
für die oder jene jüdische Minderheit der Diaspora, wenn die Juden
die Aburteilung Eichmanns in die eigene Hand nehmen würden.
Vorläufig hat Ben Gurion Recht behalten, ob aber die Zukunft nicht
Nahum Goldman Recht geben wird, das bleibt abzuwarten.

Unter den Juden, die in Jerusalem den Eichmannprozeß
verfolgen, sind nicht wenige, die es nicht begreifen, daß man, statt
«kurzen Prozeß» zu machen, ein monatelanges und auch sehr
kostspieliges Verfahren in Aussicht genommen hat, daß man dem Mann,
der Tausende abschlachten ließ, ohne daß diese den Mund auftun
konnten, um ein Wort zu ihrer Verteidigung zu sagen, einen
deutschen Anwalt zur Verfügung gestellt hat, dem eine Star-Gage
bezahlt werden muß. Durch die Gefangennahme Eichmanns hat man
auch von Juden gehört, die ein Gelübde getan haben. Sie haben
geschworen, nicht Ruhe zu geben, bis alle an den Judenmorden
Beteiligten zur Rechenschaft gezogen seien. Wie sollte es in diesem

Volk, das solch namenloses Unrecht erlitten hat, nicht auch den

212



Schrei nach Vergeltung geben. «Ich will Rache, Rache!!» — soll
einer in eine Verhandlung gegen Eichmann hineingerufen haben.

Das Verbrechen am jüdischen Volk ist nicht nur für dieses selbst,
sondern auch für die ganze christliche Welt von nachhaltiger
Wirkung gewesen. Am nachhaltigsten ist sie in psychologischer
Hinsicht.

Natürlich hat man für das Geschehen in erster Linie die Deutschen

verantwortlich gemacht. Es kam damals, kurz nach Kriegsende,

das Wort Kollektivschuld auf. Dagegen wurde aber im Nach-
kriegs-Deutschland entschieden protestiert. Führende Männer, wie
Professor Heuß, der erste Präsident der Bundesrepublik, lehnten
es ab, daß alle Deutschen an den Nazi-Verbrechen in gleicher Weise

schuldig sein sollten. Heuß bekannte sich aber zu einer «kollektiven

Verantwortung». Und das blieb kein bloßes Wort. Im Jahre
1952 führten Verhandlungen mit der Deutschen Bundesrepublik
zu den bekannten Reparationsabkommen mit dem Staat Israel
und verschiedenen jüdischen Institutionen, wonach dem Staat
Israel und anderen jüdischen Körperschaften eine globale Entschädigung

von bedeutendem Ausmaß zuerkannt wurde. Ferner wurde
ein Gesetzesprogramm vereinbart, das Hunderttausenden von
Naziopfern Restitution, Entschädigung und Wiedergutmachung
gewährte. Erst vor kurzem schrieb darüber eine jüdische Zeitung:
«Die einzigartige historische und moralische Bedeutung dieses
deutschen Reparationsabkommens kann gar nicht genügend unterstrichen

werden. Zum ersten Male in der Geschichte wurde seitens
eines Verfolgerstaates die Verantwortung für das, was in seinem

Namen geschehen war, übernommen und der Versuch gemacht,
nach Möglichkeit die Folgen der Verfolgungsmaßnahmen an einer
wehrlosen Minderheitsgruppe wiedergutzumachen3.»

Man wollte aber nicht nur heilen soweit dies möglich war,
sondern auch vorbeugen und dem Übel an die Wurzel gehen. Zur
Unterdrückung künftiger antisemitischer Tendenzen wurden
besondere gesetzliche Bestimmungen geschaffen, die Schulbücher
wurden in diesem Sinne überprüft, selbst mit der Verbreitung von
geeigneten Schriften befaßte sich die Bundesregierung in der Ab-

3 Israelitisches Wochenblatt der Schweiz, 11. Aug. 1961.

213



sieht, im Volk eine neue Gesinnung gegenüber den Juden zu schaffen.

Auch in anderen Ländern ist in dieser Absicht viel geschehen.
Vor allem ist eine ganz erhebliche Literatur gegen den Antisemitismus

entstanden. Autoren mit berühmten Namen wie der
französische Schriftsteller Sartre oder der Zürcher Psychologe Jung
haben dazu ihre Beiträge geliefert. Die Presse hat sich auf der

ganzen Linie zum selben Ziele eingespannt. So weht denn heute
ein ausgesprochen judenfreundlicher Wind durch die westliche
Welt, freilich ohne die Menschen des Abendlandes zu Freunden
der Juden zu machen.

Diese junge Sympathie für die Juden ist ein sehr merkwürdiges
Gebilde. Einerseits ist sie so dominierend und unduldsam, daß es

heute kaum mehr jemand wagt, auch nur ein wenig Kritik an dem,
was die Juden da und dort sagen, schreiben oder tun, zu üben,
jedenfalls nicht öffentlich. Niemand will in den Ruf kommen, ein
Antisemit zu sein, oder riskieren, wegen antisemitischer Hetze vor
den Richter gebracht zu werden. Ein Beispiel : Da gab es vor ein bis
zwei Jahren eine Tagung von Schriftstellern — ich glaube, sie

fand in Konstanz statt —, auf welcher von verschiedenen
Rednern, die über jeden Verdacht, heimliche Antisemiten zu sein,
erhaben sind, resigniert festgestellt wurde, es sei ihnen heute nicht
möglich, zum Beispiel den jüdischen Menschen literarisch so
darzustellen wie er ihnen in Wirklichkeit erscheine. Kein Verleger
würde sich aus geschäftlichen Gründen und aus Furcht vor
Anständen erlauben, etwas zu drucken, was man als der jüdischen
Reputation abträglich beurteilen könnte.

Anderseits greift diese allgewaltige Sympathie doch sehr wenig
in die Tiefe; das heißt im Volk wehen leise, aber munter ganz andere
Winde. Auch dafür möchte ich ein Beispiel geben. In einer

Jugendzeitschrift war unlängst über eine Art von
«Beliebtheitstest» berichtet. In einigen Klassen einer Basler Schule sollten
sich die Schüler darüber äußern, welche Völker sich bei uns der
größten Beliebtheit erfreuen. Die ersten Plätze bei dieser «Gallup-
umfrage» belegten die Engländer, die Berner!, die Holländer, auf
die schlechtesten Ränge kamen die Neger, Franzosen, Italiener,
Juden. Freilich, die Juden befanden sich auf dem letzten Platz
dieser Beliebtheitsliste und hatten am wenigsten Punkte.

214



Die christliche Sympathie, die gegenwärtig den Juden zuteil
wird, ist — wie gesagt — eine Sympathie von besonderer Art.
Gewiß mag da und dort auch echte Zuneigung vorhanden sein.
Man braucht aber keine besonderen psychologischen Fähigkeiten
zu haben, um zu erkennen, daß das schlechte Gewissen weithin in
der christlichen Welt das Verhalten gegenüber den Juden bestimmt.
Die psychologische Situation gleicht derjenige nim Krankenzimmer,
wo Arzt und Schwestern sich um einen Patienten bemühen und
im stillen sich vorwerfen, sie seien selber daran schuld, daß der
Kranke soeben durch eine tödliche Krise hat gehen müssen.

Gewiß ist man christlicherseits mehrheitlich überzeugt, daß die
Nazis den Judenmord zu verantworten haben. Aber die christlichen
Völker haben ein schlechtes Gewissen, weil sie die jüdische
Katastrophe nicht haben verhindern können. Wie sich dieses schlechte
Gewissen selbst auf politischem Gebiet äußert, konnte man gerade

am Fall Eichmann erkennen. Die Juden haben diesen Mann durch
ein richtiggehendes «Kidnapping» in ihre Hand gebracht, durch
einen Gangsterstreich, der von langer Hand vorbereitet war.
Juristisch kann die Gefangennahme von Eichmann nur als Menschenraub

qualifiziert werden. Es ist nationale Souveränität und
internationales Recht in grober Weise verletzt worden. Zunächst sah

es auch sehr nach unangenehmen Konsequenzen aus. Aber auf
einmal war die Angelegenheit niedergeschlagen. Niemand wollte
sich recht dafür interessieren, niemand wollte in die Lage kommen,

gegen die Juden Stellung nehmen zu müssen: um eines Eichmanns
willen, sagte man, aber eigentlich war es ja um verletzten Rechtes
willen — Oder : Niemand hat daraus Konsequenzen ziehen wollen,
daß die Israeli nicht die Spur einer rechtlichen Grundlage für die

Durchführung des Eichmannprozesses gehabt haben, daß sie
dieselbe erst mühsam zusammenzimmern mußten. Gewiß, niemand
konnte ihnen das moralische Recht absprechen, einen Eichmann
zur Rechenschaft zu ziehen, aber das bedeutet nicht, daß sie auch
das formelle Recht dazu hatten. Und gerade auf dieses kommt es

sonst überall an. Nachdem es nicht möglich war, ein gewaltiges
Unrecht vom jüdischen Volk abzuwenden, seit man sich in der
christlichen Welt vorwerfen muß, sich zu diesem Zweck vielleicht
nicht genügend angestrengt zu haben, fehlt es hier sozusagen am

215



moralischen Fonds, um den Juden gegenüber strikte auf dem
geschriebenen Recht zu beharren. Aus schlechtem Gewissen läßt man
«fünfe gerad sein». Der Jude, vor kurzem noch der Prügeljunge, ist
auf einmal «fils préféré» für die christlichen Völker geworden.

Diese christliche Haltung gegenüber dem jüdischen Volk
kontrastiert heute auf schroffste Weise mit derjenigen der arabischen
Welt. Hier wird durch alle Böden hindurch behauptet, Roosevelt
und die Führer des Weltjudentums seien allein verantwortlich für
das, was den Juden in Europa angetan worden sein. Es wird ferner
gesagt, die Deutschen hätten wohl einige Juden getötet, aber
niemals 6 Millionen. In Wirklichkeit seien die Millionen Juden, die
in Europa verschwunden seien, von Roosevelt und den Amerika-
Juden illegal nach den Vereinigten Staaten geschmuggelt worden.
Wahr muß hier sein, was den eigenen Zwecken und Zielen nützlich
ist.

Es erübrigt sich, zu sagen, daß die christlichen Völker mit ihrer
heutigen Haltung den Juden gegenüber in eine starke Spannung
zu den arabischen geraten, deren Gunst sie gegenwärtig sehr wohl
brauchen könnten. Daß sich in der Christenheit diese Haltung
trotzdem durchgesetzt hat, gehört zu den erfreulichen Tatsachen
im gegenwärtigen Zeitgeschehen. Daran zeigt sich, daß das christliche

Gewissen noch immer eine Macht ist, eine politische Macht
sogar! Ob den Juden diese Epoche der Favorisierung, ja man
muß vielleicht sogar sagen: Idealisierung — auf die Dauer
wohlbekommt, das ist eine andere Frage.

* **

Wir ziehen den Kreis unserer Erörterungen nun enger. Das

christlich-jüdische Gegenüber ist ja stets auch ein geistig-religiöses
gewesen, ein Gegenüber von theologischen Lehren und Standpunkten.

Das Judentum hat zwar nicht wie die Kirche eine eigentliche
Theologie oder gar Dogmatik entwickelt, aber es hat aus seinem
Wesen heraus zu bestimmten Lehren des Christentums immer wieder

in eindeutiger Weise Stellung bezogen.
Bevor diese Stellungnahme zur Darstellung gebracht werden

216



soll, seien zunächst einige Bemerkungen allgemeiner Art über das

heutige Judentum erlaubt.
Nach einer jüdischen Statistik vom Jahre 19594 gehören von

den rund 20 000 Juden der Schweiz 4000 als Mitglieder den
jüdischen Gemeinden an. Ein Fünftel etwa lebt noch in einem gewissen
Zusammenhang mit der Synagoge und ein nicht zu bestimmender
Bruchteil davon hat noch religiöse Interessen. Da das Judentum
in der Schweiz recht gut organisiert ist, glauben wir nicht, daß die
Verhältnisse bei uns besonders schlecht sind. Im Gegenteil. — Die
Synagoge als solche ist auch keine Einheit, sondern aufgespalten
in verschiedene Richtungen. Diese unterscheiden sich gegenseitig

vor allem in ihrer Einstellung zum Gesetz und zur rabbinischen

Tradition, dem Talmud. Neben den streng Orthodoxen, den

Gesetzestreuen, gibt es die Reformgemeinden, die Gottesdienst und

religiöses Leben weithin der christlichen Umgebung und den
Erfordernissen einer neuen Zeit angepaßt haben. Es gibt neben den

beiden genannten die Liberalen, die auf dem Weg der Anpassung
noch weiter gegangen sind und deren religiöser Glaube sich auf ein

paar ethische Forderungen reduziert hat.
Das Judentum ist also in religiöser Hinsicht ähnlich aufgespalten

wie auch das Christentum. Wie dieses ist es durch die Epoche der

Aufklärung gekennzeichnet. Für die Juden fiel diese Zeit zusammen
mit ihrer Emanzipation. Das europäische Judentum hat an der
Schwelle dieser neuen Zeit in Moses Mendelssohn einen bedeutenden
Mann gehabt. Von ihm stammt die erste jüdische Übersetzung des

Alten Testamentes in die deutsche Sprache, die sich allerdings auf
die 5 Bücher Mose und die Psalmen beschränkt. Auf ihn geht die

Verwendung der Landessprache anstelle des Hebräischen im
Gottesdienst der Synagoge zurück. Man möchte diesen Mendelssohn
einen jüdischen Luther nennen, wenn er nicht aus ganz anderem
Holz geschnitzt gewesen wäre. Mendelssohn war kein erster
Protestant, sondern ein kluger Anpasser, der seinen jüdischen
Zeitgenossen den Weg zeigen wollte, wie sie als moderne, aufgeklärte
Menschen doch Juden bleiben konnten.

Im Bestreben, die jüdische Religion den Ideen der Aufklärungs-

4 Erschienen in «World Jewry today» von S. Federbusch, Jerusalem 1959.

217



zeit anzupassen, hat er diese in zwei Teile zerlegt: in Schale und
Kern. Zur Schale rechnete er vor allem das Zeremonialgesetz. Dieses
sei nur für die Juden von Bedeutung und verfolge den Zweck,
das jüdische Volk zusammenzuhalten und unter den anderen
Völkern als jüdisch kenntlich zu machen. Im Kern aber sei die jüdische

Religion nichts anderes als die allgemein menschliche Vernunftreligion.

Einen Konflikt zwischen Glaube und Wissen kenne das

Judentum im Unterschied zum Christentum nicht. Durch diesen
einfachen Trick der Unterscheidung von Innen und Außen, Schale
und Kern, war die jüdische Religion auf elegante Weise auch für
ein aufgeklärtes Zeitalter salonfähig gemacht. Die Aufklärung
glaubte ja an eine Vernunftreligion, an sogenannte vernünftige
Wahrheiten von allgemeiner Gültigkeit, und sie traute dieser Ver-
nunftreligion, in welcher immer deutlicher die Vernunft die Stelle
Gottes einnahm, zu, die durch die sogenannten geoffenbarten
Religionen gespaltene Menschheit zu einigen.

Wie gesagt, auch am Christentum hat die Aufklärung ihr Werk
getan. Es gibt darum zwischen Judentum und Christentum heute
eine «aufgeklärte» — um nicht zu sagen «aufgeweichte» — Zone,
in welcher sich die Menschen von hüben und drüben ausgezeichnet
verstehen können und wo jedenfalls religiöse Verschiedenheiten
und Unterschiede gar nicht tragisch genommen werden. In Amerika
ist es im Zonengebiet der Aufklärung heute nicht nur möglich,
sondern an der Tagesordnung, daß Rabbiner und Pfarrer in
gottesdienstlichen Handlungen sich gegenseitig vertreten. Das kann
gewiß manchmal recht rührend sein. Aber man wird sich klar sein

müssen, daß es hinter dieser Zone der Aufklärung noch etwas
anderes gibt: Synagogen einerseits und christliche Kirchen anderseits

und daß von beiden aus gesehen die Rabbiner und Pfarrer
der «Zone» keine wirklichen Repräsentanten ihrer Religionen mehr
sind, sondern eben Priester der menschlichen Vernunft.

Wir betrachten nun zunächst einige der typisch jüdischen
Positionen, die in der jüdisch-christlichen Auseinandersetzung stets
eine wesentliche Rolle gespielt haben.

In erster Linie ist der jüdische Gottesglaube zu nennen. Die
jüdische Lehre von Gott beschränkt sich im Grunde auf einen kurzen
Satz von drei Worten. Dieser Satz lautet: «Gott ist Einer». In

218



einem bekannten Gebet, das dem Frommen Israels für jeden Tag
vorgeschrieben ist, heißen die einleitenden Worte: «Höre Israel,
Gott ist Einer.» — In diesem Glauben, daß Gott nur in der Einzahl

existiert und keine Vielheit ist, hat sich das alte Israel schon

von den polytheistischen Nachbarvölkern unterschieden.
Heute ist das ganze Judentum — soweit es überhaupt noch

theologische Aussagen zu machen hat — im Wissen um die absolute
Einheit und Einzigkeit Gottes einig. Manche moderne Juden wollen
gerade darin die Existenzberechtigung oder Mission des jüdischen
Volkes sehen, daß es berufen sei, unter den Völkern den Monotheismus

in reiner Weise zu vertreten. Über dieses «Gott ist Einer»
wird geradezu eifersüchtig gewacht und es wird auch in möglichst
extensiver Weise ausgelegt. Kein Wunder, daß der jüdische
Monotheismus heute noch dem christlichen Gottesglauben, der bekanntlich

trinitarisch ist — oder jedenfalls sein sollte — entgegengestellt
wird. Der Glaube an Gott — Vater, Sohn — und Heiliger Geist,
auf den der Christ getauft ist, wird von vielen Juden zum mindesten

als eine Konzession an polytheistische, heidnische Vorstellungen

gehalten. Andere mißverstehen ihn im Sinne einer eigentlichen
Dreigötterlehre.

Daß Gott einen Sohn haben soll, ist dem Juden unakzeptabel.
Gott hat nach seiner Auffassung viele Söhne. Im Sinne der
Aufklärung sagt der Jude, daß alle Menschen Kinder Gottes seien

und ihm in gleicher Weise nah, oder er ist der Meinung, daß alle
Juden Söhne Gottes seien. Von «Sohn Gottes» kann man also nach

jüdischer Überzeugung nur in einem kollektivistischen Sinne reden.
Das jüdische Volk ist dieses Kollektiv für alle Juden, die noch
etwas von Erwählung wissen.

Mit der besonderen jüdischen Gotteslehre hängt auch eine
besondere jüdische Lehre vom Menschen zusammen. Auch diese
befindet sich in einem schroffen Gegensatz zur christlichen. Daß in
Adam alle gesündigt haben und daß der Mensch um der allgemeinen

Sündenverderbnis willen eines Mittlers bedürfe, der die
gebrochene Gemeinschaft zwischen Gott und Mensch wiederherstellt,
ist dem Juden eine fremde Vorstellung. Gewiß weiß der fromme
Jude auch um die Sünde, und der größte Tag im Festkalender der

Synagoge ist der «Jörn Kipper», der Versöhnungstag. Diese Sünde,

219



von der das Judentum weiß, hat aber einige Dimensionen weniger
als die Sünde im christlichen, neutestamentlichen Sinne. Das beste
Mittel gegen sie ist das Tun der Guten Werke: Beten, Almosen,
Fasten. Vor allem hindert sie den frommen Juden nicht, zu glauben,
daß er als Sohn Gottes immer beim Vater ist. Die Sünde kann diesen

Zusammenhang nicht brechen.
Martin Buber schildert in seinem Buch «Zwei Glaubensweisen»

die christliche Lehre von der Welt als pessimistisch, wogegen die

jüdische Glaubensweise als optimistisch zu betrachten wäre. Dieser

Optimismus findet seinen Ausdruck unter anderem darin, daß

grundsätzlich gesprochen der Mensch durchaus in der Lage ist,
die Forderung Gottes zu erfüllen und seinem Gebot nachzuleben.
Einen stellvertretenden Erfüller hat das Judentum nicht nötig.
Ein jeder muß und kann grundsätzlich den Willen Gottes tun.
Darum glaubt der Jude auch an die Möglichkeit, diese Welt
umzugestalten und zu verbessern, an eine Verwirklichung der
Gottesherrschaft auf Erden, während nach Buber der Christ diese Welt
eigentlich dem Teufel überläßt und nur an der Rettung seiner Seele

in ein schöneres Jenseits interessiert ist.
Weitaus die meisten Juden nehmen aber nicht von ihrem Gebetbuch

oder einem eigenen Schriftverständnis her zum christlich-
trinitarischen Gottesglauben Stellung. Sie stecken — wie übrigens
auch die meisten Christen — noch zu tief in der Vernunftreligion
der Aufklärung drin. Für sie ist bewußt oder unbewußt immer
noch Mendelssohn der Mann, der die jüdischen Einwände gegen
das zentrale christliche Dogma der Trinität in gültiger Weise
formuliert hat.

Hören wir zur Abwechslung einmal Moses Mendelssohn! In
einem Schreiben an den Erbprinzen von Braunschweig-Wolfen-
büttel vom Januar 1770 sagt er:

«Nach der Lehre des N. T. (wenigstens wie dieses in öffentlichen
Lehrbüchern erklärt wird) muß ich 1. eine Dreieinigkeit in dem göttlichen Wesen,
2. die Menschwerdung einer Gottheit, 3. das Leiden einer Person der Gottheit,

die sich ihrer göttlichen Majestät entäußert hat, 4. die Genugtuung
und Befriedigung der ersten Person in der Gottheit durch das Leiden und
den Tod der erniedrigten zweiten Person und noch viele andere diesen
ähnliche oder aus diesen fließende Sätze bei Verlust meiner ewigen Seligkeit
glauben. Nun kann ich zwar und will auch meine Urteilskraft keinem ver-

220



nünftigen Wesen zur Richtschnur aufdringen. Wer hin ich elendes Geschöpf,
der ich mich dieses vermessen sollte? Aber ich selbst kann die Wahrheit
nicht anders als nach meiner Überzeugung annehmen, und ich gestehe, daß
mir die angeführten Sätze den ersten Gründen der menschlichen Erkenntnis
schnurstracks zu widersprechen scheinen. Ich kann sie meiner Überzeugung
nach mit dem, was mich Vernunft und Nachdenken von dem Wesen der
Gottheit und ihrer Eigenschaften gelehrt hat, nicht in Harmonie bringen
und bin also gezwungen, sie zu verwerfen. Wenn ich diese Lehren im A. T.
fände, so würde ich auch das A. T. verwerfen müssen, und wenn ein Wundertäter,

sie zu bewähren, vor meinen Augen alle Toten erweckte, die seit
Jahrhunderten begraben worden, so würde ich sagen : der Wundertäter hat
Tote erweckt, aber seine Lehre kann ich nicht annehmen. Hingegen finde
ich im A. T. nichts, das diesen Lehren ähnlich sieht, nichts, das meiner
Überzeugung nach, mit der Vernunft streitet. Daher kann ich mich mit
gutem Grunde auf die historische Glaubwürdigkeit verlassen, die wir diesen
Schriften einstimmig zuerkennen. Der Unterschied, den ich zwischen den
Büchern des Alten und des Neuen Testamentes mache, besteht also darin:
jene harmonieren mit meiner philosophischen Überzeugung oder
widersprechen derselben wenigstens nicht, diese hingegen fordern einen Glauben,
den ich nicht leisten kann. »

Nicht nur das einzelne, formulierte Dogma erregt bei jüdischen
Menschen Anstoß. In neuerer Zeit ist von prominenten Juden auch
die Tatsache an sich, daß die christliche Kirche im Unterschied
zur Synagoge ein Dogma entwickelt hat, starker Kritik unterworfen
worden. Ich denke besonders an Männer wie Leo Baeck und Martin
Buber.

Leo Baeck ist als Führer des liberalen Judentums anerkanntermaßen

eine hervorragende Gestalt und gehört zu den bedeutendsten

Köpfen und menschlich ansprechendsten Männer, die das

deutsche Judentum hervorgebracht hat. In seinem Schrifttum läßt
er immer wieder erkennen, daß der Jude am Christentum das

Dogmatische als das eigentlich Fremde empfindet, während er in
der christlichen Ethik sozusagen ein Stück Judentum wieder findet.
Leider aber ist nach Baeck das Gebot gegenüber dem Dogma in
der Kirche geradezu unwesentlich. Das Christentum hat in seinen

Augen einen typischen Hang zur Orthodoxie. Besser und einem

guten Verhältnis zum Judentum dienlicher wäre eine christliche
Orthopraxiel Das heißt, es wäre zu wünschen, daß die Kirchen
sich weniger um die Rechtgläubigkeit als um ein rechtes Leben,
das rechte Tun, kümmern würden. Im Dogma sieht Baeck die

221



Keime der Unterdrückung und Verfolgung, die Mißachtung von
elementaren menschlichen Freiheitsrechten. Der Glaube unterwerfe
sich Sätzen, die von einer kirchlichen Autorität geformt seien. Das

Dogma ist es, das die Christen immer wieder intolerant gegen
Andersgläubige werden läßt.

Auch Buber schlägt in seinem bereits genannten Werk: «Zwei
Glaubensweisen» in dieselbe Kerbe. Er sucht das, was Baeck als

Hang zum Dogmatischen empfindet, mit exegetischen Erwägungen
zu belegen und das Undogmatische des Judentums zugleich in ein
vorteilhaftes Licht zu rücken. Zu diesem Zweck stellt er das alt-
testamentliche Wort für «Glaube» dem neutestamentlichen gegenüber.

Er vergleicht die «Emuna» mit der «Pistis» und führt aus:
Pistis gehe immer auf die Anerkennung eines Sachverhaltes aus
und «Glaube» bedeute im NT, daß man gewisse Ereignisse, Worte
und Dinge für wahr annehme. Das alttestamentliche «Emuna»
aber bezeichne einen Zustand. Hier heiße Glaube soviel wie
Vertrauen. Für Israel sei Glaube ein «Stand». Der christliche Glaube
aber sei ein «Daß-Glaube», zu dem sich der Mensch bekehren müsse.

Die christliche Kirche und damit auch die Entwicklung zum
christlichen Dogma wird von den Juden heute meistens als das

Werk des Apostels Paulus betrachtet. Dieser, obzwar ein Jude
aus Tarsus, wird vom heutigen Judentum entschieden abgelehnt.
Man möchte in ihm einen Hellenisten sehen, dessen geistige Haltung
durch die Weisen des alten Hellas bestimmt war und nicht durch
seine jüdische Herkunft. Dieser These ist das bekannte Buch des

jüdischen Gelehrten Josef Klausner «Von Jesus zu Paulus»
gewidmet.

Indem man Paulus für das Judentum abschreibt, hofft man
Jesus von Nazareth für das Judentum zurückzugewinnen. Man
unterscheidet deshalb zwischen der Lehre Jesu und der Lehre von
(über) Jesus. Man sucht den Nachweis zu erbringen, daß die Lehre
Jesu durchaus jüdisch sei und daß vor allem seine Ethik nichts
enthalte, was den Juden im AT nicht auch gegeben wurde. Man
sieht in Jesus einen Eiferer für das Gesetz, der zum Kreis der
Essener gehört habe, man läßt ihn auch gelten als einen der
Propheten Israels. Seinen Auftrag hat Jesus aber — so meinen viele —
nicht für das jüdische Volk, sondern für die nichtjüdischen Völker,

222



die Goim, gehabt. Er war dazu ausersehen, daß er diese Völker
die sieben sogenannten noachidischen Gebote lehre, deren wichtigstes
gegen die Vielgötterei gerichtet ist. Jesus lehrte die Goim, einem
unsichtbaren Gott zu dienen, der allein wirklich Gott ist. Er lehrte
sie das Gebot der Nächstenhebe. Erst die christliche Lehre von
Jesus hat aus ihm den Sünderheiland gemacht. Diese Lehre von.
die allerdings nicht erst bei Paulus beginnt, sondern sehr deutlich
bei Jesus selber — man denke zum Beispiel an ein Wort wie:
«Ehe Abraham war, bin ich» — ist dem religiösen Juden heute
noch ein Ärgernis wie eh und je. Den andern aber, den

nichtreligiösen ist sie Torheit, oder Ärgernis und Torheit zugleich.
Selbstverständlich geht es die Juden in besonderer Weise an,

daß Jesus von Anbeginn durch seine Jünger als der Israel verheißene
Messias verkündet worden ist und daß Jesus selbst sich dafür
gehalten hat. Die meisten Juden glauben heute zwar nicht mehr an
einen persönlichen Messias. Viele verstehen die messianischen Stellen

des Alten Testaments als Ankündigung einer Zeit, nicht einer
Person. In dieser Eorm hat sich der jüdische Messianismus schon

oft mit sozial-revolutionären, politischen Programmen verbunden.
Der Glaube an einen persönlichen Messias beschränkt sich praktisch
auf die Gemeinden der Orthodoxen und deren rechten Flügel: die

Agudath Achim.
Diese Agudisten, die zwar von der Mehrheit ihres Volkes heute

als hoffnungslos «hinterwäldnerisch» verlacht werden, stellen —
auf lange Sicht gesehen — wahrscheinlich doch die eigentliche,
geistige Kraftreserve dar, die es dem jüdischen Volk ermöglicht, jüdisch
zu bleiben. Klein an der Zahl, sind sie doch äußerst aktiv und
verfechten ihre Überzeugungen mit einem Fanatismus, der keine
Rücksichten kennt. Es macht ihnen zum Beispiel gar nichts aus,
am Sabbath einen Ambulanzwagen anzugreifen, der nach ihrer
Meinung das Sabbath-Gebot verletzt. Für diese Agudisten und
auch für die meisten Orthodoxen ist Jesus ganz einfach einer der
falschen Messiasse, deren es in der Geschichte Israels nicht wenige
gegeben hat. Als solcher ist er ein Gotteslästerer, der am Kreuz
durch die gerechte Strafe ereilt worden ist. Es ist normalerweise
nicht möglich, mit einem Agudisten über Jesus von Nazareth ins

Gespräch zu kommen. Wer das versucht, wird erleben, daß sich

223



sein Gegenüber sofort taub oder dumm stellt. Entweder hat er
nicht gehört, oder er weiß nicht, wovon gesprochen wird. Hier,
bei diesen Leuten, lebt noch etwas von jenem Haß gegen Jesus,
der einst einen Saulus nach Damaskus reiten ließ, damit er auch
dort die Bekenner dieses Namens vor das Gericht schleppen könne.
Es geht auf die Agudisten und die Orthodoxen zurück, wenn heute
im Lande Israel die Kinder der jüdischen Schulen zum addieren
nicht das in der ganzen Welt gebräuchliche Kreuzlein verwenden
dürfen, sondern ein anderes Zeichen dafür haben. Es geht auf die

Agudisten und Orthodoxen zurück, daß die Israeli beim
Internationalen Roten Kreuz das Begehren stellten, daß in Israel
anstatt eines Kreuzes der Davidsstern in roter Farbe verwendet werde.
Das Rote Kreuz arbeitet also in Israel unter dem Zeichen eines

Roten Davidssternes.
Mehr noch als am Wirken und Lehren ist das heutige Judentum

am Tode Jesu interessiert. Sehr viele Juden sind der Ansicht, daß
die eigentliche Quelle des «christlichen» Antisemitismus die
Evangelienberichte über den Todesprozeß Jesu seien. Hier werde die
Schuld für die Kreuzigung den Juden zugeschoben, und für diese

Schuld müsse das ganze jüdische Volk bis zum heutigen Tag mit
seinem Blute zahlen. Kurz nach der Gründung des Staates Israel
ist viel davon geredet und geschrieben worden, man müsse jetzt
den Prozeß Jesu in Jerusalem noch einmal aufnehmen und die

ganze Angelegenheit nochmals vor ein jüdisches Gericht tragen.
Das sei der Weg, um die Juden endlich von der falschen Anschuldigung

zu befreien, unter der sie nun bald während zweitausend
Jahren gelitten hätten. Der Plan scheiterte. Er konnte nicht
realisiert werden, weil es heute nicht möglich scheint, ein geistliches
Gericht, ein Synhedrion, wie es zur Zeit Jesu bestand, zusammenzubringen.

Wer selber es sich nicht auszudenken vermag, wie ein

neues Verfahren über den Fall Jesu von Nazareth aussehen könnte,
der findet dafür eine Hilfe in dem Buch: "The case of the Nazarene

reopened." Es ist 1948 in New York erschienen und von dem orthodoxen

Rabbiner E. Goldin geschrieben. In diesem Buche treten die

Evangelisten, die Jünger Jesu als Zeugen auf, kommen ins Kreuzverhör

und werden einer nach dem andern als Lügner, als falsche

Zeugen entlarvt. Für einen christlichen Leser ist dieses 865 Seiten

224



umfassende Buch sicher nicht gerade ein Genuß. Sieht man aber
ab von der wenig geschmackvollen literarischen Form, dann bleibt
die Tatsache, daß in diesem Buch in aller Form das Begehren
gestellt wird, die Evangelien seien zu revidieren. Alle Stellen, welche
die Juden mit Schuld belasten, müßten ausgemerzt werden. Das
seien die Christen den Millionen von Toten schuldig, welche das

jüdische Volk als Opfer des Antisemitismus zu beklagen habe. —
Soeben ist ein neues Buch über denselben Gegenstand erschienen :

"On the Trial of Jesus" von Paul Winter, Berlin 1961. Dieser

jüdische Gelehrte will den Nachweis leisten, daß Jesus wegen eines

Majestätsverbrechens verurteilt und hingerichtet worden sei und
daß das Urteil von einem römischen Gericht gefällt und vollzogen
wurde, nicht vom Synhedrion, obgleich dieses dafür auch die

Kompetenz gehabt hätte.
Zur Frage der jüdischen Schuld am Tode Jesu gehört auch der

Fall Jerusalems und die Zerstörung des Tempels im Jahre 70 n. Chr.

Die Evangelien geben Anlaß, in dieser jüdischen Katastrophe die

Erfüllung eines Gerichtswortes Jesu zu sehen. Die Meinung ist
darum unter Christen weit verbreitet, daß die Zerstreuung Israels
unter die Völker, die mit dem Jahre 70 perfekt geworden sei, als

eine göttliche Strafe für die Verwerfung Jesu betrachtet werden
müsse. Dieser Sache hat sich neulich der jüdische Gelehrte Jules
Isaak angenommen. Er sucht den Nachweis zu erbringen, daß die

jüdische Zerstreuung viel älteren Datums sei und darum nicht als

göttliche Strafe betrachtet werden könne im christlichen Sinne,
und daß es auch nach dem Jahre 70 im Heiligen Land immer
Juden gegeben habe.

Man kann heute freilich auch einem jüdischen Verhalten gegenüber

dem christlichen Messiasglauben begegnen, das weit weniger
befangen ist. Juden, die umgetrieben sind durch die Frage, ob
Jesus der verheißene Messias sei, wie es von der Kirche behauptet
wird, gibt es viele. Sie befragen ihre Bibel, das Alte Testament.
Wenn sie nicht dazu kommen, in Jesus den Verheißenen zu
erkennen, dann hängt dies oft mit dem Umstand zusammen, daß

der Jude mit dem Kommen des Messias die allergrößten Erwartungen

für die Welt verbindet. Sehr verbreitet ist unter den Juden die

Ansicht, Jesus habe — was immer er für das Jenseits bedeuten

225



möge — in dieser Welt, wenn nicht alles, so eben doch viel zu viel
im alten gelassen, um als Messias Glauben finden zu können.

Die bekannten Stellen vom leidenden Gottesknecht bei Jesaia
wollen die Juden auf das ganze Judenvolk bezogen wissen. Dieses

ist der leidende Knecht, der von Gott dazu bestimmt ist, durch
sein unschuldiges Leiden Zeugnis zu geben für Gott zum Heil
für die ganze Menschheit. In diesem Sinne hat vor einigen Jahren
auch die in Zürich lebende bekannte jüdische Schriftstellerin
Margarete Susmann ein Buch über Hiob geschrieben. Das jüdische
Volk ist der Hiob der Weltgeschichte. Das ist freilich eine
Philosophie, die nur für das zerstreute Israel typisch ist. Das Schicksal
der Juden unter den Völkern in Vergangenheit und Gegenwart
verleiht dieser Philosophie eine gewisse Überzeugungskraft. Mit
der Rückkehr ins Land der Väter hat sie bereits erheblich an
Evidenz verloren. Ein Volk, das über das stärkste Heer im Vorderen
Orient, über eine Weltraumrakete und vielleicht schon über die
Atombombe verfügt, kann kaum mehr behaupten, ein Hiob zu
sein. Die Israeli, vorab die jungen, in Israel geborenen, haben auch
nicht die geringste Neigung mehr, ihr Volk in der Rolle des
leidenden Hiobs zu sehen. Sie können zum Beispiel das durch seine

Tagebücher berühmt gewordene Mädchen Anne Frank nicht mehr
verstehen. Nach der Meinung dieser jungen Israeli hätte Anne
Frank nicht sterben dürfen, ohne einige Feinde mit in ihren Tod
zu ziehen. Sie machen es ihren Vätern zum Vorwurf, gegen die
Nazis nicht gekämpft zu haben. Manches was im Eichmannprozeß
gesagt und viel mehr noch, was über denselben in Israel geschrieben
worden ist, war an die Adresse dieser Jungen gerichtet, damit sie

lernten, ihre Väter besser zu verstehen.
Zwischen Christentum und Judentum gibt es auch heute von

hüben und drüben die Grenzgänger. Ohne zur anderen Religion
überzutreten, vermögen sie doch erstaunlich viel von derselben in
ihr eigenes Denken aufzunehmen. Aus dem Neuen Testament sind
die Christen bekannt, die dem Paulus Sorge bereiten, die törichten
Galater, welche wieder zurückstrebten unter die Herrschaft des

Gesetzes. Sie haben — um mit Luther zu reden — angefangen zu
«judenzen». Die Grenzgänger des Judentums sind heute vor allem
unter den Literaten zu finden. Ich nenne nur zwei Namen: Schalom

226



Asch, der zahlreiche Bücher über rein christliche Themen verfaßt
hat, und dann Franz Werfel, der Verfasser des bekannten Buches:
«Der veruntreute Himmel.» Von beiden hat man christlicherseits
erwartet, daß sie bestimmt konvertieren werden. Beide haben sich

vor ihrem Tode ganz entschieden als Juden bekannt. Franz Werfel
hat theologische Aphorismen hinterlassen, die in Buchform unter
dem Titel «Zwischen Oben und Unten» erschienen sind. Bedenkt
man die jüdische Verfasserschaft, dann ist das ein ganz erstaunliches

Buch. Werfel hat das Trinitätsdogma sozusagen en bloc
in seine religiöse Philosophie aufgenommen. Jesus ist für ihn der
Gottessohn, der durch sein Leiden und Sterben Versöhnung schafft
zwischen Himmel und Erde. Aber, das jüdische Volk hat in Judas
den Mann stellen müssen, der den Sohn Gottes verriet in die Hand
seiner Feinde. Jemand mußte schließlich diese Schandtat
vollbringen, damit das heilbringende Blut zum Fließen kam. Das
jüdische Volk hat sich zu dieser traurigen Rolle bereitgefunden. Es

leidet dafür gerechte Strafe, und als von Gott gestraftes Volk ist
es in indirekter Weise auch Zeuge für Jesus Christus. Im Blick
auf das Heil der Welt ist nach dieser Philosophie Judas nicht
weniger wichtig als Christus.

Am meisten scheint man heute auf jüdischer Seite an der
Existenz von christusgläubigen Juden, den sogenannten Judenchristen,
und an der christlichen Judenmission Anstoß zu nehmen.

In agudistischen und orthodoxen Kreisen ist es durchaus möglich,

daß über einem Familienglied, das zum christlichen Glauben
übergetreten ist, die Totengebete gelesen werden, als ob dieses

Glied der Familie gestorben wäre. Der Übergetretene existiert nicht
mehr für seine Verwandten. Durch den Vollzug der Zeremonien, die
bei einem Todesfall üblich sind, ist er in der schroffsten Form von
der Familie ausgeschlossen. Aber auch ein Jude, der sich von der

jüdischen Orthodoxie so weit entfernt hat, wie ein Leo Baeck,

vermag in einem Judenchristen nur einen Charakterschwächling
zu sehen. Er hält es für ausgeschlossen, daß ehrliche Überzeugung
einen Juden zum Glaubenswechsel veranlassen könnten. «Ein Jude
kann nicht Christ werden!» — das ist heute gewissermaßen ein
ungeschriebenes jüdisches Dogma. Judenchristen sind Überläufer,
Verräter am eigenen Volk, und man ist ganz besonders unduldsam

227



gegen diejenigen, die nach Hitler noch zum christlichen Glauben
übergetreten sind. Der Staat Israel will eine moderne Demokratie
sein, und die Regierung ist bestrebt, demokratische Grundsätze
auch in Glaubensfragen zur Anwendung zu bringen. Sie kann dies
aber gegenwärtig nicht tun, ohne auf die Wünsche der Orthodoxen
Rücksicht zu nehmen. So hat der Judenchrist heute schon bei der
Einwanderung und erst recht im Lande selbst mit erheblichen,
zusätzlichen Schwierigkeiten zu rechnen. Ist er ledig, dann kann er
in Israel nicht heiraten. Als frei Erwerbender hat er Mühe, in eine

Berufsorganisation aufgenommen zu werden. Eine Anstellung kann
er nur schwer bekommen, und am Arbeitsplatz hat er mit der
Aufsässigkeit durch Mitarbeiter und Vorgesetzte zu rechnen.

Was die Judenmission anbelangt, so empfinden viele Juden
schon den Namen als beleidigend. Sie seien doch keine Kaffern
oder Hottentotten. Kurz nach Kriegsende wurde in den USA
unter Rabbinern eine Umfrage gemacht. Sie sollten sich freimütig
äußern, wie sie sich zur christlichen Judenmission einstellen. Mit
Ausnahme einiger weniger stellten die meisten fest, daß die Christen
aus ihrem christlichen Glauben heraus gar nicht anders können,
als dem Juden davon Zeugnis zu geben. Trotzdem hat die
Judenmission bei den Juden eine schlechte Presse. Sie wird nach Strich
und Faden schlecht gemacht. Von den Judenmissionaren sagt

man, sie wollten vollenden, was Hitler nicht habe durchführen
können. Man wirft ihnen vor, die bereits bestehende Kluft
zwischen Christen und Juden noch zu vertiefen und den konfessionellen

Frieden zu gefährden. Vor einigen Jahren ist in Zürich einer

unserer Missionare verhaftet, polizeilich verhört und, da er deutscher

Nationalität war, für einige Zeit des Landes verwiesen worden.
Im israelischen Parlament hat kürzlich Rabbi Menachem Parusch,
Vertreter der Agudat Achim, gesetzliche Maßnahmen gegen die
christlichen Missionen gefordert. Eine öffentliche Debatte wurde
abgelehnt und die Angelegenheit vorläufig dem Erziehungsministerium

überwiesen. Nachdem es kürzlich gelungen ist, das christliche

Spital in Jaffa unter jüdische Verwaltung zu bringen, geht
es jetzt offenbar um die christlichen Schulen in Israel, deren
Existenz von dem genannten Rabbiner für einen Juden als beleidigend
bezeichnet wurde. Es hat gegenwärtig den Anschein, als hätten die

228



Juden nur noch ein Begehren an die Adresse der Christen: die
Mission unter den Juden einzustellen. Ein Rabbiner in Zürich
pflegt bei den in neuerer Zeit aufgekommenen Synagogenführungen
die christlichen Gäste mit einer doppelten Bitte zu entlassen: Sie

möchten dem Antisemitismus entgegentreten und nichts zu tun
haben mit der Judenmission.

Die jüdische Polemik gegen die christliche Judenmission stützt
sich mit Vorliebe auf das Argument, die Juden würden unter Christen

auch keine Mission treiben, darum sollten die Christen sie

ebenfalls in Ruhe lassen. Das ist eine Behauptung, die insofern

richtig ist, als die Rabbiner des europäischen Kontinentes im
allgemeinen an einem Zuwachs aus den Goim nicht interessiert sind,
sei es, daß sie der Meinung huldigen, daß nur der Sohn einer
jüdischen Mutter ein rechter Nachkomme Abrahams sei, oder daß sie

andere Gründe haben. Offiziell sind die Synagogen gegenüber dem
Christentum in keiner Weise missionarisch eingestellt. Dasselbe

wäre übrigens auch vice versa von der Kirche zu sagen. Es gibt
aber für jüdische Missionsarbeit unter Christen besondere
Organisationen und Gesellschaften, wie den von Rabbi Moshe Maggai
in Los Angeles geleiteten «Service for the Propagation of Judaism»
und in Israel den Verband für die «Gerej Zedek» (die Fremden der

Gerechtigkeit — eine Umschreibung für die Proselyten aus den

Goim).
Daß die Propaganda für das Judentum heute nicht ganz ohne

Wirkung ist, beweisen gewisse Erfolge. Im Jahre 1932 zum
Beispiel ist die gesamte Einwohnerschaft des italienischen Dorfes
San Nicandro, 70 an der Zahl, zum Judentum übergetreten und
1950 nach Israel ausgewandert. In Japan, wo gegenwärtig der
Schintoismus sich in einer schweren Krise befindet, soll großes
Interesse für das Judentum bestehen. Es gibt hier Leute, welche
die Meinung vertreten, daß die Japaner Nachkommen eines der
verlorenen Stämme Israels seien. Bekannt ist der Name des

japanischen Professors Abraham Kotsuji, der während eines Israel-
Aufenthaltes Jude wurde und heute im «Institut für das Studium
der hebräischen Sprache» Religion lehrt. Bekannt sind auch die

jüdischen Neigungen von Prinz Mikasa, eines Bruders des Kaisers.
Unter den spanischen und portugiesischen Marranen, den

229



zwangsbekehrten Juden aus der Zeit der spanischen Inquisition,
ist eine «Zurück-zum-Judentum»-Werbung im Gange. Auch um
die Falaschas in Abessinien und die Benej Israel Indiens bemüht
man sich. Alles in allem ein ganz beträchtliches Missionsprogramm

Schon eine oberflächliche Analyse der jüdischen Haltung gegenüber

der christlichen Welt ergibt, daß das Judentum heute um die

Anerkennung der jüdischen Religion, die der christlichen gegenüber
ebenbürtig und gleichwertig ist, kämpft. In diesem Sinne sucht
man nach einer christlich-jüdischen Koexistenzformel. Der jüdische
Professor Joachim Schoeps hat zum Beispiel folgenden Vorschlag
gemacht: Die Christen sollen anerkennen, daß man jüdischerseits
Jesus als Messias ablehnt und auf einen anderen wartet. Die
Juden anderseits sollten einräumen, daß der wiederkommende
Christus, auf den die Kirche wartet, die Züge Jesu haben könnte

* î{Î
îj:

Wie steht die Kirche heute den Juden gegenüber Oder besser :

wie werden die Juden christlicherseits gesehen, wofür hält man sie

und wie will man ihnen begegnen —
In einer, vor einigen Wochen erschienenen Broschüre, «Israel und

die Kirche», die auf Veranlassung der Generalsynode der
Niederländischen Kirche geschrieben wurde, wird gesagt, die Kirche habe
sich bisher vorab in antijüdischem Sinne mit Israel beschäftigt.
Man habe dabei Stellen wie 1. Thess. 2, 14-16, die kritisch über die
Juden sprechen, den Vorzug gegeben. Diese Stelle lautet:

«Ihr seid Nachfolger geworden, liebe Brüder der Gemeinden Gottes in
Judäa in Christo Jesu, weil ihr ebendasselbe erlitten habt von euren
Blutsfreunden, was jene von den Juden, welche auch den Herrn Jesus getötet
haben und ihre eigenen Propheten und haben uns verfolgt und gefallen Gott
nicht und sind allen Menschen zuwider, wehren uns, zu predigen den Heiden,
damit sie selig würden, auf daß sie ihre Sünden erfüllen allewege.»

Abgesehen davon, daß die Gleichgültigkeit gegenüber den
Juden meistens in den Kirchen verbreiteter gewesen ist als die
Beschäftigung mit ihnen, mag das Urteil der Holländer im großen
und ganzen richtig sein. Aber das Rezept ist zu einfach, wenn man
nun dazu übergehen will — wie dies in der erwähnten Schrift ge-

230



schieht —.ausschließlich die für die Juden positiven Äußerungen
des Neuen Testaments als maßgeblich zu betrachten. Das erinnert
doch bedenklich an jene Dienstmagd, die meinte, sie wisse schon,
wie das Baby zu baden sei : wenn es blau werde sei das Wasser zu
kalt und wenn es rot werde, zu heiß. Kein Wunder stellte kürzlich
ein Stuttgarter Kirchenblatt fest, daß heute in der Kirche über
die Juden bereits wieder «falsche Töne» laut werden. Sei früher
alles Schwarz in Schwarz gewesen, so sei jetzt auf einmal alles
herrlich und schön.

Ich möchte darauf nicht eintreten, sondern nur bemerken, daß
das schlechte Gewissen, von welchem schon die Rede war,
selbstverständlich auch in der Kirche eine bedeutsame Rolle spielt. Es

gibt christliche Theologen und Laien, die es heute kaum mehr

wagen, zu den Worten des Apostels Paulus über die «abgeschnittenen»

und zur Wiederaufpfropfung bestimmten Zweige zu stehen.

Der Apostel Paulus wird deswegen nicht ganz abgeschrieben. Die
eben erwähnte Schrift aus Holland stützt sich vorzüglich auf ihn.
Es sind zwei Paulusworte, die diese Schrift inspirieren. Das erste
steht Rom. 11, 26 und ist eine Verheißung für ganz Israel, das,

wenn die Fülle der Heiden eingekehrt sei, in seiner Ganzheit
gerettet werden soll. Das zweite steht Rom. 11, 14 und sagt, daß es

die Aufgabe der Christen sei, Israel zur «Eifersucht zu reizen».
Um mich in der Vielfalt der christlichen Stimmen und Meinungen

nicht zu verfangen oder zu verlieren, will ich mich im folgenden

auf drei Punkte konzentrieren, die gegenwärtig der Meinungsbildung

in den Kirchen ganz besonders unterworfen sind. Wir
befassen uns somit nacheinander mit

1. dem Sinn der jüdischen Existenz als solcher,
2. der Bedeutung der jüdischen Heimkehr, des Staates,
3. der christlichen Judenmission.
Vor kurzem hat der Redaktor der Zeitschrift «Reformatio»,

Pfr. Peter Vogelsanger, in einem Aufsatz geschrieben, das Judenvolk

sei infolge der Verwerfung Jesu auf den Status einer
heidnischen Nation zurückgefallen. Seine einzige Hoffnung liege
in seiner Bekehrung zu Jesus Christus. Diese Sätze sind von so

großer Tragweite und sie entsprechen auch so wenig dem, was
heute von verantwortlicher theologischer Seite gelehrt wird, daß

231



eine nähere Begründung derselben sicher kein Luxus gewesen
wäre. Pfr. Vogelsanger hat nicht eine einzige Belegstelle genannt,
die man anrufen könnte, um seine These biblisch zu untermauern.
Ob es solche Stellen nicht gibt Wie immer es sich damit verhalten
mag, die erwähnten Sätze spiegeln jedenfalls eine Auffassung wider,
die auch heute in der evangelischen Kirche noch Boden zu haben
scheint. «Das alte Israel existiert nicht mehr» — das ist in anderen
Worten Vogelsangers These. Der Alte Bund ist ersetzt durch den
Neuen Bund. Ein Gottesvolk im Sinne des Zwölfstämmevolkes,
einer natürlichen Volksgemeinschaft, das gibt es in der
nachchristlichen Zeit nicht mehr. Dem heutigen Judenvolk kommt
demzufolge als Träger der Heilsgeschichte keine Bedeutung mehr
zu.

Auch die in gewissen Gemeinschaftskreisen weitverbreitete Lehre
von den «Verlorenen Stämmen Israels» stellt die Kontinuität
zwischen dem alten Bundesvolk und der heutigen Judenheit in Frage.
Darnach sollen die Juden unserer Zeit die Nachkommen des

ehemaligen Stammes Juda sein. Sie repräsentieren also nicht das Volk
der zwölf Stämme. Elf derselben sind verloren. Sie kehrten zur
Zeit des Perserkönigs Cyrus nicht aus der Babylonischen Gefangenschaft

zurück. Praktisch gesprochen heißt dies: die Juden dürfen
noch ausstehende, bis jetzt nicht erfüllte Verheißungen Gottes
nicht für sich allein in Anspruch nehmen. Zum Beispiel gehört das

Heilige Land nicht einfach den Juden; es ist allen 12 Stämmen
als dauernder Wohnsitz zugesagt.

Die katholische Theologie hat demgegenüber die Juden stets
als die Repräsentanten des Alten Israel angesehen, und man hat
hier auch immer gewußt um die besondere Stellung der Juden im
Heilsplane Gottes. Nicht nur im Blick auf die Vergangenheit,
sondern auch im Blick auf die Zukunft ist den Juden im göttlichen
Heilsplan eine Sonderstellung zuerkannt worden. Es gibt eine

stattliche Reihe von Päpsten, die den Judenverfolgungen mit dem

Argument entgegengetreten sind, den Juden sei in der Endzeit
von Gott eine bedeutsame Rolle zugedacht. Eine ähnliche Haltung
haben auch die Reformatoren eingenommen.

Die Wendung zu den Lehren der Reformation und damit auch

zu Paulus, welche die protestantische Theologie genommen hat,

232



vor allem unter der Führung von Karl Barth, hat es bewirkt, daß

von vielen heute die Juden als ein Volk angesehen werden, dem
Gott bis auf diesen Tag die Treue gehalten hat und durch das er
sich auch heute bezeugt als Herr der Welt. In Jesus Christus, der
zwar Christen und Juden voneinander scheidet, gehören beide
auch auf Gedeih und Verderben zusammen. Man findet Christus
wieder im Alten Testament und erkennt im Neuen Testament
Verheißungen, die den Juden gelten. Karl Barth hat unter dem
Namen Israel Christen und Juden zusammengezählt. Die Synagoge

gehört zur Kirche, wie der Schatten zum Licht gehört. In
diesem Jahrhundert spricht man kaum mehr wie im letzten von
der alttestamentlichen Religion als einer unteren Stufe zur neu-
testamentlichen, christlichen. Manche wollen die Juden — was
immer sie glauben und bekennen mögen — der Kirche einverleiben
und sie zum Beispiel in die Ökumene aufnehmen. Nach ihrer
Meinung sollten die Juden Sitz und Stimme im Weltkirchenrat haben.
Soweit ist es einstweilen zwar noch nicht gekommen. Jedoch
haben am letzten Kirchentag in Berlin zum ersten Male auch Juden
teilgenommen.

Vor zwei Jahren hat eine Schrift von Markus Barth'über eine

Epheserstelle einiges Aufsehen erregt, die für die eben skizzierte
Tendenz symptomatisch ist. Markus Barth stellt da die Behauptung

auf, im Epheserbrief würden alle Juden — nicht nur die
christusgläubigen — zur Kirche gezählt. Ihr persönliches Nein zu
Christus spiele gar keine Rolle, sie gehörten dennoch dazu. Wenn
Paulus von der Kirche als einer Gemeinschaft von Juden und Heiden

rede, so denke er nicht an Judenchristen und Heidenchristen,
sondern eben an Juden schlechthin und an Christen aus den Goim.

Beliebt ist in gewissen christlichen Kreisen das Bild von der
«älteren» und der «jüngeren Schwester» geworden, wobei die Synagoge

die ältere und die Kirche die jüngere ist. Darnach stehen
Kirche und Synagoge als parallele heilsgeschichtliche Größen
nebeneinander in der Zeit. Mit anderen Worten: ein Jude ist in
seiner Synagoge genauso gut dran wie ein Christ in seiner Kirche.
Was die Kirche in Christus hat, das haben die Juden in Gesetz

und Propheten. Daß sie Jesus ablehnten und noch ablehnen ging
also und geht in Ordnung! Das spricht man freilich nicht aus;

233



die Juden sagen es deutlich genug, und man gibt ihnen schweigend
recht.

Stimmen, die vor diesem Wege warnen, gibt es erst einzelne.
Der katholische Professor Haag zum Beispiel, der bis vor kurzem
in Luzern tätig war und als Freund des jüdischen Volkes einen
bekannten Namen hat, hat geschrieben: «Es ist verhängnisvoll,
wenn man aus Liebe und Nachsicht zu den Juden Dinge sagt, die
mit der Botschaft des Neuen Testaments unvereinbar sind.»

Sehr verschieden ist die christliche Reaktion auf die Gründung
des Staates Israel. Während manche Christen durch dieses Ereignis
bis in die Tiefen ihres Glaubenslehens berührt worden sind, gehen
andere mehr oder weniger gleichgültig daran vorbei. Viele stellen
sich positiv zu diesem jungen Staatswesen ein aus Gründen der
Humanität. Man ist froh, zu wissen, daß wenigstens ein Rest der
europäischen Judenheit gerettet wurde aus der europäischen
Katastrophe und im Lande Israel einen Ort finden konnte zum Aufbau

einer neuen Existenz.
Die für uns Christen wesentliche Frage lautet aber so: Ist die

Landnahme der Juden im Heiligen Land, die sich gegenwärtig
vor unseren Augen abspielt, als ein Ereignis profaner Natur oder
ist es als ein heilsgeschichtliches Geschehen zu betrachten?

Daß eine solche Alternative besteht, hängt natürlich damit
zusammen, daß sich in der Heiligen Schrift gewisse Stellen finden,
welche eine künftige Sammlung Israels im Heiligen Land voraussagen.

Diese Stellen sind meistens in endgeschichtliche Zusammenhänge

eingebettet. Die Sammlung der Zerstreuten Israels gehört
gewissermaßen zu den Wehen des kommenden Gottesreiches. Ob
sich auch im NT Worte finden, die sich auf eine Sammlung der
Juden im Heiligen Land und eine Wiederherstellung ihres Staates
daselbst beziehen, ist umstritten. Im allgemeinen aber wird diese

Frage durch die zünftige Theologie verneint. Und was die Worte
des Alten Testaments anbelangt, erklären viele Theologen, daß
alle Verheißung in Jesus Christus erfüllt sei und daß folglich auch

234



für die Juden keine besonderen Verheißungen mehr in Kraft seien,
die sich noch erfüllen könnten.

In den Kirchgemeinden bekommt man aber zur Sache ein völlig
anderes Bild als an unseren theologischen Fakultäten. Hier hat sich
fast auf der ganzen Linie der Glaube erhalten, daß das Heilige
Land dem Judenvolk zugesprochen sei und daß es eines Tages
wieder dorthin zurückfinden solle. Ohne dies wäre die Wirkung
eines Abraham Poljak auf viele Gemeindeglieder nicht so

nachhaltig gewesen, wie sie da und dort tatsächlich war.
Dieser Outsider unter den Judenchristen hat in der Gründung

des Staates Israel ein Ereignis sehen wollen, das selbst den zweiten

Weltkrieg in den Schatten stellte, ein Ereignis, das nichts weniger
denn eine neue Weltzeit einleitet. Er hat im Zusammenhang damit
den Kirchen aus den Völkern das Ende angesagt. Ihre Gläubigen
würden nun durch Entrückung von der Erde weggenommen werden,

und das bekehrte Judenvolk werde Gottes Missionsvolk auf
Erden sein.

Indessen ist es um Poljak schon auffällig still geworden. Auch
vom Beatenberg her hört man nicht mehr die bestimmten Töne über
Israel als Zeichen der letzten Zeit. Offenbar hat man auch da
entdeckt, daß etwas nicht stimmt in dem «eschatologischen Fahrplan»,
den man einst glaubte aufstellen zu können. Eine nüchterne,
besonnene Beurteilung der ganzen Frage scheint sich durchzusetzen.
Das ist auch sehr zu begrüßen, weil es allein dem gegenwärtigen
Stand der Dinge angemessen ist. Man tut der bewundernswerten
Aufbauarbeit, die in Erez Israel geschehen ist und noch geschieht,
keinen Abbruch, wenn man feststellt, daß heute noch 5—6mal
mehr Juden in der Zerstreuung leben als in Israel. Allein die Stadt
New York, die 2 Millionen jüdische Einwohner zählt, beherbergt
noch immer mehr Juden als das ganze ehemalige Palästina. Unter
heilsgeschichtlichem Aspekt bedeutet dies, daß die Sammlung
Israels noch sehr in den Anfängen steckt. Im übrigen ist auch
bekannt, daß das gegenwärtige Israel im allergünstigsten Fall etwa
die Hälfte des heutigen Weltjudentums einmal wird aufnehmen
können. Um dies zu ermöglichen muß erst die Negev-Wüste
bewässert und kultiviert werden. Und dann müssen noch etwa
4 Millionen bereit sein, nach Israel auszuwandern. Das alles heißt

235



mit anderen Worten, daß das Ende der jüdischen Diaspora heute
wirklich noch nicht in Sicht steht. Oder, um es in der Sprache der
berühmten Vision Ezechiels vom Totenfeld zu sagen: der Leib
des Volkes ist noch nicht zusammengefügt und erst recht weht der
Geist der Bekehrung noch nicht über den Gebeinen. Nicht nur
Heimkehr, sondern auch Umkehr ist dem jüdischen Volk
verheißen, nicht nur ein Land, sondern auch ein neues Herz

Mit all dem soll nur einer vorschnellen und vorlauten Ausdeutung

eines Geschehens ein Riegel gesteckt sein. Im übrigen glaube
ich, daß es ein Eehler wäre, die Heimkehr der Juden heute, ihr
Aufbau in Israel nur als ein Ereignis von politischer Bedeutung
betrachten zu wollen. Man sollte nicht übersehen, daß hier sich
etwas zugetragen hat, das nicht dem Lauf der Welt entspricht.
Es ist sicher nicht weitläufig, daß ein Volk Rechte geltend macht
und mit Erfolg durchsetzt, die seit nahezu 2000 Jahren verjährt
sind. Daß das ehemalige Palästina heute den Juden gehört, das
kann unter weltlichen Gesichtspunkten niemand behaupten. Wer
ausschließlich nach weltlichen Gesichtspunkten urteilen kann oder

will, muß in der Palästinafrage heute den arabischen Standpunkt
vertreten oder doch weitgehend verstehen.

Ereilich ganz einhellig ist die Befriedigung über die Existenz
eines jüdischen Staates am Jordan in der christlichen Welt nicht.
Es gibt fromme Leute, die meinen, die Juden hätten mit diesem

ganzen Unternehmen nur versucht, sich dem Anspruch des Herrn
Christus zu entziehen. Andere nehmen Anstoß an gewissen Formen
des gesellschaftlichen Aufbaues, oder vertragen einfach die
augenfälligen jüdischen Erfolge der letzten Jahre schlecht. Ich zitiere,
um ein Beispiel zu nennen, aus der Leserspalte eines Kirchenblattes.
Ein Gemeindeglied schreibt :

«Da haben also Tübinger Studenten zwei Monate in Israel verbracht
und die Bewegung des Judentums in den letzten Jahrzehnten kennengelernt
und einen Kibbuz am Gazastreifen besucht, wo zentral gekocht wird, jeder
acht Stunden arbeitet, die Kinder im Kinderhaus schlafen und versorgt
werden. Wo bleibt da das Familienleben? Nimmt man noch die so kriegerisch
aussehenden Flintenweiber dazu, so erinnert das doch sehr an
kommunistisch-bolschewistische Zustände! Die Kirche dürfte heute das auserwählte
Volk auch nur mehr historisch betrachten. Mir scheint der Staat Israel
samt Zionismus mehr eine Renommiersache dieses Volkes zu sein, das zer-

236



streut bleiben wird oder muß. Es ist auf dem Alten Testament stehen
geblieben und lebt nach dessen Grundsätzen. Unsere Kirche sollte sich viel
mehr nach dem Neuen Testament und den verbürgten Aussprüchen Jesu
richten, auch nicht bei Luther stehen bleiben. »

Die Judenmission ist wahrscheinlich in keiner Epoche ihrer
250jährigen Geschichte in solchem Ausmaß Gegenstand der
Diskussion gewesen wie heute. Gleich nach dem Krieg ist von Amerika
her die Goodwill- oder Toleranzbewegung zu uns gekommen. Sie

trat auch hier an die Kreise der Judenmission heran mit dem

Verlangen, das christliche Verhältnis zu den Juden sei inskünftig
ganz nach den Prinzipien des Goodwill aufzubauen, und das

bedeute, daß man vor allen auf jegliche Mission verzichte. Im selben
Sinne wurde auch unter den Juden Propaganda gemacht. So

entstanden in Europa die verschiedenen Gesellschaften für «Christlichjüdische

Zusammenarbeit», deren praktisches Ziel die gemeinsame
Bekämpfung neuer antisemitischer Tendenzen war. In jüngster
Zeit scheint man sich allerdings mehr mit der Aufgabe der
Bekämpfung der Judenmission befaßt zu haben.

Die Einwände gegen die christliche Missionsarbeit unter den
Juden sind vor drei Jahren durch den Theologieprofessor Reinold
Niebuhr, Lehrer an der Universität von Princeton, formuliert worden.

Man kann sie in drei Thesen zusammenfassen. Diese lauten:

1. Die Fortexistenz der Synagoge sei nicht nur nötig, sondern für die
christliche Kirche sogar heilsam. Die Kirche sei nämlich fortwährend
in Gefahr, den Glauben an den Einen Gott nationalen oder absolutistischen

Eigeninteressen unterzuordnen.
2. Der Unterschied zwischen der jüdischen und christlichen Religion sei

angesichts des gemeinsamen «hebräisch-christlichen Erbes» zu gering,
um die Bekehrung der Juden zum Christentum zu rechtfertigen. Die
Aufnahme von bekehrten Juden in kirchliche Gemeinden sei ein zweifelhafter

Gewinn, weil dieselbe nicht mit einer Hinwendung zu Christus
identisch sein müsse und weil, wenn solche Aufnahmen Sinn aller
christlich-jüdischer Glaubensgespräche sein sollte, dadurch persönliche
Freundschaften zwischen Christen und Juden bedroht oder zerstört
würden.

3. Man belaste konvertierende Juden mit so großen Schuldgefühlen ihrer
Tradition gegenüber und setze sie dermaßen der Vereinsamung aus, daß
man mit der Provokation von Übertritten eine kaum tragbare
Verantwortung auf sich nehme.

237



Andere, die an der christlichen Sendung Israel gegenüber
festhalten möchten, versuchen den Juden dadurch entgegenzukommen,
daß sie dabei das Wort «Mission» vermeiden. Wieder andere, die
unter dem Eindruck stehen, daß dies nicht genüge, suchen nach
einem ganz neuen Stil der Arbeit unter den Juden. Das geschieht
vor allem durch die Holländer, von deren Schrift «Israel und die
Kirche» bereits gesprochen wurde. Sie schlagen vor, statt Mission
«Gespräch mit Israel» zu sagen und sind der Auffassung, daß für
die Kirche überhaupt nichts anderes als ein Gespräch in Frage
kommen könne. «Der jüngeren Schwester (gemeint ist die Kirche)
ziemt es nur, zu versuchen, ein Gespräch mit dem älteren Bruder
(Israel) anzuknüpfen.» Und weiter wird betont, daß wir heute unter
den Juden nicht als die Wissenden und Lehrenden auftreten können.

Ein rechtes Gespräch beginnt mit dem Hören Außerdem wollen

die Holländer den «Individualismus in der Begegnung mit
Israel, auf Grund dessen ausschließlich die persönliche Bekehrung
des Einzelnen zu Jesus Christus im Vordergrund stand», zurücktreten

lassen. Statt dessen soll das Gespräch zwischen Kirche und
Synagoge und umgekehrt gepflegt werden, wobei es hinüber und
herüber zu einem Geben und Nehmen kommen solle. Den Christen
und den Kirchen wird auch Vorsicht gegenüber der Mission
empfohlen, weil sie doch wissen müssen, daß sie «nicht eigenmächtig
Israel den Messias bringen oder geben» können. Nach diesem
Ruhm des Gespräches, das da kommen soll, liest man dann
allerdings auch die etwas kleinlaute Bemerkung, daß die Kirche
wahrscheinlich ihrer Zeugnispflicht Israel gegenüber besser mit Taten
als mit Worten genügen könne.

Damit sind wir bei einer Formel angelangt, die, zur Losung
gemacht, heute viele Menschen zu beeindrucken vermag: Nicht
Worte, sondern Taten! Es ist wirklich nicht verwunderlich, daß

mit diesem und ähnlichen Schlagworten auch gegen den Wort-
Dienst der Mission gefochten wird. Manche meinen mit den Taten,
die jetzt besonders erforderlich seien, ganz einfach das christliche
Tun, einen Wandel im Glauben im Sinne des 1. Petrusbriefes.
Andere gedenken vor allem den Juden beim Aufbau ihrer neuen
Heimat zu helfen. Eine ganze Anzahl von Werken existieren bereits
in diesem Sinne. Am bekanntesten ist wohl bei uns das Schweizer

238



Kinderdorf in Kirjath Yearim. So erfreulich solche Unternehmungen

an sich sind — es ist doch bedauerlich, wenn sie eines Tages
eine Spitze bekommen gegen die Mission, die nichts anzubieten hat
als ein Wort, das Wort von Jesus Christus. Vor kurzem haben die
bekannten Darmstädter Marienschwestern in Israel ein Abrahamshaus

eröffnet, ein Rekonvaleszentenheim, das Genesung für Leib
und Seele bieten soll. Diese Schwestern haben sich bei den

Einweihungsfeierlichkeiten von jüdischer Seite sagen lassen müssen,
daß ihr Haus «nichts, aber auch gar nichts mit Mission zu tun»
habe. Und schlimmer noch: sie ließen sich das sagen! — Gegenwärtig

wird in der Schweiz für ein christliches Siedlungswerk gesammelt,

das den schönen Namen «Nes Arnim» (Band der Völker)
bekommen soll. Hinterher mußte man zur Kenntnis nehmen, daß

die Initianten bei Besprechungen in Israel ein Memorandum
unterschrieben, das in scharfer Form ein Verdikt der Judenmission
enthält.

Trotz der Problematisierung des Missionsauftrages an Israel,
die seit Kriegsende in den christlichen Kirchen eingesetzt hat,
haben die Werke für Judenmission sich retabliert und in den
Gemeinden bedeutend an Boden gewonnen. Sie fahren fort, die
Menschen zu sammeln, die überzeugt sind oder sich überzeugen lassen,
daß die eigentliche Gabe, die wir als Christen den Juden
anzubieten haben, das Wort ist, und sie fahren fort, dieses Wort an
jüdische Menschen heranzutragen, sie im christlichen Glauben zu
unterrichten und zur Taufe vorzubereiten.

Im Raum der Römisch-Katholischen Kirche gibt es kaum
spezielle Werke für Judenmission, was allerdings nicht bedeutet, daß

der Katholizismus dem Judentum gegenüber nicht missionarisch
auftreten würde. Praktische Missionsarbeit wird vor allem durch
gewisse katholische Orden getan. Und dann ist nach katholischer
Auffassung jeder Priester der Hirt sämtlicher Einwohner seiner
Parochie. Er ist also theoretisch gesprochen auch verantwortlich
für die Juden seines Sprengeis. Diese Theorie dürfte freilich — so

gut und richtig sie an und für sich sein mag — sich kaum irgendwo
praktisch auswirken. Von den relativ kleinen Werken, die sich auf
katholischem Boden mit dem Judentum speziell befassen, möchte
ich die Frères de Sion in Paris nennen. Von diesen ist in den letzten

239



Jahren eine respektable theologische Arbeit geleistet worden, die
ihren Niederschlag in den Cahiers de Sion gefunden hat.

Ich komme zum Schluß: Mit diesem Querschnitt durch das

heutige christlich-jüdische Gegenüber hoffe ich einen Eindruck
von der außerordentlichen Komplexheit und Schwierigkeit dieser

Beziehung vermittelt zu haben. Ohne Zweifel geht es heute darum,
gegenüber einem neuen Israel die christliche Haltung neu zu finden.
Daß wir uns als evangelische Christen dabei auf das Neue Testament

stützen müssen, sollte keiner Diskussion bedürfen. Hier ist —
soweit ich selber die Sache zu beurteilen vermag — das christliche
Verhalten Israel gegenüber in zwei Tatsachen verankert:

1. in einem Gebetswort Jesu am Kreuz und
2. in Jesu Missionsbefehl.
Das Gebetswort lautet: «Vater vergib ihnen, denn sie wissen

nicht was sie tun » — Dieses Wort läßt nicht den geringsten Raum
selbst für das allerkleinste antisemitische Saatkorn. Und der
Missionsbefehl, der deutlich nicht nur auf die Völkerwelt, sondern
auch auf Israel zielte — ja, auf Israel zuerst! —, läßt uns nicht
beim Philosemitismus stehen.

Zwischen Antisemitismus und Philosemitismus schwingt das

Pendel des christlichen Verhaltens gegenüber dem Judenvolk,
solange dieses Verhalten nicht wirklich christlich, das heißt
evangelisch ist. Wer auf dem Boden des Evangeliums sein Verhalten
gegenüber dem jüdischen Menschen gefunden hat, der pendelt
nicht mehr mit. Er weiß, daß das jüdische Volk —- wie gut oder
wie schlecht ihm die Juden immer erscheinen mögen — zum selben
Heil berufen ist wie wir. Er weiß, daß er als Christ das Seine dazu

beizutragen hat — sofern er im Gehorsam des Glaubens stehen will
—, daß der Jude zu seinem Heil auch komme. Spectator

240


	Christen und Juden in ihrem heutigen Gegenüber

