
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 17 (1961)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REZENSIONEN
Wolfgang Beilneb: Christus und die Pharisäer. Exegetische Untersuchung

über Grund und Verlauf der Auseinandersetzungen. Verlag Herder,
Wien 1959. 272 S., kart. Fr. 27.—.

Diese am Päpstlichen Bibelinstitut in Rom entstandene Studie nennt sich
bewußt nicht: «Jesus und die Pharisäer», weil es in dieser Frage um den
Messiasanspruch des Christus geht. Denn «diese Arbeit soll zeigen, daß die
fruchtbare Auseinandersetzung nur von dem unerhörten Glaubensanspruch
Christi her zu verstehen ist» (S. V). 43 Evangelien-Perikopen hat der
Verfasser der Exegese unterzogen, wobei er mit jüdischen und christlichen
Kommentatoren lebhaft im Gespräch steht. Diese Perikopen sind in fünf
Abschnitte unterteilt, die die sich vom Anfang bis zum Schluß verschärfende
Auseinandersetzung zwischen dem Christus und den Pharisäern zeigen:
I. Die Pharisäer nehmen Ärgernis. II. Worte Christi über und gegen die
Pharisäer. III. Die Pharisäer versuchen den Herrn. IV. Die Darstellung
des Konfliktes bei Johannes. V. Die letzten Auseinandersetzungen.

Da «man das Pharisäerproblem nur unter dem Gesichtswinkel der
Glaubensauseinandersetzung sehen kann», legt Beilner zuerst einmal dar, wie
«sich Jesus um die Pharisäer bemüht und ihm auch von dort nicht nur
Feindschaft entgegengebracht wird» (S. 241). Auch wollte der Christus
«durchaus nicht den Eindruck erwecken, als wolle er die Autorität der
Gesetzeslehrer überhaupt in Frage stellen» (S. 204). Aber der heimlich oder
offen vorgetragene Anspruch auf die Messianität förderte immer mehr die
Feindschaft von Seiten des Pharisäismus zutage. «Es ist von ausschlaggebender

Bedeutung für die Erkenntnis und richtige Deutung des ganzen
Konfliktes, klar das Ärgernis zu sehen, das Jesus den Pharisäern immer
wieder gab, ja in sich selbst für sie verkörperte.» Auf Grund des nicht
anerkannten göttlichen Anspruches Jesu «scheinen schließlich die Pharisäer
und die Schriftgelehrten durchaus als die typischen Gegner Jesu, aber auch
als die typische Verkörperung Israels zusammenzufallen» (S. 242; 240).

Aus dem liebenden Ringen um Israel entstehen so auch die Droh- und
Gerichtsworte des Christus, so wie seine scharfen Angriffe gegen die Pharisäer.

Einleuchtend führt Beilner dabei aus, daß der Vorwurf der «Heuchelei»
nicht das anprangert, was Heuchelei in unserem heutigen Sinn bezeichnet.
«Man geht sicher nicht fehl, wenn man sagt, daß nicht das ethische Versagen
getadelt werden soll, sondern der objektive Existenzwiderspruch, der sich
im mangelnden Glauben der Angefahrenen offenbare. Das stereotype
Heuchler bei Mt. in seiner Weherede soll nicht so sehr die ethische Heuchelei
der Pharisäer hervorheben, sondern bezeichnet sie als die, die im Glauben

versagt haben» (S. 229/30). Mit Recht stellt der Verfasser daher fest, daß
die Gerichtsrede über den Unglauben «nicht im Evangelium steht, damit
die Kirche Grund zu ,pharisäischer' Verurteilung der Pharisäer und des

Pharisäismus habe, sondern damit jeder, der an Christus glaubt, das war-

191



nende Beispiel jener beachtet, denen selbst der Herr ,Gerechtigkeit'
zugebilligt hat, aber solche, die zu wenig ist für das Reich Gottes; seine Kirche

sollte aus demselben Stamme wachsen, dessen so mächtiger Zweig
der Pharisäismus war» (S. 234/35).

Auch anhand des Todesprozesses Jesu wird in dieser Studie ersichtlich,
daß die Verantwortlichen Israels schwer gekämpft haben, welchen Weg
Israel gehen soll. «Die Verurteilung mag formell nicht gerechtfertigt gewesen
sein. Aber die Juden wußten, daß der Herr sterben mußte, wenn sie ihn
nicht im Glauben mit seinem durchaus verstandenen Anspruch annehmen
wollten. So ist Christus wegen seines ganz einmaligen messianischen
Anspruches von den Führern seines Volkes verurteilt worden» (S. 238).

So sehr es das Anliegen Beilners ist, das Zerrbild der Pharisäer zu
korrigieren und sie in ihrem Gewissenskonflikt ernst zu nehmen, so wenig
versteht man andererseits, daß der Verfasser ein falsches Theologumenon
weiterschleppt, das schon viel Unheil gestiftet hat. Ich meine den falschen
«Lehrsatz», Israel sei verworfen. In der Auslegung des «Gleichnisses vom
Mahle» (Mt. 22, 1-14 parr) kommt der Verfasser nämlich zu diesem Schlüsse,
sicher nicht auf Grund der Exegese, sondern durch eine falsche Exegese:
«Es geht um die Verwerfung des ganzen jüdischen Volkes. Mt. bietet
also die Verkündigung der radikalen Verwerfung des israelitischen Volkes
und des Überganges des Gottesreiches zu den Heiden» (S. 195, cf. S. 64,
wo «die Verwerfung des Volkes» schon vorkommt). Auch die Überschrift
zur 42. Perikope: «Die Verdammung der Schriftgelehrten und Pharisäer»
(Mt. 23 parr) kommt von dieser «Verwerfungstheorie» her, die mit objektiver
Exegese nichts zu tun hat. Ein solches Urteil ist um so bedauerlicher,
wenn man bedenkt, wie sehr diese «Verwerfungstheorie» den Antisemitismus

gefördert hat.
Der Schluß des Buches schlägt dann allerdings wieder einen anderen

Ton an, wobei jedoch nicht klar wird, wie er sich mit der «Verwerfungstheorie»

verträgt: «Christus hat in den Pharisäern sein Volk gesucht. Es
ist ihm nicht gefolgt. Doch seine Gnade bleibt noch immer zu sicherer
Hoffnung, daß in den Nachkommen ganz Israel (Rom. 11,26) im Glauben
zu dem einen ihm Gesandten, zum Quell des Lichtes und des Lebens finden
wird» (S. 247).

Dem evangelischen Leser fällt in der Studie Beilners das unkritische,
traditionsgebundene Auslegungsprinzip auf. Wenn man den «Standpunkt
der Irrtumslosigkeit der Heiligen Schrift» vertritt und darum Texte harmonisiert,

weil die «Absicht des Evangelisten inspiriert und irrtumsfrei ist»
(S. 3, Anm. 11), kann man es sich natürlich auch bei noch so genauer
Textanalyse nicht zur Aufgabe machen, den ursprünglichen Sinn vergangener
Schriftstücke wieder zu entdecken. Aber darum dürfte es doch sicher auch
gehen in einer exegetischen Untersuchung dieser schwierigen Frage «Christus
und die Pharisäer».

Bern Jakob Werner

192


	Rezensionen

