Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 17 (1961)

Artikel: Goethe und die Bibel

Autor: Bergmann, H.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961240

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961240
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rechtsordnungen, die der damaligen Zeit angepafit werden muBten
und sind nicht mit den heutigen Lebensbedingungen zu verglei-
chen. Dies sei nochmals betont. Rechi ist Kultur. Die Kultur wan-
delt sich, somit auch das Recht.

GOETHE UND DIE BIBEL

Von H. BeEremann, Frankfurt

Die kiinstlerisch begabte Grifin Julie von Egloffstein, an deren
Werdegang Goethe lebhaften Anteil nahm, hat einmal den Meister
von Weimar gefragt, ob er auch die Bibel lese. Goethe antwortete:
«0 ja, meine Tochter, aber anders als Ihr.» Die Bibel war fiir Goethe
in erster Linie ein Lebensbuch. Da er sie nach der damaligen Sitte
mehrmals im Religionsunterricht durchgenommen hatte, kannte
er sie jedenfalls besser und griindlicher als viele von uns heute.
Er konnte sich an ihr wie an einer «zweiten Welt versuchen, ver-
irren, aufkliren und ausbilden» um es mit seinen eigenen Worten
zu sagen. Als Kind hatte er die grofle Foliobibel von Merian mit
ibren Kupferstichen ansehen diirfen, und der reifere Jiingling
durfte in die sieben Bibeln der viterlichen Hausbibliothek Einblick
nehmen. In seiner eigenen Weimarer Bibliothek besaf er deren
drei. Eine wertvolle Hilfe bei seinen Bibelstudien war ihm das
Bibelwerk von Teller-Baumgarten, das sein Lehrer Albrecht besal,
in welchem er «schwere und bedenkliche Stellen verstindig und
klug ausgelegt» fand. Spdter hat Goethe auch wissenschaftliche
Kommentare benutzt. Nicht weniger als 137 theologische Werke
standen in seiner Weimarer Bibliothek. So kann es uns nicht
iiberraschen, wenn der Dichter des Faust iiber die Bibel das fol-
gende gesagt hat: «Jene grofle Verehrung, welche der Bibel von
vielen Vélkern und Geschlechtern der Erde gewidmet worden ist,
verdankt sie ihrem inneren Wert. Sie ist nicht etwa ein Volksbuch,
sondern das Buch der Vilker, weil sie die Schicksale eines Volkes
zum Symbol aller iibrigen aufstellt, die Geschichte desselben an
die Entstehung der Welt ankniipft und durch eine Stufenreihe
irdischer und geistiger Entwicklungen, notwendiger und zufélliger

119



Ereignisse bis in die entferntesten Regionen der dullersten Ewigkeit
hinausfithrt.» Goethe verband Heilsgeschichte und Weltgeschichte
durch einen Zusammenhang, der in der Geschichte vermift wird,
und sah nicht so sehr auf den Buchstaben, sondern auf den Geist.
Thm kam es auf das Innere, den Sinn und die Ausrichtung der Bibel
an. Die Wirksamkeit der Bibel galt ihm als ewig, weil «niemand,
so lange die Welt steht, auftreten und sagen wird: ich begreife es
im Ganzen und verstehe es im Einzelnen (das Bibelbuch). Wir
aber sagen: im Ganzen ist es ehrwiirdig und im Einzelnen anwend-
bar.» Da nach Goethe der Mensch angehalten ist, Denken und Tun,
Tun und Denken zu verbinden, so haben ihn die Widerspriiche
in der Bibel, mit denen er sich als Knabe noch redlich abquiilte,
als Mann nicht mehr belastet. Im Gegenteil: je linger er sich mit
der Bibel beschéftigte, um so klarer wurde es ihm, daB «die Bibel
immer schoner wird, je mehr man sie versteht, das heiBt je mehr
man einsieht und anschaut, daf jedes Wort, das wir allgemein
auffassen und im besondern auf uns anwenden, nach gewissen
Umsténden, nach Zeit- und Ortsverhiltnissen einen eigenen, be-
sonderen, unmittelbar individuellen Bezug gehabt hat.» «Fast ihr
allein», so bekennt er einmal, «war ich meine sittliche Bildung
schuldig; und die Begebenheiten, die Lehren, die Symbole, die
Gleichnisse, alles hat sich tief bei mir eingedriickt und war auf
eine oder die andere Weise wirksam gewesen. Ich hatte iiberhaupt
zu viel Gemiit an dieses Buch verwandt, als dal ich es jemals
hitte wieder entbehren sollen. Eben von dieser gemiitlichen Seite
war ich gegen alle Spottereien geschiitzt, weil ich deren Unredlich-
keit sogleich einsah.» Fiir kritische Behandlung der historischen
Berichte der Bibel war Goethe aufgeschlossen, ja er hat solche
sogar selbst betrieben, wie seine beiden Schriften «Zwo biblische
Fragen» und «Israel in der Wiiste» beweisen. In der ersten kommt
Goethe zu dem FErgebnis, dall auf den Gesetzestafeln des Moses
nicht allgemein menschliche Forderungen wie die zehn Gebote
gestanden haben konnten, sondern vielmehr bestimmte Forderun-
gen, wie die im zweiten Buch Moses, Kapitel 34, Vers 14 bis 26,
aufgezeichneten. Dagegen verwahrte sich Goethe jedoch, dafl die
Kritik in den Bereich des Glaubens eindringe. «So riitteln sie jetzt
an den finf Biichern Moses, und wenn die vernichtende Kritik

120



irgend schidlich ist, so ist sie es in Religionssachen.» Ob sich hier
etwas vom Geist der Briidergemeinde zeigt, der dem Meister durch
seine glaubige Mutter vermittelt wurde? Das gleiche kénnte man
versucht sein bei dem folgenden Wort zu fragen, wenn dieses Wort
auch schon weiter fiithrt: «Echt oder Unecht» — «was ist echt,
als das ganz vortreffliche, das mit der reinsten Natur und Vernunft
in Harmonie steht und noch heute unserer hochsten Entwicklung
dient.» «Nur so schétz, lieb, bet ich die Zeugnisse an, die mir
darlegen, wie Tausende oder einer vor mir eben das gefiihlt haben,
das mich kraftigt und stérkt. Und so ist das Wort der Menschen
mir Wort Gottes.» Er wollte die Bibel nicht dogmatisch und phan-
tastisch gebraucht haben, sondern didaktisch und gefiihlvoll.
Gern hatte er den Bibelausgaben noch einiges hinzugefiigt, zum
Beispiel Abschnitte aus Josephus, dem jiidischen Historiker. Will
man Goethe gerecht werden, dann mufl erwihnt werden, dafl er
neben die Bibel Plato und Aristoteles stellte. Diese drei hatten die
grofite, entschiedenste, ja oft eine ausschlieBliche Wirkung her-
vorgebracht. Immer wieder werde man gendtigt sein, auf diese
drei zuriickzukommen als unentbehrliche Fundamente der Wis-
senschaften. Wir fragen unwillkiirlich: tat nicht dasselbe die alte
Kirche in ihrer Auseinandersetzung mit dem Hellenismus? Und
hat dieser Vertrag zwischen der Offenbarung der Bibel und der
natiirlichen Offenbarung der antiken Wissenschaft nicht bis weit
ins 17. Jahrhundert hineingereicht?

Goethe hat das Alte Testament sichtlich bevorzugt. Besonders
in der Jugend waren ihm seine Kernspriiche gegenwértig, bei
schweren Entscheidungen, in dunklen Stunden des Leides ebenso
wie in heiteren und frohsinnigen, und zwar in dem von ihm ge-
liebten Lutherdeutsch. Dabei geht es ihm nicht um engherzigen
Wortverstand, sondern um eine ihm selbst vielleicht nicht einmal
ganz bewuBte Bindung des eigenen Gewissens an den geistigen
Gehalt des Wortes. Dieses sein Verhiltnis zur Bibel diirfte seine
Wurzel im Geist seines Elternhauses gehabt haben, vorwiegend
wohl in der Art seiner Mutter, die in «alttestamentlicher Gottes-
furcht ein tiichtiges Leben voll Zuversicht auf den unwandelbaren
Volks- und Familiengott zubrachte», und sich bei gegebenem An-
laB sogar Wegweisung bei Entscheidungen durch Bibelstechen und

121



Stechorakel gesucht haben soll. Daneben war es die jiidische Um-
welt, die Goethe in Frankfurt kennen lernte, die seine Hinneigung
zum Alten Testament vertiefte. «Ich konnte», so bezeugt Goethe
selbst, «(als junger Mensch) gar nicht begreifen, wie dieses Volk
das merkwiirdigste Buch der Welt aus sich heraus geschrieben hat.
Erst spiter, als ich viele geistbegabte, feinfiithlige Ménner dieses
Stammes kennen lernte, gesellte sich Achtung zu der Bewunde-
rung, die ich fiir das bibelschopferische Volk hege, und fiir den
Dichter, der das hohe Lied gesungen hat.» Schon als Zehnjahriger
hat Goethe die Josefgeschichte in 12 Bildern beschrieben und be-
gann damit eine ganze Reihe von Versuchen, der Bibel Stoffe fiir
dichterische Gestaltung zu entnehmen. In Leipzig arbeitete er an
einem Belsazar, dann an einer Isebel und schlieBlich an einem
Thronfolger Pharaos, «Riesenarbeiten, die ich», wie er selber sagt,
«als ohnméchtiger Zwerg unternommen habe». Leider ist nichts
von diesen Versuchen auf uns gekommen, weil sie Goethe ver-
brannt hat. In Straburg wurde Goethe durch Herders Geist der
hebraischen Poesie nachhaltig in seinem freier gerichteten Bibel-
studium gefordert. Das ging so weit, dal sogar sein Stil im Werther
biblisch beeinflulit war. Einen groflen Teil des Alten Testamentes
findet Goethe mit erhohter Gesinnung enthusiastisch geschrieben
und verweist ihn deshalb in das Reich der Dichtkunst. Bezeich-
nend ist, was Goethe Eckermann erwiderte, als dieser ihm sein
Bedauern dariiber aussprach, dafl man zwischen den alttestament-
lichen Biichern und den Apokryphen Unterscheidungen mache,
die die letzteren abwerteten. Goethe entgegnete: «Ich bin durchaus
ihrer Meinung. Doch gibt es zwei Standpunkte, von welchen aus
die biblischen Dinge zu betrachten sind, den Standpunkt einer
Art Urreligion und den Standpunkt der Kirche, der christlichen
Priesterschaft, die immer nur an den Siindenfall und die Erlésung
durch Christus denke: Sie sehen also, daBl fiir solche Zwecke und
Richtungen und auf solcher Waage gewogen so wenig der edle
Tobias als die Weisheit Salomos und die Spriiche Sirachs einiges
bedeutende Gewicht haben kénnen.» Goethe bevorzugte einige
Biicher, das erste Buch Moses, den Propheten Jesaja, die Psalmen,
das Hohelied, zu dem er sogar eine eigene Ubersetzung anfertigte,
und vor allem das Buch Hiob, iiber das er einmal sagte: «Ich habe

122



meine eigenen Gedanken dariiber, die ich aber nicht aufdringen
will», und dessen Eingang bei dem Vorspiel zum Fast Pate ge-
standen ist. Freilich hat Goethe auch manches im Alten Testament
abgelehnt, zum Beispiel Teile des Buches Esther, die er fiir junge
Méadchen unpassend fand, oder die Eingangsworte des Predigers
Salomo «Eitelkeit der Eitelkeiten», die er einen falschen, gottes-
lasterlichen Spruch nannte, und die Gestalt des Richters Simson.
Wohl hatte er zeitweilig an eine dramatische Bearbeitung gedacht,
aber es setzte sich dann doch bei ihm der Standpunkt durch, dem
er einmal so Ausdruck verlieh : «Zu dem Simson hiitte ich im Augen-
blick kein Zutrauen; die alte Mythe ist eine der ungeheuersten,
eine ganz bestialische Leidenschaft eines iiberkriftigen, gottbe-
gabten Helden zu dem verfluchtesten Luder, das die Erde trigt,
diese rasende Begierde, die ihn immer wieder zu ihr fiithrt, ob er
gleich bei wiederholtem Verrat sich jedesmal in Gefahr weil3, diese
Liisternheit, die selbst aus der Gefahr entspringt, der méchtige
Begriff, den man sich von der iiberméafigen Prastanz dieses riesen-
haften Weibes machen muf}, das im Stande ist auf den Grad einen
solchen Bullen zu fesseln.»

Weniger bekannt diirfte sein, daBl Goethe seine Bibelstudien
nach lingerer Unterbrechung wieder aufgriff, angeregt durch den
Briefwechsel mit Schiller und durch die Arbeit an Dichtung und
Wahrheit. Verdanken wir dem ersten seinen Aufsatz iiber Israel
in der Wiiste, so konnen wir an den Aufzeichnungen in seinem
Tagebuch aus den Jahren 1811 und 1812 wihrend der Arbeit an
der Selbstbiographie seine Beschiftigung mit dem Alten Testa-
ment geradezu verfolgen. Am 3. und 5. Juli 1811 befalite er sich
mit Herzels Biblischem Reallexikon, darnach mit dem ersten Teil
eines englischen Bibelwerkes. Am 29. Mai 1812 notiert Goethe:
das Buch Hiob, am 30. Mai das Buch Josua, am 31. Mai das Buch
der Richter, am 1. Juni das Buch der Richter und das Buch Ruth,
7. Juni Anfang von Jesaja, am 17. Juni abends ein paar kleine
Propheten und am 4. Juli Prophet Daniel. Diese Vermerke gehen
noch weiter. Die Beschéftigung mit den biblischen Biichern diente
einem Vergleich des Alten Testamentes mit der orientalischen Dicht-
kunst. Zu dichterischen Gestaltungen biblischer Stoffe ist es aller-
dings nicht mehr gekommen. Doch hat Goethe wihrend seiner

123



Leitung des Weimarer Theaters auch biblische Trauerspiele auf-
fithren lassen, zum Beispiel Byrons Dramen Kain und Himmel
und Erde. Auf einem anderen Gebiet liegen Goethes Bildentwiirfe
zum Alten Testament in seinen Wanderjahren und seine einzig
dastehende Arbeit Christus nebst 12 alttestamentlichen und neu-
testamentlichen Figuren, mit Ratschléigen fiir die Bildhauer. Aus
dem Alten Testament wurden Adam, Noah, Moses, David, Jesaja
und Daniel ausgewihlt. So kann man es als ein Selbstbekenntnis
werten, wenn er in seinen Noten und Abhandlungen zum Divan
gesagt hat: «Wie alle unsere Wanderungen im Orient durch die
heiligen Schriften veranlaBBt wurden, so kehren wir immer zu den-
selben zuriick als den erquicklichsten, obgleich hier und da getriib-
ten, in die Erde sich verbergenden, sodann aber rein und frisch
wieder hervorspringenden Quellwassern.» Zusammenfassend iiber
Goethes Verhiltnis zum Alten Testament kénnen wir sein Wort
aus den Wanderjahren anfiihren: «Ein Hauptvorteil ist die treff-
liche Sammlung der heiligen Biicher. Sie stehen so gliicklich bei-
sammen, daB aus den fremdesten Klementen ein tduschendes
Ganzes entgegentritt. Sie sind vollstindig genug, um zu befriedi-
gen, fragmentarisch genug, um anzureizen; hinlénglich barbarisch,
um aufzufordern; hinlinglich zart, um zu besénftigen; und wie
manche andere entgegengesetzte KEigenschaften sind an diesen
Biichern, an diesem Buch zu rithmen.»

Wenden wir uns nun dem Neuen Testament zu, so mull gesagt
werden, dall Goethe nach seinem eigenen Zeugnis in Dichtung und
Wahrheit das Neue Testament in seiner Grundsprache bequem
gelesen hat und daB «die sogenannten Evangelien und Episteln,
damit es ja auch sonntags nicht an Ubung fehle, nach der Kirche
recitiert, iibersetzt und einigermafllen erklirt werden mulitenn.
Goethes Herz gehorte mehr dem Alten Testament, das Neue war
ihm durch Predigt und Religionsunterricht richtig verleidet. Doch
laBt Goethe dem Neuen Testament zarte Naivitit, wie er das
nennt, wihrend er dem Alten derbe Natiirlichkeit nachrithmt.
Wie anders las Goethe doch seine Bibel als wir! Seine Beschéfti-
gung mit der Bibel und dariiber hinaus mit anderen Religions-
zeugnissen miindete schliellich in einer Religiositit, die den
Rahmen kirchlicher Frommigkeit sprengte. Das mogen vier Zitate

124



aus Briefen Goethes erhirten. Schon lange vor seiner Italienreise
schrieb Goethe an Lavater: «Tobler hat mir Deine Offenbarung
Johannis gegeben. An der ist mir nun nichts nah als Deine Hand-
schrift. Das Ganze ist mir fatal. Ich bin ein sehr irdischer Mensch :
mir ist das Gleichnis vom ungerechten Haushalter, vom verlorenen
Sohn, vom S#demann, von der Perle, vom Groschen gottlicher,
wenn ja was gottlichs da sein soll, als die sieben Bischdofe, Leuchter,
Horner, Siegel, Sterne und Wehe. Ich denke auch aus der Wahr-
heit zu sein, aber aus der Wahrheit der fiinf Sinne und Gott habe
Geduld mit mir wie bisher.» Spéter dulerte er sich ihm gegeniiber:
«Du héltst das Evangelium wie es steht fiir die gottlichste Wahrheit,
mich wiirde eine vernehmliche Stimme vom Himmel nicht iiber-
zeugen, dafl das Wasser brennt und das Feuer loscht, daB ein
Weib ohne Mann gebiert und daBl ein Toter aufersteht; vielmehr
halte ich dies fiir Lasterungen gegen den grofien Gott und seine
Offenbarung in der Natur. Du findest nichts schoner als das Evan-
gelium ; ich finde tausend geschriebene Blitter alter und neuer von
Gott begnadigter Menschen eben so schdn, und der Menschheit
niitzlich und unentbehrlich.» Nimmt man hinzu, dal Goethe auf
dem Altar des Hochsten als gleichwertig die Person Jesu Christi
und das Bild der Sonne stellen wollte, und dall er an Jakobi die
bekannten Verse richtete: «Was wir ein Gott, der nur von aullen
stieBe?» und AuBerungen tat wie diese: «Wer die Natur als gott-
liches Organ leugnen will, der leugne nur gleich alle Offenbarungy,
ein Rat, der iibrigens heute wortwortlich vom dialektischen Ma-
terialismus befolgt wird, andrerseits aber doch auch solch ein
Wort prigen konnte wie das folgende: «Ich glaube einen Gott,
dies ist ein schones 16bliches Wort ; aber Gott anerkennen, wo und
wie er sich offenbare, das ist eigentlich die Seligkeit auf Krdeny,
dann kann man sich der Einsicht nicht verschlieBen, da Goethe
eine eigene Frommigkeit entwickelt hat, die nicht griechischer
Aufblick zu den Gottern war, aber auch nicht christliche Demut.
Von beiden gleich weit entfernt, wird man sie am ehesten mit des
Meisters eigenen Worten als die Religion der drei Ehrfurchten be-
zeichnen kénnen, die sich zu der Ehrfurcht vor sich selbst, vor dem
Gott in uns vereinigen.

Wenn diese Zeilen in irgend einer Weise bei der Begegnung mit

125



unseren Briidern und Schwestern aus dem alten Bundesvolk hil-
reich sein konnen, so haben sie ihren bescheidenen Zweck erfiillt.
Es diirfte bekannt sein, daB} viele unter ihnen Geothe aufrichtig
verehren. Das ist nur zu verstdndlich. Hat doch Goethe ein Wort
iiber Toleranz gesagt, dessen tiefen Sinn man heute wieder zu be-
greifen beginnt. Er hat gesagt: «Toleranz darf immer nur etwas
Voriibergehendes sein. Sie muBl so bald wie moglich in Gleichbe-
rechtigung iibergehen. Denn jemanden tolerieren heift ihn belei-
digen.» Beachtet man weiter, dafl Goethe eine Religion der Tat
vorgeschwebt hat — man denke nur an seine Ubersetzung der
bekannten Worte im Prolog des Johannesevangeliums — und be-
denkt man, daB die jiidische Religion keine Dogmatik entwickelt
hat — Goethe konnte mit der Dogmatik nichts anfangen —, so
konnte man versucht sein, ihm eine Art Mittlerrolle bittend anzu-
tragen zwischen unseren jiidischen Schwestern und Briidern und
uns, zundchst in ein erquickliches Gesprich zu kommen in der
Atmosphire des Sich-verstehen-Wollens. Daf das méglich ist und
daB solch ein Gesprich dann weiterfithren konnte zu einem Neu-
sehen der Gestalt Jesu und zu einer echten Wiirdigung der Bibel,
das ist mehr als bloB} eine fromme Hoffnung.

REZENSIONEN

GERHARD VON RAD, Theologie des Alten Testamentes, Band I1. Die Theologie
der prophetischen Uberlieferungen Israels. Chr. Kaiser Verlag, Miinchen
1960. Br. DM 21.—, geb. DM 24.—.

Alle dankbaren Leser des ersten Bandes der Theologie des Alten Testa-
mentes von Herrn von Rad haben gewiBl mit Spannung auf das Erscheinen
des zweiten Bandes dieses Werkes gewartet, das den Abschlufl eines mit
gewissenhafter Griindlichkeit geleisteten Lebenswerkes bildet. Der erste
Band hatte, wie das nicht anders sein konnte, noch manche Fragen unbe-
antwortet, lassen miissen. Nun liegen die Antworten vor, und manche frither
gegen die Konzeption vorgebrachte Bedenken erledigen sich dadurch von
selbst. Man kann den Verfasser zu diesem Werk nur von Herzen begliick-
wiinschen. Es ist in der Theologie viel im FluB, auch in der alttestamentli-
chen. Das Ringen um eine nicht nur geschichtlich befriedigende, sondern
auch dem religiésen Bedlirfnis gentigende Darstellung des Stoffes ist jeden-
falls mit diesemm Werk seinem endgiltigen Ziel um ein Betriachtliches
niaher gebracht. Das alte Israel fand sich in einer einmaligen Weise von
Gott auserwihlt. Was hat die im Gehorsam gegen Gottes Auftrag verkiin-

126



	Goethe und die Bibel

