
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 17 (1961)

Artikel: Goethe und die Bibel

Autor: Bergmann, H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961240

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961240
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rechtsordnungen, die der damaligen Zeit angepaßt werden mußten
und sind nicht mit den heutigen Lebensbedingungen zu vergleichen.

Dies sei nochmals betont. Recht ist Kultur. Die Kultur wandelt

sich, somit auch das Recht.

GOETHE UND DIE BIBEL
Yon H. Bergmann, Frankfurt

Die künstlerisch begabte Gräfin Julie von Egloffstein, an deren

Werdegang Goethe lebhaften Anteil nahm, hat einmal den Meister

von Weimar gefragt, ob er auch die Bibel lese. Goethe antwortete:
«0 ja, meine Tochter, aber anders als Ihr. » Die Bibel war für Goethe

in erster Linie ein Lebensbuch. Da er sie nach der damaligen Sitte
mehrmals im Religionsunterricht durchgenommen hatte, kannte
er sie jedenfalls besser und gründlicher als viele von uns heute.
Er konnte sich an ihr wie an einer «zweiten Welt versuchen,
verirren, aufklären und ausbilden», um es mit seinen eigenen Worten
zu sagen. Als Kind hatte er die große Eoliobibel von Merian mit
ihren Kupferstichen ansehen dürfen, und der reifere Jüngling
durfte in die sieben Bibeln der väterlichen Hausbibliothek Einblick
nehmen. In seiner eigenen Weimarer Bibliothek besaß er deren
drei. Eine wertvolle Hilfe bei seinen Bibelstudien war ihm das

Bibelwerk von Teller-Baumgarten, das sein Lehrer Albrecht besaß,

in welchem er «schwere und bedenkliche Stellen verständig und
klug ausgelegt» fand. Später hat Goethe auch wissenschaftliche
Kommentare benutzt. Nicht weniger als 137 theologische Werke
standen in seiner Weimarer Bibliothek. So kann es uns nicht
überraschen, wenn der Dichter des Faust über die Bibel das

folgende gesagt hat: «Jene große Verehrung, welche der Bibel von
vielen Völkern und Geschlechtern der Erde gewidmet worden ist,
verdankt sie ihrem inneren Wert. Sie ist nicht etwa ein Volksbuch,
sondern das Buch der Völker, weil sie die Schicksale eines Volkes
zum Symbol aller übrigen aufstellt, die Geschichte desselben an
die Entstehung der Welt anknüpft und durch eine Stufenreihe
irdischer und geistiger Entwicklungen, notwendiger und zufälliger

119



Ereignisse bis in die entferntesten Regionen der äußersten Ewigkeit
hinausführt.» Goethe verband Heilsgeschichte und Weltgeschichte
durch einen Zusammenhang, der in der Geschichte vermißt wird,
und sah nicht so sehr auf den Buchstaben, sondern auf den Geist.
Ihm kam es auf das Innere, den Sinn und die Ausrichtung der Bibel
an. Die Wirksamkeit der Bibel galt ihm als ewig, weil «niemand,
so lange die Welt steht, auftreten und sagen wird: ich begreife es

im Ganzen und verstehe es im Einzelnen (das Bibelbuch). Wir
aber sagen : im Ganzen ist es ehrwürdig und im Einzelnen anwendbar.

» Da nach Goethe der Mensch angehalten ist, Denken und Tun,
Tun und Denken zu verbinden, so haben ihn die Widersprüche
in der Bibel, mit denen er sich als Knabe noch redlich abquälte,
als Mann nicht mehr belastet. Im Gegenteil: je länger er sich mit
der Bibel beschäftigte, um so klarer wurde es ihm, daß «die Bibel
immer schöner wird, je mehr man sie versteht, das heißt je mehr
man einsieht und anschaut, daß jedes Wort, das wir allgemein
auffassen und im besondern auf uns anwenden, nach gewissen
Umständen, nach Zeit- und Ortsverhältnissen einen eigenen,
besonderen, unmittelbar individuellen Bezug gehabt hat.» «Fast ihr
allein», so bekennt er einmal, «war ich meine sittliche Bildung
schuldig; und die Begebenheiten, die Lehren, die Symbole, die
Gleichnisse, alles hat sich tief bei mir eingedrückt und war auf
eine oder die andere Weise wirksam gewesen. Ich hatte überhaupt
zu viel Gemüt an dieses Buch verwandt, als daß ich es jemals
hätte wieder entbehren sollen. Eben von dieser gemütlichen Seite

war ich gegen alle Spöttereien geschützt, weil ich deren Unredlichkeit

sogleich einsah.» Für kritische Behandlung der historischen
Berichte der Bibel war Goethe aufgeschlossen, ja er hat solche

sogar selbst betrieben, wie seine beiden Schriften «Zwo biblische
Fragen» und «Israel in der Wüste» beweisen. In der ersten kommt
Goethe zu dem Ergebnis, daß auf den Gesetzestafeln des Moses

nicht allgemein menschliche Forderungen wie die zehn Gebote

gestanden haben könnten, sondern vielmehr bestimmte Forderungen,

wie die im zweiten Buch Moses, Kapitel 34, Vers 14 bis 26,

aufgezeichneten. Dagegen verwahrte sich Goethe jedoch, daß die
Kritik in den Bereich des Glaubens eindringe. «So rütteln sie jetzt
an den fünf Büchern Moses, und wenn die vernichtende Kritik

120



irgend schädlich ist, so ist sie es in Religionssachen. » Ob sich liier
etwas vom Geist der Brüdergemeinde zeigt, der dem Meister durch
seine gläubige Mutter vermittelt wurde? Das gleiche könnte man
versucht sein bei dem folgenden Wort zu fragen, wenn dieses Wort
auch schon weiter führt: «Echt oder Unecht» — «was ist echt,
als das ganz vortreffliche, das mit der reinsten Natur und Vernunft
in Harmonie steht und noch heute unserer höchsten Entwicklung
dient.» «Nur so schätz, lieb, bet ich die Zeugnisse an, die mir
darlegen, wie Tausende oder einer vor mir eben das gefühlt haben,
das mich kräftigt und stärkt. Und so ist das Wort der Menschen
mir Wort Gottes. » Er wollte die Bibel nicht dogmatisch und
phantastisch gebraucht haben, sondern didaktisch und gefühlvoll.
Gern hätte er den Bibelausgaben noch einiges hinzugefügt, zum
Beispiel Abschnitte aus Josephus, dem jüdischen Historiker. Will
man Goethe gerecht werden, dann muß erwähnt werden, daß er
neben die Bibel Plato und Aristoteles stellte. Diese drei hätten die

größte, entschiedenste, ja oft eine ausschließliche Wirkung
hervorgebracht. Immer wieder werde man genötigt sein, auf diese

drei zurückzukommen als unentbehrliche Fundamente der
Wissenschaften. Wir fragen unwillkürlich: tat nicht dasselbe die alte
Kirche in ihrer Auseinandersetzung mit dem Hellenismus.? Und
hat dieser Vertrag zwischen der Offenbarung der Bibel und der
natürlichen Offenbarung der antiken Wissenschaft nicht bis weit
ins 17. Jahrhundert hineingereicht?

Goethe hat das Alte Testament sichtlich bevorzugt. Besonders

in der Jugend waren ihm seine Kernsprüche gegenwärtig, bei
schweren Entscheidungen, in dunklen Stunden des Leides ebenso

wie in heiteren und frohsinnigen, und zwar in dem von ihm
geliebten Lutherdeutsch. Dabei geht es ihm nicht um engherzigen
Wortverstand, sondern um eine ihm selbst vielleicht nicht einmal

ganz bewußte Bindung des eigenen Gewissens an den geistigen
Gehalt des Wortes. Dieses sein Verhältnis zur Bibel dürfte seine
Wurzel im Geist seines Elternhauses gehabt haben, vorwiegend
wohl in der Art seiner Mutter, die in «alttestamentlicher Gottesfurcht

ein tüchtiges Leben voll Zuversicht auf den unwandelbaren
Volks- und Eamiliengott zubrachte», und sich bei gegebenem Anlaß

sogar Wegweisung bei Entscheidungen durch Bibelstechen und

121



Stechorakel gesucht haben soll. Daneben war es die jüdische
Umwelt, die Goethe in Frankfurt kennen lernte, die seine Hinneigung
zum Alten Testament vertiefte. «Ich konnte», so bezeugt Goethe
selbst, «(als junger Mensch) gar nicht begreifen, wie dieses Volk
das merkwürdigste Buch der Welt aus sich heraus geschrieben hat.
Erst später, als ich viele geistbegabte, feinfühlige Männer dieses

Stammes kennen lernte, gesellte sich Achtung zu der Bewunderung,

die ich für das bibelschöpferische Volk hege, und für den

Dichter, der das hohe Lied gesungen hat.» Schon als Zehnjähriger
hat Goethe die Josefgeschichte in 12 Bildern beschrieben und
begann damit eine ganze Reihe von Versuchen, der Bibel Stoffe für
dichterische Gestaltung zu entnehmen. In Leipzig arbeitete er an
einem Belsazar, dann an einer Isebel und schließlich an einem

Thronfolger Pharaos, «Riesenarbeiten, die ich», wie er selber sagt,
«als ohnmächtiger Zwerg unternommen habe». Leider ist nichts
von diesen Versuchen auf uns gekommen, weil sie Goethe
verbrannt hat. In Straßburg wurde Goethe durch Herders Geist der
hebräischen Poesie nachhaltig in seinem freier gerichteten
Bibelstudium gefördert. Das ging so weit, daß sogar sein Stil im Werther
biblisch beeinflußt war. Einen großen Teil des Alten Testamentes
findet Goethe mit erhöhter Gesinnung enthusiastisch geschrieben
und verweist ihn deshalb in das Reich der Dichtkunst. Bezeichnend

ist, was Goethe Eckermann erwiderte, als dieser ihm sein
Bedauern darüber aussprach, daß man zwischen den alttestament-
lichen Büchern und den Apokryphen Unterscheidungen mache,
die die letzteren abwerteten. Goethe entgegnete: «Ich bin durchaus
ihrer Meinung. Doch gibt es zwei Standpunkte, von welchen aus
die biblischen Dinge zu betrachten sind, den Standpunkt einer
Art Urreligion und den Standpunkt der Kirche, der christlichen
Priesterschaft, die immer nur an den Sündenfall und die Erlösung
durch Christus denke: Sie sehen also, daß für solche Zwecke und
Richtungen und auf solcher Waage gewogen so wenig der edle
Tobias als die Weisheit Salomos und die Sprüche Sirachs einiges
bedeutende Gewicht haben können.» Goethe bevorzugte einige
Bücher, das erste Buch Moses, den Propheten Jesaja, die Psalmen,
das Hohelied, zu dem er sogar eine eigene Übersetzung anfertigte,
und vor allem das Buch Hiob, über das er einmal sagte: «Ich habe

122



meine eigenen Gedanken darüber, die ich aber nicht aufdrängen
will», und dessen Eingang bei dem Vorspiel zum Fast Pate
gestanden ist. Ereilich hat Goethe auch manches im Alten Testament
abgelehnt, zum Beispiel Teile des Buches Esther, die er für junge
Mädchen unpassend fand, oder die Eingangsworte des Predigers
Salomo «Eitelkeit der Eitelkeiten», die er einen falschen,
gotteslästerlichen Spruch nannte, und die Gestalt des Richters Simson.
Wohl hatte er zeitweilig an eine dramatische Bearbeitung gedacht,
aber es setzte sich dann doch bei ihm der Standpunkt durch, dem

er einmal so Ausdruck verlieh : «Zu dem Simson hätte ich im Augenblick

kein Zutrauen; die alte Mythe ist eine der ungeheuersten,
eine ganz bestialische Leidenschaft eines überkräftigen, gottbegabten

Helden zu dem verfluchtesten Luder, das die Erde trägt,
diese rasende Begierde, die ihn immer wieder zu ihr führt, ob er
gleich bei wiederholtem Verrat sich jedesmal in Gefahr weiß, diese

Lüsternheit, die selbst aus der Gefahr entspringt, der mächtige
Begriff, den man sich von der übermäßigen Prästanz dieses riesenhaften

Weibes machen muß, das im Stande ist auf den Grad einen
solchen Bullen zu fesseln.»

Weniger bekannt dürfte sein, daß Goethe seine Bibelstudien
nach längerer Unterbrechung wieder aufgriff, angeregt durch den
Briefwechsel mit Schiller und durch die Arbeit an Dichtung und
Wahrheit. Verdanken wir dem ersten seinen Aufsatz über Israel
in der Wüste, so können wir an den Aufzeichnungen in seinem

Tagebuch aus den Jahren 1811 und 1812 während der Arbeit an
der Selbstbiographie seine Beschäftigung mit dem Alten Testament

geradezu verfolgen. Am 3. und 5. Juli 1811 befaßte er sich
mit Herzeis Biblischem Reallexikon, darnach mit dem ersten Teil
eines englischen Bibelwerkes. Am 29. Mai 1812 notiert Goethe:
das Buch Hiob, am 30. Mai das Buch Josua, am 31. Mai das Buch
der Richter, am 1. Juni das Buch der Richter und das Buch Ruth,
7. Juni Anfang von Jesaja, am 17. Juni abends ein paar kleine
Propheten und am 4. Juli Prophet Daniel. Diese Vermerke gehen
noch weiter. Die Beschäftigung mit den biblischen Büchern diente
einem Vergleich des Alten Testamentes mit der orientalischen Dichtkunst.

Zu dichterischen Gestaltungen biblischer Stoffe ist es

allerdings nicht mehr gekommen. Doch hat Goethe während seiner

123



Leitung des Weimarer Theaters auch biblische Trauerspiele
aufführen lassen, zum Beispiel Byrons Dramen Kain und Himmel
und Erde. Auf einem anderen Gebiet liegen Goethes Bildentwürfe
zum Alten Testament in seinen Wanderjähren und seine einzig
dastehende Arbeit Christus nebst 12 alttestamentlichen und neu-
testamentlichen Figuren, mit Ratschlägen für die Bildhauer. Aus
dem Alten Testament wurden Adam, Noah, Moses, David, Jesaja
und Daniel ausgewählt. So kann man es als ein Selbstbekenntnis
werten, wenn er in seinen Noten und Abhandlungen zum Divan
gesagt hat: «Wie alle unsere Wanderungen im Orient durch die

heiligen Schriften veranlaßt wurden, so kehren wir immer zu
denselben zurück als den erquicklichsten, obgleich hier und da getrübten,

in die Erde sich verbergenden, sodann aber rein und frisch
wieder hervorspringenden Quellwassern.» Zusammenfassend über
Goethes Verhältnis zum Alten Testament können wir sein Wort
aus den Wanderjähren anführen: «Ein Hauptvorteil ist die treffliche

Sammlung der heiligen Bücher. Sie stehen so glücklich
beisammen, daß aus den fremdesten Elementen ein täuschendes
Ganzes entgegentritt. Sie sind vollständig genug, um zu befriedigen,

fragmentarisch genug, um anzureizen; hinlänglich barbarisch,
um aufzufordern; hinlänglich zart, um zu besänftigen; und wie
manche andere entgegengesetzte Eigenschaften sind an diesen

Büchern, an diesem Buch zu rühmen.»
Wenden wir uns nun dem Neuen Testament zu, so muß gesagt

werden, daß Goethe nach seinem eigenen Zeugnis in Dichtung und
Wahrheit das Neue Testament in seiner Grundsprache bequem
gelesen hat und daß «die sogenannten Evangelien und Episteln,
damit es ja auch sonntags nicht an Übung fehle, nach der Kirche
recitiert, übersetzt und einigermaßen erklärt werden mußten».
Goethes Herz gehörte mehr dem Alten Testament, das Neue war
ihm durch Predigt und Religionsunterricht richtig verleidet. Doch
läßt Goethe dem Neuen Testament zarte Naivität, wie er das

nennt, während er dem Alten derbe Natürlichkeit nachrühmt.
Wie anders las Goethe doch seine Bibel als wir! Seine Beschäftigung

mit der Bibel und darüber hinaus mit anderen
Religionszeugnissen mündete schließlich in einer Religiosität, die den
Rahmen kirchlicher Frömmigkeit sprengte. Das mögen vier Zitate

124



aus Briefen Goethes erhärten. Schon lange vor seiner Italienreise
schrieb Goethe an Lavater: «Tobler hat mir Deine Offenbarung
Johannis gegeben. An der ist mir nun nichts nah als Deine
Handschrift. Das Ganze ist mir fatal. Ich bin ein sehr irdischer Mensch;
mir ist das Gleichnis vom ungerechten Haushalter, vom verlorenen
Sohn, vom Säemann, von der Perle, vom Groschen göttlicher,
wenn ja was göttlichs da sein soll, als die sieben Bischöfe, Leuchter,
Hörner, Siegel, Sterne und Wehe. Ich denke auch aus der Wahrheit

zu sein, aber aus der Wahrheit der fünf Sinne und Gott habe
Geduld mit mir wie bisher. » Später äußerte er sich ihm gegenüber :

«Du hältst das Evangelium wie es steht für die göttlichste Wahrheit,
mich würde eine vernehmliche Stimme vom Himmel nicht
überzeugen, daß das Wasser brennt und das Feuer löscht, daß ein
Weib ohne Mann gebiert und daß ein Toter aufersteht; vielmehr
halte ich dies für Lästerungen gegen den großen Gott und seine

Offenbarung in der Natur. Du findest nichts schöner als das

Evangelium ; ich finde tausend geschriebene Blätter alter und neuer von
Gott begnadigter Menschen eben so schön, und der Menschheit
nützlich und unentbehrlich.» Nimmt man hinzu, daß Goethe auf
dem Altar des Höchsten als gleichwertig die Person Jesu Christi
und das Bild der Sonne stellen wollte, und daß er an Jakobi die
bekannten Verse richtete: «Was wär ein Gott, der nur von außen
stieße?» und Äußerungen tat wie diese: «Wer die Natur als
göttliches Organ leugnen will, der leugne nur gleich alle Offenbarung»,
ein Rat, der übrigens heute wortwörtlich vom dialektischen
Materialismus befolgt wird, andrerseits aber doch auch solch ein
Wort prägen konnte wie das folgende: «Ich glaube einen Gott,
dies ist ein schönes löbliches Wort; aber Gott anerkennen, wo und
wie er sich offenbare, das ist eigentlich die Seligkeit auf Erden»,
dann kann man sich der Einsicht nicht verschließen, daß Goethe
eine eigene Frömmigkeit entwickelt hat, die nicht griechischer
Aufblick zu den Göttern war, aber auch nicht christliche Demut.
Von beiden gleich weit entfernt, wird man sie am ehesten mit des

Meisters eigenen Worten als die Religion der drei Ehrfurchten
bezeichnen können, die sich zu der Ehrfurcht vor sich selbst, vor dem
Gott in uns vereinigen.

Wenn diese Zeilen in irgend einer Weise bei der Begegnung mit

125



unseren Brüdern und Schwestern aus dem alten Bundesvolk hil-
reich sein können, so haben sie ihren bescheidenen Zweck erfüllt.
Es dürfte bekannt sein, daß viele unter ihnen Geothe aufrichtig
verehren. Das ist nur zu verständlich. Hat doch Goethe ein Wort
über Toleranz gesagt, dessen tiefen Sinn man heute wieder zu
begreifen beginnt. Er hat gesagt: «Toleranz darf immer nur etwas
Vorübergehendes sein. Sie muß so bald wie möglich in
Gleichberechtigung übergehen. Denn jemanden tolerieren heißt ihn
beleidigen. » Beachtet man weiter, daß Goethe eine Religion der Tat
vorgeschwebt hat — man denke nur an seine Übersetzung der
bekannten Worte im Prolog des Johannesevangeliums — und
bedenkt man, daß die jüdische Religion keine Dogmatik entwickelt
hat — Goethe konnte mit der Dogmatik nichts anfangen —, so
könnte man versucht sein, ihm eine Art Mittlerrolle bittend
anzutragen zwischen unseren jüdischen Schwestern und Brüdern und
uns, zunächst in ein erquickliches Gespräch zu kommen in der
Atmosphäre des Sich-verstehen-Wollens. Daß das möglich ist und
daß solch ein Gespräch dann weiterführen könnte zu einem
Neusehen der Gestalt Jesu und zu einer echten Würdigung der Bibel,
das ist mehr als bloß eine fromme Hoffnung.

REZENSIONEN
Gebhard von Rad, Theologie des Alten Testamentes, Band II. Die Theologie

der prophetischen Überlieferungen Israels. Chr. Kaiser Verlag, München
1960. Br. DM 21.—, geb. DM 24.—.

Alle dankbaren Leser des ersten Bandes der Theologie des Alten
Testamentes von Herrn von Rad haben gewiß mit Spannung auf das Erseheinen
des zweiten Bandes dieses Werkes gewartet, das den Abschluß eines mit
gewissenhafter Gründlichkeit geleisteten Lebenswerkes bildet. Der erste
Band hatte, wie das nicht anders sein konnte, noch manche Fragen
unbeantwortet lassen müssen. Nun liegen die Antworten vor, und manche früher
gegen die Konzeption vorgebrachte Bedenken erledigen sich dadurch von
selbst. Man kann den Verfasser zu diesem Werk nur von Herzen
beglückwünschen. Es ist in der Theologie viel im Fluß, auch in der alttestamentli-
chen. Das Ringen um eine nicht nur geschichtlich befriedigende, sondern
auch dem religiösen Bedürfnis genügende Darstellung des Stoffes ist jedenfalls

mit diesem Werk seinem endgültigen Ziel um ein Beträchtliches
näher gebracht. Das alte Israel fand sich in einer einmaligen Weise von
Gott auserwählt. Was hat die im Gehorsam gegen Gottes Auftrag verkün-

126


	Goethe und die Bibel

