Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 17 (1961)

Artikel: Das Strafrecht nach den Gesetzen Moses
Autor: Zingg, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961239

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961239
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Shalom am Ende dieses Berichtes schlieBe ich den Dank an Herrn
Arbeitsminister Dr. Josephthal und an Herrn Dr. V. Halpérin von
der ORT-Union und an alle ihre Mitarbeiter ein, die zum begliicken-
den Aufenthalt im Heiligen Lande beigetragen haben. Dieses
Shalom gelte zugleich als GruBl und Wunsch dem ganzen Land
und seinem liebwerten Volk.

DAS STRAFRECHT
NACH DEN GESETZEN MOSES

Von Dr. E. Zinca, Firsprecher, Oberbalm/Bern

1. Binleitung

Strafe ist Siithne, Genugtuung, Vergeltung. Wer jemandem
Widerrecht zufiigt, der tut es wegen seines eigenpersonlichen We-
sens, und diese Eigenpersonlichkeit mul} zuriickgedringt werden,
auf daBl dem Téater in scharfer Weise kundgetan wird, dal nicht
sein Belieben die Welt regiert, sondern die Gerechtigkeit.

Die Strafe ist Zufiigung von Leid; denn das Leid dréngt den
Menschen aus der Herrschaftssphire in die Sphire des Duldens.

Das Erfordernis, dem Ubeltiater Leid zuzufiigen, ist ein Erfor-
dernis der Gerechtigkeit, welche dem Einzelnen die Hoheit des
Rechts kundzugeben hat. Es kann aber auch dem Gefiithl der
Rache dienen, das heillt der seelischen Gegenstromung (Wider-
standes) des Verletzten, welcher durch Zuriickdringen des Ver-
letzers in das Stadium des Leidens ein Hochgefiihl empfindet, das
zugleich dem Grausamkeitsgefiihl schmeichelt.

Die Rache ist das erste (primére); sie ist nicht immer maflos
und blind: sie kann diszipliniert werden. Sie geht nicht immer
nur vom Verletzten aus, sondern auch von Personengesamtheiten,
die mit dem Verletzten in Beziehung stehen.

Die Rache liegt trotzdem abseits der Gerechtigkeit, weil sie die

106



Verletzung nur vom Standpunkte des Verletzten, nicht vom Stand-
punkte des allgemeinen Kulturlebens behandelt. Trotz aller Ver-
feinerungen und Verhiillungen ist sie individuell; die Gerechtigkeit
und die ihr entsprechende Strafe dagegen ist sozial: sie bestraft
den Téter nicht deswegen, weil er dem Einzelnen ein Ubel zufiigte,
sondern weil er die ganze Gesellschaft geschidigt und das Gefiihl
der sozialen Gerechtigkeit verletzt hat.

Das Strafrecht hat, seitdem Menschen eine Ordnung kennen,
viele Entwicklungen durchgemacht, die hier nicht erdrtert werden
konnen. Immerhin sei das eine betont: Die eine (dritte — nach
Kohler) Entwicklung stand unter dem EinfluB des gdtilichen Rechts,
da die Missetat zugleich als Frevel gegen die Gottheit galt. Um
den Zorn Gottes abzuwenden, mufl man zur Siihne schreiten: die
Sithne war daher gottliche Sithne. Mit diesem Gedanken verband
sich der andere Gedanke, daf die Sithnung auch im Interesse der
Staatsgemeinschaft liege, welche unter géttlichem Schutze steht.
Solches war zunéchst der Fall bei den eigentlichen Staatsverbre-
chen des Verrats und bei andern Freveln, welche den Bestand des
Staatsganzen in Frage stellten. Es wurde dann aber auch auf
Falle iibertragen, wo es sich um schwere Mordtaten und &hnliche
Dinge handelte, welche den Staat zu zerfleischen drohten.

Die Gerechtigkeit der Strafe hangt davon ab, dal wir den Men-
schen nicht als bloBes Naturwesen betrachten, sondern annehmen,
daB seine Seele eine in dem Ich festgesetzte Einheit bildet, und daB
der Mensch Selbstbeherrscher im Bereich des Willens ist. Die ganze
Vorstellung von der Gerechtigkeit miiite fehlen, wenn der Mensch
ein bloBer Mechanismus wire, welcher dem Naturtriebe folgt, so
daB von einer Schuld keine Rede sein konnte. Hier gehen aber die
Geister weit auseinander, was wir nicht niher erdrtern koénnen.

Die neuen Strafrechte zielen nicht nur auf Siithne oder Vergel-
tung oder Abschreckung, sondern auf Besserung des Téters (Schul-
digen).

Endlich ist nicht alle Siihne jedes Unrechtes uns sichtbar. Lassen
wir iiber diese wichtige Frage Carl Hilty, Schlaflose Nichte, Bd. I,
S. 96, sprechen:

«Das viele Unrecht, das in der Welt, scheinbar wenigstens ungestraft,
geschieht, ist fiir manche nicht sehr nachdenkliche Leute ein Hindernis,

107



an einen wirklich lebendigen und gerechten Gott zu glauben. Wir wollen
die Frage beiseite lassen, die nicht durch einen Beweis zu erledigen ist, ob
nicht jedem Unrecht ganz notwendig eine innere Strafe auf dem Fufle folgt,
sondern nur sagen, die mangelnde Strafe wiirde nach unserer Ansicht weit
eher zu dem Schlusse berechtigen, dall nicht alle Rechnungen hier ausge-
glichen werden, sondern es notwendig noch ein weiteres Leben geben miisse.
Denn wire dies nicht der Fall, und auch kein Gott vorhanden, so wiirde
es iiberhaupt kein Unrecht und kein BewuBtsein desselben geben, sondern
der Mensch wiirde mit der gleichen angeborenen, nicht etwa blofl ange-
wohnten Naturnotwendigkeit und Gemiitsruhe rauben und morden wie
das wilde Tier des Waldes. Da dies offenbar nicht so ist, so ist eine ausglei-
chende Gerechtigkeit ein Postulat der Vernunft, und diejenigen vergehen
sich schwer gegen dieselbe, gegen die Menschheit und gegen Gott, welche
an diese gottliche Gerechtigkeit nicht glauben wollen. Jeremias 72, 1 und 5.»

Die Strafe soll dem Strafbediirfnis der Menschheit entsprechen,
das Strafbediirfnis ist aber kein absolutes. Was vor 4000 Jahren
recht gewesen sein mag, kann heute kaum noch gerechtfertigt
werden. Die Strafen, die vor 4000 Jahren verhingt worden sind,
kénnen heute nicht mehr gebilligt werden. Die Siihne, die einst
der Verletzte verlangen konnte, ist heute auf die Gemeinschaft
(den Staat) iibergegangen. An Stelle der reinen Vergeltung ist
heute die Besserung des Téters getreten. Der Rachegedanke mulite
zuriicktreten. Deshalb hat die Blutrache im heutigen Strafrecht
keine Berechtigung mehr.

Dagselbe ist zu sagen vom Strafverfahren (StrafprozeB). Was
einst zwangsméfig notwendig war (selbst die grausamen Verfah-
ren), kann heute nicht mehr gebilligt werden, weil die Untersu-
chungsmittel (oder Methoden) auf voéllig andern (menschlicheren)
Grundlagen fulen miissen, zumal die Untersuchungstechnik den
Tatern beikommt, ohne grausam zu sein. Alles ist im Fluf.

Das Strafrecht nach Moses ist viel zu wenig bekannt. Zudem
wird es vielfach falsch gedeutet, weil die Strafen vor 4000 Jahren
uns heute als unmenschlich erscheinen, obwohl damals kaum eine
andere Losung als gerecht erscheinen konnte, einzig deshalb, weil
mit den damaligen wirtschaftlichen, sozialen und staatlichen Ver-
héltnissen zu rechnen ist.

Die folgenden Ausfithrungen sind dem Werke D. P. Volz, Die
biblischen Altertivmer, 2. Auflage, Stuttgart 1925, Calwer-Vereins-
buchhandlung, S. 484—497, mit Erlaubnis des Verlages entnom-

108



men. Ich fand von den vielen Werken keine bessere Darstellung
(Zusammenfassung), die klassisch klar und kurz und doch gut ver-
standlich gewesen wire, wie diese. Leider ist das glainzende Werk
vergriffen, und eine Neuauflage ist nicht geplant.

I1. Die einzelnen Bestimmungen

1. Allgemeiner Charalkter

1. Das Gesetz Israels war sireng. Die Todesstrafe wurde nicht selten
verhiingt, der ungehorsame Sohn zum Beispiel ist des Todes schuldig. Das
Gesetz will aber auch gerecht abwiigen, ja die Strafe genau dem Vergehen
anpassen. So herrscht im israelitischen Gesetz der Gedanke der Vergeltung:
was der Rechtsbrecher dem andern zugefiigt hat oder zufiigen wollte, das
soll er selbst erfahren (jus talionis), oder wie die Formel lautet: Leben um
Leben, Auge um Auge, Zahn um Zahn, Hand um Hand, FuBl um FuB,
Brandwunde um Brandwunde, Stichwunde um Stichwunde, Hiebwunde
um Hiebwunde, 2. Mose 21, 23-25; 5. Mose 19, 21; 3. Mose 24, 20; Matth. §,
38. Dasselbe Gesetz der Wiedervergeltung findet sich im Kodex Hammurabi
§ 196f., 200, 1. Die dieses Gesetz schufen, haben es buchstédblich verstanden
und damit vor allem die Roheit der Koérperverletzung bekimpft. In den
Stellen der israelitischen Gesetzbiicher erscheint es nur noch als ein Sprich-
wort, als eine alte Regel, nach der man die Strafe bemaf$3: genau das was
einer verschuldet hatte, muBte er leiden. Hatte er eine Korperverletzung
veriibt, so muBte er das biien, was dem Wert des geschidigten Gliedes
entsprach (vgl. 4. Mose 34, 31, wo das Losegeld nur beim Mord vom Gesetz
ausdriicklich abgelehnt wird). Damit tritt an die Stelle der buchstéblichen
Vergeltung wie im Kodex Hammurapi und im rémischen Zwolftafelgesetz
das Bufsystem. Das Gesetz der Wiedervergeltung hat das Denken der alten
Volker stark beeinfluBt; es wirkt auch sonst im Recht und in der Ethik
des Alten Testaments: der falsche Zeuge biit das, was er dem andern zu-
gedacht hatte, 5. Mose 19, 19; der, der Miitter kinderlos machte, dessen
Mutter soll auch kinderlos werden, 1. Sam. 15, 33; vgl. Ri. 1, 6, und da-
gegen Matth. 7, 12.

Der Gerechtigkeit und Menschenfreundlichkeit entsprach es, daB man
zwischen vorsdtzlicher und unvorsdtzlicher Tat unterschied. Besonders wich-
tig war die Unterscheidung zwischen unabsichtlicher Tétung und vorsatz-
lichem Mord. Es hiel «Leben um Leben», «wer Menschenblut vergieft, des
Blut soll vergossen werden», 1. Mose 9, 6. Aber das Gesetz bemiihte sich,
dem, der sich durch unabsichtliche Tétung belastet hatte, Hilfe zu schaffen,
3. Mose 21, 12ff.

Man hatte in Israel ein lebhaftes Gefiihl fiir die Zusammengehorigkeit
und Verantwortlichkeit der Verbiinde. Hatte sich ein Mann versiindigt, so

109



wurde seine Familie mitbestraft, Jos. 7, 24; Séhne mulBiten biiflen, was der
Vater verschuldet hatte, 2. Sam. 21; 2. Kon. 9, 26; Untertanen trugen die
Last der Missetat ihres Koénigs, 2. Sam. 24. Dies war ein im Volksempfinden
tief eingewurzeltes gottliches Gesetz, 2. Mose 20, 5; daneben regte sich auch
die Forderung, daBl jeder nur die eigene Schuld biiBen solle, 5. Mose 24, 16.
Umgekehrt konnte einer auch fir den andern als «Loser» eintreten und die
Strafe fiir ihn iibernehmen oder das Losegeld (kofer) zahlen, Ps. 49, 8; Hi.
19, 25; meist tat das einer nur fiir einen andern, ganz aufBlerordentlich ist,
wenn einer das Losegeld fiir viele bezahlt, Mark. 10, 45; 1. Tim. 2, 6. War
eine bogse Tat im Weichbild einer Ortschaft von unbekannter Hand veriibt
worden, so haftete die Ortsgemeinde, 5. Mose 21, 1ff., wie im Kod. Ham.
§ 23f. die Ortschaft fir Raub und Menschenraub haftete; verfehlte sich
innerhalb einer Gemeinde ein Biirger schwer, etwa durch Gétzendienst,
so fiihlte sich die ganze Gemeinde schuldbeladen und suchte durch titige
Mitwirkung bei der Hinrichtung sich von ihrer Mitschuld zu entlasten,
5. Mose 17, 7. Durch solchen schweren Frevel wie Mord oder Gétzendienst
war das ganze Land entweiht; es muBte entsithnt werden, damit der Zorn
der Gottheit wich, 4. Mose 34, 30ff.

3. Alter als das Staatsrecht sind das Hausrecht des Vaters (patria potestas)
und das Sippenrechi. Beide wirken im israelitischen Strafrecht noch nach.
Der pater familias behielt eine gewisse Gewalt, 1. Mose 38, 24; 5. Mose 21,
18f., bringt sie in Einklang mit dem offentlichen Recht: wenn Eltern einen
Sohn anklagten, fand keine weitere gerichtliche Verhandlung statt; das
Zeugnis der Eltern gentigte. Im Fortwirken der Blutrache der Sippe zeigen
sich besonders deutlich die freieren, vom babylonischen Kulturstaat ver-
schiedenen israelitischen Verhiltnisse. Das 6ffentliche Recht Israels konnte
die Blutrache nur biindigen, keineswegs aufheben; im Kodex Hammurapi
dagegen wird die Blutrache nicht mehr erwahnt.

4. Vornehmster Zweck der Strafe war ein religidser: die Beseitigung des
Bosen aus der Gemeinde Gottes: «so sollst du das Bose aus deiner Mitte
hinwegschaffen», 5. Mose 13, 6; 19, 19; 22, 21{f. Dem Charakter der israeli-
tischen Religion entsprechend verband sich mit dem religiosen Zweck der
sittliche : die strenge Strafe soll Israel Furcht einfléBen, damit das Bose nicht
mehr geschehe, 5. Mose 13, 12; 19, 20. Das Gesetz denkt nicht in erster
Linie an die Besserung des Missetéters, in vielen Féllen wird dieser ja ge-
totet. Aber auch die Entschiddigung des Geschiédigten steht nicht im Vor-
dergrund. Das beweist am besten das alte Gesetz der Wiedervergeltung;
was hatte der Geschidigte davon, daB dem Widerpart ebenfalls ein Auge
ausgeschlagen, dem Baumeister ein Sohn getdtet wurde. Vielmehr soll
durch die scharfe Strafe die heilige Ordnung durchgefithrt werden. Israel
sollte ein heiliges Volk sein, der heilige Willen Gottes sollte durchaus gelten,
alle Widerstdnde mufBten beseitigt werden. So pflanzte das unerbittliche
Gesetz die Ehrfurcht vor der géttlichen Heiligkeit und weckte das BewuBt-
sein von dem Ernst der Siinde.

110



2. Die Strafarten

1. Die gewohnliche Todesstrafe war die Steinigung. Sie wurde auBerhalb
der Stadt vollzogen, 1. Koén. 21, 13; 3. Mose 24, 14; 4. Mose 15, 36 (auBer-
halb des «Lagers»), damit die Stadt nicht verunreinigt werde. Die Zeugen
warfen den ersten Stein, 5. Mose 17, 7, dann vollendete das ganze Volk die
Exekution, 4. Mose 15, 35; 5. Mose 22, 21. Uber dem Leichnam des gestei-
nigten Achan wird ein Steinhaufen errichtet, wohl um den Geist des Ver-
brechers unschidlich zu machen, Jos. 7, 26, vgl. 8, 29; 2. Sam. 1§, 17, 1.
Die Hinrichtung mit dem Schwert, die in Agypten iiblich war, 1. Mose 40,
19, und im Neuen Testament als Praxis der herodianischen Fiirsten er-
scheint, Matth. 14, 10; Apostelgeschichte 12, 2, wird im Alten Testament
nicht als gerichtliche Strafe, sondern in 2. Sam. 1, 15; 4, 12, u. a. nur als
rasche Justiz des Fiirsten erwidhnt. Wenn es jedoch in 5. Mose 21, 22f.
heiBit, daB der Leichnam des Verurteilten am Baum aufgehingt wurde,
vgl. 1. Mose 40, 19, so muB man annehmen, dafB auch im alten Israel neben
der Steinigung die Hinrichtung mit dem Schwert vorkam. Das Aufhéngen
der Leichname war eine Verschirfung der Strafe, eine Schiindung des Leich-
nams, die zugleich abschreckend wirkte, vgl. Jos. 8, 29; 10, 26; der «Ge-
hiingte ist verflucht», 5. Mose 21, 23; Gal. 3, 13; eindringlich stellte sein
Geschick dem Voriibergehenden die Heiligkeit des géttlichen Gerichts vor
die Seele. Vor Sonnenuntergang muBte der Leichnam abgenommen und
begraben werden, damit das Land nicht verunreinigt wiirde, 5. Mose 21,
23, 2, dadurch war zugleich das Los des Verbrechers etwas gemildert. Mit
Verbrennung wird nach dem Gesetz die unziichtige Priestertochter (oder
Priesterin) und der Blutschénder bestraft, 3. Mose 21, 9; 20, 14; ebenso in
1. Mose 38, 24, und im Kod. Ham. § 110 und § 157, 3. ‘

2. Die Kreuzigung, das Aufhéngen lebender Menschen, war in Israel
nicht iiblich. Sie kam bei den Agyptern, Assyrern, Syrern, Phonikiern und
Karthagern, Persern und Makedoniern vor und wurde von der romischen
Justiz als «Sklaventod» (servile supplicium) bei Sklaven, Réubern und Auf-
rithrern mit Vorliebe angewendet, trotzdem gebildete Ménner wie Cicero
sie als die «grausamste und abscheulichste Strafe» (in Verrem 5, 64) ver-
dammten. Uber réomische Biirger durfte sie nicht verhingt werden. Gewdhn-
lich wurden die Verurteilten zuerst in barbarischer Weise mit Riemen ge-
geiBelt, dann muBten sie das Kreuzesholz hinaustragen; dabei war ihnen
eine Tafel umgehiingt, die ihre Schuld verkiindigte, oder ging ein Ausrufer
voraus; bei Jesus wurde die Strafursache am Kreuz angeschrieben. Die
Kreuzungsstitte lag an der LandstraBe, an der Stadtmauer, wo viel Volk
voriiberging. Auf der Todesstdtte angekommen wurden die Verurteilten
entkleidet und an den aufgestellten, nicht sehr groBen Kreuzesbalken (der
die Form T oder wie zur Zeit Jesu gewohnlich die Form + hatte) angeheftet.
Die rohen Kriegsknechte konnten dabei verfahren, wie sie wollten, sie banden
oder nagelten ihr Opfer an den Hinden oder auch an den Fiien am Kreuze
fest. In der Mitte des Balkens war ein Pflock befestigt, auf dem der Ge-

111



kreuzigte aufsafl. In dieser qualvollen Lage mit auseinandergezerrten Glie-
dern blieben nun die Verurteilten viele Stunden lang; die Wunden entziin-
deten sich, brennender Durst, Herzkrampfe, Angst und Fieber stellten sich
ein. Meist trat der Tod infolge Erstarrens der Muskeln, Adern und Nerven
ein, manche starben erst am dritten Tag den Hungertod. Das Reichen eines
betdubenden Trankes vor der Anheftung, Matth. 27, 34, wird, Trakt.
Sanhedr. 43a, als Gewohnheit mitleidiger, jiidischer Frauen erwihnt, das
Zerbrechen der FiiBe, Joh. 19, 31, das sonst nirgends berichtet ist, geschah
wegen des bevorstehenden Festes. Die Leichen sollten den Hunden oder
Vogeln iiberliefert werden; seit Augustus hatten die Angehérigen ein Recht
auf den Leichnam ; die von der Militdrgewalt Verurteilten durften aber nicht
vom Kreuz genommen werden.

3. Letbesstrafen, waren tblich, solang das Gesetz auf Wiedervergeltung
buchstiblich genommen wurde. Das Abhauen der Hand ist in einem be-
sonderen Fall gefordert, 5. Mose 25, 12. Priigelstrafe kennt das israelitische
wie das dgyptische Gesetz. Damit diese schimpfliche Strafe, Spriiche 17,
26, nicht ubertrieben wirde, wurde sie besonders geordnet. Sie hatte sofort
nach dem Urteilsspruch noch vor den Augen des Richters stattzufinden
und muBte auf 40 Hiebe beschrinkt werden, damit «der Volksgenosse
nicht entehrt werde», 5. Mose 24, 2. Der Delinquent wurde festgebunden,
Apostelgeschichte 22, 25; statt des Stocks gebrauchte man spiter eine GeiBel
aus drei Riemen, mit der man 13 Hiebe austeilte, daher zdhlte man 39 statt
frither 40 Schlédge, 2. Kor. 71, 24. In der Synagoge war diese GeiBelstrafe
die gewohnliche Strafform; sie wurde in der Synagoge selbst vollzogen,
Matth. 10, 17.

4. Auf Geldstrafe lautete der Spruch bei Korperverletzung in einer
Schlédgerei, wo also beide Teile schuldig waren; der Geschéadigte hatte An-
spruch auf Ersatz der verlorenen Arbeitszeit und der Arzneikosten, 2. Mose 21,
18f., vgl. Kod. Ham. § 206; bei Ehrenkréankung der jungen Frau biiite der
Mann mit koérperlicher Ziichtigung und einer Zahlung von 100 Schekel an
den Vater, 5. Mose 22, 19, vgl. 1. Mose 20, 16. GeldbuBen werden nicht
selten gewesen sein, vgl. Spriiche 17, 26; 19, 19; 21, 11; 30, 10, wie sie auch
bei kultischen Vergehen verhéngt wurden, 2. Kén. 12, 17. Wer nicht zah-
lungsfihig war, billte durch Leibeigenschaft oder Schuldhaft. Aus 2. Mose
21, 22, geht hervor, daBl die Hohe der GeldbuBe (vor Gericht) vom Geschd-
digten bestimmt werden konnte. Die Moglichkeit des gerichtlichen Ver-
gleiches durch Geld, besonders bei Korperverletzungen, sollte dem Rache-
gefiihl steuern und die Verséhnung der Beteiligten erleichtern.

5. Von Freiheitsstrafen horen wir im Bundesbuch und 5. Mose wie im
Kod. Ham. nichts, wihrend uns die Geschichte Josephs anschaulich vom
agyptischen Gefdngnis erzidhlt. Das geistliche Gesetz, 3. Mose 24, 12; 4. Mose
15, 34, kennt nur die Untersuchungshaft, vgl. 2. Chron. 18, 26. Dieses Fehlen
der Freiheitsstrafe im Gesetz hingt mit dem Zweck der Strafe zusammen;
denn die Heiligkeit der gottlichen Ordnung wurde wohl durch die Todes-

112



strafe und die koérperliche Ziichtigung vor aller Augen dargestellt, weniger
deutlich durch die Kerkerhaft. In der Zeit der Kénige héren wir dann, wie
man einen unbequemen Propheten mit kérglichem Brot und Wasser im
verschlossenen Haus verwahrt, 1. Kén. 22, 27, wie die Tempelpolizei die
Storenfriede in Stock und Halseisen legt, Jer. 29, 26, und Jeremia selbst
im Block liegend eine Nacht im Tempeltor zubringen mufl, 20, 2f., vgl.
2. Chron. 16, 10. Wiihrend der Belagerung Jerusalems wurden die Gefan-
genen der groBeren Sicherheit wegen in einem festen Haus mit unterirdi-
schen Gewolben untergebracht, Jer. 37, 15f. Spiter wird das Gefingnis
eine stéindige Einrichtung gewesen sein, vgl. Ps. 107, 10{f., sowohl zur Unter-
suchungshaft, Apostelgeschichte 12, 4; 32, 4, und zur Verwahrung vor dem
Strafvollzug, Luk. 22, 33, als zur Einkerkerung der mit Freiheitsstrafe
Verurteilten, Hsra 7, 26. Als allgemeine Anlisse sind Zahlungsunféhigkeit
und religiése Unruhen genannt, Matth. 5, 26, 18, 30; Apostelgeschichte 4, 3;
16, 23; der Schuldner blieb in der Schuldhaft, bis seine Familie die Schuld-
summe aufgebracht hatte. Die Haft konnte durch Block und Ketten ver-
schirft werden, Hiob 13, 27; 33, 11; Apostelgeschichte 16, 24; Klagel. 3, 7;
auch waren die Gefangenen den MiBhandlungen der Wichter ausgesetzt,
Hiob 3, 18; Matth. 18, 34; Luk. 12, 58.

3. Die Vergehen

1. Die Vergehen gegen die Gottheit und thren Dienst, Gotteslasterung,
Zauberei, Dienst anderer Gotter, ja schon die Verfithrung zum Gétzendienst
wurden mit Tod bestraft, 3. Mose 24, 11£f.; 1. Kén. 21, 10ff.; Matth. 26, 65;
2. Mose 22, 17; 3. Mose 20, 27; 2. Mose 22, 19; 5. Mose 17, 2ff. Man soll sich
in solchen Fillen nicht durch falsches Mitleid zur Milde verleiten lassen,
nicht Bruder, nicht Sohn noch Tochter, nicht Weib noch Freund diirfen
geschont werden, vielmehr: deine Hand soll die erste iiber ihm sein, daB
man ihn téte, 5. Mose 13, 7ff. Lassen die Menschen aus mitleidiger Schwéche
oder aus Gleichgiiltigkeit den Abgéttischen ungestraft, so fordert die Gott-
heit selbst ihr Recht, 3. Mose 20, 4f. Dem heiligen Gott sollte mit grdBter
Ehrfurcht begegnet werden. Einst hatte der tétende Zorn Gottes Ussa
getroffen, weil er die Lade mit helfenden, aber unheiligen Hénden zu beriih-
ren wagte, 2. Sam. 6, 6f. Den Namen Gottes sollte niemand unnitz gebrau-
chen, 2. Mose 20, 7; die Furcht vor diesem Gesetz war mit ein Grund dafur,
daB man spiiter den alten Gottesnamen iiberhaupt nicht mehr benttzte,
sondern durch die allgemeinen Namen «Gott» und «Herr» (Elohim und
Adona) ersetzte. Scnon die griechische Ubersetzung tat so und die Rabbi-
nen haben dann, nach 3. Mose 24, 11ff., das Aussprechen des alten Gottes-
namens fiir ein todeswiirdiges Verbrechen erklirt.

Auch wer die heiligen Ordnungen des Kultus uibertrat, den Sabbat ent-
heiligte, das Priesterrecht sich anmaBte, sollte getotet werden, 2. Mose 31,
14; 35, 1f.; 4. Mose 15, 321f.; 3, 10. Bei gewissen kultischen Vergehen lautete
die Formel des Gesetzes: der Schuldige soll «weggetilgt werden aus seinen

113



Volksgenossen», so, wenn einer die Beschneidung, die Feier des Passah,
das Fasten am Siuhntag unterlie, wenn er vom Fett oder Blut des Opfers
aB oder unrein zum Opfer kam, 1. Mose 17, 14; 4. Mose 9, 13; 3. Mose 23,
29; 7, 20. Wurden diese Vergehen unwissentlich begangen, so konnten sie
durch Opfer gesithnt werden, waren sie wissentlich verschuldet, so stand
die Wegtilgung auf ihnen. Diese «Wegtilgung aus der Mitte der Volksgenos-
sen» war dasselbe wie die Todesstrafe, vgl. 2. Mose 31, 14f., und das priester-
liche Gesetz wollte, daB die kultischen Vorschriften so streng gehandhabt wiir-
den, wenn es sich auch im tatsédchlichen Leben kaum iiberall durchfiihren lieB.

2. Vergehen gegen die menschliche Autoritdten wurden mit dem Tode
bestraft. Wer Vater oder Mutter schlug oder ihnen fluchte, 2. Mose 21, 15, 17;
Matth. 15, 4, den Konig lésterte, 1. Kon. 21, 10; 2. Mose 22, 27, oder sich
gegen den Ausspruch des obersten Gerichts auflehnte, 5. Mose 17, 12, war
des Todes schuldig. Beim ungehorsamen und miBratenen Sohne war die
Anklage der Eltern erforderlich, 5. Mose 21, 18-21. Der Kod. Ham., § 168f.,
195, urteilt beim bosen Sohn milder als das israelitische Gesetz, das, wie
wir schon sahen, der Familie noch mehr Recht und Wert lieB als der groBe
Kulturstaat.

3. Vergehen gegen das Leben muBten grundsétzlich mit dem Tod bestraft
werden; nur so blieb die Heiligkeit des Blutes gewahrt. « Blut entweiht das
Land, und dem Land wird nicht Sithne geschafft fiir das Blut, das in ihm
vergossen wurde, aufler durch das Blut dessen, der es vergossen hat»,
4. Mose 35, 33. Auslosung durch BuBgeld war im Fall der Tétung durchaus
nicht moglich, 4. Mose 34, 31. Auch das Tier, das einen Todesfall verur-
sachte, das stoBige Rind, muBte getétet werden, 2. Mose 21, 28-32. Raub
und Verkauf eines Israeliten war wie Mord und wurde mit Tod bestraft,
2. Mose 21, 16, vgl. 1. Mose 37, 27. Korperverletzungen wurden mit der ge-
nauen Wiedervergeltung geahndet, 3. Mose 24, 19, bei unvorsédtzlichen
Verletzungen trat ein Vergleich ein, 2. Mose 21, 18f.

Eifersiichtig wachten in alter Zeit die Stdmme und Geschlechter iiber
der Erhaltung ihres Lebens und verfolgten den, der einen der Ihrigen an-
getastet hatte, und seine Sippe mit der unerbittlichen Blutrache, 1. Mose 4, 14;
2. Sam. 3, 27; Ri. §, 18-21. Hiiterin der Blutrache war die ganze Sippe;
hatte zum Beispiel von zwei S6hnen einer vaterlosen Familie einer den an-
dern auf dem Feld getotet, so mufite die Sippe dafiir sorgen, dall der Schul-
dige getitet werde, und wenn dadurch die Familie ausstarb, 2. Sam 14, 7.
Zum Vollzug des Blutgesetzes verpflichtet war der néchste Verwandte,
der go-el ha-dam, 4. Mose 35, 19; entzog er sich der Pflicht, so verfiel er
ewiger Schande. Ob bei der T6tung Absicht vorlag oder nicht, ob sie im
Krieg oder Frieden geschehen war, machte keinen Unterschied; das Blut
schrie nach Rache, 1. Mose 4, 10, und fand erst Ruhe, wenn es gesiihnt war,
und «ein Mensch mit Blutschuld beladen, flieche zum Grabe, niemand schiitze
ihn!», Spriche 28, 17. Nur kam es vor, daB man in der groBien Not zum
Konig ging, damit dessen Wort dem heiligen Gesetz der Rache Einhalt

114



gebiete, 2. Sam. 14, 4ff. So muBl die Blutrache, die mitunter ganze Ge-
schlechter dahinraffte und vor der jedermann sich fiirchtete, in den rauhen
Zeiten des Altertums zugleich der wirksamste Schutz des Lebens gewesen
sein. Die alte Stammessitte war so tief eingewurzelt, daB sie sich noch in
der Zeit der geordneten Rechtspflege erhielt, ja vom Gesetz anerkannt
wurde, 5. Mose 19, 11f.; 4. Mose 39, 16 ff., wiesie noch im heutigen Palistina gilt.

4. Die Qesetzgebung Israels konnte das Recht der Blutrache nicht auf-
heben, will sie aber mit den Forderungen der Gerechtigkeit in Einklang
bringen. Sie beschrinkt daher die Blutrache auf den Morder und schiitzt
den, der ohne Schuld getdtet hat; Mord ist aber nach dem Gesetz des Alten
Testaments nicht blof die vorbedachte, aus Feindschaft entsprungene To6-
tung, sondern auch die den Tod verschuldende grobe Gleichgiiltigkeit oder
Fahrléssigkeit, ob sie vorbedacht oder unbedacht war. Ein Morder ist zum
Beispiel, wer seinem Nichsten aus HaB auflauert, ihn uberfallt und um-
bringt, 5. Mose 19, 1ff., aber auch, wer ein gefihrliches Gerit in der Hand
hat und den andern aus Fahrlissigkeit totet, 4. Mose 35, 16ff. Wer beim
Bau eines Hauses kein Gelidnder am Dach anbringt, kann Blutschuld auf
sich laden, 5. Mose 22, 8. Verschuldet einer durch sein stoBiges Rind, das
ihm als solches bekannt war, den Tod eines Menschen, so ist er grundsétzlich
des Todes schuldig; er konnte sich aber in diesem Fall durch Bufigeld frei-
machen, das Tier muBte als gemeingefahrlich beseitigt werden, 2. Mose 21,
28-32. Bei Schlégerei mit todlichem Ausgang trat die Blutrache ein, vgl.
2. Sam. 14, 6f.; dagegen machte die Totung aus Notwehr im Fall eines
néchtlichen Einbruchs keine Blutschuld, vorausgesetzt, dafl es noch Nacht
war, als der Dieb erschlagen wurde, 2. Mose 22, 1f., vgl. das rémische Zwolf-
tafelgesetz. :

Das Gesetz schiitzte das Leben, indem es den Schuldigen dem Tod
iiberlieB. Es wollte aber auch das Leben dadurch erhalten, daBl es den
Unschuldigen vor dem Tod errettete. War die T'étung unwvorsdtzlich gesche-
hen, hatte «Gott sie gefiigt», hatte zum Beispiel bei der Arbeit im Wald
die Axt des einen den Nebenmann getroffen, dann durfte die Blutrache
nicht eintreten, 2. Mose 21, 13; 5. Mose 19, 1ff. Fiir unser Empfinden ist
der Titer in einem solchen Fall véllig unschuldig; aber so heilig war das
Leben, daB ein solcher ungliicklicher Mensch Blutschuld auf sich geladen
hatte und das Gesetz Fiirsorge treffen muBte, ihn vor der Blutrache zu
sichern. In der Heimat konnte der Titer nicht bleiben, das Gesetz verschaffte
ihm durch das Asylrecht die Moglichkeit eines gesicherten Aufenthaltes.

5. In alter Zeit war jedes Heiligtum ein Asyl, 2. Mose 21, 13f.; man
fliichtete an die Hérner des Altars, 1. Kon. 1, 50. Dann wurden, des léngeren
Aufenthalts wegen, besondere Asylstidte eingerichtet, 4. Mose 35, 9ff.;
5. Mose 19, 1ff.; Jos. 20, und die Wege nach diesen Orten muBten stets
instand gehalten werden, damit der Schutzsuchende vor dem Blutréicher
rasch dorthin entweichen konnte. Es waren die altheiligen Orte Hebron,
Sichem, Kadesch (Naftali) im Westjordanland, Beser, Ramot, Golan im

115



Ostjordanland. Das Asyl schiitzte in Israel, anders als bei den Deutschen,
Griechen und Rémern, nur den, der unabsichtlich getdtet hatte, nicht den
Morder; der Mérder muBte vom Altar weg entfernt und dem Tod iiberliefert
werden, 2. Mose 21, 14. Kam ein Fliichtling vor das Tor einer Asylstadt,
so nahmen ihn die Altesten zunichst in ihre Mauern auf; kam der Récher
nach und bestritt die Unschuld, so muBte der Téter an die Heimatgemeinde
zur Untersuchung des Falles ausgeliefert werden; war er unschuldig, so
durfte er in die Asylstadt zuriickkehren, im andern Fall hatte die Blutrache
ihren Lauf. Der Tod des Hohepriesters brachte in nachexilischer Zeit einen
allgemeinen Einschnitt; die Asylfliichtlinge durften in die Heimat zuriick-
kehren, 4. Mose 35, 25. VerlieB einer die Stadt vorher, so verfiel er der
Blutrache, 4. Mose 34, 31f.; so stark wurde die Notwendigkeit der Siihne
des Lebens empfunden.

6. Im Fall eines von unbekannter Hand veriibten Mordes muBte das ver-
gossene Blut durch eine besondere Opferzeremonie gesiihnt werden, 5. Mose
21, 1ff. Zuerst wurde durch genaue Abmessung entschieden, zu welcher
Ortschaft das Stiick Feld gehorte, auf dem der Ermordete lag, und die
Altesten der betroffenen Gemeinde hatten die Zeremonie zu vollziehen. Sie
nahmen eine junge Kuh, die noch zu keinem Dienst verwendet war, fithrten
sie in ein Tal mit flieBendem Wasser an eine Stelle, die nie gepfliigt noch
besit worden war, und brachen das Genick des Tieres. Dann wuschen sie
die Héande tiber ihm und beteten zu Gott, indem sie sprachen: « Unsere Hénde
haben dies Blut nicht vergossen und unsere Augen haben’s nicht gesehen.
Sei gnéadig deinem Volk Israel, das du erlost hast, o Herr, und lege nicht
unschuldiges Blut auf das Volk Israel.» Der Zeremonie lag der Gedanke
zugrunde: «Leben um Leben», und das Tier wurde stellvertretend fiir den
Morder getotet. An einer Stétte voll unentweihten Lebens durch ein un-
entweihtes, vollebendiges Tier wurde die Siihne vollzogen. Die &ubBere
Zeremonie wurde durch die geistige Handlung des Gebets, durch das Be-
kenntnis der Unschuld und die Bitte um gnéidige Annahme des stellvertre-
tenden Opfers und um die Befreiung von der Blutschuld vertieft.

7. Auch Ehre und Ruf wurden vom Gesetz geschiitzt; man soll nicht
verleumden, 3. Mose 19, 16, kein falsches Geriicht weitertragen, 2. Mose 23, 1.
Vergehen gegen die Ehe und gegen die Sittlichkeit wurden streng geahndet.
Das alteste Gesetz, der Dekalog, rechnet die Verletzung der Ehe, ja schon
das Gellist darnach, zu den schweren Siinden, 2. Mose 20, 14, 17, und auf
Ehebruch steht Todesstrafe fiir beide Teile, 3. Mose 20, 10; 5. Mose 22, 22,
vgl. Joh. 8, 5; Spriiche 6, 26. Die Verlobte ist wie die Ehefrau, 5. Mose 22, 23.
Wihrend die Frau bzw. die Verlobte sonst unter das Eigentum des Mannes
einbegriffen wird, 2. Mose 20, 17, ist die Verletzung der Ehe doch mehr als
Eingriff in das Eigentum, sie ist Entweihung, vgl. 5. Mose 24, 4; Jer. 3, 1,
Bruch eines heiligen Rechts. Die Verfiihrung einer ledigen Tochter dagegen,
die noch der viterlichen Familie gehort, féallt nur unter den Gesichtspunkt
des Eigentumsvergehens; der Téater wird nicht kriminell belangt, ist aber

116



zur Ehe ohne Scheidungsrecht oder zur Ersatzpflicht in der Héhe des Braut-
geldes verpflichtet, 2. Mose 22, 15f.; 5. Mose £2, 28f. Die unziichtige Tochter
wird vor dem viiterlichen Haus durch die Gemeinde gesteinigt, die Priester-
tochter verbrannt, 5. Mose 22, 21; 3. Mose 21, 9.

Im allgemeinen stand das Recht in diesen Fragen auch in Israel auf der
Seite des Mannes, ist es ja unter uns heute noch so. Nur der Mann hatte
zum Beispiel das Recht, die Eifersuchtsklage anzustrengen, 4. Mose 4, 111f.,
und ging bei falschem Verdacht frei aus (V 31). Immerhin schiitzte das
Gesetz die eben in die Ehe getretene Frau vor ungerechter Verdichtigung;
der grundlos klagende Mann wurde mit kérperlicher Ziichtigung, mit einer
GeldbuBe an den Vater und mit Verlust des Scheidungsrechtes bestraft,
5. Mose 22, 13ff. Ebenso will das 5. Buch Mose, das iiberall fiir die Schwachen
eintritt, daB man im unsicheren Fall die Unschuld des Weibes annehme;
¢es konnte sein, dafl das Madchen um Hilfe geschrieen habe, ohne daf} ihr
jemand zur Hilfe kamy, 22, 27. Gegen Blutschande, Piderastie (vgl. Ri. 19,
22, Tierinzest und Verletzung anderer Naturgesetze fithrt das Alte Testa-
ment einen heiligen Krieg, 3. Mose 18, 20, 11£f.; 2. Mose 22, 18; 5. Mose 27,
20ff.; weibliche und ménnliche Hierodulie war verpént, 3. Mose 19, 29;
5. Mose 23, 18, ebenso das Tragen der Kleidung des andern Geschlechts,
5. Mose 22, 5, was gleichfalls in heidnischen Kulten iiblich war.

8. Vergehen gegen das Eigentum werden im Unterschied vom babyloni-
schen Gesetz (vgl. fiir Agypten, 1. Mose 44, 9) auffallend mild behandelt;
es tritt bei Raub und Diebstahl keine kriminelle Strafe ein, der Téater hat
dem Geschidigten nur Ersatz zu leisten und eine vom Gesetz bestimmte
Bulle zu entrichten. Hatte einer den andern im Verdacht, daB er ihm etwas
gestohlen habe, so gingen die beiden zum Gericht, und wenn der Verdéchtigte
als schuldig erkannt wurde, muBte er den doppelten Ersatz leisten, 2. Mose
22, 8. Das Gesetz unterschied, ob das Gestohlene noch vorhanden war und
zuriickgegeben werden konnte oder nicht; im ersteren Fall hatte der Dieb
doppelten Ersatz zu leisten, im letzteren beim Schaf vierfachen, beim Ochsen
fiinffachen Ersatz, 2. Mose 22, 3; 21, 37; war er dazu nicht imstande, so
biiBte er durch Schuldhaft, 2. Mose 22, 2. Der Kod. Ham. dagegen be-
stimmte 10—30fachen Ersatz, nicht selten sogar die Todesstrafe, § 7ff. Wer
Gestohlenes annahm, machte sich gleichfalls schuldig, Spriiche 29, 24; Kod.
Ham. § 6f. Unterschlagung anvertrauten Gutes war wie Diebstahl. Das Priester-
gesetz erwithnt den Fall, daB einer etwas Anvertrautes, Hinterlegtes oder
Gefundenes ableugnet und einen Falscheid schwort, hinterdrein aber sich
ein Gewissen daraus macht und es dem Priester mitteilt; hier verlangt das
Gesetz nur den Riickersatz und 1/5 des Wertes und ein Ersatzopfer, 3. Mose
5, 20ff.; 4. Mose 5, 5-10. Dieselbe BuBe hat einer zu zahlen, der von den
fiir Jahwe bestimmten heiligen Gaben unwissentlich etwas nimmt oder
zurtuckbehilt, 3. Mose 4, 15. In spéterer Zeit horen wir von handschriftlichen
Hinterlegungsurkunden, Tob. §, 2f.; J. Sir. 42, 7.

9. Higentumsschiadigung und Haftpflicht sind im Bundesbuch ausfiihrlich

117



behandelt, und dabei wird zwischen Vorsdtzlichkeit und Unvorsatzlichkeit
genau unterschieden. Man haftet fiir den Schaden, den man durch Uber-
greifen eines angeziindeten Feuers (Verbrennen der Dornhecke und der-
gleichen) auf dem Acker des Nachbars anstiftet, 2. Mose 22, 5, ebenso fiir
alles Unheil, das ein freilaufendes oder stdBiges Tier anrichtet, 2. Mose 22, 4;
21, 28ff.; nur wenn der Besitzer nicht wuBte, daB ein Tier stoBig war, kam
er leichter weg. LiBt einer seine Zisterne offen, so dafl das Tier des andern
Schaden leidet, so mufBl er das verletzte Tier iibernehmen und ein anderes
dafir geben, 2. Mose 21, 33f. Eingehend wird die Haftpflicht des Hirten
beschrieben; das Gesetz schiitzt den Hirten gegen Uberforderung durch
den Besitzer, vgl. 1. Mose 31, 39. Das gestohlene Tier muB} er ersetzen, denn
hier ist es Nachlissigkeit; liegt aber eine stirkere Gewalt vor, ist ein Tier
von. wilden Tieren zerrissen worden, und er kann es mittelst eines kleinen
Uberbleibsels beweisen, so haftet er micht, ebenso nicht, wenn ein Tier
gewaltsam geraubt, beschidigt oder getdtet ist und er durch Eid seine
Unschuld beschwort, 1. Mose 22, 9ff. = Kod. Ham. § 266f. Fiir gemdetete
Tiere, die Schaden leiden, mull man Ersatz leisten, wenn der Eigentiimer
nicht dabei war, 1. Mose 22, 13f.; Ersatzpflicht fiir anvertrautes Gut, das
gestohlen wurde, ohne daB man den Dieb kennt, besteht nicht, falls man
durch Reinigungseid die eigene Unschuld bezeugen kann, 1. Mose 22, 7;
das israelische Gesetz ist auch hier milder als der Kod. Ham., der den De-
positar unter allen Umstédnden haftpflichtig macht, § 125.

111. Schlufbetrachiungen

Es mag als Mangel bezeichnet werden, wenn in den vielen aus-
gezeichneten Lehrbiichern iiber Strafrecht das Mosaische Recht
unberiicksichtigt bleibt, wenn diese Werke den geschichtlichen
Teil erortern. Die zehn Gebote waren immer und sind heute noch
die Grundlage alles Rechts, nicht nur des Strafrechts.

In der Heiligen Schrift werden die strafrechtlichen Stellen nicht
systematisch dargestellt. Deshalb mag es entschuldbar sein, daB
die Leser keine hinreichenden Kenntnisse vom Strafrechte des
Alten Testaments haben konnen. Das Werk Volz’ zeigt uns die
innern Zusammenhénge zwischen Recht, Kultur, Sitte, Wirtschaft
und Volk. Nur so kénnen wir das Recht Moses’ verstehen.

Die Ausfiihrungen im vorerwihnten Werk widerlegen zudem
die immer wieder gehorten Vorwiirfe, das Recht Moses sei un-
menschlich gewesen, und es sei unverstindlich, dafl es in der Heili-
gen Schrift aufgenommen worden sei.

Die Verhiltnisse, wie sie vor 4000 Jahren bestunden, erforderten

118



Rechtsordnungen, die der damaligen Zeit angepafit werden muBten
und sind nicht mit den heutigen Lebensbedingungen zu verglei-
chen. Dies sei nochmals betont. Rechi ist Kultur. Die Kultur wan-
delt sich, somit auch das Recht.

GOETHE UND DIE BIBEL

Von H. BeEremann, Frankfurt

Die kiinstlerisch begabte Grifin Julie von Egloffstein, an deren
Werdegang Goethe lebhaften Anteil nahm, hat einmal den Meister
von Weimar gefragt, ob er auch die Bibel lese. Goethe antwortete:
«0 ja, meine Tochter, aber anders als Ihr.» Die Bibel war fiir Goethe
in erster Linie ein Lebensbuch. Da er sie nach der damaligen Sitte
mehrmals im Religionsunterricht durchgenommen hatte, kannte
er sie jedenfalls besser und griindlicher als viele von uns heute.
Er konnte sich an ihr wie an einer «zweiten Welt versuchen, ver-
irren, aufkliren und ausbilden» um es mit seinen eigenen Worten
zu sagen. Als Kind hatte er die grofle Foliobibel von Merian mit
ibren Kupferstichen ansehen diirfen, und der reifere Jiingling
durfte in die sieben Bibeln der viterlichen Hausbibliothek Einblick
nehmen. In seiner eigenen Weimarer Bibliothek besaf er deren
drei. Eine wertvolle Hilfe bei seinen Bibelstudien war ihm das
Bibelwerk von Teller-Baumgarten, das sein Lehrer Albrecht besal,
in welchem er «schwere und bedenkliche Stellen verstindig und
klug ausgelegt» fand. Spdter hat Goethe auch wissenschaftliche
Kommentare benutzt. Nicht weniger als 137 theologische Werke
standen in seiner Weimarer Bibliothek. So kann es uns nicht
iiberraschen, wenn der Dichter des Faust iiber die Bibel das fol-
gende gesagt hat: «Jene grofle Verehrung, welche der Bibel von
vielen Vélkern und Geschlechtern der Erde gewidmet worden ist,
verdankt sie ihrem inneren Wert. Sie ist nicht etwa ein Volksbuch,
sondern das Buch der Vilker, weil sie die Schicksale eines Volkes
zum Symbol aller iibrigen aufstellt, die Geschichte desselben an
die Entstehung der Welt ankniipft und durch eine Stufenreihe
irdischer und geistiger Entwicklungen, notwendiger und zufélliger

119



	Das Strafrecht nach den Gesetzen Moses

