
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 17 (1961)

Artikel: Das Strafrecht nach den Gesetzen Moses

Autor: Zingg, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961239

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961239
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Shalom am Ende dieses Berichtes schließe ich den Dank an Herrn
Arbeitsminister Dr. Josephthal und an Herrn Dr. V. Halpérin von
der ORT-Union und an alle ihre Mitarbeiter ein, die zum beglückenden

Aufenthalt im Heiligen Lande beigetragen haben. Dieses
Shalom gelte zugleich als Gruß und Wunsch dem ganzen Land
und seinem liebwerten Volk.

DAS STRAFRECHT
NACH DEN GESETZEN MOSES

Von Dr. E. Zingg, Fürsprecher, Oberbalm/Bern

1. Einleitung

Strafe ist Sühne, Genugtuung, Vergeltung. Wer jemandem
Widerrecht zufügt, der tut es wegen seines eigenpersönlichen
Wesens, und diese Eigenpersönlichkeit muß zurückgedrängt werden,
auf daß dem Täter in scharfer Weise kundgetan wird, daß nicht
sein Belieben die Welt regiert, sondern die Gerechtigkeit.

Die Strafe ist Zufügung von Leid; denn das Leid drängt den
Menschen aus der Herrschaftssphäre in die Sphäre des Duldens.

Das Erfordernis, dem Übeltäter Leid zuzufügen, ist ein Erfordernis

der Gerechtigkeit, welche dem Einzelnen die Hoheit des

Rechts kundzugeben hat. Es kann aber auch dem Gefühl der
Rache dienen, das heißt der seelischen Gegenströmung
(Widerstandes) des Verletzten, welcher durch Zurückdrängen des
Verletzers in das Stadium des Leidens ein Hochgefühl empfindet, das

zugleich dem Grausamkeitsgefühl schmeichelt.
Die Rache ist das erste (primäre); sie ist nicht immer maßlos

und blind: sie kann diszipliniert werden. Sie geht nicht immer
nur vom Verletzten aus, sondern auch von Personengesamtheiten,
die mit dem Verletzten in Beziehung stehen.

Die Rache liegt trotzdem abseits der Gerechtigkeit, weil sie die

106



Verletzung nur vom Standpunkte des Verletzten, nicht vom
Standpunkte des allgemeinen Kulturlebens behandelt. Trotz aller
Verfeinerungen und Verhüllungen ist sie individuell; die Gerechtigkeit
und die ihr entsprechende Strafe dagegen ist sozial: sie bestraft
den Täter nicht deswegen, weil er dem Einzelnen ein Übel zufügte,
sondern weil er die ganze Gesellschaft geschädigt und das Gefühl
der sozialen Gerechtigkeit verletzt hat.

Das Strafrecht hat, seitdem Menschen eine Ordnung kennen,
viele Entwicklungen durchgemacht, die hier nicht erörtert werden
können. Immerhin sei das eine betont: Die eine (dritte — nach
Kohler) Entwicklung stand unter dem Einfluß des göttlichen Rechts,
da die Missetat zugleich als Frevel gegen die Gottheit galt. Um
den Zorn Gottes abzuwenden, muß man zur Sühne schreiten: die
Sühne war daher göttliche Sühne. Mit diesem Gedanken verband
sich der andere Gedanke, daß die Sühnung auch im Interesse der

Staatsgemeinschaft liege, welche unter göttlichem Schutze steht.
Solches war zunächst der Fall bei den eigentlichen Staatsverbrechen

des Verrats und bei andern Freveln, welche den Bestand des

Staatsganzen in Frage stellten. Es wurde dann aber auch auf
Fälle übertragen, wo es sich um schwere Mordtaten und ähnliche
Dinge handelte, welche den Staat zu zerfleischen drohten.

Die Gerechtigkeit der Strafe hängt davon ab, daß wir den
Menschen nicht als bloßes Naturwesen betrachten, sondern annehmen,
daß seine Seele eine in dem Ich festgesetzte Einheit bildet, und daß
der Mensch Selbstbeherrscher im Bereich des Willens ist. Die ganze
Vorstellung von der Gerechtigkeit müßte fehlen, wenn der Mensch
ein bloßer Mechanismus wäre, welcher dem Naturtriebe folgt, so
daß von einer Schuld keine Rede sein könnte. Hier gehen aber die
Geister weit auseinander, was wir nicht näher erörtern können.

Die neuen Strafrechte zielen nicht nur auf Sühne oder Vergeltung

oder Abschreckung, sondern auf Besserung des Täters (Schuldigen).

Endlich ist nicht alle Sühne jedes Unrechtes uns sichtbar. Lassen
wir über diese wichtige Frage Carl Hilty, Schlaflose Nächte, Bd. I,
S. 96, sprechen:

«Das viele Unrecht, das in der Welt, scheinbar wenigstens ungestraft,
geschieht, ist für manche nicht sehr nachdenkliche Leute ein Hindernis,

107



an einen wirklich lebendigen und gerechten Gott zu glauben. Wir wollen
die Frage beiseite lassen, die nicht durch einen Beweis zu erledigen ist, ob
nicht jedem Unrecht ganz notwendig eine innere Strafe auf dem Fuße folgt,
sondern nur sagen, die mangelnde Strafe würde nach unserer Ansicht weit
eher zu dem Schlüsse berechtigen, daß nicht alle Rechnungen hier
ausgeglichen werden, sondern es notwendig noch ein weiteres Leben geben müsse.
Denn wäre dies nicht der Fall, und auch kein Gott vorhanden, so würde
es überhaupt kein Unrecht und kein Bewußtsein desselben geben, sondern
der Mensch würde mit der gleichen angeborenen, nicht etwa bloß
angewöhnten Naturnotwendigkeit und Gemütsruhe rauben und morden wie
das wilde Tier des Waldes. Da dies offenbar nicht so ist, so ist eine ausgleichende

Gerechtigkeit ein Postulat der Vernunft, und diejenigen vergehen
sich schwer gegen dieselbe, gegen die Menschheit und gegen Gott, welche
an diese göttliche Gerechtigkeit nicht glauben wollen. Jeremias 12, 1 und 5.»

Die Strafe soll dem Strafbedürfnis der Menschheit entsprechen,
das Strafbedürfnis ist aber kein absolutes. Was vor 4000 Jahren
recht gewesen sein mag, kann heute kaum noch gerechtfertigt
werden. Die Strafen, die vor 4000 Jahren verhängt worden sind,
können heute nicht mehr gebilligt werden. Die Sühne, die einst
der Verletzte verlangen konnte, ist heute auf die Gemeinschaft
(den Staat) übergegangen. An Stelle der reinen Vergeltung ist
heute die Besserung des Täters getreten. Der Rachegedanke mußte
zurücktreten. Deshalb hat die Blutrache im heutigen Strafrecht
keine Berechtigung mehr.

Dasselbe ist zu sagen vom Strafverfahren (Strafprozeß). Was
einst zwangsmäßig notwendig war (selbst die grausamen Verfahren),

kann heute nicht mehr gebilligt werden, weil die
Untersuchungsmittel (oder Methoden) auf völlig andern (menschlicheren)
Grundlagen fußen müssen, zumal die Untersuchungstechnik den
Tätern beikommt, ohne grausam zu sein. Alles ist im Fluß.

Das Strafrecht nach Moses ist viel zu wenig bekannt. Zudem
wird es vielfach falsch gedeutet, weil die Strafen vor 4000 Jahren
uns heute als unmenschlich erscheinen, obwohl damals kaum eine
andere Lösung als gerecht erscheinen konnte, einzig deshalb, weil
mit den damaligen wirtschaftlichen, sozialen und staatlichen
Verhältnissen zu rechnen ist.

Die folgenden Ausführungen sind dem Werke D. P. Volz, Die
biblischen Altertümer, 2. Auflage, Stuttgart 1925, Calwer-Vereinsbuchhandlung,

S. 484—497, mit Erlaubnis des Verlages entnom-

108



men. Ich fand von den vielen Werken keine bessere Darstellung
(Zusammenfassung), die klassisch klar und kurz und doch gut
verständlich gewesen wäre, wie diese. Leider ist das glänzende Werk
vergriffen, und eine Neuauflage ist nicht geplant.

II. Die einzelnen Bestimmungen

1. Allgemeiner Charakter

1. Das Gesetz Israels war streng. Die Todesstrafe wurde nicht selten
verhängt, der ungehorsame Sohn zum Beispiel ist des Todes schuldig. Das
Gesetz will aber auch gerecht abwägen, ja die Strafe genau dem Vergehen
anpassen. So herrscht im israelitischen Gesetz der Gedanke der Vergeltung :
was der Rechtsbrecher dem andern zugefügt hat oder zufügen wollte, das

soll er selbst erfahren (jus talionis), oder wie die Formel lautet: Leben um
Leben, Auge um Auge, Zahn um Zahn, Hand um Hand, Fuß um Fuß,
Brandwunde um Brandwunde, Stichwunde um Stichwunde, Hiebwunde
um Hiebwunde, 2. Mose 21, 23-25; 5. Mose 19, 21; 3. Mose 24, 20; Matth. 5,
38. Dasselbe Gesetz der Wiedervergeltung findet sich im Kodex Hammurabi
§ 196f., 200, 1. Die dieses Gesetz schufen, haben es buchstäblich verstanden
und damit vor allem die Roheit der Körperverletzung bekämpft. In den
Stellen der israelitischen Gesetzbücher erscheint es nur noch als ein Sprichwort,

als eine alte Regel, nach der man die Strafe bemaß: genau das was
einer verschuldet hatte, mußte er leiden. Hatte er eine Körperverletzung
verübt, so mußte er das büßen, was dem Wert des geschädigten Gliedes

entsprach (vgl. 4. Mose 35, 31, wo das Lösegeld nur beim Mord vom Gesetz

ausdrücklich abgelehnt wird). Damit tritt an die Stelle der buchstäblichen
Vergeltung wie im Kodex Hammurapi und im römischen Zwölftafelgesetz
das Bußsystem. Das Gesetz der WiederVergeltung hat das Denken der alten
Völker stark beeinflußt; es wirkt auch sonst im Recht und in der Ethik
des Alten Testaments : der falsche Zeuge büßt das, was er dem andern
zugedacht hatte, 5. Mose 19, 19; der, der Mütter kinderlos machte, dessen

Mutter soll auch kinderlos werden, 1. Sam. 15, 33; vgl. Ri. 1, 6, und
dagegen Matth. 7, 12.

Der Gerechtigkeit und Menschenfreundlichkeit entsprach es, daß man
zwischen vorsätzlicher und unvorsätzlicher Tat unterschied. Besonders wichtig

war die Unterscheidung zwischen unabsichtlicher Tötung und vorsätzlichem

Mord. Es hieß «Leben um Leben», «wer Menschenblut vergießt, des

Blut soll vergossen werden», 1. Mose 9, 6. Aber das Gesetz bemühte sich,
dem, der sich durch unabsichtliche Tötung belastet hatte, Hilfe zu schaffen,
3. Mose 21, 12 ff.

Man hatte in Israel ein lebhaftes Gefühl für die Zusammengehörigkeit
und Verantwortlichkeit der Verbände. Hatte sich ein Mann versündigt, so

109



wurde seine Familie mitbestraft, Jos. 7, 24; Söhne mußten büßen, was der
Vater verschuldet hatte, 2. Sam. 21 ; 2. Kön. 9, 26 ; Untertanen trugen die
Last der Missetat ihres Königs, 2. Sam. 24. Dies war ein im Volksempfinden
tief eingewurzeltes göttliches Gesetz, 2. Mose 20, 5; daneben regte sich auch
die Forderung, daß jeder nur die eigene Schuld büßen solle, 5. Mose 24, 16.

Umgekehrt konnte einer auch für den andern als «Löser» eintreten und die
Strafe für ihn übernehmen oder das Lösegeld (kofer) zahlen, Ps. 49, 8 ; Hi.
19, 25; meist tat das einer nur für einen andern, ganz außerordentlich ist,
wenn einer das Lösegeld für viele bezahlt, Mark. 10, 45; 1. Tim. 2, 6. War
eine höse Tat im Weichbild einer Ortschaft von unbekannter Hand verübt
worden, so haftete die Ortsgemeinde, 5. Mose 21, Iff., wie im Kod. Harn.
§ 23f. die Ortschaft für Raub und Menschenraub haftete; verfehlte sich
innerhalb einer Gemeinde ein Bürger schwer, etwa durch Götzendienst,
so fühlte sich die ganze Gemeinde schuldbeladen und suchte durch tätige
Mitwirkung bei der Hinrichtung sich von ihrer Mitschuld zu entlasten,
5. Mose 17, 7. Durch solchen schweren Frevel wie Mord oder Götzendienst
war das ganze Land entweiht ; es mußte entsühnt werden, damit der Zorn
der Gottheit wich, 4. Mose 35, 30ff.

3. Älter als das Staatsrecht sind das Hausrecht des Vaters (patria potestas)
und das Sippenrecht. Beide wirken im israelitischen Strafrecht noch nach.
Der pater familias behielt eine gewisse Gewalt, 1. Mose 38, 24; 5. Mose 21,
18f., bringt sie in Einklang mit dem öffentlichen Recht: wenn Eltern einen
Sohn anklagten, fand keine weitere gerichtliche Verhandlung statt; das

Zeugnis der Eltern genügte. Im Fortwirken der Blutrache der Sippe zeigen
sich besonders deutlich die freieren, vom babylonischen Kulturstaat
verschiedenen israelitischen Verhältnisse. Das öffentliche Recht Israels konnte
die Blutrache nur bändigen, keineswegs aufheben; im Kodex Hammurapi
dagegen wird die Blutrache nicht mehr erwähnt.

4. Vornehmster Zweck der Strafe war ein religiöser: die Beseitigung des
Bösen aus der Gemeinde Gottes: «so sollst du das Böse aus deiner Mitte
hinwegschaffen», 5. Mose 13, 6; 19, 19; 22, 21ff. Dem Charakter der
israelitischen Religion entsprechend verband sich mit dem religiösen Zweck der
sittliche: die strenge Strafe soll Israel Furcht einflößen, damit das Böse nicht
mehr geschehe, 5. Mose 13, 12; 19, 20. Das Gesetz denkt nicht in erster
Linie an die Besserung des Missetäters, in vielen Fällen wird dieser ja
getötet. Aber auch die Entschädigung des Geschädigten steht nicht im
Vordergrund. Das beweist am besten das alte Gesetz der Wiedervergeltung;
was hatte der Geschädigte davon, daß dem Widerpart ebenfalls ein Auge
ausgeschlagen, dem Baumeister ein Sohn getötet wurde. Vielmehr soll
durch die scharfe Strafe die heilige Ordnung durchgeführt werden. Israel
sollte ein heiliges Volk sein, der heilige Willen Gottes sollte durchaus gelten,
alle Widerstände mußten beseitigt werden. So pflanzte das unerbittliche
Gesetz die Ehrfurcht vor der göttlichen Heiligkeit und weckte das Bewußtsein

von dem Ernst der Sünde.

110



2. Die Strafarten

1. Die gewöhnliche Todesstrafe war die Steinigung. Sie wurde außerhalb
der Stadt vollzogen, 1. Kön. 21, 13; 3. Mose 24, 14; 4. Mose 15, 36 (außerhalb

des «Lagers»), damit die Stadt nicht verunreinigt werde. Die Zeugeil
warfen den ersten Stein, 5. Mose 17, 7, dann vollendete das ganze Volk die
Exekution, 4. Mose 15, 35; 5. Mose 22, 21. Über dem Leichnam des
gesteinigten Achan wird ein Steinhaufen errichtet, wohl um den Geist des
Verbrechers unschädlich zu machen, Jos. 7, 26, vgl. 8, 29; 2. Sam. 18, 17, 1.

Die Hinrichtung mit dem Schwert, die in Ägypten üblich war, 1. Mose 40,
19, und im Neuen Testament als Praxis der herodianischen Fürsten
erscheint, Matth. 14, 10; Apostelgeschichte 12, 2, wird im Alten Testament
nicht als gerichtliche Strafe, sondern in 2. Sam. 1, 15; 4, 12, u. a. nur als
rasche Justiz des Fürsten erwähnt. Wenn es jedoch in 5. Mose 21, 22f.
heißt, daß der Leichnam des Verurteilten am Baum aufgehängt wurde,
vgl. 1. Mose 40, 19, so muß man annehmen, daß auch im alten Israel neben
der Steinigung die Hinrichtung mit dem Schwert vorkam. Das Aufhängen
der Leichname war eine Verschärfung der Strafe, eine Schändung des Leichnams,

die zugleich abschreckend wirkte, vgl. Jos. 8, 29; 10, 26; der
«Gehängte ist verflucht», 5. Mose 21, 23; Gal. 3, 13; eindringlich stellte sein
Geschick dem Vorübergehenden die Heiligkeit des göttlichen Gerichts vor
die Seele. Vor Sonnenuntergang mußte der Leichnam abgenommen und
begraben werden, damit das Land nicht verunreinigt würde, 5. Mose 21,
23, 2, dadurch war zugleich das Los des Verbrechers etwas gemildert. Mit
Verbrennung wird nach dem Gesetz die unzüchtige Priestertochter (oder
Priesterin) und der Blutschänder bestraft, 3. Mose 21, 9; 20, 14; ebenso in
1. Mose 38, 24, und im Kod. Ham. § 110 und § 157, 3.

2. Die Kreuzigung, das Aufhängen lebender Menschen, war in Israel
nicht üblich. Sie kam bei den Ägyptern, Assyrern, Syrern, Phönikiern und
Karthagern, Persern und Makedoniern vor und wurde von der römischen
Justiz als «Sklaventod» (servile supplicium) bei Sklaven, Räubern und
Aufrührern mit Vorliebe angewendet, trotzdem gebildete Männer wie Cicero
sie als die «grausamste und abscheulichste Strafe» (in Verrem 5, 64)
verdammten. Über römische Bürger durfte sie nicht verhängt werden. Gewöhnlich

wurden die Verurteilten zuerst in barbarischer Weise mit Riemen
gegeißelt, dann mußten sie das Kreuzesholz hinaustragen; dabei war ihnen
eine Tafel umgehängt, die ihre Schuld verkündigte, oder ging ein Ausrufer
voraus; bei Jesus wurde die Strafursache am Kreuz angeschrieben. Die
Kreuzungsstätte lag an der Landstraße, an der Stadtmauer, wo viel Volk
vorüberging. Auf der Todesstätte angekommen wurden die Verurteilten
entkleidet und an den aufgestellten, nicht sehr großen Kreuzesbalken (der
die Form T oder wie zur Zeit Jesu gewöhnlich die Form + hatte) angeheftet.
Die rohen Kriegsknechte konnten dabei verfahren, wie sie wollten, sie banden
oder nagelten ihr Opfer an den Händen oder auch an den Füßen am Kreuze
fest. In der Mitte des Balkens war ein Pflock befestigt, auf dem der Ge-

III



kreuzigte aufsaß. In dieser qualvollen Lage mit auseinandergezerrten Gliedern

blieben nun die Verurteilten viele Stunden lang; die Wunden entzündeten

sich, brennender Durst, Herzkrämpfe, Angst und Fieber stellten sich
ein. Meist trat der Tod infolge Erstarrens der Muskeln, Adern und Nerven
ein, manche starben erst am dritten Tag den Hungertod. Das Reichen eines
betäubenden Trankes vor der Anheftung, Matth. 27, 34, wird, Trakt.
Sanhedr. 43a, als Gewohnheit mitleidiger, jüdischer Frauen erwähnt, das
Zerbrechen der Füße, Joh. 19, 31, das sonst nirgends berichtet ist, geschah
wegen des bevorstehenden Festes. Die Leichen sollten den Hunden oder
Vögeln überliefert werden; seit Augustus hatten die Angehörigen ein Recht
auf den Leichnam; die von der Militärgewalt Verurteilten durften aber nicht
vom Kreuz genommen werden.

3. Leibesstrafen waren üblich, solang das Gesetz auf Wiedervergeltung
buchstäblich genommen wurde. Das Abhauen der Hand ist in einem
besonderen Fall gefordert, 5. Mose 25, 12. Prügelstrafe kennt das israelitische
wie das ägyptische Gesetz. Damit diese schimpfliche Strafe, Sprüche 17,
26, nicht übertrieben würde, wurde sie besonders geordnet. Sie hatte sofort
nach dem Urteilsspruch noch vor den Augen des Richters stattzufinden
und mußte auf 40 Hiebe beschränkt werden, damit «der Volksgenosse
nicht entehrt werde», 5. Mose 25, 2. Der Delinquent wurde festgebunden,
Apostelgeschichte 22, 25 ; statt des Stocks gebrauchte man später eine Geißel
aus drei Riemen, mit der man 13 Hiebe austeilte, daher zählte man 39 statt
früher 40 Schläge, 2. Kor. 11, 24. In der Synagoge war diese Geißelstrafe
die gewöhnliche Strafform; sie wurde in der Synagoge selbst vollzogen,
Matth. 10, 17.

4. Auf Geldstrafe lautete der Spruch bei Körperverletzung in einer
Schlägerei, wo also beide Teile schuldig waren; der Geschädigte hatte
Anspruch auf Ersatz der verlorenen Arbeitszeit und der Arzneikosten, 2. Mose 21,
18f., vgl. Kod. Ham. § 206; bei Ehrenkränkung der jungen Frau büßte der
Mann mit körperlicher Züchtigung und einer Zahlung von 100 Schekel an
den Vater, 5. Mose 22, 19, vgl. 1. Mose 20, 16. Geldbußen werden nicht
selten gewesen sein, vgl. Sprüche 17, 26; 19, 19; 21, 11; 30, 10, wie sie auch
bei kultischen Vergehen verhängt wurden, 2. Kön. 12, 17. Wer nicht
zahlungsfähig war, büßte durch Leibeigenschaft oder Schuldhaft. Aus 2. Mose
21, 22, geht hervor, daß die Höhe der Geldbuße (vor Gericht) vom Geschädigten

bestimmt werden konnte. Die Möglichkeit des gerichtlichen
Vergleiches durch Geld, besonders bei Körperverletzungen, sollte dem Rachegefühl

steuern und die Versöhnung der Beteiligten erleichtern.
5. Von Freiheitsstrafen hören wir im Bundesbuch und 5. Mose wie im

Kod. Ham. nichts, während cms die Geschichte Josephs anschaulich vom
ägyptischen Gefängnis erzählt. Das geistliche Gesetz, 3. Mose 24, 12; 4. Mose
15, 34, kennt nur die Untersuchungshaft, vgl. 2. Chron. 18, 26. Dieses Fehlen
der Freiheitsstrafe im Gesetz hängt mit dem Zweck der Strafe zusammen;
denn die Heiligkeit der göttlichen Ordnimg wurde wohl durch die Todes-

112



strafe und die körperliche Züchtigung vor aller Augen dargestellt, weniger
deutlich durch die Kerkerhaft. In der Zeit der Könige hören wir dann, wie
man einen imbequemen Propheten mit kärglichem Brot und Wasser im
verschlossenen Haus verwahrt, 1. Kön. 22, 27, wie die Tempelpolizei die
Störenfriede in Stock und Halseisen legt, Jer. 29, 26, und Jeremia selbst
im Block hegend eine Nacht im Tempeltor zubringen muß, 20, 2f., vgl.
2. Chron. 16, 10. Während der Belagerung Jerusalems wurden die Gefangenen

der größeren Sicherheit wegen in einem festen Haus mit unterirdischen

Gewölben untergebracht, Jer. 37, 15 f. Später wird das Gefängnis
eine ständige Einrichtung gewesen sein, vgl. Ps.107, lOff., sowohl zur
Untersuchungshaft, Apostelgeschichte 12, 4; 32, 4, und zur Verwahrung vor dem
Strafvollzug, Luk. 22, 33, als zur Einkerkerung der mit Freiheitsstrafe
Verurteilten, Esra 7, 26. Als allgemeine Anlässe sind Zahlungsunfähigkeit
und rehgiöse Unruhen genannt, Matth. 5, 26, 18, 30; Apostelgeschichte 4, 3;
16, 23; der Schuldner blieb in der Schuldhaft, bis seine Familie die Schuldsumme

aufgebracht hatte. Die Haft konnte durch Block und Ketten
verschärft werden, Hiob 13, 27; 33, 11; Apostelgeschichte 16, 24; Klagel. 3, 7;
auch waren die Gefangenen den Mißhandlungen der Wächter ausgesetzt,
Hiob 3, 18; Matth. 18, 34; Luk. 12, 58.

3. Die Vergehen

1. Die Vergehen gegen die Gottheit und ihren Dienst, Gotteslästerung,
Zauberei, Dienst anderer Götter, ja schon die Verführung zum Götzendienst
wurden mit Tod bestraft, 3. Mose 24, llff.; 1. Kön. 21, lOff.; Matth. 26, 65;
2. Mose 22, 17; 3. Mose 20, 27; 2. Mose 22, 19; 5. Mose 17, 2ff. Man soll sich
in solchen Fällen nicht durch falsches Mitleid zur Milde verleiten lassen,
nicht Bruder, nicht Sohn noch Tochter, nicht Weib noch Freund dürfen
geschont werden, vielmehr: deine Hand soll die erste über ihm sein, daß

man ihn töte, 5. Mose 13, 7ff. Lassen die Menschen aus mitleidiger Schwäche
oder aus Gleichgültigkeit den Abgöttischen ungestraft, so fordert die Gottheit

selbst ihr Recht, 3. Mose 20, 4f. Dem heiligen Gott sollte mit größter
Ehrfurcht begegnet werden. Einst hatte der tötende Zorn Gottes Ussa

getroffen, weil er die Lade mit helfenden, aber unheiligen Händen zu berühren

wagte, 2. Sam. 6, 6f. Den Namen Gottes sollte niemand unnütz gebrauchen,

2. Mose 20, 7 ; die Furcht vor diesem Gesetz war mit ein Grund dafür,
daß man später den alten Gottesnamen überhaupt nicht mehr benützte,
sondern durch die allgemeinen Namen «Gott» und «Herr» (Elohim und
Adona) ersetzte. Scnon die griechische Übersetzung tat so und die Rabbi-
nen haben dann, nach 3. Mose 24, llff., das Aussprechen des alten
Gottesnamens für ein todeswürdiges Verbrechen erklärt.

Auch wer die heiligen Ordnungen des Kultus übertrat, den Sabbat
entheiligte, das Priesterrecht sich anmaßte, sollte getötet werden, 2. Mose 31,

14; 35, 1 f. ; 4. Mose 15, 32ff.; 3, 10. Bei gewissen kultischen Vergehen lautete
die Formel des Gesetzes: der Schuldige soll «weggetilgt werden aus seinen

113



Volksgenossen», so, wenn einer die Beschneidung, die Feier des Passah,
das Fasten am Sühntag unterließ, wenn er vom Fett oder Blut des Opfers
aß oder unrein zum Opfer kam, 1. Mose 17, 14; 4. Mose 9, 13; 3. Mose 23,
29; 7, 20. Wurden diese Vergehen unwissentlich begangen, so konnten sie
durch Opfer gesühnt werden, waren sie wissentlich verschuldet, so stand
die Wegtilgung auf ihnen. Diese (Wegtilgung aus der Mitte der Volksgenossen»

war dasselbe wie die Todesstrafe, vgl. 2. Mose 31, 14f., und das priesterliche

Gesetz wollte, daß die kultischenVorschriften so streng gehandhabt würden,

wenn es sich auch im tatsächlichen Leben kaum überall durchführen Heß.

2. Vergehen gegen die menschliche Autoritäten wenden mit dem Tode
bestraft. Wer Vater oder Mutter schlug oder ihnen fluchte, 2. Mose 21, 15, 17 ;

Matth. 15, 4, den König lästerte, 1. Kön. 21, 10; 2. Mose 22, 27, oder sich
gegen den Ausspruch des obersten Gerichts auflehnte, 5. Mose 17, 12, war
des Todes schuldig. Beim ungehorsamen und mißratenen Sohne war die
Anklage der Eltern erforderlich, 5. Mose 21, 18-21. Der Kod. Ham., § 168f.,
195, urteilt beim bösen Sohn milder als das israelitische Gesetz, das, wie
wir schon sahen, der Familie noch mehr Recht und Wert ließ als der große
Kulturstaat.

3. Vergehen gegen das Leben mußten grundsätzlich mit dem Tod bestraft
werden; nur so blieb die Heiligheit des Blutes gewahrt. «Blut entweiht das
Land, und dem Land wird nicht Sühne geschafft für das Blut, das in ihm
vergossen wurde, außer durch das Blut dessen, der es vergossen hat»,
4. Mose 35, 33. Auslösung durch Bußgeld war im Fall der Tötung durchaus
nicht möglich, 4. Mose 35, 31. Auch das Tier, das einen Todesfall
verursachte, das stößige Rind, mußte getötet werden, 2. Mose 21, 28-32. Raub
und Verkauf eines Israeliten war wie Mord und wurde mit Tod bestraft,
2. Mose 21, 16, vgl. 1. Mose 37, 27. Körperverletzungen wurden mit der
genauen Wiedervergeltung geahndet, 3. Mose 24, 19, bei unvorsätzlichen
Verletzungen trat ein Vergleich ein, 2. Mose 21, 18f.

Eifersüchtig wachten in alter Zeit die Stämme und Geschlechter über
der Erhaltung ihres Lebens und verfolgten den, der einen der Ihrigen
angetastet hatte, und seine Sippe mit der unerbittlichen Blutrache, 1. Mose 4, 14 ;

2. Sam. 3, 27; Ri. 8, 18-21. Hüterin der Blutrache war die ganze Sippe;
hatte zum Beispiel von zwei Söhnen einer vaterlosen Familie einer den
andern auf dem Feld getötet, so mußte die Sippe dafür sorgen, daß der Schuldige

getötet werde, und wenn dadurch die Familie ausstarb, 2. Sam 14, 7.

Zum Vollzug des Blutgesetzes verpflichtet war der nächste Verwandte,
der go-el ha-dam, 4. Mose 35, 19; entzog er sich der Pflicht, so verfiel er
ewiger Schande. Ob bei der Tötung Absicht vorlag oder nicht, ob sie im
Krieg oder Frieden geschehen war, machte keinen Unterschied; das Blut
schrie nach Rache, 1. Mose 4, 10, und fand erst Ruhe, wenn es gesühnt war,
und «ein Mensch mit Blutschuld beladen, fliehe zum Grabe, niemand schütze
ihn!», Sprüche 28, 17. Nur kam es vor, daß man in der großen Not zum
König ging, damit dessen Wort dem heiligen Gesetz der Rache Einhalt

114



gebiete, 2. Sam. 14, 4ff. So muß die Blutrache, die mitunter ganze
Geschlechter dahinraffte und vor der jedermann sich fürchtete, in den rauhen
Zeiten des Altertums zugleich der wirksamste Schutz des Lehens gewesen
sein. Die alte Stammessitte war so tief eingewurzelt, daß sie sich noch in
der Zeit der geordneten Rechtspflege erhielt, ja vom Gesetz anerkannt
wurde, 5. Mose .19, lff.;4. Mose 35,16ff., wiesie noch im heutigen Palästina gilt.

4. Die Gesetzgebung Israels konnte das Recht der Blutrache nicht
aufheben, will sie aber mit den Forderungen der Gerechtigkeit in Einklang
bringen. Sie beschränkt daher die Blutrache auf den Mörder und schützt
den, der ohne Schuld getötet hat ; Mord ist aber nach dem Gesetz des Alten
Testaments nicht bloß die vorbedachte, aus Feindschaft entsprungene
Tötung, sondern auch die den Tod verschuldende grobe Gleichgültigkeit oder
Fahrlässigkeit, ob sie vorbedacht oder unbedacht war. Ein Mörder ist zum
Beispiel, wer seinem Nächsten aus Haß auflauert, ihn überfällt und
umbringt, 5. Mose 19, Iff., aber auch, wer ein gefährliches Gerät in der Hand
hat und den andern aus Fahrlässigkeit tötet, 4. Mose 35, 16ff. Wer beim
Bau eines Hauses kein Geländer am Dach anbringt, kann Blutschuld auf
sich laden, 5. Mose 22, 8. Verschuldet einer durch sein stößiges Rind, das

ihm als solches bekannt war, den Tod eines Menschen, so ist er grundsätzlich
des Todes schuldig; er konnte sich aber in diesem Fall durch Bußgeld
freimachen, das Tier mußte als gemeingefährlich beseitigt werden, 2. Mose 21,
28-32. Bei Schlägerei mit tödlichem Ausgang trat die Blutrache ein, vgl.
2. Sam. 14, 6 f. ; dagegen machte die Tötung aus Notwehr im Fall eines
nächtlichen Einbruchs keine Blutschuld, vorausgesetzt, daß es noch Nacht
war, als der Dieb erschlagen wurde, 2. Mose 22, lf., vgl. das römische
Zwölftafelgesetz.

Das Gesetz schützte das Leben, indem es den Schuldigen dem Tod
überließ. Es wollte aber auch das Leben dadurch erhalten, daß es den

Unschuldigen vor dem Tod errettete. War die Tötung unvorsätzlich geschehen,

hatte «Gott sie gefügt», hatte zum Beispiel bei der Arbeit im Wald
die Axt des einen den Nebenmann getroffen, dann durfte die Blutrache
nicht eintreten, 2, Mose 21, 13; 5. Mose 19, Iff. Für unser Empfinden ist
der Täter in einem solchen Fall völlig unschuldig; aber so heilig war das

Leben, daß ein solcher unglücklicher Mensch Blutschuld auf sich geladen
hatte und das Gesetz Fürsorge treffen mußte, ihn vor der Blutrache zu
sichern. In der Heimat konnte der Täter nicht bleiben, das Gesetz verschaffte
ihm durch das Asylrecht die Möglichkeit eines gesicherten Aufenthaltes.

5. In alter Zeit war jedes Heiligtum ein Asyl, 2. Mose 21, 13f.; man
flüchtete an die Hörner des Altars, 1. Kön. 1, 50. Dann wurden, des längeren
Aufenthalts wegen, besondere Asylstädte eingerichtet, 4. Mose 35, 9 ff. ;

5. Mose 19, Iff.; Jos. 20, und die Wege nach diesen Orten mußten stets
instand gehalten werden, damit der Schutzsuchende vor dem Bluträcher
rasch dorthin entweichen konnte. Es waren die altheiligen Orte Hebron,
Sichern, Kadesch (Naftali) im Westjordanland, Beser, Ramot, Golan im

115



Ostjordanland. Das Asyl schützte in Israel, anders als bei den Deutschen,
Griechen und Römern, nur den, der unabsichtlich getötet hatte, nicht den
Mörder ; der Mörder mußte vom Altar weg entfernt und dem Tod überliefert
werden, 2. Mose 21, 14. Kam ein Flüchtling vor das Tor einer Asylstadt,
so nahmen ihn die Ältesten zunächst in ihre Mauern auf; kam der Rächer
nach und bestritt die Unschuld, so mußte der Täter an die Heimatgemeinde
zur Untersuchung des Falles ausgeliefert werden; war er unschuldig, so
durfte er in die Asylstadt zurückkehren, im andern Fall hatte die Blutrache
ihren Lauf. Der Tod des Hohepriesters brachte in nachexilischer Zeit einen
allgemeinen Einschnitt; die Asylflüchtlinge durften in die Heimat zurückkehren,

4. Mose 35, 25. Verließ einer die Stadt vorher, so verfiel er der
Blutrache, 4. Mose 35, 31 f.; so stark wurde die Notwendigkeit der Sühne
des Lebens empfunden.

6. Im Fall eines von unbekannter Hand verübten Mordes mußte das

vergossene Blut durch eine besondere Opferzeremonie gesühnt werden, 5. Mose
21, Iff. Zuerst wurde durch genaue Abmessung entschieden, zu welcher
Ortschaft das Stück Feld gehörte, auf dem der Ermordete lag, und die
Ältesten der betroffenen Gemeinde hatten die Zeremonie zu vollziehen. Sie
nahmen eine junge Kuh, die noch zu keinem Dienst verwendet war, führten
sie in ein Tal mit fließendem Wasser an eine Stelle, die nie gepflügt noch
besät worden war, und brachen das Genick des Tieres. Dann wuschen sie
die Hände über ihm und beteten zu Gott, indem sie sprachen : «Unsere Hände
haben dies Blut nicht vergossen und unsere Augen haben's nicht gesehen.
Sei gnädig deinem Volk Israel, das du erlöst hast, o Herr, und lege nicht
unschuldiges Blut auf das Volk Israel.» Der Zeremonie lag der Gedanke
zugrunde: «Leben um Leben», und das Tier wurde stellvertretend für den
Mörder getötet. An einer Stätte voll unentweihten Lebens durch ein un-
entweihtes, vollebendiges Tier wurde die Sühne vollzogen. Die äußere
Zeremonie wurde durch die geistige Handlung des Gebets, durch das
Bekenntnis der Unschuld und die Bitte um gnädige Annahme des stellvertretenden

Opfers und um die Befreiung von der Blutschuld vertieft.
7. Auch Ehre und Ruf wurden vom Gesetz geschützt; man soll nicht

verleumden, 3. Mose 19, 16, kein falsches Gerücht weitertragen, 2. Mose 23, 1.

Vergehen gegen die Ehe und gegen die Sittlichkeit wurden streng geahndet.
Das älteste Gesetz, der Dekalog, rechnet die Verletzung der Ehe, ja schon
das Gelüst darnach, zu den schweren Sünden, 2. Mose 20, 14, 17, und auf
Ehebruch steht Todesstrafe für beide Teile, 3. Mose 20, 10; 5. Mose 22, 22,
vgl. Joh. 8, 5; Sprüche G, 26. Die Verlobte ist wie die Ehefrau, 5. Mose 22, 23.

Während die Frau bzw. die Verlobte sonst unter das Eigentum des Mannes
einbegriffen wird, 2. Mose 20, 17, ist die Verletzung der Ehe doch mehr als

Eingriff in das Eigentum, sie ist Entweihung, vgl. 5. Mose 24, 4; Jer. 3, 1,

Bruch eines heiligen Rechts. Die Verführung einer ledigen Tochter dagegen,
die noch der väterlichen Familie gehört, fällt nur unter den Gesichtspunkt
des Eigentumsvergehens; der Täter wird nicht kriminell belangt, ist aber

116



zur Ehe ohne Scheidungsrecht oder zur Ersatzpflicht in der Höhe des Brautgeldes

verpflichtet, 2. Mose 22, 15f. ; 5. Mose 22, 28f. Die unzüchtige Tochter
wird vor dem väterlichen Haus durch die Gemeinde gesteinigt, die Priestertochter

verbrannt, 5. Mose 22, 21; 3. Mose 21, 9.

Im allgemeinen stand das Recht in diesen Fragen auch in Israel auf der
Seite des Mannes, ist es ja unter uns heute noch so. Nur der Mann hatte
zum Beispiel das Recht, die Eifersuchtsklage anzustrengen, 4. Mose 5, 11 ff.,
und ging bei falschem Verdacht frei aus (V 31). Immerhin schützte das
Gesetz die eben in die Ehe getretene Frau vor ungerechter Verdächtigung;
der grundlos klagende Mann wurde mit körperlicher Züchtigung, mit einer
Geldbuße an den Vater und mit Verlust des Scheidungsrechtes bestraft,
5. Mose 22, 13 ff. Ebenso will das 5. Buch Mose, das überall für die Schwachen

eintritt, daß man im unsicheren Fall die Unschuld des Weibes annehme;
«es könnte sein, daß das Mädchen um Hilfe geschrieen habe, ohne daß ihr
jemand zur Hilfe kam», 22, 27. Gegen Blutschande, Päderastie (vgl. Ri. 19,
22, Tierinzest und Verletzung anderer Naturgesetze führt das Alte Testament

einen heiligen Krieg, 3. Mose 18, 20, llff.; 2. Mose 22, 18; 5. Mose 27,
20ff. ; weibliche und männliche Hierodulie war verpönt, 3. Mose 19, 29;
5. Mose 23, 18, ebenso das Tragen der Kleidung des andern Geschlechts,
5. Mose 22, 5, was gleichfalls in heidnischen Kulten üblich war.

8. Vergehen gegen das Eigentum werden im Unterschied vom babylonischen

Gesetz (vgl. für Ägypten, 1. Mose 14, 9) auffallend mild behandelt;
es tritt bei Raub und Diebstahl keine kriminelle Strafe ein, der Täter hat
dem Geschädigten nur Ersatz zu leisten und eine vom Gesetz bestimmte
Buße zu entrichten. Hatte einer den andern im Verdacht, daß er ihm etwas
gestohlen habe, so gingen die beiden zum Gericht, und wenn der Verdächtigte
als schuldig erkannt wurde, mußte er den doppelten Ersatz leisten, 2. Mose
22, 8. Das Gesetz unterschied, ob das Gestohlene noch vorhanden war und
zurückgegeben werden konnte oder nicht; im ersteren Fall hatte der Dieb
doppelten Ersatz zu leisten, im letzteren beim Schaf vierfachen, beim Ochsen

fünffachen Ersatz, 2. Mose 22, 3; 21, 37; war er dazu nicht imstande, so

büßte er durch Schuldhaft, 2. Mose 22, 2. Der Kod. Harn, dagegen
bestimmte 10—30fachen Ersatz, nicht selten sogar die Todesstrafe, § 7 ff. Wer
Gestohlenes annahm, machte sich gleichfalls schuldig, Sprüche 29, 24 ; Kod.
Ham. § 6f. Unterschlagung anvertrauten Gutes war wie Diebstahl. Das Priester -

gesetz erwähnt den Fall, daß einer etwas Anvertrautes, Hinterlegtes oder
Gefundenes ableugnet und einen Falscheid schwört, hinterdrein aber sich
ein Gewissen daraus macht und es dem Priester mitteilt; hier verlangt das
Gesetz nur den Rückersatz und 1/5 des Wertes und ein Ersatzopfer, 3. Mose
5, 20ff. ; 4. Mose 5, 5-10. Dieselbe Buße hat einer zu zahlen, der von den
für Jahwe bestimmten heiligen Gaben unwissentlich etwas nimmt oder
zurückbehält, 3. Mose 5, 15. In späterer Zeit hören wir von handschriftlichen
Hinterlegungsurkunden, Tob. 5, 2f. ; J. Sir. 42, 7.

9. Eigentumsschädigung und Haftpflicht sind im Bundesbuch ausführlich

117



behandelt, und dabei wird zwischen Vorsätzlichkeit und Unvorsätzlichkeit
genau unterschieden. Man haftet für den Schaden, den man durch
Übergreifen eines angezündeten Feuers (Verbrennen der Dornhecke und
dergleichen) auf dem Acker des Nachbars anstiftet, 2. Mose 22, 5, ebenso für
alles Unheil, das ein freilaufendes oder stößiges Tier anrichtet, 2. Mose 22, 4;
21, 28ff. ; nur wenn der Besitzer nicht wußte, daß ein Tier stößig war, kam
er leichter weg. Läßt einer seine Zisterne offen, so daß das Tier des andern
Schaden leidet, so muß er das verletzte Tier übernehmen und ein anderes
dafür geben, 2. Mose 21, 33 f. Eingehend wird die Haftpflicht des Hirten
beschrieben; das Gesetz schützt den Hirten gegen Überforderung durch
den Besitzer, vgl. 1. Mose 31, 39. Das gestohlene Tier muß er ersetzen, denn
hier ist es Nachlässigkeit; liegt aber eine stärkere Gewalt vor, ist ein Tier
von wilden Tieren zerrissen worden, und er kann es mittelst eines kleinen
Überbleibsels beweisen, so haftet er nicht, ebenso nicht, wenn ein Tier
gewaltsam geraubt, beschädigt oder getötet ist und er durch Eid seine
Unschuld beschwört, 1. Mose 22, 9ff. Kod. Ham. § 266f. Für gemietete
Tiere, die Schaden leiden, muß man Ersatz leisten, wenn der Eigentümer
nicht dabei war, 1. Mose 22, 13f.; Ersatzpflicht für anvertrautes Out, das
gestohlen wurde, ohne daß man den Dieb kennt, besteht nicht, falls man
durch Reinigungseid die eigene Unschuld bezeugen kann, 1. Mose 22, 7;
das israelische Gesetz ist auch hier milder als der Kod. Ham., der den
Depositar unter allen Umständen haftpflichtig macht, § 125.

III. Schlußbetrachtungen

Es mag als Mangel bezeichnet werden, wenn in den vielen
ausgezeichneten Lehrbüchern über Strafrecht das Mosaische Recht
unberücksichtigt bleibt, wenn diese Werke den geschichtlichen
Teil erörtern. Die zehn Gebote waren immer und sind heute noch
die Grundlage alles Rechts, nicht nur des Strafrechts.

In der Heiligen Schrift werden die strafrechtlichen Stellen nicht
systematisch dargestellt. Deshalb mag es entschuldbar sein, daß
die Leser keine hinreichenden Kenntnisse vom Strafrechte des

Alten Testaments haben können. Das Werk Volz' zeigt uns die
innern Zusammenhänge zwischen Recht, Kultur, Sitte, Wirtschaft
und Volk. Nur so können wir das Recht Moses' verstehen.

Die Ausführungen im vorerwähnten Werk widerlegen zudem
die immer wieder gehörten Vorwürfe, das Recht Moses sei
unmenschlich gewesen, und es sei unverständlich, daß es in der Heiligen

Schrift aufgenommen worden sei.

Die Verhältnisse, wie sie vor 4000 Jahren bestunden, erforderten

118



Rechtsordnungen, die der damaligen Zeit angepaßt werden mußten
und sind nicht mit den heutigen Lebensbedingungen zu vergleichen.

Dies sei nochmals betont. Recht ist Kultur. Die Kultur wandelt

sich, somit auch das Recht.

GOETHE UND DIE BIBEL
Yon H. Bergmann, Frankfurt

Die künstlerisch begabte Gräfin Julie von Egloffstein, an deren

Werdegang Goethe lebhaften Anteil nahm, hat einmal den Meister

von Weimar gefragt, ob er auch die Bibel lese. Goethe antwortete:
«0 ja, meine Tochter, aber anders als Ihr. » Die Bibel war für Goethe

in erster Linie ein Lebensbuch. Da er sie nach der damaligen Sitte
mehrmals im Religionsunterricht durchgenommen hatte, kannte
er sie jedenfalls besser und gründlicher als viele von uns heute.
Er konnte sich an ihr wie an einer «zweiten Welt versuchen,
verirren, aufklären und ausbilden», um es mit seinen eigenen Worten
zu sagen. Als Kind hatte er die große Eoliobibel von Merian mit
ihren Kupferstichen ansehen dürfen, und der reifere Jüngling
durfte in die sieben Bibeln der väterlichen Hausbibliothek Einblick
nehmen. In seiner eigenen Weimarer Bibliothek besaß er deren
drei. Eine wertvolle Hilfe bei seinen Bibelstudien war ihm das

Bibelwerk von Teller-Baumgarten, das sein Lehrer Albrecht besaß,

in welchem er «schwere und bedenkliche Stellen verständig und
klug ausgelegt» fand. Später hat Goethe auch wissenschaftliche
Kommentare benutzt. Nicht weniger als 137 theologische Werke
standen in seiner Weimarer Bibliothek. So kann es uns nicht
überraschen, wenn der Dichter des Faust über die Bibel das

folgende gesagt hat: «Jene große Verehrung, welche der Bibel von
vielen Völkern und Geschlechtern der Erde gewidmet worden ist,
verdankt sie ihrem inneren Wert. Sie ist nicht etwa ein Volksbuch,
sondern das Buch der Völker, weil sie die Schicksale eines Volkes
zum Symbol aller übrigen aufstellt, die Geschichte desselben an
die Entstehung der Welt anknüpft und durch eine Stufenreihe
irdischer und geistiger Entwicklungen, notwendiger und zufälliger

119


	Das Strafrecht nach den Gesetzen Moses

