Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 17 (1961)

Artikel: Predigt Uber Matthéus 11,2-6

Autor: Schappi, Lydia

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961237

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961237
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

PREDIGT UBER MATTHAUS 11,2—6

Von Lvypia ScHAPPI, Ziirich

Da aber Johannes im Geféngnis von den Werken Christi
horte, sandte er ihm zwei seiner Jiinger und lie ihm sagen:
«Bist Du es, der da kommen soll, oder sollen wir auf einen
anderen warten ?» Jesus antwortete und sprach zu ihnen: «Gehet
hin und berichtet dem Johannes, was ihr hort und seht: Blinde
werden sehend und Lahme gehen, Aussitzige werden rein und
Taube horen, Tote stehen auf und den Armen wird die frohe
Botschaft verkiindet, und selig ist, wer sich nicht an mir argert.»

Maith. 11,2—6

Johannes der Téufer sitzt im Gefangnis und wartet. Er wartet
auf Befreiung und Hilfe durch den, dem er selber den Weg vor-
bereitet hat. Und er wartet darauf, dall es sich klar erweisen und
zeigen moge, ob dieser eine der Messias Israels sei oder nicht.

Johannes wartet auf all das seit vielen, vielen Wochen. Schon
im vierten Kapitel des Matthéusevangeliums wird von seiner
Gefangennahme berichtet. Seither ist viel Zeit verflossen, und Jesus
von Nazareth hat seine Jiinger berufen, dem Volk das Evangelium
vom Reich Gottes gepredigt, in den Synagogen gelehrt und viele
Kranke und Elende wunderbar geheilt. Johannes der Téaufer aber, sein
Wegbereiter, ist also noch immer im Gefiangnis und wartet auf Hilfe.

Unter solchen Umsténden und so lange vergeblich auf Hilfe
warten-miissen, das ist sicher nichts Schones! Man kann dabei
ganz gewill unruhig, ungliicklich, ja verzweifelt werden. UUberhaupt
ist das Wartenmiissen an und fiir sich nichts Schones. Wir heutigen
Menschen verstehen das ja besonders gut. Wir werden nervos und
aufgeregt schon dann, wenn gar nichts Wichtiges oder Entschei-
dendes von unserem Wartenmiissen abhéngt, etwa vor einem roten
Stopplicht oder einer geschlossenen Barriere. Wir konnen darum
die Frage des Johannes, der so lange vergeblich auf Hilfe warten
mubl, sehr gut verstehen: «Bist Du es, der da kommen soll, oder
sollen wir auf einen anderen warten?» Warum tut denn Jesus von

48



Nazareth nichts fiir Johannes?! Warum 148t er ihn im Geféngnis
schmachten?! Ist so einer wirklich der Messias? Am allerschlimm-
sten ist das Wartenmiissen fiir uns dann, wenn es uns sinnlos vor-
kommt, und wir waren alle auch schon in Situationen, wo man
sich fragt, genau wie Johannes, warum denn? Wie lange noch?
Wozu?

Nun kann es sich freilich aber auch ereignen, dal so ein sinn-
loses Wartenmiissen zu einem sinnvollen Wartendiirfen wird in
einem menschlichen Leben. Eine werdende Mutter z. B. wird das
sicher sehr gut verstehen. Sie darf auf ihr Kindlein warten, und
das ist doch sicher etwas Sinnvolles, etwas GroBles und Wunder-
bares. Oder ein Mensch, der in Not ist und dringend eine Hilfe
nétig hat. Und nun kommt man zu ihm und sagt ihm: du darfst
auf diese Hilfe rechnen, sie kommt ganz gewil und sie kommt
bald. Von jetzt an wird er sicher mit Freuden auf diese Hilfe war-
ten. Solch ein Warten kann darum etwas Gutes und Schoénes sein,
weil es eben einen Sinn hat, weil es eine Frucht bringt, weil eine
Hoffnung darin liegt, die einmal erfiillt wird.

Und Hoffnung haben — ist das nicht unter Umstédnden iiber-
haupt das AllergroBite, was man haben kann im menschlichen
Leben? Es kann einem Menschen alles genommen werden, es kann
einer ein elendes Leben haben miissen, und er kann dennoch zuletzt
und zutiefst ein gliicklicher Mensch sein! Einzig und allein darum,
weil er eine Hoffnung hat. Eine Hoffnung, die iiber ihn selber
hinausweist auf den hin, der es immer und unter allen Umsténden,
auch dort, wo wir es nicht verstehen, gut mit uns meint. Und es
kann einer gar sein Leben verlieren miissen und sich dariiber ganz
im klaren sein und dennoch nicht verzweifeln. Weil er eine Hoff-
nung hat, die Hoffnung, dal der, der auch fiir ihn gestorben ist,
lebt und auch ihn zu einem neuen, ewigen Leben fiithren wird. So
kann durch das Hoffendiirfen auch eine schwere, schmerzliche
Gegenwart fiir einen Menschen ertriglich werden.

Und nun Johannes im Geféngnis! Nicht wahr, auch seine
Situation ist doch wirklich alles andere als schén! Und wir
mochten es ihm sicher alle von Herzen gonnen, daBl auch sein
Wartenmiissen umgewandelt werden darf in ein Hoffendiirfen,
daB auch ihm die Gewibheit geschenkt wird, trotz und in all

49



seiner jetzigen Not habe sein Leiden einen Sinn und bringe einmal
eine Frucht.

Aber ist das eigentlich so ganz sicher, daBl das Leben im Gefing-
nig fiir Johannes so viel drger und schlechter war als das Leben,
das er vorher in der Welt gefiihrt hat und am Jordan? Wir setzen
das so selbstverstindlich voraus und vergessen dabei ganz, wer
denn dieser Johannes war. Eben doch ein Mensch, der gelitten hat
unter der Ordnung dieser, unserer Welt! Der sich nach einer neuen
Ordnung, nach einem neuen, besseren Leben sehnte. Kiner, der
an den Menschen und ihren Einrichtungen radikal verzweifelte.
Einer, der alles Menschliche und Weltliche demonstrativ verlie3
und in die Wiiste hinaus ging, um dort nur noch von dem zu leben,
was die Wiiste bietet: von Heuschrecken und wildem Honig. Einer,
der dann freilich doch auch wieder die Menschen suchte, ndmlich
um sie aufzuriitteln und zur Umkehr zu fithren. Meint Ihr wirklich,
daf fiir so einen Mann das Leben im Geféngnis so viel dunkler war
als die Welt, in der er friither lebte? War fiir ihn nicht dieses ganze
Leben, diese ganze Welt einfach ein Gefingnis?!

Wir miissen uns Johannes vorzustellen versuchen in seinem
furchtbar ernsten Eifern ums Reich Gottes auf Erden, in seinem
Leiden, Miithen und Kéampfen. In solcher Lage traf er auf Jesus
von Nazareth. Er sah ihn und meinte, nun sei das neue, von ihm
80 heill ersehnte Leben da, und es werde jetzt durch Jesus von
Nazareth sofort alles wirklich werden, was er, Johannes, so sehr
suchte: eine Welt, wie sie urspriinglich war aus der Hand Gottes.
Ohne Not, ohne Tod, ohne Krieg, ohne Krankheit, ohne Schuld
und ohne Siinde. Eine Welt, in der der Starke dem Schwachen
wirklich dient, in der es gar kein Unrecht mehr gibt, sondern alles
heilig und gut ist. Von dem Moment an, wo er Jesus begegnete,
hat Johannes von sich selber weg und nur noch auf Jesus allein
hingewiesen. Er hat sich ihm vollig unterzogen und hat ihm ganz
und gar vertraut. Jesus von Nazareth war von jetzt an wirklich
seine einzige Hoffnung. Darum fand er dann auch die Kraft, dem
ungerechten, weltlichen Regiment eines Herodes zu trotzen. Das
brachte ihn wohl ins Geféngnis. Aber sicher ging er getrost dort
hinein, in vélligem Vertrauen auf das begonnene Werk Christi.
Und es ging ihm wohl auch jetzt noch gar nicht so sehr um seine

50



eigene Befreiung als vielmehr eben darum, dal nun endlich, endlich
alles, die ganze Welt, durch Jesus Christus neu und anders und
besser werde.

Und dann, ja dann ist also doch nichts Durchgreifendes gesche-
hen. Johannes ist ja noch immer im Gefdngnis und fragt sich: habe
ich so lange vergeblich gewartet und gelitten? Ist es ein Wunder,
daB endlich auch seine Hoffnung zu reiflen droht, dall die Zweifel
kommen? Warum dauert das denn alles so endlos lange? Warum
kommt es jetzt nicht, das endgiiltig Neue? Und so schickt Johannes
schlieBlich zwei seiner Jiinger zu Jesus mit der Frage: «Bist Du es,
der da kommen soll, oder sollen wir auf einen anderen warten?»

Liebe Gemeinde, spiirt Ihr es, dal in dieser Frage des Johannes
auch etwas tief Ergreifendes und Erschiitterndes liegt? Johannes,
der so arg Enttéuschte, der so lange und tief Leidende, er hat also,
trotz allem, noch immer eine Hoffnung! Er 4Bt sie sich einfach
nicht nehmen. Der Messias muf doch einfach kommen! Und selbst
wenn es dieser Jesus von Nazareth nicht sein sollte, selbst wenn er,
Johannes, mit allem bei ihm auf die falsche Karte gesetzt haben
sollte — dann wird er eben auf einen anderen warten. Selbst wenn
also sein ganzes bisheriges Leben und Leiden und Kéampfen ver-
geblich war, er gibt die Hoffnung nicht auf, er wartet auf ihn.

Vielleicht ist doch wohl gerade hier der Moment, wo wir uns
dariiber ganz klar werden miissen, dafl dieser Mann, der so uner-
gchiitterlich ist in seinem Glauben und Hoffen, ein Jude war.

Wenn wir etwa sagen: «das ist typisch jiidisch», so meinen wir
damit meist etwas mehr oder weniger Abschitziges und manchmal
auch etwas ganz und gar nicht Gutes. Aber seht: was der Téaufer
Johannes hier gesagt und getan hat, auch das ist nun eben —
«typisch jiidisch»! Unerschiitterlich auf eine neue, bessere Zeit,
auf Gottes Regiment auf KErden hoffen! Allem schweren eigenen
Erleben zum Trotz auf den Trost Israels warten! Felsenfest und
durch alles Leiden hindurch an den glauben, der kommen wird,
um Israel und mit ihm alle Vélker einmal zu erlosen!

Wenn es heute iiberhaupt noch so eine Hoffnung gibt in der
Welt, dann haben wir das dem jiidischen Volk zu verdanken. In
dieser Hoffnung hat es eine 2 Jahrtausende dauernde Fremdlings-
schaft ertragen konnen. In dieser Hoffnung hat es immer wieder

51



Verfolgung und Vernichtung, bis und mit Hitlers 6 Millionen
jidische Menschen umfassenden Massenmord, iiberstanden. In die-
ser Hoffnung hat es angefangen, zuriickzuwandern ins Heilige Land.
Und in dieser Hoffnung baut es heute neu seinen Staat.

Aber zu Christus sagen sie noch immer Nein, die Juden, fast
alle und auch heute noch. Sie sehen nicht, daB} er die Erfiillung aller
und also auch ihrer Hoffnungen ist. Sie haben die Frage des Johan-
nes selber beantwortet, und zwar negativ. Sie sagen: wir miissen
auf einen andern warten. Jesus von Nazareth ist nicht der, der
uns und der ganzen Welt helfen kénnte. Er ist nicht der Messias,
kein Heiland. Seit Jahrhunderten warten sie nun auf diesen andern,
und noch immer warten viele von den Juden auf ihn, und es sind
gerade die Besten dieses Volkes, die dieses Warten und Hoffen auf
den Messias auch heute noch nicht aufgegeben haben.

Wenn man heute als Christ mit einem frommen Juden ins Ge-
sprich iiber den Glauben kommt und ihn dann fragt, warum er
denn noch immer auf den Messias warte, dann antwortet er einem:
so steht es in unserer Bibel und in all unseren heiligen jiidischen
Schriften, und wir Juden vertrauen darauf, daBl Gottes Wort, weil
es eben Gottes Wort ist, sich einmal erfiillt. Und wenn man ihn
dann weiter fragt: Ja, aber warum kannst du denn nicht an Jesus
Christus glauben? Warum kannst du nicht sehen, dal er wirklich
und wahrhaftig der Messias und also auch die Erfiillung all deiner
Hoffnung ist? Dann wird einem zur Antwort, Gott habe sein Reich
doch nicht nur als etwas, das nach dem Tode komme verheillen,
sondern als eine neue Wirklichkeit auf dieser, unserer Krde, und
durch den Messias, der einmal Gottes Reich bringe, miisse darum
ein ganz anderes Leben auf diese Welt kommen mit ganz anderen
Lebensbedingungen. Durch Jesus von Nazareth aber sei doch gar
nichts besser geworden: immer noch gebe es Not und Tod, Krieg
und Krankheit, Schuld und Siinde!

Liebe Gemeinde, was sollen wir Christen daraufhin sagen? Ich
glaube, wir sollten es den Juden nicht zum Vorwurf machen und
nicht allzu rasch von ihrer Verstocktheit reden, wenn sie hier, auf
unserer Erde, ein neues, ein anderes, ein besseres Leben sehen und
haben wollen. Jesus hat sich ja auch nicht entriistet iiber die Frage,
die die beiden Johannesjiinger an ihn stellen! Er hat sie nicht

52



zuriickgewiesen. «Bist Du es, der da kommen soll, oder sollen wir
auf einen anderen warten?» Er hat diese Frage verstanden und
auch die Not, aus der heraus sie gestellt wurde. Und er hat sie
ihnen auch ausfiihrlich beantwortet. Das, was Christus sagt, das
sollte doch wohl auch unsere Antwort sein, wenn die Juden nun
kommen und uns Christen fragen: wie konnt ihr Christen denn
eigentlich immer noch glauben, daf} dieser Jesus von Nazareth der
Messias sei?

Jesu Antwort lautet: «Gehet hin und berichtet dem Johannes,
was ihr hort und seht: Blinde werden sehend und Lahme gehen,
Aussiatzige werden rein und Taube horen, Tote stehen auf und
den Armen wird die frohe Botschaft verkiindet, und selig ist, wer
gich nicht an mir argert.»

«Gehet hin und berichtet dem Johannes, was ihr Aort und sehi.»
Jesus speist also die, die ihn fragen, nicht mit schonen, gescheiten,
aber ihnen unverstindlichen Theorien ab. Er stellt sie nicht auf
einen Boden, auf dem sie sich unsicher fiihlen, wo sie ja gar nicht
mehr mitkommen kénnten. Er macht sie vielmehr ganz direkt und
ganz praktisch auf bestimmte Tatsachen in ihrer allernéichsten
Umgebung aufmerksam. Es geschehen da freilich seltsame, wunder-
bare Dinge. Aber — jeder kann sie doch sehen und héren, wer nur
Augen und Ohren offen hilt. Dort, wo Jesus hinkommt, dort
geschieht eben etwas. Dort wird manches ganz anders, als es vor-
her war. Wunderbare Heilungen kommen vor, und Menschen wer-
den umgestaltet. Arme und Verschupfte werden plotzlich wichtig,
zu Hauptpersonen. Auch heute noch!

Zwar wird man nun wohl sofort einwenden, ja, das sei ja schon
alles ganz recht und schon und gut, aber das gebe es doch heute
kaum mehr, Krankenheilungen im Namen Jesu. Und sicher gebe
es keine Totenerweckungen mehr, und iiberhaupt sei das so eine
Sache mit diesen Wundern, und jedenfalls konne man den heutigen,
modernen Menschen und etwa gar noch den heutigen Juden nicht
damit kommen. Das alles wiirde doch sicher keinen einzigen von
ihnen iiberzeugen und auch keinen einzigen zu Jesus fiihren.

Liebe Gemeinde, der Herr Jesus legt in seiner Antwort, die er
den Johannesjiingern gibt, keinen, aber wirklich gar keinen beson-
deren Nachdruck auf das Wundergeschehen an sich. Alle diese

53



wunderbaren Heilungen und selbst die Totenauferweckungen sind
néamlich, fiir sich allein genommen, gar nicht so wichtig. Sie sind
nicht die Hauptsache. Sie sind ja noch nicht das volle neue Leben
selber, noch nicht die ganze neue Welt Gottes, die wirklich ver-
heiflen ist und auf die alle Glaubigen aus Juden und Christen
warten. All das, was sich hier ereignet hat an wunderbarem Ge-
schehen ist vielmehr ein Zeichen, ein Hilfsmittel, das Jesus braucht,
um den Menschen um ihn herum zu zeigen, dafl im ganz Kleinen
und Bescheidenen das Endgiiltige schon Ereignis wird.

Mit anderen Worten : Jesus antwortet denen, die ihn fragen: bist
Du es, der da kommen soll, oder sollen wir auf einen anderen war-
ten?: Warten miit ihr noch, aber nicht auf einen anderen! Das
Reich, das Gott euch geben will, und das mit meinem Kommen
angebrochen ist, das ist ein Reich, das Zest braucht. Genau so, wie
der Friihling Zeit braucht, damit Sommer und Herbst und Frucht
und Ernte aus dem Blithen werden kann. Das Reich Gottes fiingt
an im Kleinen und in Niedrigkeit. Es beginnt bei den Armen,
Unscheinbaren, denen zuerst das Evangelium verkiindet wird und
die es auch zuerst verstehen. Die Welt wird nicht einfach schlag-
artig in ein Paradies verwandelt. Das Reich Gottes will vielmehr
wachsen und es will Glauben finden bei den Menschen.

Auch Jesus selber will Glauben finden bei den Menschen! Darum
kommt auch er klein und unscheinbar, und selig ist, wer sich nicht
an ihm é&rgert! Man kann also an ihm voriibergehen. Man kann
ihn gar nicht sehen wollen. Man kann ihn ablehnen und man kann
ihm auch widersprechen. Jesus Christus sucht Menschen, wirkliche,
volle Menschen, nicht einfach willenlose Kreaturen!

Jeder Mensch aber, der ihn wirklich finden darf, der erfahrt, daB
er uns alles gibt, was wir brauchen im Leben und im Sterben. Er
schenkt uns allen Vergebung und er schenkt uns allen eine Zukunft.
Er ist die Antwort auf alle unsere Fragen, auch auf die, die wir
jetzt noch gar nicht 16sen konnen. Wenn wir uns nur an ihm halten,
dann ist es wirklich aus mit der Angst, mit dem Krampf, mit der
Hoffnungslosigkeit und mit der Verzweiflung. Er ist der Weg, die
Wahrheit und das Leben. Was er uns gibt, ist aber ein so wunder-
bares Geschenk, ein so grofles, unverdientes Gliick, dal es uns, als
solches, auch verpflichtet anderen zu dieser gleichen Seligkeit zu

54



verhelfen. Auch andere sollen nicht mehr verzweifeln miissen, son-
dern eine starke, sichere Hoffnung haben. Das ist der Auftrag der
Mission, und er ist nicht nur an den Heiden zu tun, sondern auch
an den Juden, die sich im grofien ganzen noch immer in der Lage
eines Johannes im Geféingnis befinden.

Wie aber sollen wir diesen Auftrag ausrichten? Was konnen wir
tun? Ich glaube, zuallererst miissen wir — immer wieder! — Gott
um Vergebung und um die richtige Liebe und dann auch um den
Mut zum Zeugnis fiir Jesus Christus auch unter den Juden bitten.

Die Bitte um Vergebung — ist das nicht etwas, das wir gerade
heute wieder im Blick auf die Juden ganz besonders nétig haben?
Es sind etwas mehr als 15 Jahre her, da wurden im Namen sog.
christlicher Volker die Juden millionenweise hingemordet, einzig
und allein nur darum, weil sie eben Juden waren, und die Ereig-
nisse der jiingsten Zeit haben uns doch wohl mehr als deutlich
gezeigt, dal} die Gesinnung, aus der heraus diese Greuel geschehen
sind, heute alles andere als tot ist.

Aber es gibt viele, und es gibt sie auch unter den Christen, die
von diesen Dingen heute gar nicht mehr gerne horen. Vielleicht hat
es auch unter uns hier solche, die finden, man solle sie doch nun
endlich einmal ruhen lassen und nicht auch noch von der Kanzel
aus wieder dariiber reden. Schlieflich kénnen wir hier in dieser
Kirche ja wohl nichts fiir die Greuel, die da an den Juden geschehen
sind. Wir haben sie nicht, nie gewollt und wir waren auch nicht
dabei. Ja gewiB3, liebe Freunde, wir haben sie — gottlob — nicht
gewollt und wir waren — gottlob — nicht dabei, als man die Juden
haflite, plagte, vernichtete. Aber seht, sie, die Juden, die fragen
uns trotzdem, auch uns, die braven, wohlmeinenden Schweizer-
christen und nicht nur die boésen Antisemiten jenseits unserer
Kirchen und Grenzen; sie fragen auch uns und sie fragen uns
gerade heute wieder: Warum tut ihr Christen denn eigentlich nie
etwas Entscheidendes fiir uns Juden? Warum 1Bt ihr das immer
wieder geschehen, dall man uns haBt und gar vernichtet? Sieht sie
so aus, eure neue Welt? HeiBt euch euer Christus so zu leben?
Was konnten wir Juden da schon bei ihm zu suchen und zu finden
haben!

Wie oft stehen wir Christen den Juden ganz einfach im Wege,

55



wie oft verdecken wir ihnen den wahren Christus, so daB sie ihn
ja gar nicht sehen koénnen und gar nicht wissen, wie er wirklich
ist! Und darum fragen sie uns dann, und sie fragen uns gerade
heute: miissen wir Juden nicht auf einen anderen warten!

Unter solchen Umstéinden den Mut zum Zeugnis fiir Jesus Chri-
stus auch unter den Juden haben — ja, kann man denn das iiber-
haupt noch! Woher sollen wir ihn nehmen? Einzig und allein aus
Gottes Wort und aus Gottes Auftrag! «Gehet hin und machet zu
Jiingern alle Volker ... und beginnet dabei zu Jerusalem!» Das
steht in unserer Bibel, und zwar nicht nur ein einziges Mal, son-
dern betont und wiederholt. Es ist ein groBes Wunder Gottes und
zugleich eine niichterne Tatsache, daBl der Ruf zu Jesus Christus
auch heute noch von jiidischen Menschen gehért werden kann und
gehort wird. Es ist eine unverdiente Gnade Gottes, dal auch unter
uns heute jiidische Menschen sind, die, allem Versagen der Christen-
heit zum Trotz, nicht auf einen anderen, sondern mit uns Christen
zusammen auf den wiederkommenden Christus warten. Und es ist
ein ganz grofles Geschenk Gottes, daBl einzelne von diesen jiidischen
Menschen unsere, der Christen, Hilfe und Wegweisung suchen.

Sie warten also auch auf uns, solche Juden, dall wir ihnen den
Weg zu Jesus Christus zeigen. Vor einiger Zeit verstarb ein beriihm-
ter jiidischer Schriftsteller, Schalom Asch. Er hinterlieB folgende
Worte:

«Seitdem ich zum ersten Male mit Jesus von Nazareth in Beriih-
rung kam, erfiillt er mein Gemiit und mein Herz restlos. Frither
war ich unsicher, ich suchte jenes Etwas, nach dem so viele von uns
suchen, jene Sicherheit, jenen Glauben, der mir Frieden bringen
wiirde und durch den ich auch andern den Frieden vermitteln
konnte. In Jesus von Nazareth fand ich all das. Ach, ich konnte
gar nicht anders, ich mufte einfach iiber ihn schreiben!»

So schrieb ein Jude von Jesus Christus! Und was tun wir Chri-
sten fiir ihn? «Bist Du es, der da kommen soll, oder sollen wir auf
einen anderen warten?» Gott schenke es uns, dafl wir auf die
Johannesfrage auch vor unseren jiidischen Briidern und Schwestern
die rechte Liebe, die rechte Demut und auch die rechte Antwort
finden und geben diirfen: « Amen, ja komm, Herr Jesus!»

Amen, :

56



	Predigt über Matthäus 11,2-6

