
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 17 (1961)

Artikel: Predigt über Matthäus 11,2-6

Autor: Schäppi, Lydia

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961237

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961237
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


PREDIGT ÜBER MATTHÄUS 11,2—6

Von Lydia Schäppi, Zürich

Da aber Johannes im Gefängnis von den Werken Christi
hörte, sandte er ihm zwei seiner Jünger und ließ ihm sagen:
«Bist Du es, der da kommen soll, oder sollen wir auf einen
anderen warten » Jesus antwortete und sprach zu ihnen : «Gehet
hin und berichtet dem Johannes, was ihr hört und seht: Blinde
werden sehend und Lahme gehen, Aussätzige werden rein und
Taube hören, Tote stehen auf und den Armen wird die frohe
Botschaft verkündet, und selig ist, wer sich nicht an mir ärgert. »

Matth. 11,2—6

Johannes der Täufer sitzt im Gefängnis und wartet. Er wartet
auf Befreiung und Hilfe durch den, dem er selber den Weg
vorbereitet hat. Und er wartet darauf, daß es sich klar erweisen und
zeigen möge, ob dieser eine der Messias Israels sei oder nicht.

Johannes wartet auf all das seit vielen, vielen Wochen. Schon
im vierten Kapitel des Matthäusevangeliums wird von seiner

Gefangennahme berichtet. Seither ist viel Zeit verflossen, und Jesus

von Nazareth hat seine Jünger berufen, dem Volk das Evangelium
vom Reich Gottes gepredigt, in den Synagogen gelehrt und viele
Kranke und Elende wunderbar geheilt. Johannes der Täufer aber, sein

Wegbereiter, ist also noch immer im Gefängnis und wartet auf Hilfe.
Unter solchen Umständen und so lange vergeblich auf Hilfe

warten-müssen, das ist sicher nichts Schönes! Man kann dabei

ganz gewiß unruhig, unglücklich, ja verzweifelt werden. Überhaupt
ist das Wartenmüssen an und für sich nichts Schönes. Wir heutigen
Menschen verstehen das ja besonders gut. Wir werden nervös und
aufgeregt schon dann, wenn gar nichts Wichtiges oder Entscheidendes

von unserem Wartenmüssen abhängt, etwa vor einem roten
Stopplicht oder einer geschlossenen Barriere. Wir können darum
die Frage des Johannes, der so lange vergeblich auf Hilfe warten
muß, sehr gut verstehen: «Bist Du es, der da kommen soll, oder
sollen wir auf einen anderen warten?» Warum tut denn Jesus von

48



Nazareth nichts für Johannes?! Warum läßt er ihn im Gefängnis
schmachten?! Ist so einer wirklich der Messias? Am allerschlimm-
sten ist das Wartenmüssen für uns dann, wenn es uns sinnlos
vorkommt, und wir waren alle auch schon in Situationen, wo man
sich fragt, genau wie Johannes, warum denn? Wie lange noch?
Wozu?

Nun kann es sich freilich aber auch ereignen, daß so ein sinnloses

Wartenmüssen zu einem sinnvollen Wartendürfen wird in
einem menschlichen Leben. Eine werdende Mutter z. B. wird das

sicher sehr gut verstehen. Sie darf auf ihr Kindlein warten, und
das ist doch sicher etwas Sinnvolles, etwas Großes und Wunderbares.

Oder ein Mensch, der in Not ist und dringend eine Hilfe
nötig hat. Und nun kommt man zu ihm und sagt ihm: du darfst
auf diese Hilfe rechnen, sie kommt ganz gewiß und sie kommt
bald. Von jetzt an wird er sicher mit Freuden auf diese Hilfe warten.

Solch ein Warten kann darum etwas Gutes und Schönes sein,
weil es eben einen Sinn hat, weil es eine Frucht bringt, weil eine

Hoffnung darin liegt, die einmal erfüllt wird.
Und Hoffnung haben — ist das nicht unter Umständen

überhaupt das Allergrößte, was man haben kann im menschlichen
Leben? Es kann einem Menschen alles genommen werden, es kann
einer ein elendes Leben haben müssen, und er kann dennoch zuletzt
und zutiefst ein glücklicher Mensch sein! Einzig und allein darum,
weil er eine Hoffnung hat. Eine Hoffnung, die über ihn selber
hinausweist auf den hin, der es immer und unter allen Umständen,
auch dort, wo wir es nicht verstehen, gut mit uns meint. Und es

kann einer gar sein Leben verlieren müssen und sich darüber ganz
im klaren sein und dennoch nicht verzweifeln. Weil er eine Hoffnung

hat, die Hoffnung, daß der, der auch für ihn gestorben ist,
lebt und auch ihn zu einem neuen, ewigen Leben führen wird. So

kann durch das Hoffendürfen auch eine schwere, schmerzliche
Gegenwart für einen Menschen erträglich werden.

Und nun Johannes im Gefängnis! Nicht wahr, auch seine
Situation ist doch wirklich alles andere als schön! Und wir
möchten es ihm sicher alle von Herzen gönnen, daß auch sein
Wartenmüssen umgewandelt werden darf in ein Hoffendürfen,
daß auch ihm die Gewißheit geschenkt wird, trotz und in all

49



seiner jetzigen Not habe sein Leiden einen Sinn und bringe einmal
eine Frucht.

Aber ist das eigentlich so ganz sicher, daß das Leben im Gefängnis

für Johannes so viel ärger und schlechter war als das Leben,
das er vorher in der Welt geführt hat und am Jordan? Wir setzen
das so selbstverständlich voraus und vergessen dabei ganz, wer
denn dieser Johannes war. Eben doch ein Mensch, der gelitten hat
unter der Ordnung dieser, unserer Welt! Der sich nach einer neuen
Ordnung, nach einem neuen, besseren Leben sehnte. Einer, der
an den Menschen und ihren Einrichtungen radikal verzweifelte.
Einer, der alles Menschliche und Weltliche demonstrativ verließ
und in die Wüste hinaus ging, um dort nur noch von dem zu leben,
was die Wüste bietet : von Heuschrecken und wildem Honig. Einer,
der dann freilich doch auch wieder die Menschen suchte, nämlich
um sie aufzurütteln und zur Umkehr zu führen. Meint Ihr wirklich,
daß für so einen Mann das Leben im Gefängnis so viel dunkler war
als die Welt, in der er früher lebte? War für ihn nicht dieses ganze
Leben, diese ganze Welt einfach ein Gefängnis

Wir müssen uns Johannes vorzustellen versuchen in seinem
furchtbar ernsten Eifern ums Reich Gottes auf Erden, in seinem
Leiden, Mühen und Kämpfen. In solcher Lage traf er auf Jesus

von Nazareth. Er sah ihn und meinte, nun sei das neue, von ihm
so heiß ersehnte Leben da, und es werde jetzt durch Jesus von
Nazareth sofort alles wirklich werden, was er, Johannes, so sehr
suchte: eine Welt, wie sie ursprünglich war aus der Hand Gottes.
Ohne Not, ohne Tod, ohne Krieg, ohne Krankheit, ohne Schuld
und ohne Sünde. Eine Welt, in der der Starke dem Schwachen
wirklich dient, in der es gar kein Unrecht mehr gibt, sondern alles

heilig und gut ist. Von dem Moment an, wo er Jesus begegnete,
hat Johannes von sich selber weg und nur noch auf Jesus allein
hingewiesen. Er hat sich ihm völlig unterzogen und hat ihm ganz
und gar vertraut. Jesus von Nazareth war von jetzt an wirklich
seine einzige Hoffnung. Darum fand er dann auch die Kraft, dem

ungerechten, weltlichen Regiment eines Herodes zu trotzen. Das
brachte ihn wohl ins Gefängnis. Aber sicher ging er getrost dort
hinein, in völligem Vertrauen auf das begonnene Werk Christi.
Und es ging ihm wohl auch jetzt noch gar nicht so sehr um seine

50



eigene Befreiung als vielmehr eben darum, daß nun endlich, endlich
alles, die ganze Welt, durch Jesus Christus neu und anders und
besser werde.

Und dann, ja dann ist also doch nichts Durchgreifendes geschehen.

Johannes ist ja noch immer im Gefängnis und fragt sich: habe
ich so lange vergeblich gewartet und gelitten? Ist es ein Wunder,
daß endlich auch seine Hoffnung zu reißen droht, daß die Zweifel
kommen? Warum dauert das denn alles so endlos lange? Warum
kommt es jetzt nicht, das endgültig Neue? Und so schickt Johannes
schließlich zwei seiner Jünger zu Jesus mit der Frage: «Bist Du es,

der da kommen soll, oder sollen wir auf einen anderen warten »

Liebe Gemeinde, spürt Ihr es, daß in dieser Frage des Johannes
auch etwas tief Ergreifendes und Erschütterndes liegt? Johannes,
der so arg Enttäuschte, der so lange und tief Leidende, er hat also,

trotz allem, noch immer eine Hoffnung! Er läßt sie sich einfach
nicht nehmen. Der Messias muß doch einfach kommen Und selbst

wenn es dieser Jesus von Nazareth nicht sein sollte, selbst wenn er,
Johannes, mit allem bei ihm auf die falsche Karte gesetzt haben
sollte — dann wird er eben auf einen anderen warten. Selbst wenn
also sein ganzes bisheriges Leben und Leiden und Kämpfen
vergeblich war, er gibt die Hoffnung nicht auf, er wartet auf ihn.

Vielleicht ist doch wohl gerade hier der Moment, wo wir uns
darüber ganz klar werden müssen, daß dieser Mann, der so

unerschütterlich ist in seinem Glauben und Hoffen, ein Jude war.
Wenn wir etwa sagen: «das ist typisch jüdisch», so meinen wir

damit meist etwas mehr oder weniger Abschätziges und manchmal
auch etwas ganz und gar nicht Gutes. Aber seht: was der Täufer
Johannes hier gesagt und getan hat, auch das ist nun eben —
«typisch jüdisch»! Unerschütterlich auf eine neue, bessere Zeit,
auf Gottes Regiment auf Erden hoffen! Allem schweren eigenen
Erleben zum Trotz auf den Trost Israels warten! Felsenfest und
durch alles Leiden hindurch an den glauben, der kommen wird,
um Israel und mit ihm alle Völker einmal zu erlösen!

Wenn es heute überhaupt noch so eine Hoffnung gibt in der
Welt, dann haben wir das dem jüdischen Volk zu verdanken. In
dieser Hoffnung hat es eine 2 Jahrtausende dauernde Fremdlingsschaft

ertragen können. In dieser Hoffnung hat es immer wieder

51



Verfolgung und Vernichtung, bis und mit Hitlers 6 Millionen
jüdische Menschen umfassenden Massenmord, überstanden. In dieser

Hoffnung hat es angefangen, zurückzuwandern ins Heilige Land.
Und in dieser Hoffnung baut es heute neu seinen Staat.

Aber zu Christus sagen sie noch immer Nein, die Juden, fast
alle und auch heute noch. Sie sehen nicht, daß er die Erfüllung aller
und also auch ihrer Hoffnungen ist. Sie haben die Frage des Johannes

selber beantwortet, und zwar negativ. Sie sagen: wir müssen
auf einen andern warten. Jesus von Nazareth ist nicht der, der
uns und der ganzen Welt helfen könnte. Er ist nicht der Messias,
kein Heiland. Seit Jahrhunderten warten sie nun auf diesen andern,
und noch immer warten viele von den Juden auf ihn, und es sind
gerade die Besten dieses Volkes, die dieses Warten und Hoffen auf
den Messias auch heute noch nicht aufgegeben haben.

Wenn man heute als Christ mit einem frommen Juden ins
Gespräch über den Glauben kommt und ihn dann fragt, warum er
denn noch immer auf den Messias warte, dann antwortet er einem :

so steht es in unserer Bibel und in all unseren heiligen jüdischen
Schriften, und wir Juden vertrauen darauf, daß Gottes Wort, weil
es eben Gottes Wort ist, sich einmal erfüllt. Und wenn man ihn
dann weiter fragt: Ja, aber warum kannst du denn nicht an Jesus

Christus glauben? Warum kannst du nicht sehen, daß er wirklich
und wahrhaftig der Messias und also auch die Erfüllung all deiner

Hoffnung ist Dann wird einem zur Antwort, Gott habe sein Reich
doch nicht nur als etwas, das nach dem Tode komme verheißen,
sondern als eine neue Wirklichkeit auf dieser, unserer Erde, und
durch den Messias, der einmal Gottes Reich bringe, müsse darum
ein ganz anderes Leben auf diese Welt kommen mit ganz anderen

Lebensbedingungen. Durch Jesus von Nazareth aber sei doch gar
nichts besser geworden : immer noch gebe es Not und Tod, Krieg
und Krankheit, Schuld und Sünde

Liebe Gemeinde, was sollen wir Christen daraufhin sagen? Ich
glaube, wir sollten es den Juden nicht zum Vorwurf machen und
nicht allzu rasch von ihrer Verstocktheit reden, wenn sie hier, auf
unserer Erde, ein neues, ein anderes, ein besseres Leben sehen und
haben wollen. Jesus hat sich ja auch nicht entrüstet über die Frage,
die die beiden Johannesjünger an ihn stellen! Er hat sie nicht

52



zurückgewiesen. «Bist Du es, der da kommen soll, oder sollen wir
auf einen anderen warten?» Er hat diese Frage verstanden und
auch die Not, aus der heraus sie gestellt wurde. Und er hat sie

ihnen auch ausführlich beantwortet. Das, was Christus sagt, das
sollte doch wohl auch unsere Antwort sein, wenn die Juden nun
kommen und uns Christen fragen: wie könnt ihr Christen denn

eigentlich immer noch glauben, daß dieser Jesus von Nazareth der
Messias sei?

Jesu Antwort lautet: «Gehet hin und berichtet dem Johannes,
was ihr hört und seht: Blinde werden sehend und Lahme gehen,
Aussätzige werden rein und Taube hören, Tote stehen auf und
den Armen wird die frohe Botschaft verkündet, und selig ist, wer
sich nicht an mir ärgert. »

«Gehet hin und berichtet dem Johannes, was ihr hört und seht.»

Jesus speist also die, die ihn fragen, nicht mit schönen, gescheiten,
aber ihnen unverständlichen Theorien ab. Er stellt sie nicht auf
einen Boden, auf dem sie sich unsicher fühlen, wo sie ja gar nicht
mehr mitkommen könnten. Er macht sie vielmehr ganz direkt und

ganz praktisch auf bestimmte Tatsachen in ihrer allernächsten
Umgebung aufmerksam. Es geschehen da freilich seltsame, wunderbare

Dinge. Aber — jeder kann sie doch sehen und hören, wer nur
Augen und Ohren offen hält. Dort, wo Jesus hinkommt, dort
geschieht eben etwas. Dort wird manches ganz anders, als es vorher

war. Wunderbare Heilungen kommen vor, und Menschen werden

umgestaltet. Arme und Verschupfte werden plötzlich wichtig,
zu Hauptpersonen. Auch heute noch

Zwar wird man nun wohl sofort einwenden, ja, das sei ja schon
alles ganz recht und schön und gut, aber das gebe es doch heute
kaum mehr, Krankenheilungen im Namen Jesu. Und sicher gebe
es keine Totenerweckungen mehr, und überhaupt sei das so eine
Sache mit diesen Wundern, und jedenfalls könne man den heutigen,
modernen Menschen und etwa gar noch den heutigen Juden nicht
damit kommen. Das alles würde doch sicher keinen einzigen von
ihnen überzeugen und auch keinen einzigen zu Jesus führen.

Liebe Gemeinde, der Herr Jesus legt in seiner Antwort, die er
den Johannesjüngern gibt, keinen, aber wirklich gar keinen besonderen

Nachdruck auf das Wundergeschehen an sich. Alle diese

53



wunderbaren Heilungen und selbst die Totenauferweckungen sind
nämlich, für sich allein genommen, gar nicht so wichtig. Sie sind
nicht die Hauptsache. Sie sind ja noch nicht das volle neue Leben
selber, noch nicht die ganze neue Welt Gottes, die wirklich
verheißen ist und auf die alle Gläubigen aus Juden und Christen
warten. All das, was sich hier ereignet hat an wunderbarem
Geschehen ist vielmehr ein Zeichen, ein Hilfsmittel, das Jesus braucht,
um den Menschen um ihn herum zu zeigen, daß im ganz Kleinen
und Bescheidenen das Endgültige schon Ereignis wird.

Mit anderen Worten: Jesus antwortet denen, die ihn fragen: bist
Du es, der da kommen soll, oder sollen wir auf einen anderen

warten?: Warten müßt ihr noch, aber nicht auf einen anderen! Das
Reich, das Gott euch geben will, und das mit meinem Kommen
angebrochen ist, das ist ein Reich, das Zeit braucht. Genau so, wie
der Frühling Zeit braucht, damit Sommer und Herbst und Frucht
und Ernte aus dem Blühen werden kann. Das Reich Gottes fängt
an im Kleinen und in Niedrigkeit. Es beginnt bei den Armen,
Unscheinbaren, denen zuerst das Evangelium verkündet wird und
die es auch zuerst verstehen. Die Welt wird nicht einfach schlagartig

in ein Paradies verwandelt. Das Reich Gottes will vielmehr
wachsen und es will Glauben finden bei den Menschen.

Auch Jesus selber will Glauben finden bei den Menschen Darum
kommt auch er klein und unscheinbar, und selig ist, wer sich nicht
an ihm ärgert! Man kann also an ihm vorübergehen. Man kann
ihn gar nicht sehen wollen. Man kann ihn ablehnen und man kann
ihm auch widersprechen. Jesus Christus sucht Menschen, wirkliche,
volle Menschen, nicht einfach willenlose Kreaturen

Jeder Mensch aber, der ihn wirklich finden darf, der erfährt, daß

er uns alles gibt, was wir brauchen im Leben und im Sterben. Er
schenkt uns allen Vergebung und er schenkt uns allen eine Zukunft.
Er ist die Antwort auf alle unsere Fragen, auch auf die, die wir
jetzt noch gar nicht lösen können. Wenn wir uns nur an ihm halten,
dann ist es wirklich aus mit der Angst, mit dem Krampf, mit der
Hoffnungslosigkeit und mit der Verzweiflung. Er ist der Weg, die
Wahrheit und das Leben. Was er uns gibt, ist aber ein so wunderbares

Geschenk, ein so großes, unverdientes Glück, daß es uns, als

solches, auch verpflichtet anderen zu dieser gleichen Seligkeit zu

54



verhelfen. Auch andere sollen nicht mehr verzweifeln müssen,
sondern eine starke, sichere Hoffnung haben. Das ist der Auftrag der
Mission, und er ist nicht nur an den Heiden zu tun, sondern auch
an den Juden, die sich im großen ganzen noch immer in der Lage
eines Johannes im Gefängnis befinden.

Wie aber sollen wir diesen Auftrag ausrichten? Was können wir
tun Ich glaube, zuallererst müssen wir — immer wieder — Gott
um Vergebung und um die richtige Liebe und dann auch um den
Mut zum Zeugnis für Jesus Christus auch unter den Juden bitten.

Die Bitte um Vergebung — ist das nicht etwas, das wir gerade
heute wieder im Blick auf die Juden ganz besonders nötig haben?
Es sind etwas mehr als 15 Jahre her, da wurden im Namen sog.
christlicher Völker die Juden millionenweise hingemordet, einzig
und allein nur darum, weil sie eben Juden waren, und die Ereignisse

der jüngsten Zeit haben uns doch wohl mehr als deutlich
gezeigt, daß die Gesinnung, aus der heraus diese Greuel geschehen
sind, heute alles andere als tot ist.

Aber es gibt viele, und es gibt sie auch unter den Christen, die

von diesen Dingen heute gar nicht mehr gerne hören. Vielleicht hat
es auch unter uns hier solche, die finden, man solle sie doch nun
endlich einmal ruhen lassen und nicht auch noch von der Kanzel
aus wieder darüber reden. Schließlich können wir hier in dieser
Kirche ja wohl nichts für die Greuel, die da an den Juden geschehen
sind. Wir haben sie nicht, nie gewollt und wir waren auch nicht
dabei. Ja gewiß, liebe Freunde, wir haben sie — gottlob — nicht
gewollt und wir waren — gottlob — nicht dabei, als man die Juden
haßte, plagte, vernichtete. Aber seht, sie, die Juden, die fragen
uns trotzdem, auch uns, die braven, wohlmeinenden Schweizerchristen

und nicht nur die bösen Antisemiten jenseits unserer
Kirchen und Grenzen; sie fragen auch uns und sie fragen uns
gerade heute wieder: Warum tut ihr Christen denn eigentlich nie
etwas Entscheidendes für uns Juden? Warum läßt ihr das immer
wieder geschehen, daß man uns haßt und gar vernichtet? Sieht sie

so aus, eure neue Welt? Heißt euch euer Christus so zu leben?
Was könnten wir Juden da schon bei ihm zu suchen und zu finden
haben

Wie oft stehen wir Christen den Juden ganz einfach im Wege,

55



wie oft verdecken wir ihnen den wahren Christus, so daß sie ihn
ja gar nicht sehen können und gar nicht wissen, wie er wirklich
ist! Und darum fragen sie uns dann, und sie fragen uns gerade
heute : müssen wir Juden nicht auf einen anderen warten

Unter solchen Umständen den Mut zum Zeugnis für Jesus Christus

auch unter den Juden haben — ja, kann man denn das
überhaupt noch! Woher sollen wir ihn nehmen? Einzig und allein aus
Gottes Wort und aus Gottes Auftrag! «Gehet hin und machet zu
Jüngern alle Völker und beginnet dabei zu Jerusalem!» Das
steht in unserer Bibel, und zwar nicht nur ein einziges Mal,
sondern betont und wiederholt. Es ist ein großes Wunder Gottes und
zugleich eine nüchterne Tatsache, daß der Ruf zu Jesus Christus
auch heute noch von jüdischen Menschen gehört werden kann und
gehört wird. Es ist eine unverdiente Gnade Gottes, daß auch unter
uns heute jüdische Menschen sind, die, allem Versagen der Christenheit

zum Trotz, nicht auf einen anderen, sondern mit uns Christen
zusammen auf den wiederkommenden Christus warten. Und es ist
ein ganz großes Geschenk Gottes, daß einzelne von diesen jüdischen
Menschen unsere, der Christen, Hilfe und Wegweisung suchen.

Sie warten also auch auf uns, solche Juden, daß wir ihnen den

Weg zu Jesus Christus zeigen. Vor einiger Zeit verstarb ein berühmter

jüdischer Schriftsteller, Schalom Asch. Er hinterließ folgende
Worte :

«Seitdem ich zum ersten Male mit Jesus von Nazareth in Berührung

kam, erfüllt er mein Gemüt und mein Herz restlos. Früher
war ich unsicher, ich suchte jenes Etwas, nach dem so viele von uns
suchen, jene Sicherheit, jenen Glauben, der mir Frieden bringen
würde und durch den ich auch andern den Frieden vermitteln
könnte. In Jesus von Nazareth fand ich all das. Ach, ich konnte
gar nicht anders, ich mußte einfach über ihn schreiben!»

So schrieb ein Jude von Jesus Christus! Und was tun wir Christen

für ihn? «Bist Du es, der da kommen soll, oder sollen wir auf
einen anderen warten?» Gott schenke es uns, daß wir auf die
Johannesfrage auch vor unseren jüdischen Brüdern und Schwestern
die rechte Liebe, die rechte Demut und auch die rechte Antwort
finden und geben dürfen: «Amen, ja komm, Herr Jesus!»

Amen.

56


	Predigt über Matthäus 11,2-6

