
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 17 (1961)

Artikel: Wie sollen wir die Bibel lesen?

Autor: Ben-Chorin, Schalom

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961235

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961235
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


WIE SOLLEN WIR DIE BIBEL LESEN?*

Von Schalom Ben-Choren, Jerusalem

«Es gibt bei uns Kreise, die in einem von allem anderen losgelösten

Bibelstudium eine Fehlentwicklung erblicken, eine befremdliche

Kombination von Atheismus, Christentum oder Islam — Gott
behüte — mit dem Studium der Schrift. Ich aber glaube, daß gerade
darin die Größe der Bibel liegt, daß sie zu jedem Juden unmittelbar
spricht, unabhängig von seiner religiösen und weltanschaulichen
Einstellung. »

Dieses Bibel-Bekenntnis ließ Ministerpräsident Ben-Gurion
anläßlich der Eröffnung des sechsten israelischen Landeskongresses
für Bibelforschung in Jerusalem 1958 verlauten. Es blieb nicht
unwidersprochen. Der nächste Redner war der Altmeister des
akademischen Bibelstudiums in Israel, der über achtzigjährige Professor
M. Z. Segall, der das Eröffnungsreferat über die Rückkehr nach
Zion und die Erlösung Israels bei Deuterojesaja hielt. Der Professor
wurde zu Ende seiner Darlegungen aber selbst zum Propheten,
verließ den akademischen Rahmen und predigte den Versammelten,
inklusive — oder gerade — dem Ministerpräsidenten die Botschaft
innerer Einkehr, geistiger Erneuerung, moralischer Umkehr und
religiöser Erweckung.

«Man liest die Bibel bei uns als ein Stück antiker Literatur, wie
die Rollen vom Toten Meere, aber die Bibel meint mehr, sie fordert
von uns Glaube und Mizwoth...»

Die falsche Einstellung gegenüber der Tradition hat, nach
Segall, zu einem moralischen Debakel geführt. Während die politische
und territoriale Regeneration Israels sich in unseren Tagen vor
aller Augen vollzogen hat, haben wir religiös-ethisch versagt. Wir
lernen die Bibel — aber als Geschichte und Literatur — nicht als

Botschaft des lebendigen Gottes und Wegweiser für unser Leben
als Einzelne und als Gemeinschaft.

* Aus «Jedioth Chadaschoth »

40



Zwei grundsätzliche Auffassungen prallten hier aufeinander,
vertreten von hervorragenden Wortführern. Ben-Gurion vertraut
der Kraft der Bibel, Prof. Segall fordert, daß man sich der Bibel in
jener Ehrfurcht nähere, die Tradition und Glaube vorschreiben.

Der Vorsitzende der Israelischen Gesellschaft für Bibel-Forschung,

Chajim Gevarjahu, erschrak zutiefst, als er dieses hier sich
offenbarenden Gegensatzes gewahr wurde. Obwohl er persönlich
durchaus der Richtung Segall angehört, beeilte er sich zu erklären,
daß innerhalb der Gesellschaft alle Richtungen Platz finden müssen
und die Gesellschaft als solche sich nicht festlegen kann. Man will
die Liebe zur Bibel und ihr Studium als einigendes Band des Volkes
immer enger knüpfen, um so fromme und freie Kreise zu gemeinsamer

Bibelarbeit zu vereinigen. Nur in Israel ist die Bibel ja
Gemeingut der Frommen und Freien, während sowohl in der Diaspora
wie auch bei den christlichen Völkern das Bibel-Studmm mehr eine
Sache der Theologen ist.

Für uns in Israel aber ist die Bibel eben das nationale Geschichtsbuch,

die Quelle der Sprache, das Lehrbuch der Heimatkunde, der

Geographie des Landes, der Archäologie Israels. Sie ist darüber
hinaus aber, ohne Frage, Heilige Schrift. Hier scheiden sich die
Geister: für die Religiösen ist der Thenach primär heilige Schrift:
Quelle der Offenbarung Gottes und ihr Niederschlag, für alle Zeiten

grundlegendes Gesetz, Verheißung und Strafandrohung, Ausdruck
von Gottes Gnade und Gericht mit seinem alten Bundesvolk Israel.

Zwischen der orthodox-fundamentalistischen Auffassung, die
keinerlei Bibelkritik zuläßt und der historisch-philologischen
Betrachtungsweise gibt es unendlich viele Variationen, die auf dem
Bibelkongreß auch zum Ausdruck kamen.

Die Frage, um die es hier geht, greift aber über den Bibelkongreß
weit hinaus, berührt auch die Diskussion um die Judentumskunde
oder die Vertiefung jüdischen Bewußtseins im Schulunterricht.
Auch und gerade dieses neue Fach der allgemeinen Schulen Israels
ist vom religiösen Mutterboden nicht zu trennen.

Die religiösen Kreise, von der Orthodoxie bis zum religiösen
Liberalismus, sind sich darin einig, daß die Bibel als heiliges Buch
und die Judentumskunde als Ausdruck jüdischen Glaubens
verstanden sein wollen.

41



Die linksgerichteten und bürgerlich-freisinnigen Kreise aber, bis
hinein in die Kreise ideologisch bewußter Atheisten, betonen, daß

man den Glauben nicht erzwingen kann. Und auch das ist zweifellos

richtig.
Was ist zu tun? Es ist ein großes Glück, daß heute das Studium

der hebräischen Bibel bei uns so populär geworden ist. Unabhängig
davon, ob ein Israeli in der Bibel Gottes Wort oder nur das ferne
Echo lebendiger Offenbarung sieht, oder ob er die Bibel nur als

nationales, literarisches und archäologisches Dokument gelten lassen

will — solange er sie liest, lernt, studiert, sich mit ihr
auseinandersetzt, gilt das Wort, daß die «Thora nahe bei uns» ist, daß
sie nicht jenseits des Meeres und fern im Himmel sieh befindet, so
daß man fragen müßte, wer holt sie uns herbei, wie es die Schrift
selbst formuliert.

In der Kontroverse zwischen Ben-Gurion und Segall halte ich
es mit... Martin Buber, unserem großen Lehrer. Buber hat in
seinem Essai «Der Mensch von heute und die Bibel» darauf
hingewiesen, daß wir uns der Bibel öffnen müssen. Unvoreingenommen
sollten wir ihr begegnen. Nicht kann man fordern und erwarten, daß
der Agnostiker des 20. Jahrhunderts das Opfer des Intellekts
bringt und trotz aller Widersprüche und historischen Bedingtheiten,
die er in der Bibel zu finden meint, bekennt: jedes Wort ist hier
absolute Wahrheit. Würde man ein solches Bekenntnis fordern,
so müßte man weiteste Kreise vom Studium der Bibel ausschließen.

Und wer wäre berechtigt dies zu fordern? Wenn man aber
unvoreingenommen, auch negativ unvoreingenommen an die Bibel herangeht,

so kann es sehr wohl geschehen, daß das Wort «zündet»,
daß wir angesichts der offenbaren Erfüllung biblischer Prophétie
in unseren Tagen aus kritischen Lesern zu Gläubigen werden.
Vielleicht nicht im Sinne der Orthodoxie, aber im Sinne der Bibel selbst,
die den Akzent auf das «neue Herz» legt, das dem Menschen gegeben
wird, der vom Worte Gottes existentiell berührt ist.

Wir sollen ruhig auch von anderen lernen. Ein großer Theologe
unserer Zeit, Karl Barth, hat uns jene «dialektische Position»
aufgezeigt, die die des heutigen Menschen, auch des Israeli, ist: wir
sind zugleich Ungläubige und Gläubige, zwei Seelen leben ach in
unserer Brust. Und wir sollen uns zu diesem unserem Sosein offen

42



bekennen. Das heißt in bezug auf die Bibel, sollen wir ihre literarisch-
historische Außenseite mit allen Mitteln der Kritik und der
Forschung uns kritisch erarbeiten, aber zugleich sollen wir offen bleiben
für die ewige Botschaft, die aus den MenschenWörtern der Bibel
als Gottes Wort zu uns spricht. Die Bibel ist (nach Karl Barth)
nicht die Offenbarung, sondern die Offenbarung geschieht in ihr.
«Je und je», wie Buber sagt, immer wieder, immer neu, immer
anders. Einer wird von einem Worte der Thora getroffen, ein
anderer findet sich von Jesaja her angeredet, ein Dritter spürt in
Hiob das Gleichnis seines Lebens und wird von daher erfaßt.

Wie sollen wir die Bibel lesen? Unvoreingenommen. Auf alles

gefaßt. Offen für Kritik und offen für die Botschaft des Glaubens.
Vertrauen wir auf die Kraft des biblischen Wortes, das an uns
arbeitet, wenn wir an ihm arbeiten.

DER ORT DES LETZTEN MAHLES JESU
UND DAS HEUTIGE COENACULUM

Von Hans Kosmala, Jerusalem (Israel)

Am Gründonnerstag gedenkt die ganze Christenheit des letzten
Mahles Jesu mit seinen Jüngern. Hier in Jerusalem wird noch heute
ein Raum gezeigt, in welchem Jesus dieses Mahl gehalten haben
soll. Was ist das für ein Raum, und wie verhält es sich mit seiner
Tradition?

Der heutige Bau ist über 600 Jahre alt. Er kann also selbst
nicht der ursprüngliche Saal sein, in welchem das Passahmahl
gefeiert und das Abendmahl eingesetzt wurde. Dennoch aber gibt
es eine noch ältere Tradition, welche den Ort des Mahles gerade
mit diesem Stück Boden des heute sogenannten Zionsberges
verknüpft. Diese reicht allerdings nur bis zum Ende des 4. Jahrhunderts

zurück. Sonst hören wir aus dieser Zeit, daß die Christen

43


	Wie sollen wir die Bibel lesen?

