Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 17 (1961)

Artikel: Lecture juive et lecture chrétienne de I'Ecriture sainte
Autor: Amsler, Samuel

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961234

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961234
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LECTURE JUIVE ET LECTURE
CHRETIENNE DE L’ECRITURE SAINTE})

Par SAMUEL AMSLER, L’Isle

La recherche biblique contemporaine est marquée par 1’élar-
gissement considérable du dialogue cecuménique. Le «renouveau
biblique» touche non seulement les confessions issues de la Ré-
formation et traditionnellement attachées & 1’Ecriture, mais aussi
les Eglises orthodoxes, et I'Eglise catholique-romaine, en France
notamment. La Bible fut de tout temps le patrimoine commun
des Eglises chrétiennes, aussi ne faut-il pas s’étonner qu’elle soit
aujourd’hui le lieu par excellence de leur rencontre. C’est d’ailleurs
le seul terrain sur lequel leur marche vers 1'unité puisse espérer
aboutir. Il faut s’en réjouir. Bien plus, il faut que s’intensifie cette
recherche renouvelée du sens et de la portée du témoignage biblique
dans le monde actuel.

On ne saurait pourtant oublier que I’Eglise chrétienne a hérité
une partie importante de son patrimoine biblique des mains du
peuple juif, avec lequel elle a le privilége de le partager. Les chré-
tiens ne sont pas les seuls ni méme les premiers a lire le récit de
la sortie d’Egypte, a écouter les prophétes et a prier les psaumes.
Les Juifs le font depuis bien plus longtemps. Quant au Nouveau
Testament lui-méme, il faut reconnaitre que les Evangiles et les
Epitres demeurent incompréhensibles en dehors du cadre théolo-
gique que représente le témoignage de 1’Ancien Testament? C’est

1 Conférence prononcée en allemand a la féte annuelle de la section
bernoise de la Mission évangélique suisse aupres des Juifs, & Berne, le 9 oc-
tobre 1960. Texte frangais original annoté et légérement retouché par
Pauteur.

2 Sur ce point universellement admis aujourd’hui par les exégétes du
Nouveau Testament, cf. en particulier C. H. Dodd: According to the Scrip-
tures. The Substructure of N. T. Theology, London 1952: «The fundamental
and regulative ideas of Christian theology as it meets us in the N. T. arise
directly out of the understanding of these scriptures in relation to the
evangelical facts» (p. 111).

24



dire qu’au moment méme ou les diverses Eglises chrétiennes ouvrent
la Bible pour y entendre la Parole de Dieu, elles se trouvent non
seulement les unes 4 ¢6té des autres, mais encore toutes ensemble
a cdté du peuple juif. Ainsi que I’a rappelé encore récemment
André Lacocque?, 1’cecuménisme ne connaitra véritablement sa
plénitude qu’en renouant le dialogue avec Israél & qui, comme le
dit saint Paul, «appartiennent ’adoption, la gloire, les alliances,
la loi, le culte et les promesses» (Rom. 9, 4).

Reconnaissons-le, ce dialogue s’est aujourd’hui engagé, du moins
entre les spécialistes de 1’Ecriture sainte. L’Organisation Interna-
tionale pour I’Etude de l’Ancien Testament tient des congreés
périodiques qui assemblent indifféremment les chercheurs juifs et
chrétiens, et 'organe de cette société, la revue Vetus Testamentum,
publie chaque trimestre des contributions des uns aussi bien que
des autres. Qu’on pense aussi a la collaboration intense autour
des fameux manuscrits découverts dés 1947 prés de la mer Morte,
maintenant exposés & Jérusalem, et sur lesquels se penchent les
biblistes et les archéologues les plus réputés de notre temps. Ce
n’est pas d’aujourd’hui que datent de tels échanges. On sait que
le premier & avoir mis en question l'attribution des cinq premiers
livres de la Bible & Moise fut le rabbin Aben Esra, au XII¢ siécle,
véritable précurseur de la critique biblique moderne ; et que I'illustre
philosophe juif Baruch Spinoza dressa, en 1670 déja, dans son
Tractatus theologico-politicus, le programme de la science biblique
mise en ceuvre au XIXe siecle par tant de savants chrétiens. Sou-
haitons que ces ouvertures entre I’Eglise et la Synagogue sur le
plan biblique aillent en s’élargissant et qu’elles sortent des cercles
restreints des savants pour s’étendre peu & peu a tous les croyants,
Juifs et chrétiens, qui lisent I’Ancien Testament.

Pourtant, cette rencontre nécessaire des Juifs et des chrétiens
autour des Ecritures de I’ancienne alliance n’est pas sans soulever
de multiples questions.

Les unes, celles que Juifs et chrétiens abordent aujourd’hui
le plus volontiers, sont d’ordre plut6t technique. Elles concernent

3 «Israél, pierre de touche de ’cecuménisme», Verbum Caro 48, 1958,
p. 331ss.

25



le sens des mots, des tournures, des concepts de la langue hébraique,
comme aussi son histoire et la mentalité particuliére du peuple
au sein duquel s’est formé, transmis et fixé le témoignage de
I’Ancien Testament. Dans ce domaine, les Occidentaux que nous
sommes avons beaucoup & apprendre des Juifs. Ceux-ci ne conti-
nuent-ils pas de vivre leur foi en hébreu, et n’héritent-ils pas d’une
tradition issue de ’Ancien Testament, méme si elle a subi au cours
des siécles diverses influences extérieures? Il est certain que les
fideles de la Synagogue entendent le texte biblique plus directement
et plus profondément que nous, qui le recevons généralement 4
travers des traductions et surtout dans des mentalités étrangeéres
au milieu biblique. Qu’on songe simplement & des mots comme
la chair, ou l’espril, et aux malentendus qu’ils soulévent dans nos
langues formées & I’école de la philosophie grecque®. Autre exemple:
le terme par lequel I’hébreu désigne habituellement ’homme, adam,
fait allusion & 'adamah, la terre arable, la glaise. A I'oreille d’un
Israélite, ce terme évoque 'homme formé de la terre et dépendant
du sol, ’homme dans sa fragile existence terrestre?®.

La lecture juive et la lecture chrétienne de 1’Ancien Testament
soulévent aussi des questions plus profondes, car au dela de la
langue et de la mentalité particuliéres du peuple élu, elles touchent
8 la compréhension méme de la révélation de Dieu aux hommes.
Ces questions centrales, plus délicates bien sir, demeurent encore
trop & I’écart des discussions actuelles, aussi est-ce a elles que je
voudrais consacrer ici quelques réflexions. Il ne s’agit pas d’établir
un bilan, ni méme d’esquisser & grands traits les positions respec-
tives des uns et des autres. Il y faudrait une documentation plus
étendue. Mon propos est ailleurs: la lecture paralléle des mémes
Ecritures a la synagogue et a 1’église ne s’inscrit-elle pas dans une
optique propre aux Juifs d’une part et aux chrétiens d’autre part,

4 Pour une confrontation de la pensée hébraique et de la pensée grecque,
cf. C. Tresmontant: Hssat sur la pensée hebraique, Paris 1953 (Lectio Divina
12); et Th. Bomann: Das hebrdische Denken im Vergleich mit dem griechi-
schen, Gottingen, 2. Aufl. 1954.

5 J’ai souligné ce point particulier de l’anthropologie hébraique dans
«Adam le terreux, dans Gen, 2—4», Revue de Théologie et de Philosophie
1958, p. 107—112.

26



ce qui leur fait voir sous un jour particulier les documents de
I’alliance de Yahweh avec Israél? Et si tel est le cas, ces deux op-
tiques sont-elles également capables de rendre le sens du témoignage
de I’Ancien Testament, ou bien 'une devrait-elle 'emporter sur
I'autre?

Bien sfir, je ne demande pas d'une maniere globale: lequel a
raison, le Juif ou le chrétien? Car je ne serais alors plus chrétien,
et je ne croirais plus avec les apdtres que «Jésus est, sous le ciel,
le seul nom qui ait été donné aux hommes, par lequel nous devions
étre sauvés» (Act. 4, 12). Nous n’avons pas a renoncer a notre foi
chrétienne pour rejoindre les Juifs et devenir Juifs avec eux. C’est
solidement fondé sur le Christ Jésus que 'ap6tre Paul discute avec
les Juifs et qu’il médite sur le mystére de leur destinée. Mais je
demande: la foi en Jésus-Christ aide-t-elle les chrétiens a lire
I’Ancien Testament dans son véritable sens, ou leur fournit-elle
un point de vue qui fausse leur lecture de 1’Ancien Testament
et les empéche de le comprendre aussi bien que les Juifs? Autre-
ment dit: ’Ancien Testament ne serait-il pas un livre juif, qu’il
faut lire & la maniére juive, et que 'on ne peut bien comprendre
qu’en mettant de c6té sa foi en Jésus-Christ?

Si on le pense, il me semble qu’il n’y a alors pour le chrétien
que deux solutions: Ou bien il abandonne I’Ancien Testament; il
le considére comme une sorte de préface a 1’évangile, intéressante
peut-étre, utile & la compréhension du Nouveau Testament, voire
méme aussi passionnante que la succession des étapes d’une évo-
lution religieuse, mais non plus nécessaire et indispensable pour
Pactualité de sa foi chrétienne. Cette attitude peut prendre plu-
sieurs formes. La forme virulente fut celle de Marcion au II¢ siécle;
c’est celle des antisémites modernes qui ne veulent plus rien savoir
de cette partie de 1’Ecriture sainte — et qui se trouvent trés vite
génés dans maintes parties du Nouveau Testament, pour ne pas
dire devant Jésus lui-méme. Cette attitude peut prendre aussi la
forme plus cachée qu’elle a dans la vie de tant de chrétiens qui ne
savent plus que faire aujourd’hui de leur Ancien Testament et
renoncent & le lire. Mais c’est toujours le méme abandon, de prin-
cipe ou de fait, d'un Ancien Testament considéré comme un livre
juif.

27



Ou bien, c’est I'attitude inverse. Le chrétien s’applique effective-
ment & lire I’Ancien Testament & la maniére juive. Il prend bonne
note de toutes les prescriptions de la loi qui sont encore applicables
aujourd’hui: le sabbat, la circoncision, les prescriptions alimentaires,
que sais-je encore? Kt il se demande avec une sorte de mauvaise
conscience §’il ne devrait pas se mettre lui aussi a les observer.
Certains 8’y sont déja mis! Avec de nombreux textes prophétiques,
il compte sur le rassemblement final de tous les Juifs en Palestine,
sur la reconstruction du temple et 'affluence de toutes les richesses
des nations... Et peut-étre prendra-t-il lui-méme, un jour, la route
de Jérusalem. Bref, il ajoute a sa foi chrétienne édifiée sur le
Nouveau Testament un certain nombre de doctrines et de pré-
ceptes qui lui viennent directement de 1’Ancien Testament et qu’il
essaie de concilier, plutét mal que bien je le crains, avec I'évangile
de Jésus-Christ. Apreés tout, si la premiére partie de notre Bible
est juive, ne devrais-je pas devenir un chrétien juif?

Rejeter 'Ancien Testament comme un livre démodé par la
venue de Jésus-Christ, ou au contraire le conserver, en bloc ou en
parties, comme une Ecriture qui a son autorité indépendamment
de Jésus-Christ, cela me parait deux fausses solutions au probléeme
de I’Ancien Testament dans 1’Eglise, deux maniéres erronées d’en-
gager le dialogue avec les lecteurs juifs de I’Ancien Testament.
Car ces deux attitudes, si éloignées soient-elles 'une de I'autre, re-
posent en fait sur une méme base. Elles postulent toutes deux
qu’on ne peut vraiment lire et comprendre I’ Ancien Testament qu’en
faisant abstraction de Jésus-Christ et en le lisant & la maniére juive.

Telle n’était pas 1’opinion de 'apétre Paul qui écrit aux chré-
tiens de Rome: «Tout ce qui a été écrit & ’avance 1’a été pour notre
instruction, afin que, par la patience et par la consolation que
donnent les Ecritures, nous possédions I'espérance» (Rom. 15, 4).
A Tégard de la lecture de I’Ancien Testament par les Juifs, il
écrit au contraire: «Leur intelligence a été obscurcie, car jusqu’a
ce jour, quand ils lisent ’ancienne alliance, ce méme voile demeure,
sans étre levé, parce que c’est par le Christ seul qu’il peut dis-
paraitre. Ainsi aujourd’hui encore, chaque fois qu’on leur lit
Moise, ce voile est étendu sur leur coeur. Quand ils se convertiront
au Seigneur, ce voile sera 6té» (2 Cor. 3, 14-16).

28



Est-ce a dire que I’Ancien Testament soit chrétien et qu’a
cause de la venue de Jésus-Christ il n’appartienne plus aux Juifs?
Cela encore serait contraire a la pensée de 1’apétre, lui qui recon-
nait que c’est aux Israélites, ses parents selon la chair, qu’appar-
tiennent «la loi et les promesses» (Rom. 9, 4), c’est-a-dire I’Ecriture.

Pour 'ap6tre Paul, I’Ancien Testament appartient donc aussi
bien aux Juifs qu’aux chrétiens. Toute la question se résume, pour
les uns et pour les autres, 3 le comprendre dans sa signification
authentique. Comment donc comprendre I’Ancien Testament?

A cette question un peu massive, je voudrais tenter de répondre
en posant successivement trois affirmations.

1. L’ Ancien Testament doit étre lu tel qu’il est. Cela parait aller
de soi, et pourtant il faut commencer par le dire: I’Ancien Testa-
ment ne doit &tre ni christianisé ni judaisé. Certes, nous ne sommes
jamais tout & fait libres d’idées préconcues lorsque, comme Juif
ou comme chrétien, nous ouvrons I’Ecriture. Il n’y a jamais d’ob-
jectivité absolue. Mais du moins devons-nous tendre & une certaine
objectivité en nous efforcant d’écouter le texte tel qu’il est et en
étant prét & nous soumettre a ce qu’il dit, méme si cela ne corres-
pond pas & ce que nous en attendions®. Juifs et chrétiens sont ici
d’accord pour reconnaitre que si I’Ancien Testament est une Ecri-
ture sainte, ce n’est pas parce qu’il serait d’une divine perfection,
tombé du ciel, mais parce qu’il témoigne prophétiquement de la
révélation de Dieu & Israél. L’Ancien Testament est une collection
— plus exactement ’ensemble de trois collections, la loi, les pro-
pheétes et les écrits — qui s’est constituée peu & peu au cours des
siécles de la destinée du peuple élu. Dans cette collection ont été
recueillies les grandes traditions religieuses d’Israél: les piéces di-
verses de sa liturgie, les oracles et les visions de ses prophétes, les
légendes de ses sanctuaires, les épopées de ses héros, les ceuvres
magistrales de ses historiens, les aphorismes de ses sages, bref:

6 Cf. R. Bultmann: «Ist voraussetzungslose Exegese moglich ?», Theologi-
sche Zeutschrift 13, 1957, p. 409—417.

29



toute cette foule de documents divers qui sont autant de voix
d’un vaste cheeur célébrant la gloire du Dieu de 'alliance, ses actes
salutaires passés et & venir et ses exigences présentes. Tels qu’ils
figurent dans le canon, les livres de I’Ancien Testament sont le
résultat d’un long processus de composition et de rédaction. Aussi
n’est-il pas sans importance de chercher & discerner comment ces
traditions se sont constituées et développées pour aboutir & leur
stade final. C’est en replagant dans son cadre propre chacun des
éléments dont sont formés les livres bibliques qu’on pourra vrai-
ment en comprendre toute la portée.

Sur ce point, le judaisme se montre généralement plus réservé
que la recherche biblique de I’Eglise. Il est vrai que certains milieux
chrétiens sont, eux aussi, totalement rétiscents & I'’égard de la
critique biblique, sous le faux prétexte que la critique enléverait
a I'Ecriture son autorité divine. Mais le judaisme, lui, est mi
par une autre raison. Le respect trés poussé de la tradition dans
laquelle ils vivent conduit en général les Juifs & s’attacher forte-
ment & la forme canonique des livres bibliques, fruit de la tradition,
plutot qu’a en rechercher les formes plus anciennes et plus authen-
tiques. C’est ainsi que I’étude de grand rabbin Joseph Carlebach
sur les prophétes Esaie, Jérémie et Kzéchiel, parue récemment en
frangais?, présente le message d’Esaie, appelé «le prophéte de la
consolation», en englobant les soixante-six chapitres de ce livre,
dont il est dit: « En vérité, il n’est pas d’ouvrage qui présente une
physionomie d’une unité aussi marquée que le livre d’Esaie» (p. 26).
Cela ne ruine pourtant en rien I'autorité des chapitres 40 et sui-
vants de ce livre que d’y reconnaitre 1’écho d’une prédication qui
a retenti en plein exil babylonien, prés de deux siécles apres le
prophéte Esaie. C’est au contraire leur donner leur vraie portée
d’'une parole d’espérance et de joie qui retentit en pleine nuit
de la déportation. Méme attitude chez le rabbin francais André
Neher, dont I’étude sur Amos® interpréte tous les passages du
livre, méme les plus tardifs, comme étant du prophéte du VIII®
sidcle et replagant Israél devant le choix entre le bien et le mal,

7 Les trois grands prophéles, Isaie, Jérémie, Ezéchiel. Traduit de I'alle-
mand par Henri Schilli. Ed. Albin Michel, Paris 1959 (Présences duJudaisme).
8 Amos. Contribution a U’étude du prophélisme, Paris 1950.

30



selon le schéma traditionnel du Deutéronome. De méme encore
chez un esprit aussi indépendant que celui de Martin Buber, dont
le Moise® se présente pourtant dans un portrait excessivement
traditionnel. Ces savants n’ignorent pas que les textes ont subi
des remaniements et des retouches, mais ils font confiance & la
tradition qui est pour eux linterpréte autorisé des documents
antérieurs. Joseph Carlebach écrit: «Nous considérons les hommes
de la Grande Synagogue comme des personnes trop sincéres et
trop sérieuses dans leur religiosité pour qu’ils puissent étre sus-
pectés de falsification, et ils connaissaient et comprenaient les sources
mieux que les modernes. Le Midrach et le Talmud reflétent trop de
maitrise dans le domaine de la critique pour que ces hommes
puissent étre accusés d’avoir commis des erreurs aussi fondamen-
tales ou de s’étre contentés de transmettre passivement une tra-
dition1%.» C’est ce qui fait dire & Hans-Joachim Kraus, dans une
étude sur I'exégése de Martin Buber: «Hier begegnen wir einem
Auslegungsprinzip, das dem des Katholizismus nahe verwandt
ist L.y

Lire I’Ancien Testament tel qu’il est, ce n’est pas fermer les
yeux sur le caractére complexe de ses documents et noyer cette
diversité dans une unité traditionnelle massive. C’est au contraire
chercher & la pénétrer en profondeur pour entendre non seulement
le message qu’y a trouvé la communauté juive post-exilique, mais
déja le message que Dieu a fait retentir aux oreilles de son peuple
dans les siécles plus anciens de son histoire 12

® Moses, Ziirich 1948. Trad. francaise: Moise, Paris 1957.

10 Op. cit., p. 24. (C’est nous qui soulignons.)

11 «Gesprich mit Martin Buber», Evangelische Theologie 12, 1952/53,
p- 66.

12 J1 y aurait une étude importante & faire sur la relation de la tradition
et du canon au niveau de ’Ancien Testament. En effet, plus encore que dans
le Nouveau Testament, ol elle joue aussi un role important (cf. O. Cullmann :
La tradition. Probleme exégétique, historique et théologique, Neuchitel-Paris
1953; et P. Bonnard: «La tradition dans le Nouveau Testament», Revue
d’Hustoire et de Philosophie Religieuses 1960, p. 20—30), la tradition connait
& lintérieur de ’Ancien Testament un développement d’une durée en tous
cas dix fois plus longue que dans le Nouveau Testament (cf. C. R. North:
«The Place of Oral Tradition in the Growth of the Old Testament», Exposi-

31



2. Il faut faire un pas de plus et chercher ou est le centre de
ce message. Si ’Ancien Testament n’est pas une unité monolithique
mais le résultat d’un développement millénaire et prodigieusement
divers de la tradition religieuse d’Israél, on voit 'importance de
ce second point. A quel centre se rattachent les multiples paroles
de ’Ancien Testament? Ou est le coeur palpitant de ce message?

Posons ici notre seconde affirmation: Dans son iniention centrale,
I’ Ancien Testament rend témoignage & 1'histoire d’une alliance, celle
que Diew a établie avec Israél pour se faire connaitre & lui et établir
par lui son régne sur les nations.

Commencons par élucider un malentendu. Depuis la polémique
de l'apdtre Paul contre les ceuvres de la loi, dans ses Epitres aux
Galates et aux Romains, on considére volontiers parmi les chrétiens
que I’Ancien Testament tout entier est une loi qui s’oppose &
I’évangile du Nouveau Testament. Certes, 1’Ancien Testament
contient des lois, notamment dans le Pentateuque. Mais ce n’est
la qu’une partie de son message. Luther lui-méme, contrairement
a ce que l'on croit souvent, a reconnu que I’Ancien Testament
contenait aussi la grace a c6té de la loi, et que le Nouveau Testa-
ment contenait, lui aussi, une loi découlant de I’évangile de la grace :
«Es ist kein Buch in der Biblien, darinnen sich nicht beiderlei sind.
Gott hat sie allewege beieinander gesetzt, beide: Gesetz und Zu-
sagung. Denn er lehrt durch Gesetz, was zu tun ist, und durch die

tory Times 61, 1949, p. 292—296), et d’'une diversité telle que le probléme
posé a l'interpréte de I’Ancien Testament en est rendu plus aigu: qu’est-ce
qui doit étre considéré comme normatif dans la tradition vétérotestamen-
taire? Est-ce la forme ultime qu’elle prit dans le judaisme post-exilique au
sein duquel s’est fixé le canon, ou sont-ce aussi ses formes plus anciennes
et encore partiellement reconnaissables derriére la forme canonique? En
d’autres termes: la communauté juive post-exilique a-t-elle intégralement
compris la révélation de Dieu & Israél ou 1'a-t-elle infléchie dans un sens
particulier qui n’est plus tous & fait celui de la révélation dont témoignent
les prophétes et les historiens pré-exiliques? C’est ici que le judaisme est
enclin & mettre tout 'accent sur la forme derniére de la tradition vétéro-
testamentaire, tandis que la recherche critique chrétienne ou indépendante,
sans opposer I'une & 'autre ces diverses formes de la tradition, s’efforce de
dégager aussi les formes pré-canoniques du témoignage vétérotestamentaire
afin d’en saisir le centre de gravité authentique et d’interpréter & partir
de la les documents dans leurs formes plus récentes.

32



Zusagung, wo man’s nehmen soll!3.» On remarquera d’ailleurs que,
dans Gal. 3 et Rom. 4, pour s’opposer au salut par les ccuvres de
la loi, apétre Paul n’en appelle pas & Jésus ou & I’évangile, mais
4 I’Ancien Testament lui-méme et & la promesse qu’il contient pour
tous ceux qui croient. Il est donc faux d’identifier I’Ancien Testa-
ment & la Loi, ainsi que 'avaient fait les pharisiens du temps de
Jésus. «KEs ist das grofle spitjiidische Millverstdndnis des Alten
Testaments, écrit Walter Zimmerlil4, in dem das Israel, das sein
Gebot im Raume der VerheiBung bekommen hatte, zur Gemeinde
des Gesetzes wird und die ihm gewordene Verheiung nur mehr im
Schatten eines allméchtig gewordenen Gesetzes zu verstehen wagt...
Die Reduktion des alttestamentlichen Wortes auf den Gesetz-
begriff ist einfach exegetisch falsch und darf der Synagoge nicht
abgenommen werden. »

Est-ce vraiment le point de vue de la Synagogue sur 1’Ecriture ?
Peut-étre, surtout dans le judaisme le plus rigoriste, ou la foi tend
a se perdre dans le légalisme. Mais il ne faut pas identifier trop
vite la foi juive avec le légalisme. La foi chrétienne a aussi ses
déformations légalistes. Et surtout, le judaisme vivant est aussi
autre chose qu’une loi. En célébrant Pesach et Succoth, la com-
munauté juive confesse qu’elle est engagée dans une histoire qui
commence avec I’élection d’Abraham et la sortie d’Egypte, qui
se noue dans D'alliance et qui s’acheévera par le régne incontesté
de Yahweh. Or cela, les Juifs ’apprennent, comme les chrétiens,
de I’Ancien Testament lui-méme.

- Les recherches actuelles sur le message de ’Ancien Testament
conduisent en effet & en trouver ’accent majeur dans le témoignage
qu’il rend & une histoire ol Dieu est intervenu pour se choisir un
peuple et pour faire avec lui alliance. Dieu a donné & cette histoire
un commencement en appelant les patriarches et surtout en libérant
son peuple de la servitude égyptienne. Et Dieu méne cette histoire
vers une fin qui est la reconnaissance de son régne sur toutes les
nations et sur le cosmos. Le peuple juif sait qu’il est ainsi le parte-
naire de Dieu en marche & travers I'histoire. L’Eglise chrétienne

13 Kirchenpostille 1522, cité d’aprés H. Bornkamm: Luther und das Alte
Testament, Tiibingen 1948, p. 70.
14 Das Alte Testament als Anrede, Miinchen 1956, p. 79s.

33



n’entre & son tour dans cette marche vers le Royaume de Dieu
qu’en participant, par la grace surabondante de Dieu, & la destinée
d’Israél. Cette marche n’est pas une promenade sentimentale et
idyllique. Elle se déroule dans un dialogue incessant et souvent
tendu entre Dieu et son peuple. Dieu libére, mais en vue d’un service
libre; il donne, afin qu’on le lui rende; il appelle, et il attend une
réponse. Chaque événement de cette histoire séculaire, chaque échec
et chaque délivrance est une mise en question du peuple élu, qui
ne peut subsister qu’en se livrant toujours a nouveau & son Seigneur.
Martin Buber a écrit quelque part: «Die grofle Tat Israels ist nicht,
daB es den einen wirklichen Gott lehrte, der Ursprung und Ziel
alles Wesens ist, sondern daB3 es die Anredbarkeit dieses Gottes
als Wirklichkeit zeigte, das Dusagen zu ihm, das Mit-Ihm-Ange-
sicht-in-Angesicht-Stehen, der Umgang mit ihm1%.» A cette décla-
ration savante du théologien fait écho l'’exclamation du fidéle,
dans l'impressionnant ouvrage de Schwarz-Bart, Le dernier des
Justes: «Si Dieu est en petits morceaux, qu’est-ce que cela peut
bien signifier d’étre Juif'®?» N’exister que pour dialoguer avec
le Dieu vivant et pour étre, sur la terre, le témoin de ses prétentions
absolues, telle est, & la lumiére de I’Ecriture, la mission du peuple
élu. Si jamais les chrétiens ont pu s’imaginer que I'évangile était
une morale ou leur proposait quelque religion de I’Esprit, c’est
qu’ils n’ont pas assez lu I’Ancien Testament, qu’ils ne I'ont pas
assez lu avec les Juifs pour y découvrir le sens de leur existence
et de leur service dans le monde.

3. Mais il faut faire ici un dernier pas, un pas décisif qui va nous
trouver divisés, Juifs d’un c6té et chrétiens de ’autre. Tant qu’il
g’agit de lire I’Ancien Testament tel qu’il est, et d’écouter son
message en le rapportant tout entier & son vrai centre: ’alliance
historique de Dieu avec son peuple-témoin, lecteurs juifs et lec-
teurs chrétiens de I’Ancien Testament se trouvent au fond d’ac-
cord, malgré quelques divergences secondaires. Peut-étre voudrions-
nous ne pas aller plus loin, pour demeurer ensemble face a 1’Ancien

15 Chassidischen Biichern, 1927, p. 11, cité par H. J. Kraus, art. cil., p. 63,
qui a raison de relever que ce grand’ceuvre n’est pas tellement celui d’Israél

lui-méme que celui de Yahweh qui s’est révélé comme tel & son peuple.
16 Paris 1959, p. 89.

34



Testament. Pourtant, ce ne sont pas les chrétiens qui décident
de faire ce dernier pas. C’est Dieu lui-méme qui I’a fait. Il a envoyé
son fils Jésus-Christ, né de la race d’Abraham, né «sous la loi,
afin de racheter ceux qui étaient sous la loi et de nous faire obtenir
Padoption filiale» (Gal. 4, 5). Telle est donc notre troisiéme affir-
mation: La portée derniére de la révélation vétérotestamentaire n’ap-
parait qu’a la lumiére de 1’ événement de Jésus-Christ en qus elle trouve
son accomplissement.

Dira-t-on que cet événement nouveau sort du cadre de I’Ancien
Testament et ne le concerne plus? En un sens, c’est vrai. Cet événe-
ment fait I’objet du témoignage d’une nouvelle partie de I’Ecriture
sainte, reconnue par les seuls chrétiens. A premiére vue, les Juifs
se trouvent ici sur un terrain trés solide pour dire aux chrétiens:
Ce n’est plus I’Ecriture! C’est une adjonction que vous lui apportez.
Pour nous, nous nous en tenons a I’Eceriture, la seule Ecriture que
Jésus de Nazareth lui-méme ait lue et reconnue!

Pourtant cette réponse ne suffit pas. Si Ancien Testament
témoigne vraiment, comme nous l’avons remarqué tout a I’heure,
d’une histoire ouverte sur sa fin et tendue vers un but dernier,
comment un acte du Dieu de cette alliance pourrait-il ne pas 8’ins-
crire dans cette histoire et ne pas concerner I’Ancien Testament?
Autant dire que le toit ne ferait pas partie d’une maison, sous pré-
texte qu’il a été construit aprés les fondements et les murs! Si donc
la venue de Jésus de Nazareth, sa mort et sa résurrection sont
I’événement par lequel le Dieu de 1’alliance est intervenu S’une
maniére décisive pour le salut des hommes, alors ce fait nouveau
n’est pas du tout en dehors de la révélation vétérotestamentaire.
(Yest au contraire le fait ultime qui donne & toute I’histoire anté-
rieure sa vraie signification de préparation et de promesse.

Tout dépend ici de la réponse qu'on donne & la question: qui
est Jésus de Nazareth? — Fut-il le Messie ou un imposteur? Fut-il
un Juif parmi d’autres? un Juif persécuté comme d’autres ’ont
été avant et aprés lui? un prophéte? voire, le plus grand des pro-
phétes? Ou bien fut-il le Fils de Dieu en qui s’est accompli d’une
maniére paradoxale mais décisive le salut du monde? On sait
comment répondent les Juifs, et comment répondent les chrétiens.
Or il est impossible de juger théoriquement de la vérité de 1'une

35



ou de 'autre réponse, car il s’agit de la question qui est posée a
chacun et ol personne ne peut répondre pour son voisin.

Mais on peut considérer comment la réponse qu’on donne &
cette question oriente en fait la lecture de I’Ancien Testament dans
deux directions différentes.

Si Jésus de Nazareth est un Israélite fidele, un prophéte dont
le message s’inscrit dans la lignée des autres propheétes; si méme,
comme le dit Martin Buber, «Die Lebensgeschichte Jesu ist nicht
zu verstehen, wenn man nicht erkennt, dafl er im Schatten des
deuterojesajanischen ,Knechtes des Herrn‘ gestanden hat. Aber er
ist aus der Verborgenheit des ,Kochers’ (Jesaja 49, 2) getreten,
der ,heilige Jude’ ist darin verblieben?”...» Oui, si Jésus n’est que
cela, alors I’histoire de 1’alliance salutaire est encore totalement
ouverte, suspendue a une promesse qui attend son accomplisse-
ment. Engagé dans cette histoire, le peuple élu des descendants
d’Abraham ne peut que regarder en avant, appuyé sur les pro-
messes qui lui ont été faites et sur les actes salutaires de Dieu dans
le passé, pour espérer le pardon et le salut de Dieu. Dans cette
attente, tout dépend de la fidélité de Dieu & ses promesses, mais
aussi de ’obéissance du peuple & sa volonté, exprimée dans la loi.
1l s’agit que le peuple-témoin remplisse sa mission, faute de quoi
le salut tombe en panne, le salut des Juifs mais aussi le salut du
monde. «Si Israél échoue, écrit encore le rabbin Carlebach, s’il ne
parvient pas a cette force surhumaine? Si les défauts héréditaires
s’affirment, et que des guides irréfléchis et légers le font dévier?
Si le péché se dresse, tel un mur entre Dieu et ses serviteurs...?
Tout un peuple pourra-t-il, & travers les générations, conserver
son héroisme, non pour une heure seulement, mais toute une vie
durant? De plus, I’évolution de la Galouth verra Israél tomber
dans l’erreur et le péché. Cependant il ne sera pas perdu pour autant.
Le Dieu qui a appelé le monde & I’existence et qui a lié les peuples
a leur destin, est un Dieu qui se révele perpétuellement & nouveau:
il est la Providence éternelle qui, & chaque instant, intervient &
nouveau dans la vie terrestre afin de garantir le caractére définitif

17 Gog und Magog. Eine Chronik, 1949, p. 107, cité d’aprés H. J. Kraus,
art. cit., p. 77. -

36



des fins universelles!®.» On voit ici 'exigence supréme pour Israél
de sauvegarder sa communauté ethnique et religieuse, sa foi, son
obéissance, son espérence, ainsi que ses signes distinctifs, la cir-
concision, le sabbat, les fétes, la thora. Oui, I’Ecriture est le moyen
par excellence pour le peuple juif de rester ou de redevenir soi-
méme, dans sa mystérieuse destinée de serviteur souffrant pour le
salut du monde. «Des larmes et du sang, voila quel sera le lot de
ce reste de fidéles ainsi voués & la méconnaissance, au mépris,
voire & la dégradation et & I’abaissement, sans tréve ni fin. Incom-
pris, ce reste fidele d’'Israél, précisément, devra éprouver dans sa
chair I'imperfection des hommes, au milieu d'un monde ou chacun
adore ces idoles que sont la puissance, le succes, 'argent et 1’égoisme.
Dans ces conditions, c’est Israél qui sera nécessairement cet étre
étranger a 'univers, ce pauvre, cet opprimé, ce persécuté, objet des
railleries, pourchassé et traqué... En vue de quelle fin souffre-t-il?
Telle est la seule question en effet, et voici ce que Isaie nous dit:
Vous ne souffrez pas en vain, ni sans but; vous souffrez parce que
seule votre souffrance pourra conduire le monde vers l’avenir,
parce que le martyre d’Israél fera surgir ’avénement messianique
définitif qui conduira I’humanité, par les voies naturelles, vers
son achévement. A chacun des membres de la communauté d’Israél,
le livre d’Isaie pose la question: Veux-tu étre un ,Eved Hachem 1%
ou non? Il ne lui facilite pas la réponse & cette question décisive,
et il ne lui cache pas les conséquences énormes qu’il faudra subir
pour étre un ,Kved Hachem*?20.»

Si au contraire, Jésus de Nazareth est le Juif fidéle, obéissant
jusqu’d la mort, en qui le Dieu de I’alliance a récapitulé toute la
destinée de son peuple-témoin, celui en qui il a manifesté une fois
pour toutes sa sainteté redoutable et son amour infini, alors I’his-
toire du salut du monde est déja entrée dans sa fin. Elle n’est pas
achevée, certes, mais la bataille décisive a été livrée et la victoire

18 Op. cit., p. 55.

19 — Serviteur de Dieu.

20 J, Carlebach, op. cit., p. 52—54. On sait que 'auteur a signé ce com-
mentaire par le don de sa propre vie, ayant péri en déportation ou, volon-
tairement, il avait voulu suivre en 1942 les derniers survivants de la com-
munauté juive de Hambourg.

37



de Dieu a été remportée d’avance. Engagé dans cette histoire, le
peuple des chrétiens continue de regarder en avant et d’espérer la
pleine manifestation de cette victoire. Mais son espérance est fondée
dans un événement tout neuf qui lui donne une tonalité différente:
la mission du «Serviteur de Dieu» a été pleinement assumée; Jésus-
Christ a souffert et il a triomphé pour le salut du monde. C’est un
fait accompli. Certes, il s’agit de le porter maintenant & la connais-
sance de tous les hommes, afin qu’ils se sachent jugés et sauvés
en lui. Mais il n’y a plus rien & y ajouter. «Tout est accomplin
(Jean 19, 30). I’Ancien Testament n’est donc plus seulement un
livre ouvert sur ’avenir; il est en méme temps un livre qui a déja
trouvé sa fin. En son Fils Jésus-Christ, Dieu a manifesté son salut
eschatologique & Israél et aux nations. Ainsi I’Ancien Testament
n’est plus pour I’'Hglise le moyen de survivre héroiquement, dans
Pattente du salut promis. Il est la voix qui, du multiples maniéres,
conduit I’Eglise au salut donnée. Les exigences de la loi témoignent
a l'avance de l'obéissance totale du Serviteur; les prophéties du
jugement et de la grace annoncent d’avance la dimension décisive
de 1’événement de la croix, qui est le jugement total et le pardon
absolu de Dieu proclamés par les prophétes; les événements, les
personnages et les institutions de l’ancienne alliance signifient
maintenant & 1’Eglise le sens et la portée de I’ceuvre que Dieu
devait accomplir, un jour, en Jésus-Christ. Lu ainsi & la lumiére
de son accomplissement, I’Ancien Testament témoigne, par sa di-
versité méme, de la richesse du salut qui est donné en Jésus-Christ
et qui sera manifesté ouvertement au dernier jour. Ainsi, parce
que le soleil s’est maintenant levé, I'liglise peut reconnaitre dans
les premiers rayons de l'aurore l’annonce certaine du matin et
connaitre dans sa plénitude la lumiére qui brille pour tous les
hommes, et d’abord pour les Juifs.

Voila donc deux perspectives bien différentes. Les Juifs lisent
I’Ecriture en cherchant dans le début de leur histoire le point d’ap-
pui de leur obéissance, dans I’attente de la Fin. Les chrétiens au
contraire lisent I’Ancien Testament & partir de sa fin, et y trouvent
les signes précurseurs de ce qu’ils ont déja regu?l. Certes, Israél

21 Cf. une idée assez semblable chez G. Lampe: «The Reasonableness

38



réfléchit aussi rétroactivement sur sa destinée de peuple élu; les
récits des patriarches et plus encore la confession du Dieu Créateur
apparaissent comme le fruit de cette réflexion de la foi en I’alliance.
Inversément, les chrétiens participent encore & I’espérance d’Israél
et laissent I’Ancien Testament tourner leurs regards vers la venue
du regne de Dieu; I’Apocalypse apparait ici comme une trans-
position chrétienne des thémes de I’apocalyptique juive. Mais
considérées dans leur perspective majeure, ces deux prises de posi-
tion a I’égard de la personne et de ’ccuvre de Jésus engendrent
deux lectures différentes de I’Ancien Testament, une lecture juive
dans l'attente du salut promis, et une lecture chrétienne dans la
découverte du salut donné. Or il n’est pas possible de dire, d’une
maniére générale, que 1'une soit vraie et 'autre fausse, car, il faut
le répéter, tout dépend ici de la réponse que 1’on donne & la question:
qui fut Jésus?

Pour conclure, contentons-nous de constater ce fait et de 'ac-
cepter. Pratiquement, cela veut dire d’abord que la lecture chré-
tienne de I’Ancien Testament n’est pas moins autorisée que lalecture
juive. L’Eglise qui lit I’Ancien Testament & la lumiere de son ac-
complissement en Jésus-Christ ne doit avoir aucune mauvaise cons-
cience a ’égard de la Synagogue, car & travers Jésus-Christ I’Ancien
Testament lui a été donné, et elle doit y chercher la Parole que Dieu
y fait retentir pour l'actualité de sa foi et de son service. Mais
parce que 1’Ancien Testament n’est pas pour autant arraché des
mains des Juifs — car Dieu ne retire pas ses promesses — cela
veut dire aussi que Juifs et chrétiens ne peuvent pas s’ignorer
sur ce terrain précis qu’est I’écoute de la Parole de Dieu dans la
Bible, mais qu’ils doivent au contraire se mettre ensemble pour
I’écouter, et pour I’écouter justement dans la maniére qui est propre
aux uns et aux autres. Car c’est ainsi que la Synagogue et 1'Eglise
apprendront & se connaitre devant Dieu, que leurs oreilles discerne-
ront mieux la Parole de leur commun Seigneur. Et surtout, c¢’est
ainsi qu’elles seront ramenées ensemble & la question centrale de
laquelle dépend non seulement leur lecture de I’Ecriture sainte,
mais leur existence tout entiére: Qui est donc ce Jésus de Nazareth ?

of Typology», Essays on T'ypology (G. Lampe - K. Woolcombe), London 1957,
P- 88 (Studies in Biblical Theology 22).

39



	Lecture juive et lecture chrétienne de l'Ecriture sainte

