
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 17 (1961)

Artikel: Lecture juive et lecture chrétienne de l'Ecriture sainte

Autor: Amsler, Samuel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961234

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961234
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LECTURE JUIVE ET LECTURE
CHRÉTIENNE DE L'ECRITURE SAINTE1)

Par Samuel Amsleb, L'Isle

La recherche biblique contemporaine est marquée par
l'élargissement considérable du dialogue œcuménique. Le «renouveau
biblique» touche non seulement les confessions issues de la
Réformation et traditionnellement attachées à l'Ecriture, mais aussi
les Eglises orthodoxes, et l'Eglise catholique-romaine, en France
notamment. La Bible fut de tout temps le patrimoine commun
des Eglises chrétiennes, aussi ne faut-il pas s'étonner qu'elle soit
aujourd'hui le lieu par excellence de leur rencontre. C'est d'ailleurs
le seul terrain sur lequel leur marche vers l'unité puisse espérer
aboutir. Il faut s'en réjouir. Bien plus, il faut que s'intensifie cette
recherche renouvelée du sens et de la portée du témoignage biblique
dans le monde actuel.

On ne saurait pourtant oublier que l'Eglise chrétienne a hérité
une partie importante de son patrimoine biblique des mains du

peuple juif, avec lequel elle a le privilège de le partager. Les chrétiens

ne sont pas les seuls ni même les premiers à lire le récit de

la sortie d'Egypte, à écouter les prophètes et à prier les psaumes.
Les Juifs le font depuis bien plus longtemps. Quant au Nouveau
Testament lui-même, il faut reconnaître que les Evangiles et les

Epîtres demeurent incompréhensibles en dehors du cadre théologique

que représente le témoignage de l'Ancien Testament2. C'est

1 Conférence prononcée en allemand à la fête annuelle de la section
bernoise de la Mission évangélique suisse auprès des Juifs, à Berne, le 9

octobre 1960. Texte français original annoté et légèrement retouché par
l'auteur.

2 Sur ce point universellement admis aujourd'hui par les exégètes du
Nouveau Testament, cf. en particulier C. H. Dodd: According to the Scriptures.

The Substructure of N. T. Theology, London 1952: «The fundamental
and regulative ideas of Christian theology as it meets us in the N. T. arise

directly out of the understanding of these scriptures in relation to the
evangelical facts» (p. 111).

24



dire qu'au moment même où les diverses Eglises chrétiennes ouvrent
la Bible pour y entendre la Parole de Dieu, elles se trouvent non
seulement les unes à côté des autres, mais encore toutes ensemble
à côté du peuple juif. Ainsi que l'a rappelé encore récemment
André Lacocque3, l'œcuménisme ne connaîtra véritablement sa

plénitude qu'en renouant le dialogue avec Israël à qui, comme le

dit saint Paul, «appartiennent l'adoption, la gloire, les alliances,
la loi, le culte et les promesses» (Rom. 9, 4).

Reconnaissons-le, ce dialogue s'est aujourd'hui engagé, du moins
entre les spécialistes de l'Ecriture sainte. L'Organisation Internationale

pour l'Etude de l'Ancien Testament tient des congrès
périodiques qui assemblent indifféremment les chercheurs juifs et
chrétiens, et l'organe de cette société, la revue Vêtus Testamentum,

publie chaque trimestre des contributions des uns aussi bien que
des autres. Qu'on pense aussi à la collaboration intense autour
des fameux manuscrits découverts dès 1947 près de la mer Morte,
maintenant exposés à Jérusalem, et sur lesquels se penchent les

biblistes et les archéologues les plus réputés de notre temps. Ce

n'est pas d'aujourd'hui que datent de tels échanges. On sait que
le premier à avoir mis en question l'attribution des cinq premiers
livres de la Bible à Moïse fut le rabbin Aben Esra, au XIIe siècle,
véritable précurseur de la critique biblique moderne ; et que l'illustre
philosophe juif Baruch Spinoza dressa, en 1670 déjà, dans son
Tractatus theologico-politicus, le programme de la science biblique
mise en œuvre au XIXe siècle par tant de savants chrétiens.
Souhaitons que ces ouvertures entre l'Eglise et la Synagogue sur le

plan biblique aillent en s'élargissant et qu'elles sortent des cercles
restreints des savants pour s'étendre peu à peu à tous les croyants,
Juifs et chrétiens, qui lisent l'Ancien Testament.

Pourtant, cette rencontre nécessaire des Juifs et des chrétiens
autour des Ecritures de l'ancienne alliance n'est pas sans soulever
de multiples questions.

Les unes, celles que Juifs et chrétiens abordent aujourd'hui
le plus volontiers, sont d'ordre plutôt technique. Elles concernent

3 «Israël, pierre de touche de l'œcuménisme», Verbum Caro 48, 1958,

p. 331 ss.

25



le sens des mots, des tournures, des concepts de la langue hébraïque,
comme aussi son histoire et la mentalité particulière du peuple
au sein duquel s'est formé, transmis et fixé le témoignage de
l'Ancien Testament. Dans ce domaine, les Occidentaux que nous
sommes avons beaucoup à apprendre des Juifs. Ceux-ci ne
continuent-ils pas de vivre leur foi en hébreu, et n'héritent-ils pas d'une
tradition issue de l'Ancien Testament, même si elle a subi au cours
des siècles diverses influences extérieures? Il est certain que les
fidèles de la Synagogue entendent le texte biblique plus directement
et plus profondément que nous, qui le recevons généralement à

travers des traductions et surtout dans des mentalités étrangères
au milieu biblique. Qu'on songe simplement à des mots comme
la chair, ou l'esprit, et aux malentendus qu'ils soulèvent dans nos

langues formées à l'école de la philosophie grecque4. Autre exemple:
le terme par lequel l'hébreu désigne habituellement l'homme, adam,
fait allusion à Vadamah, la terre arable, la glaise. A l'oreille d'un
Israélite, ce terme évoque l'homme formé de la terre et dépendant
du sol, l'homme dans sa fragile existence terrestre5.

La lecture juive et la lecture chrétienne de l'Ancien Testament
soulèvent aussi des questions plus profondes, car au delà de la
langue et de la mentalité particulières du peuple élu, elles touchent
à la compréhension même de la révélation de Dieu aux hommes.
Ces questions centrales, plus délicates bien sûr, demeurent encore

trop à l'écart des discussions actuelles, aussi est-ce à elles que je
voudrais consacrer ici quelques réflexions. Il ne s'agit pas d'établir
un bilan, ni même d'esquisser à grands traits les positions respectives

des uns et des autres. Il y faudrait une documentation plus
étendue. Mon propos est ailleurs: la lecture parallèle des mêmes
Ecritures à la synagogue et à l'église ne s'inscrit-elle pas dans une
optique propre aux Juifs d'une part et aux chrétiens d'autre part,

4 Pour une confrontation de la pensée hébraïque et de la pensée grecque,
cf. C. Tresmontant: Essai sur la pensée hébraïque, Paris 1953 (Lectio Divina
12); et Th. Bomann: Das hebräische Denken im, Vergleich mit dem griechischen,

Göttingen, 2. Aufl. 1954.
5 J'ai souligné ce point particulier de l'anthropologie hébraïque dans

«Adam le terreux, dans Gen. 2—4», Revue de Théologie et de Philosophie
1958, p. 107—112.

26



ce qui leur fait voir sous un jour particulier les documents de

l'alliance de Yahweh avec Israël? Et si tel est le cas, ces deux
optiques sont-elles également capables de rendre le sens du témoignage
de l'Ancien Testament, ou bien l'une devrait-elle l'emporter sur
l'autre?

Bien sûr, je ne demande pas d'une manière globale: lequel a

raison, le Juif ou le chrétien? Car je ne serais alors plus chrétien,
et je ne croirais plus avec les apôtres que «Jésus est, sous le ciel,
le seul nom qui ait été donné aux hommes, par lequel nous devions
être sauvés» (Act. 4, 12). Nous n'avons pas à renoncer à notre foi
chrétienne pour rejoindre les Juifs et devenir Juifs avec eux. C'est
solidement fondé sur le Christ Jésus que l'apôtre Paul discute avec
les Juifs et qu'il médite sur le mystère de leur destinée. Mais je
demande: la foi en Jésus-Christ aide-t-elle les chrétiens à lire
l'Ancien Testament dans son véritable sens, ou leur fournit-elle
un point de vue qui fausse leur lecture de l'Ancien Testament
et les empêche de le comprendre aussi bien que les Juifs? Autrement

dit: l'Ancien Testament ne serait-il pas un livre juif, qu'il
faut lire à la manière juive, et que l'on ne peut bien comprendre
qu'en mettant de côté sa foi en Jésus-Christ?

Si on le pense, il me semble qu'il n'y a alors pour le chrétien

que deux solutions: Ou bien il abandonne l'Ancien Testament; il
le considère comme une sorte de préface à l'évangile, intéressante
peut-être, utile à la compréhension du Nouveau Testament, voire
même aussi passionnante que la succession des étapes d'une
évolution religieuse, mais non plus nécessaire et indispensable pour
l'actualité de sa foi chrétienne. Cette attitude peut prendre
plusieurs formes. La forme virulente fut celle de Marcion au IIe siècle ;

c'est celle des antisémites modernes qui ne veulent plus rien savoir
de cette partie de l'Ecriture sainte — et qui se trouvent très vite
gênés dans maintes parties du Nouveau Testament, pour ne pas
dire devant Jésus lui-même. Cette attitude peut prendre aussi la
forme plus cachée qu'elle a dans la vie de tant de chrétiens qui ne
savent plus que faire aujourd'hui de leur Ancien Testament et
renoncent à le lire. Mais c'est toujours le même abandon, de principe

ou de fait, d'un Ancien Testament considéré comme un livre
juif.

27



Ou bien, c'est l'attitude inverse. Le chrétien s'applique effectivement

à lire l'Ancien Testament à la manière juive. Il prend bonne
note de toutes les prescriptions de la loi qui sont encore applicables
aujourd'hui : le sabbat, la circoncision, les prescriptions alimentaires,
que sais-je encore? Et il se demande avec une sorte de mauvaise
conscience s'il ne devrait pas se mettre lui aussi à les observer.
Certains s'y sont déjà mis! Avec de nombreux textes prophétiques,
il compte sur le rassemblement final de tous les Juifs en Palestine,
sur la reconstruction du temple et l'affluence de toutes les richesses
des nations... Et peut-être prendra-t-il lui-même, un jour, la route
de Jérusalem. Bref, il ajoute à sa foi chrétienne édifiée sur le
Nouveau Testament un certain nombre de doctrines et de

préceptes qui lui viennent directement de l'Ancien Testament et qu'il
essaie de concilier, plutôt mal que bien je le crains, avec l'évangile
de Jésus-Christ. Après tout, si la première partie de notre Bible
est juive, ne devrais-je pas devenir un chrétien juif?

Rejeter l'Ancien Testament comme un livre démodé par la
venue de Jésus-Christ, ou au contraire le conserver, en bloc ou en

parties, comme une Ecriture qui a son autorité indépendamment
de Jésus-Christ, cela me paraît deux fausses solutions au problème
de l'Ancien Testament dans l'Eglise, deux manières erronées

d'engager le dialogue avec les lecteurs juifs de l'Ancien Testament.
Car ces deux attitudes, si éloignées soient-elles l'une de l'autre,
reposent en fait sur une même base. Elles postulent toutes deux
qu'on ne peut vraiment lire et comprendre l'Ancien Testament qu'en
faisant abstraction de Jésus-Christ et en le lisant à la manière juive.

Telle n'était pas l'opinion de l'apôtre Paul qui écrit aux chrétiens

de Rome : «Tout ce qui a été écrit à l'avance l'a été pour notre
instruction, afin que, par la patience et par la consolation que
donnent les Ecritures, nous possédions l'espérance» (Rom. 15, 4).
A l'égard de la lecture de l'Ancien Testament par les Juifs, il
écrit au contraire: «Leur intelligence a été obscurcie, car jusqu'à
ce jour, quand ils lisent l'ancienne alliance, ce même voile demeure,
sans être levé, parce que c'est par le Christ seul qu'il peut
disparaître. Ainsi aujourd'hui encore, chaque fois qu'on leur lit
Moïse, ce voile est étendu sur leur cœur. Quand ils se convertiront
au Seigneur, ce voile sera ôté» (2 Cor. 3, 14-16).

28



Est-ce à dire que l'Ancien Testament soit chrétien et qu'à
cause de la venue de Jésus-Christ il n'appartienne plus aux Juifs
Cela encore serait contraire à la pensée de l'apôtre, lui qui reconnaît

que c'est aux Israélites, ses parents selon la chair, qu'appartiennent

«la loi et les promesses» (Rom. 9, 4), c'est-à-dire l'Ecriture.
Pour l'apôtre Paul, l'Ancien Testament appartient donc aussi

bien aux Juifs qu'aux chrétiens. Toute la question se résume, pour
les uns et pour les autres, à le comprendre dans sa signification
authentique. Comment donc comprendre l'Ancien Testament?

*

A cette question un peu massive, je voudrais tenter de répondre
en posant successivement trois affirmations.

1. L'Ancien Testament doit être lu tel qu'il est. Cela paraît aller
de soi, et pourtant il faut commencer par le dire: l'Ancien Testament

ne doit être ni christianisé ni judaïsé. Certes, nous ne sommes
jamais tout à fait libres d'idées préconçues lorsque, comme Juif
ou comme chrétien, nous ouvrons l'Ecriture. Il n'y a jamais
d'objectivité absolue. Mais du moins devons-nous tendre à une certaine
objectivité en nous efforçant d'écouter le texte tel qu'il est et en
étant prêt à nous soumettre à ce qu'il dit, même si cela ne correspond

pas à ce que nous en attendions6. Juifs et chrétiens sont ici
d'accord pour reconnaître que si l'Ancien Testament est une Ecriture

sainte, ce n'est pas parce qu'il serait d'une divine perfection,
tombé du ciel, mais parce qu'il témoigne prophétiquement de la
révélation de Dieu à Israël. L'Ancien Testament est une collection
— plus exactement l'ensemble de trois collections, la loi, les

prophètes et les écrits — qui s'est constituée peu à peu au cours des

siècles de la destinée du peuple élu. Dans cette collection ont été
recueillies les grandes traditions religieuses d'Israël: les pièces
diverses de sa liturgie, les oracles et les visions de ses prophètes, les

légendes de ses sanctuaires, les épopées de ses héros, les œuvres
magistrales de ses historiens, les aphorismes de ses sages, bref:

6 Cf. R. Bultmann: «1st voraussetzungslose Exegese möglich?», Theologische

Zeitschrift 13, 1957, p. 409—417.

29



toute cette foule de documents divers qui sont autant de voix
d'un vaste chœur célébrant la gloire du Dieu de l'alliance, ses actes
salutaires passés et à venir et ses exigences présentes. Tels qu'ils
figurent dans le canon, les livres de l'Ancien Testament sont le

résultat d'un long processus de composition et de rédaction. Aussi
n'est-il pas sans importance de chercher à discerner comment ces

traditions se sont constituées et développées pour aboutir à leur
stade final. C'est en replaçant dans son cadre propre chacun des

éléments dont sont formés les livres bibliques qu'on pourra
vraiment en comprendre toute la portée.

Sur ce point, le judaïsme se montre généralement plus réservé

que la recherche biblique de l'Eglise. Il est vrai que certains milieux
chrétiens sont, eux aussi, totalement rétiscents à l'égard de la
critique biblique, sous le faux prétexte que la critique enlèverait
à l'Ecriture son autorité divine. Mais le judaïsme, lui, est mû

par une autre raison. Le respect très poussé de la tradition dans

laquelle ils vivent conduit en général les Juifs à s'attacher fortement

à la forme canonique des livres bibliques, fruit de la tradition,
plutôt qu'à en rechercher les formes plus anciennes et plus authentiques.

C'est ainsi que l'étude de grand rabbin Joseph Carlebach

sur les prophètes Esaïe, Jérémie et Ezéchiel, parue récemment en
français7, présente le message d'Esaïe, appelé «le prophète de la
consolation», en englobant les soixante-six chapitres de ce livre,
dont il est dit: «En vérité, il n'est pas d'ouvrage qui présente une
physionomie d'une unité aussi marquée que le livre d'Esaïe» (p. 26).
Cela ne ruine pourtant en rien l'autorité des chapitres 40 et
suivants de ce livre que d'y reconnaître l'écho d'une prédication qui
a retenti en plein exil babylonien, près de deux siècles après le

prophète Esaïe. C'est au contraire leur donner leur vraie portée
d'une parole d'espérance et de joie qui retentit en pleine nuit
de la déportation. Même attitude chez le rabbin français André
Neher, dont l'étude sur Arnos8 interprète tous les passages du
livre, même les plus tardifs, comme étant du prophète du VIIIe
siècle et replaçant Israël devant le choix entre le bien et le mal,

7 Les trois grands prophètes, Isaïe, Jérémie, Ezéchiel. Traduit de
l'allemand par Henri Schilli. Ed. Albin Michel, Paris 1959 (Présences du Judaïsme).

8 Arnos. Contribution à l'étude du prophétisme, Paris 1950.

30



selon le schéma traditionnel du Deutéronome. De même encore
chez un esprit aussi indépendant que celui de Martin Buher, dont
le Moïse9 se présente pourtant dans un portrait excessivement
traditionnel. Ces savants n'ignorent pas que les textes ont subi
des remaniements et des retouches, mais ils font confiance à la
tradition qui est pour eux l'interprète autorisé des documents
antérieurs. Joseph Carlebach écrit: «Nous considérons les hommes
de la Grande Synagogue comme des personnes trop sincères et

trop sérieuses dans leur religiosité pour qu'ils puissent être
suspectés de falsification, et ils connaissaient et comprenaient les sources
mieux que les modernes. Le Midrach et le Talmud reflètent trop de

maîtrise dans le domaine de la critique pour que ces hommes

puissent être accusés d'avoir commis des erreurs aussi fondamentales

ou de s'être contentés de transmettre passivement une
tradition10.» C'est ce qui fait dire à Hans-Joachim Kraus, dans une
étude sur l'exégèse de Martin Buber: «Hier begegnen wir einem

Auslegungsprinzip, das dem des Katholizismus nahe verwandt
ist11.»

Lire l'Ancien Testament tel qu'il est, ce n'est pas fermer les

yeux sur le caractère complexe de ses documents et noyer cette
diversité dans une unité traditionnelle massive. C'est au contraire
chercher à la pénétrer en profondeur pour entendre non seulement
le message qu'y a trouvé la communauté juive post-exilique, mais

déjà le message que Dieu a fait retentir aux oreilles de son peuple
dans les siècles plus anciens de son histoire12.

9 Moses, Zürich 1948. Trad, française: Moïse, Paris 1957.
10 Op. cit., p. 24. (C'est nous qui soulignons.)
11 «Gespräch mit Martin Buber», Evangelische Theologie 12, 1952/53,

p. 66.
12 II y aurait une étude importante à faire sur la relation de la tradition

et du canon au niveau de l'Ancien Testament. En effet, plus encore que dans
le Nouveau Testament, où elle joue aussi un rôle important (cf. O. Cullmann:
La tradition. Problème exégétique, historique et théologique, Neuchâtel-Paris
1953; et P. Bonnard: «La tradition dans le Nouveau Testament», Revue
d'Histoire et de Philosophie Religieuses 1960, p. 20—30), la tradition connaît
à l'intérieur de l'Ancien Testament un développement d'une durée en tous
cas dix fois plus longue que dans le Nouveau Testament (cf. C. R. North:
The Place of Oral Tradition in the Growth of the Old Testament», Exposi-

31



2. Il faut faire un pas de plus et chercher où est le centre de

ce message. Si l'Ancien Testament n'est pas une unité monolithique
mais le résultat d'un développement millénaire et prodigieusement
divers de la tradition religieuse d'Israël, on voit l'importance de

ce second point. A quel centre se rattachent les multiples paroles
de l'Ancien Testament? Où est le cœur palpitant de ce message?

Posons ici notre seconde affirmation: Dans son intention centrale,
l'Ancien Testament rend témoignage à l'histoire d'une alliance, celle

que Dieu a établie avec Israël pour se faire connaître à lui et établir

par lui son régne sur les nations.
Commençons par élucider un malentendu. Depuis la polémique

de l'apôtre Paul contre les œuvres de la loi, dans ses Epîtres aux
Galates et aux Romains, on considère volontiers parmi les chrétiens

que l'Ancien Testament tout entier est une loi qui s'oppose à

l'évangile du Nouveau Testament. Certes, l'Ancien Testament
contient des lois, notamment dans le Pentateuque. Mais ce n'est
là qu'une partie de son message. Luther lui-même, contrairement
à ce que l'on croit souvent, a reconnu que l'Ancien Testament
contenait aussi la grâce à côté de la loi, et que le Nouveau Testament

contenait, lui aussi, une loi découlant de l'évangile de la grâce :

«Es ist kein Buch in der Biblien, darinnen sich nicht beiderlei sind.
Gott hat sie allewege beieinander gesetzt, beide: Gesetz und
Zusagung. Denn er lehrt durch Gesetz, was zu tun ist, und durch die

tory Times 61, 1949, p. 292—296), et d'une diversité telle que le problème
posé à l'interprète de l'Ancien Testament en est rendu plus aigu: qu'est-ce
qui doit être considéré comme normatif dans la tradition vétérotestamen-
taire? Est-ce la forme ultime qu'elle prit dans le judaïsme post-exilique au
sein duquel s'est fixé le canon, ou sont-ce aussi ses formes plus anciennes
et encore partiellement reconnaissables derrière la forme canonique? En
d'autres termes: la communauté juive post-exilique a-t-elle intégralement
compris la révélation de Dieu à Israël ou l'a-t-elle infléchie dans un sens

particulier qui n'est plus tous à fait celui de la révélation dont témoignent
les prophètes et les historiens pré-exiliques C'est ici que le judaïsme est
enclin à mettre tout l'accent sur la forme dernière de la tradition vétéro-
testamentaire, tandis que la recherche critique chrétienne ou indépendante,
sans opposer l'une à l'autre ces diverses formes de la tradition, s'efforce de

dégager aussi les formes pré-canoniques du témoignage vétérotestamentaire
afin d'en saisir le centre de gravité authentique et d'interpréter à partir
de là les documents dans leurs formes plus récentes.

32



Zusagung, wo man's nehmen soll13.» On remarquera d'ailleurs que,
dans Gal. 3 et Rom. 4, pour s'opposer au salut par les œuvres de

la loi, l'apôtre Paul n'en appelle pas à Jésus ou à l'évangile, mais
à l'Ancien Testament lui-même et à la promesse qu'il contient pour
tous ceux qui croient. Il est donc faux d'identifier l'Ancien Testament

à la Loi, ainsi que l'avaient fait les pharisiens du temps de
Jésus. «Es ist das große spätjüdische Mißverständnis des Alten
Testaments, écrit Walter Zimmerli14, in dem das Israel, das sein

Gebot im Räume der Verheißung bekommen hatte, zur Gemeinde
des Gesetzes wird und die ihm gewordene Verheißung nur mehr im
Schatten eines allmächtig gewordenen Gesetzes zu verstehen wagt...
Die Reduktion des alttestamentlichen Wortes auf den Gesetzbegriff

ist einfach exegetisch falsch und darf der Synagoge nicht
abgenommen werden. »

Est-ce vraiment le point de vue de la Synagogue sur l'Ecriture?
Peut-être, surtout dans le judaïsme le plus rigoriste, où la foi tend
à se perdre dans le légalisme. Mais il ne faut pas identifier trop
vite la foi juive avec le légalisme. La foi chrétienne a aussi ses

déformations légalistes. Et surtout, le judaïsme vivant est aussi

autre chose qu'une loi. En célébrant Pesach et Succoth, la
communauté juive confesse qu'elle est engagée dans une histoire qui
commence avec l'élection d'Abraham et la sortie d'Egypte, qui
se noue dans l'alliance et qui s'achèvera par le règne incontesté
de Yahweh. Or cela, les Juifs l'apprennent, comme les chrétiens,
de l'Ancien Testament lui-même.

Les recherches actuelles sur le message de l'Ancien Testament
conduisent en effet à en trouver l'accent majeur dans le témoignage
qu'il rend à une histoire où Dieu est intervenu pour se choisir un
peuple et pour faire avec lui alliance. Dieu a donné à cette histoire
un commencement en appelant les patriarches et surtout en libérant
son peuple de la servitude égyptienne. Et Dieu mène cette histoire
vers une fin qui est la reconnaissance de son règne sur toutes les

nations et sur le cosmos. Le peuple juif sait qu'il est ainsi le partenaire

de Dieu en marche à travers l'histoire. L'Eglise chrétienne

13 Kirchenpostille 1522, cité d'après H. Bomkamm: Luther und das Alte
Testament, Tübingen 1948, p. 70.

14 Das Alte Testament als Anrede, München 1956, p. 79s.

33



n'entre à son tour dans cette marche vers le Royaume de Dieu
qu'en participant, par la grâce surabondante de Dieu, à la destinée
d'Israël. Cette marche n'est pas une promenade sentimentale et
idyllique. Elle se déroule dans un dialogue incessant et souvent
tendu entre Dieu et son peuple. Dieu libère, mais en vue d'un service
libre; il donne, afin qu'on le lui rende; il appelle, et il attend une
réponse. Chaque événement de cette histoire séculaire, chaque échec

et chaque délivrance est une mise en question du peuple élu, qui
ne peut subsister qu'en se livrant toujours à nouveau à son Seigneur.
Martin Buber a écrit quelque part: «Die große Tat Israels ist nicht,
daß es den einen wirklichen Gott lehrte, der Ursprung und Ziel
alles Wesens ist, sondern daß es die Anredbarkeit dieses Gottes
als Wirklichkeit zeigte, das Dusagen zu ihm, das Mit-Ihm-Ange-
sicht-in-Angesicht-Stehen, der Umgang mit ihm15.» A cette
déclaration savante du théologien fait écho l'exclamation du fidèle,
dans l'impressionnant ouvrage de Schwarz-Bart, Le dernier des

Justes: «Si Dieu est en petits morceaux, qu'est-ce que cela peut
bien signifier d'être Juif16?» N'exister que pour dialoguer avec
le Dieu vivant et pour être, sur la terre, le témoin de ses prétentions
absolues, telle est, à la lumière de l'Ecriture, la mission du peuple
élu. Si jamais les chrétiens ont pu s'imaginer que l'évangile était
une morale ou leur proposait quelque religion de l'Esprit, c'est

qu'ils n'ont pas assez lu l'Ancien Testament, qu'ils ne l'ont pas
assez lu avec les Juifs pour y découvrir le sens de leur existence
et de leur service dans le monde.

3. Mais il faut faire ici un dernier pas, un pas décisif qui va nous
trouver divisés, Juifs d'un côté et chrétiens de l'autre. Tant qu'il
s'agit de lire l'Ancien Testament tel qu'il est, et d'écouter son

message en le rapportant tout entier à son vrai centre: l'alliance
historique de Dieu avec son peuple-témoin, lecteurs juifs et
lecteurs chrétiens de l'Ancien Testament se trouvent au fond
d'accord, malgré quelques divergences secondaires. Peut-être voudrions-
nous ne pas aller plus loin, pour demeurer ensemble face à l'Ancien

16 Chassidischen Büchern, 1927, p. 11, cité par H. J. Kraus, art. cit., p. 63,

qui a raison de relever que ce grand'œuvre n'est pas tellement celui d'Israël
lui-même que celui de Yahweh qui s'est révélé comme tel à son peuple.

« Paris 1959, p. 89.

34



Testament. Pourtant, ce ne sont pas les chrétiens qui décident
de faire ce dernier pas. C'est Dieu lui-même qui l'a fait. Il a envoyé
son fils Jésus-Christ, né de la race d'Abraham, né «sous la loi,
afin de racheter ceux qui étaient sous la loi et de nous faire obtenir
l'adoption filiale» (Gai. 4, 5). Telle est donc notre troisième
affirmation: La portée dernière de la révélation vétérotestamentaire
n'apparaît qu'à la lumière de l'événement de Jésus-Christ en qui elle trouve

son accomplissement.
Dira-t-on que cet événement nouveau sort du cadre de l'Ancien

Testament et ne le concerne plus? En un sens, c'est vrai. Cet événement

fait l'objet du témoignage d'une nouvelle partie de l'Ecriture
sainte, reconnue par les seuls chrétiens. A première vue, les Juifs
se trouvent ici sur un terrain très solide pour dire aux chrétiens:
Ce n'est plus l'Ecriture C'est une adjonction que vous lui apportez.
Pour nous, nous nous en tenons à l'Ecriture, la seule Ecriture que
Jésus de Nazareth lui-même ait lue et reconnue

Pourtant cette réponse ne suffit pas. Si l'Ancien Testament
témoigne vraiment, comme nous l'avons remarqué tout à l'heure,
d'une histoire ouverte sur sa fin et tendue vers un but dernier,
comment un acte du Dieu de cette alliance pourrait-il ne pas s'inscrire

dans cette histoire et ne pas concerner l'Ancien Testament?
Autant dire que le toit ne ferait pas partie d'une maison, sous
prétexte qu'il a été construit après les fondements et les murs Si donc
la venue de Jésus de Nazareth, sa mort et sa résurrection sont
l'événement par lequel le Dieu de l'alliance est intervenu S'une
manière décisive pour le salut des hommes, alors ce fait nouveau
n'est pas du tout en dehors de la révélation vétérotestamentaire.
C'est au contraire le fait ultime qui donne à toute l'histoire
antérieure sa vraie signification de préparation et de promesse.

Tout dépend ici de la réponse qu'on donne à la question: qui
est Jésus de Nazareth? — Eut-il le Messie ou un imposteur? Fut-il
un Juif parmi d'autres? un Juif persécuté comme d'autres l'ont
été avant et après lui? un prophète? voire, le plus grand des

prophètes? Ou bien fut-il le Eils de Dieu en qui s'est accompli d'une
manière paradoxale mais décisive le salut du monde? On sait
comment répondent les Juifs, et comment répondent les chrétiens.
Or il est impossible de juger théoriquement de la vérité de l'une

35



ou de l'autre réponse, car il s'agit de la question qui est posée à
chacun et où personne ne peut répondre pour son voisin.

Mais on peut considérer comment la réponse qu'on donne à

cette question oriente en fait la lecture de l'Ancien Testament dans
deux directions différentes.

Si Jésus de Nazareth est un Israélite fidèle, un prophète dont
le message s'inscrit dans la lignée des autres prophètes; si même,
comme le dit Martin Buber, «Die Lebensgeschichte Jesu ist nicht
zu verstehen, wenn man nicht erkennt, daß er im Schatten des

deuterojesajanischen ,Knechtes des Herrn' gestanden hat. Aber er
ist aus der Verborgenheit des ,Köchers' (Jesaja 49, 2) getreten,
der ,heilige Jude' ist darin verblieben17...» Oui, si Jésus n'est que
cela, alors l'histoire de l'alliance salutaire est encore totalement
ouverte, suspendue à une promesse qui attend son accomplissement.

Engagé dans cette histoire, le peuple élu des descendants
d'Abraham ne peut que regarder en avant, appuyé sur les

promesses qui lui ont été faites et sur les actes salutaires de Dieu dans
le passé, pour espérer le pardon et le salut de Dieu. Dans cette
attente, tout dépend de la fidélité de Dieu à ses promesses, mais
aussi de l'obéissance du peuple à sa volonté, exprimée dans la loi.
Il s'agit que le peuple-témoin remplisse sa mission, faute de quoi
le salut tombe en panne, le salut des Juifs mais aussi le salut du
monde. «Si Israël échoue, écrit encore le rabbin Carlebach, s'il ne

parvient pas à cette force surhumaine? Si les défauts héréditaires
s'affirment, et que des guides irréfléchis et légers le font dévier?
Si le péché se dresse, tel un mur entre Dieu et ses serviteurs...?
Tout un peuple pourra-t-il, à travers les générations, conserver
son héroïsme, non pour une heure seulement, mais toute une vie
durant? De plus, l'évolution de la Galouth verra Israël tomber
dans l'erreur et le péché. Cependant il ne sera pas perdu pour autant.
Le Dieu qui a appelé le monde à l'existence et qui a lié les peuples
à leur destin, est un Dieu qui se révèle perpétuellement à nouveau :

il est la Providence éternelle qui, à chaque instant, intervient à

nouveau dans la vie terrestre afin de garantir le caractère définitif

17 Cog und Magog. Eine Chronik, 1949, p. 107, cité d'après H. J. Kraus,
art. cit., p. 77.

36



des fins universelles18.» On voit ici l'exigence suprême pour Israël
de sauvegarder sa communauté ethnique et religieuse, sa foi, son
obéissance, son espérence, ainsi que ses signes distinctifs, la
circoncision, le sabbat, les fêtes, la thora. Oui, l'Ecriture est le moyen
par excellence pour le peuple juif de rester ou de redevenir soi-
même, dans sa mystérieuse destinée de serviteur souffrant pour le
salut du monde. «Des larmes et du sang, voilà quel sera le lot de

ce reste de fidèles ainsi voués à la méconnaissance, au mépris,
voire à la dégradation et à l'abaissement, sans trêve ni fin. Incompris,

ce reste fidèle d'Israël, précisément, devra éprouver dans sa
chair l'imperfection des hommes, au milieu d'un monde où chacun
adore ces idoles que sont la puissance, le succès, l'argent et l'égoïsme.
Dans ces conditions, c'est Israël qui sera nécessairement cet être

étranger à l'univers, ce pauvre, cet opprimé, ce persécuté, objet des

railleries, pourchassé et traqué... En vue de quelle fin souffre-t-il?
Telle est la seule question en effet, et voici ce que Isaïe nous dit:
Vous ne souffrez pas en vain, ni sans but; vous souffrez parce que
seule votre souffrance pourra conduire le monde vers l'avenir,
parce que le martyre d'Israël fera surgir l'avènement messianique
définitif qui conduira l'humanité, par les voies naturelles, vers
son achèvement. A chacun des membres de la communauté d'Israël,
le livre d'Isaïe pose la question: Veux-tu être un ,Eved Hachem19'

ou non? Il ne lui facilite pas la réponse à cette question décisive,
et il ne lui cache pas les conséquences énormes qu'il faudra subir

pour être un ,Eved Hachem'20.»
Si au contraire, Jésus de Nazareth est le Juif fidèle, obéissant

jusqu'à la mort, en qui le Dieu de l'alliance a récapitulé toute la
destinée de son peuple-témoin, celui en qui il a manifesté une fois

pour toutes sa sainteté redoutable et son amour infini, alors l'histoire

du salut du monde est déjà entrée dans sa fin. Elle n'est pas
achevée, certes, mais la bataille décisive a été livrée et la victoire

18 Op. cit., p. 55.
19 Serviteur de Dieu.
20 J. Carlebach, op. cit., p. 52—54. On sait que l'auteur a signé ce

commentaire par le don de sa propre vie, ayant péri en déportation où,
volontairement, il avait voulu suivre en 1942 les derniers survivants de la
communauté juive de Hambourg.

37



de Dieu a été remportée d'avance. Engagé dans cette histoire, le

peuple des chrétiens continue de regarder en avant et d'espérer la
pleine manifestation de cette victoire. Mais son espérance est fondée
dans un événement tout neuf qui lui donne une tonalité différente :

la mission du «Serviteur de Dieu» a été pleinement assumée; Jésus-
Christ a souffert et il a triomphé pour le salut du monde. C'est un
fait accompli. Certes, il s'agit de le porter maintenant à la connaissance

de tous les hommes, afin qu'ils se sachent jugés et sauvés

en lui. Mais il n'y a plus rien à y ajouter. «Tout est accompli»
(Jean 19, 30). L'Ancien Testament n'est donc plus seulement un
livre ouvert sur l'avenir; il est en même temps un livre qui a déjà
trouvé sa fin. En son Fils Jésus-Christ, Dieu a manifesté son salut
eschatologique à Israël et aux nations. Ainsi l'Ancien Testament
n'est plus pour l'Eglise le moyen de survivre héroïquement, dans
l'attente du salut promis. Il est la voix qui, du multiples manières,
conduit l'Eglise au salut donnée. Les exigences de la loi témoignent
à l'avance de l'obéissance totale du Serviteur; les prophéties du

jugement et de la grâce annoncent d'avance la dimension décisive
de l'événement de la croix, qui est le jugement total et le pardon
absolu de Dieu proclamés par les prophètes; les événements, les

personnages et les institutions de l'ancienne alliance signifient
maintenant à l'Eglise le sens et la portée de l'œuvre que Dieu
devait accomplir, un jour, en Jésus-Christ. Lu ainsi à la lumière
de son accomplissement, l'Ancien Testament témoigne, par sa
diversité même, de la richesse du salut qui est donné en Jésus-Christ
et qui sera manifesté ouvertement au dernier jour. Ainsi, parce
que le soleil s'est maintenant levé, l'Eglise peut reconnaître dans
les premiers rayons de l'aurore l'annonce certaine du matin et
connaître dans sa plénitude la lumière qui brille pour tous les

hommes, et d'abord pour les Juifs.
Voilà donc deux perspectives bien différentes. Les Juifs lisent

l'Ecriture en cherchant dans le début de leur histoire le point d'appui

de leur obéissance, dans l'attente de la Fin. Les chrétiens au
contraire lisent l'Ancien Testament à partir de sa fin, et y trouvent
les signes précurseurs de ce qu'ils ont déjà reçu21. Certes, Israël

21 Cf. une idée assez semblable chez G. Lampe: «The Reasonableness

38



réfléchit aussi rétroactivement sur sa destinée de peuple élu; les

récits des patriarches et plus encore la confession du Dieu Créateur
apparaissent comme le fruit de cette réflexion de la foi en l'alliance.
Inversément, les chrétiens participent encore à l'espérance d'Israël
et laissent l'Ancien Testament tourner leurs regards vers la venue
du règne de Dieu; l'Apocalypse apparaît ici comme une
transposition chrétienne des thèmes de l'apocalyptique juive. Mais
considérées dans leur perspective majeure, ces deux prises de position

à l'égard de la personne et de l'œuvre de Jésus engendrent
deux lectures différentes de l'Ancien Testament, une lecture juive
dans l'attente du salut promis, et une lecture chrétienne dans la
découverte du salut donné. Or il n'est pas possible de dire, d'une
manière générale, que l'une soit vraie et l'autre fausse, car, il faut
le répéter, tout dépend ici de la réponse que l'on donne à la question :

qui fut Jésus?

Pour conclure, contentons-nous de constater ce fait et de

l'accepter. Pratiquement, cela veut dire d'abord que la lecture
chrétienne de l'Ancien Testament n'est pas moins autorisée que la lecture
juive. L'Eglise qui lit l'Ancien Testament à la lumière de son
accomplissement en Jésus-Christ ne doit avoir aucune mauvaise
conscience à l'égard de la Synagogue, car à travers Jésus-Christ l'Ancien
Testament lui a été donné, et elle doit y chercher la Parole que Dieu

y fait retentir pour l'actualité de sa foi et de son service.- Mais

parce que l'Ancien Testament n'est pas pour autant arraché des
mains des Juifs — car Dieu ne retire pas ses promesses — cela
veut dire aussi que Juifs et chrétiens ne peuvent pas s'ignorer
sur ce terrain précis qu'est l'écoute de la Parole de Dieu dans la
Bible, mais qu'ils doivent au contraire se mettre ensemble pour
l'écouter, et pour l'écouter justement dans la manière qui est propre
aux uns et aux autres. Car c'est ainsi que la Synagogue et l'Eglise
apprendront à se connaître devant Dieu, que leurs oreilles discerneront

mieux la Parole de leur commun Seigneur. Et surtout, c'est
ainsi qu'elles seront ramenées ensemble à la question centrale de

laquelle dépend non seulement leur lecture de l'Ecriture sainte,
mais leur existence tout entière: Qui est donc ce Jésus de Nazareth?

of Typology», Essays on Typology (G. Lampe - K. Woolcombe), London 1957,

p. 88 (Studies in Biblical Theology 22).

39


	Lecture juive et lecture chrétienne de l'Ecriture sainte

