
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 16 (1960)

Artikel: Die Judenfrage im Spiegel der deutschsprachigen Literatur der letzten
Jahre (1950-1958) [Schluss]

Autor: Jasper, Gerhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961352

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961352
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


orthodoxe Judentum ist an keinem Zusammengehen mit anderen

Religionen interessiert. Der Kommentar der liberalen Presse war
freundlich. Der sozialistische Dawar brachte einen Bericht unter
der Überschrift «Zwiegespräch zwischen Professor und Priester».
Trotzdem schloß der Berichterstatter mit der Bemerkung: «Sollte
dieses Gespräch nur den Boden für mehr in die Tiefe gehende
Gespräche vorbereiten? Leider wurde uns dies nicht mitgeteilt.»

DIE JUDENFRAGE IM SPIEGEL
DER DEUTSCHSPRACHIGEN LITERATUR

DER LETZTEN JAHRE (1950—1958)
Von Gerhabd Jasper, Bethel-Bielefeld

(Schluß)
Klausner

Klausners Bücher1 über Jesus und Paulus2 haben im Judentum viel
Beachtung gefunden. Immer findet man bald hier, bald dort Gedankenreihen

in der jüdischen Literatur, die darauf zurückgehen. Sein Jesusbuch

erschien erstmalig 1907. Die 2. Auflage kam 1922 und die 3. Auflage

1952 heraus. In allen Auflagen blieb die Grundstruktur des Werkes
erhalten. Die Nachauflagen unterscheiden sich nur dadurch, daß wir
in einem Anhang, für beide Auflagen getrennt, «Berichtigungen und
Ergänzungen» finden. Grundsätzlich muß man feststellen, daß Klausner
der «Leben-Jesu-Forschung» aus der Zeit vor einem halben Jahrhundert
stets verhaftet blieb. Bei aller Sauberkeit historischen Denkens wirkt
sich bei ihm eine apologetische und religiöse Tendenz aus. Er geht aus
von den beiden Tatsachen, daß Jesus als Jude geboren wurde und
dennoch die übergroße Mehrheit des Volkes ihn abgelehnt hat. So stellt
er sich die Frage: «Worin liegt der Grund dafür?» Ein Grund ist ihm,
daß das Christentum seit Paulus griechische und heidnische Elemente
in sich aufgenommen hat. Aber «in der Lehre Jesu müssen Keime ge-

1 Klausner, Joseph, «Jesus von Nazareth». The Jewish Publishing House,
Jerusalem 1952. 3. Aufl., 629 S. Auslieferung in Deutschland in Frankfurt
a. M., Dr. Volz & Co., DM 26.80.

2 Klausner, Joseph, «Von Jesus zu Paulus». The Jewish Publishing House,
Jerusalem 1950, 575 S. 1952, II., S. 127. 1948 IV. (Jud. 1951, I, S. 736, und
Jud. 1958, II, S. 65ff. Aufsatz des Verfassers: «Paulus in der Schau des
gegenwärtigen Judentums».)

240



legen haben, aus denen früher oder später nichtjüdische oder
antijüdische Lehren sich entwickeln konnten. Darum ist das «alleinige
Ziel seines Buches» «eine Vorstellung von dem Anderssein...», von
Judentum und Christentum zu vermitteln. Damit ergebe sich dann
auch der «Nebengewinn», die Existenzberechtigung des Judentums daraus

zu entwickeln. Er gibt zu, daß damit für ihn «die Grenze der reinen
Wissenschaft» überschritten ist: «Hier sind Polemik, nicht reine,
tatsächliche Elemente unvermeidbar.» Er meint aber, daß ein Christ einer
solchen Aufgabe nicht so gerecht werden könne wie ein Jude: «Christen
sind dem Verdacht des Subjektivismus dem Christus gegenüber viel mehr
ausgesetzt als wir.» Können wir aber vom christlichen Standpunkt aus
nicht sofort entgegnen, daß es für deii Juden auch eine «Erblast gibt»,
so daß er nur aus einer Antiposition urteilen kann?

Im ersten Kapitel weist er die Quellen für sein wissenschaftliches
Rüstzeug auf. Und er glaubt, daß auf Grund der Evangelienkritik «der
mystische und dogmatische Nebel, der Jesus einhüllt», weiche. «Ohne
die Wundergeschichten und manche mythischen Ausdrücke, die den
Menschensohn für einen Gott erscheinen lassen, würden die Evangelien
mit den Sprüchen und Gleichnissen für eine der schönsten Sammlungen
ethischer Lehren gelten dürfen.» Die Schilderung Jesu schließt er ab
mit der Beerdigung Jesu: «Hier schließt die Lebensgeschichte Jesu,
und es beginnt die Geschichte des Christentums.» Die Ostergeschichte
gehört somit für ihn nicht mehr dazu. Der apologetische Charakter des
Buches wird vollends offenbar bei der Beurteilung des Prozesses Jesu.
Er ist eine energische Verfechtung zur Entlastung des Judentums. Es
war «zum Vorteil für das junge Christentum, die Schuld von dem starken
Römer abzuwälzen und sie dem schwachen Juden aufzubürden». Wir
können nicht im einzelnen dem Buch folgen, das würde zu weit führen.
Immerhin ist noch folgendes zu sagen: Dem Verfasser steht fest, daß
Jesus von seiner Messianität überzeugt gewesen sei. Und so weiß er sich
vor der Aufgabe stehen, sich mit dem messianischen Selbstbewußtsein
Jesu auseinanderzusetzen, wenn er auch sagt, daß Jesus weit davon
entfernt gewesen sei, sich als Gottessohn für eine der drei Erscheinungen
der göttlichen Trinität gehalten zu haben. Er sucht auch den Gegensatz
zwischen Jesu Lehre und dem Judentum zu verdeutlichen : Jesu Ethik
ist ihm «der Urgrund zum übertriebenen Judentum und Unjudentum
des Christentums». Man merkt, daß er scheitert an Jesu messianischem
Selbstbewußtsein und der eschatologischen Ausrichtung seiner
Botschaft.

Sein Paulusbuch behandelt die Frage, wie es zur Spaltung von
Christentum und Judentum gekommen sei und warum das Judentum auch
die Lehre des Paulus nicht angenommen habe. Ihm sind die Diasporajuden

«entwurzelte Menschen». «Nur darum konnten von ihnen die
Gedanken des Paulus als ein Eklektizismus von Griechentum und Ju-

241



dentum aufgenommen werden, was nie seitens des orientalischen,
bodenständigen Judentums Palästinas geschehen wäre.» Paulus hat sein
Christentum auf den «Trümmern des entwurzelten Judentums» aufgebaut

und «beim Ausbau der christlichen Kirche sich auch auf die vollen
Heiden und wirklichen Götzendiener gestützt. Das gab die Möglichkeit,
daß aus dem jüdischen Messias ein Gottessohn wurde und so das
Christentum aus einer jüdischen Sekte in eine Weltreligion abgewandelt
wurde». Paulus wurde dadurch für ihn der eigentliche Gründer der
christlichen Kirche der Völkerwelt. Bei Paulus eint sich nach Klausner
«palästinensisches Pharisäertum und der jüdische Hellenismus, ja bis
zu einem gewissen Grade auch der heidnische Hellenismus».

Er entwickelt dann seine Gedanken zum Römerbrief. Die Aufhebung
des Gesetzes bedeutet «die Bedrohung des Judentums in seiner
Existenz», denn mit seiner Aufhebung sei auch «die Nationalität des
Judentums» aufgehoben, der jüdische Vorrang und der Gedanke der Aus-
erwähltheit des jüdischen Volkes. Der Kernpunkt des Gegensatzes
zwischen Paulus und Juden sei mit der Stellung des Paulus zum Gesetz
gegeben. Seine Auslegung des Gesetzes bleibe eine «Fehlinterpretation».

Asch und Brod

Wie stark die Jesusfrage die Juden der Gegenwart bewegt, besagen
die beiden Romane von Asch und Brod. Auch sie erklären, daß Jesu
Messiasbewußtsein für die Juden «notwendiger Grund zur Erklärung
seines geschichtlichen Schicksals» ist. Man kann es auch so ausdrücken:
Im Judentum ist stets Jesu Wort bedeutungsvoll, im Christentum ist
alles vom Träger des göttlichen Wortes und seiner Tat abhängig. Asch3
schildert ihn uns so, daß ihm nicht der geringste Anstoß gegen die rab-
binische Auffassung des Gesetzes nachgewiesen werden kann. Aber er
läßt dann doch den Hohenpriester nach Jesu Bekenntnis sagen : «Wenn
wir den Angeklagten nicht auslieferten, nachdem wir solche Worte von
ihm gehört haben, würde das bedeuten, daß wir sie für wahr halten,
und wir müßten uns vor ihm niederwerfen und ihn zum Messias-König
ausrufen. Sollen wir also annehmen, daß er größer sei als alle die
Lebenden und die Toten... (Moses, Propheten, Erzväter), daß er in
der Tat — Gott sei davor — eine zweite himmlische Macht sei... »

Und Nikodemus hören wir Judas gegenüber, der damals noch begeisterter
Jünger Jesu war, sagen: «Dieses Rabbi Lehre ist gut und groß für die,
welche ohne den Geist geboren sind... Wir aber, die wir in dem Geiste
und in dem Bunde, den Gott mit Abraham geschlossen hat, geboren
sind — wie sollen wir wiedergeboren werden, ohne den Geist zu
verleugnen? .Und eine Erleuchtung kam über mich: ist es nicht möglich,
daß dein Rabbi zu den Heiden gesandt worden ist, .zu den Völkern

3 Asch, Schalom, «Der Nazarener». Bermann-Fischer-Verlag, Wien und
Frankfurt a. M. 1950. 709 S. DM 15.—.

242



der Welt, zu denen, die nur im Fleisch und nicht im Geist geboren sind?
Er soll sie dem Vater näherbringen!»

Bemerkenswert ist dann die Schilderung des Prozesses Jesu im Interesse

der Entlastung der Judenschaft und zu Lasten der Hohenpriester
und Sadduzäer, vor allem aber des Pilatus. Asch läßt darum nach Jesu
Tod Nikodemus auch beten: «Vater im Himmel, du weißt, daß unsere
Hände dieses Blut nicht vergossen haben. Wir und unsere Kinder sind
ohne Schuld.»

Brod4 wehrt sich, daß sein Werk «nach streng theologischen Maßstäben»

beurteilt wird. Andererseits betont er, daß der Dichter nur «einem»
Plan zu folgen vermöge. Insofern gibt er uns ein Recht, darüber
nachzudenken, ob wir diesem seinem Plan zu folgen vermögen. Eine der
Hauptgestalten des Romans ist Judas, der Verräter. Von ihm gibt er
ein ins Grandiose gesteigertes Bild einer nihilistischen Haltung. Diese
bekommt durch die Begegnung mit Jesus ihre Ausreifung im negativen
Sinne, weil Jesus sich nicht nach dem Sinn des Judas «umkrempeln»
läßt. Hat Judas bisher mehr ein nihilistisches Spiel unverbindlicher Art
getrieben, so scheitert dieses an Jesus, der ihm «zum Schicksal» wird.

Auch bei Brod wird dann deutlich, daß ihm Jesus in seinem messia-
nischen Selbstbewußtsein und der eschatologischen Ausrichtung seiner
Botschaft unbegreiflich bleibt. Er sieht ihn in der Nähe der Zeloten.
Peinlich empfindet man die Darstellung der Kreuzigungsszene, wo das,
was schlechthin unbegreiflich bleibt als Gottes Geheimnis, in zureichender

Weise begreiflich zu machen versucht wird mit den Worten: «Schade
um ihn. » Das ist der Weisheit letzter Schluß

An einer weiteren Hauptfigur, einem Griechen, wird dann gezeigt,
was für diesen Jesu Sterben bedeutet: Er erlebt das «Wunder des
Menschen» und will in sich selbst Jesus wieder zum Leben erwecken. Ihm
als dem Griechen widerstrebt es auch nicht, ihn einen Gott zu nennen.
Was will der Verfasser damit andeuten? Ist ihm Jesus «der Genius des
Menschen» und als solcher «sittlicher Heros» schlechthin? Will er mit
dem Anschluß des Griechen an Jesus andeuten, daß er, wie Schoeps
sagt, «der Messias für die Heiden, aber nicht für die Juden» sei? Will
er aufweisen, daß die Vergottungstendenz eben die Hellenisierung des
Christentums sei? Oder Hegt hier doch ein Grundfehler im «Plan» Brods
vor?

Es sei in diesem Zusammenhang auch auf die weiteren Bücher von
Asch eingegangen, die in den letzten Jahren in Deutschland zugängHch
wurden. Im Profethen5 schildert er die Gestalt des Deutero-Jesaja. Er

4 Brod, Max, «Der Meister». Verlag Bertelsmann, Gütersloh. 448 S.
DM 17.60. (Jud. 1953, I, S. 53f.)

5 Asch, Schalom, «Der Profeth». Roman, aus dem Englischen übersetzt
von Richard Jordan. Diana-Verlag, Konstanz und Stuttgart. 409 S. DM
18.80.

243



malt zunächst die kulturellen Verhältnisse und das religiöse Leben
Babylons, und wie dann Cyrus Babel einnimmt. Die jüdische Gemeinde
erwartet nunmehr die Erlösung, wie sie der Prophet geweissagt hatte.
In ergreifender Weise wird uns dann die bittere Enttäuschung
geschildert; denn Kambyses, der Sohn des Cyrus, erkennt Bel-Merodach,
den Gott Babylons, als «Gott des Himmels und der Erde» an; wenn
schließlich auch Cyrus in seinen Worten von Jahwe in gleicher Weise
redet. Man wendet sich darum vom Propheten ab. Die Feindschaft der
«Assimilanten» wird um so größer, die Spannung wird um so tiefer, als
der Prophet Jes. 53 als Offenbarung Gottes vernimmt. Es heißt: «Der
Prophet begreift, daß Gott ihm Israel in seiner Not gezeigt hatte. Aber
welches Israel hatte er ihm gezeigt? » Vor allem sind rätselhaft die Worte :

«Anderer Sünden auf sich nehmen.» «Soll das heißen, daß Israel immerdar

zu leiden hat für die Sünden anderer?» Auch in der Gemeinde
entsteht ein Fragen: «Seit wann schlägt Gott eine Seele für die Sünden
anderer?» Der Prophet bekommt dann in einer Vision von dem alten
Propheten Jesaja die Antwort: «Nur die Auserwählten sind auserkoren,
die brennenden Schmerzen der Züchtigung und das Licht, das von ihm
ausgeht, zu empfinden... Das Volk kann nicht untergehen, denn es

ist die Wurzel der Erlösung..., auf daß Hoffnung da sei für die ganze
Welt.» So ist der Schmerzensmann «das schmerzvolle Herz Israels und
das Herz der Erlösung». Und es heißt zum Schluß: «Nicht um
euretwillen allein sollt ihr nach Juda zurückkehren», sondern «um des Heils
aller Völker willen.»

In dem Roman Reise durch die Nacht6 schildert er, wie der Held des
Romans über einen Diebstahl in seiner Jugend nicht ruhig werden kann,
wie hier auch kein «Psychiater» zu helfen vermag. Sein «Fall» ist
charakteristisch für die Menschen, «die nie versucht haben, ein persönliches
Verhältnis zu Gott zu gewinnen.» Aber betrifft seine Verfehlung nur
sein Verhältnis zu Gott? Oder nur das Verhältnis zu den Menschen?
Gott ist und bleibt «die Abrechnungsstelle für all unser Tun». Und so
heißt es schließlich : «Wo der wahrhaft Bereuende steht, kann nicht
einmal der Heilige stehen. Das bedeutet, wenn ein Sünder bereut, steht er
über den Heiligen, die nie gesündigt haben. » Hier bringt Asch Gedanken,
die seine geistige Nähe zum Chassidismus verraten. Wir legen dieses
Buch mit Fragen aus der Hand. Worin besteht der Unterschied zwischen
der Auffassung der Sünde von Asch und der Kirche

Im Roman Petersburg7 malt Asch uns ein Bild von der seit fast
einem halben Jahrhundert versunkenen Welt des emanzipierten Judentums

von Petersburg. Wir erhalten das Lebensbild eines wohlbehüteten,

6 Asch, Schalom, «Reise durch die Nacht». Roman. Diana-Verlag, Zürich
1955. (Jud. 1956, III, S. 183ff.)

7 Asch, Schalom, «Petersburg». Roman. Diana-Verlag, Konstanz und
Stuttgart. 300 S.

244



charakterlich weichlichen Sprößlings einer reichen jüdischen Familie.
Schließlich findet er seine Lehensaufgabe als uneigennütziger Helfer
des schlichten, orthodoxen Judentums in Polen. Hiermit endet seine
Flucht vor sich seihst: «Sie können von mir fordern, daß ich sterbe.
Mit durchlöchertem Herzen kann ich nicht leben!»

Kafka

Von Kafka8 hat Heißler einmal gesagt: «Die Welt, wie Kafka sie
erlebt, ist eine Welt, über der sich die Sonne des Glaubens verfinstert
hat.» Darum sind auch wohl ein Fünftel aller seiner Werke Fragment
geblieben. Und Margarete Susman redet im Blick auf ihn von einem
«vollkommenen Verstummen Gottes». Aber doch muß sie fortfahren:
«Und doch ist er (Gott) es allein, von dem jede Zeile Kafkas redet und
um den es in allen seinen Gedanken und Gestalten geht.» Aber «die
absolute Transzendenz Gottes ist in seiner Verborgenheit zur absoluten
Entfremdung geworden ».

In dem Buch von Janouch3 lesen wir, daß Kafka den Künstler einen
«Vogel im Käfig seiner Existenz» und sich selbst «einen ganz unmöglichen

Vogel» genannt hat. Ihm wird die Todesangst «nur das Ergebnis
des nicht erfüllten Lebens». Und er hat den Eindruck, daß er durch
sein Schrifttum sich selber «davonlaufe, um mich beim Schluß selbst
zu ertappen. Ich kann mir nicht entrinnen. »

Reiß10 überschreibt die Kapitel in seinem Buch: «Angst vor der
Vereinzelung». «Schuldgefühl». «Der suchende Mensch». «Zwangsläufige
Vereitelung von Wunsch und Willen». «Das Elend des Ausgestoßenseins».
Er fragt, ob wir mit Kafkas Werken vor der «Schöpfung eines Genius
oder unverständlichen Phantasien eines Neurotikers» stehen. Er führt
auch das Wort Kafkas an : «Wir (Menschen) sind nihilistische Gedanken,
die in Gottes Kopf aufsteigen. » Ihm graut vor der Leere und er schreit
auf: «Hätte ich doch jemand, dem ich vertrauen könnte!» So durchzieht

auch seine Schriften nach Reiß «lähmende Hoffnungslosigkeit».
Sein Genie beruht auf «den Kundgebungen der Angst». «Und wenn er
sie nicht gestaltet, dann läßt das künstlerische Vermögen Kafkas nach.»
Auch Janouch ist der Meinung, daß für ihn definitiv nur das Leid ist.
Und alles in allem: Kafka zeigt uns den Menschen ohne Gott in seiner
tiefen Verlorenheit. Er reiht Perle an Perle auf eine nichtendenwollende
Schnur. Die Erlebnisse seiner Helden gleichen den Windungen einer

8 Kafka, Franz, «Das Schloß». Roman. Herausgegeben von Max Brod.
S. Fischer-Verlag, Frankfurt a. M. 1951. 499 S. DM 18.—.

9 Janouch, Gustav, «Gespräche mit Kafka. Erinnerungen und Aufzeichnungen.»

S. Fischer-Verlag, Frankfurt a. M. 1951. 138 S. DM 6.80.
10 Reiß, H. S., «Franz Kafka, Betrachtung seines Werks». Verlag Lambert

Schneider, Heidelberg 1956. 223 S. DM 12.50.

245



sich lang hinziehenden Spirale ohne Ende. Und hier muß man nun
sagen: Die jüdische Herkunft hat deutliche Spuren bei ihm hinterlassen.

Margarete Susman sagt einmal, es gehe «keine großen Leistungen des
Judentums im Exil, die nicht im Kern eine Theodizee» wären: «Wenn
der Jude seinen Gott verloren hat, hat er alles verloren.» Kafka läßt
in seinem Werk Gott ungenannt. Aber er kann nicht an seiner Realität
zweifeln, so daß er zum Leugner Gottes wird. Einmal fragt ihn Janouch
nach dem Glauben, und der Dichter antwortet: «Wer ihn hat, der kann
ihn nicht definieren. Und wer ihn nicht hat, auf dessen Definition lastet
der Schatten der Ungnade.» Die Frage nach Christus beantwortet er:
«Das ist ein lichterfüllter Abgrund. Man muß die Augen schließen,
um nicht hinabzustürzen.» Sollen wir sagen: Kafka zeichnet den
christuslosen Menschen? Und darum fühlt man sich auch durch seine
Werke in der eigenen Menschlichkeit so entblößt, als stünde da: «Niemals

ganz zu Gott hin und niemals ganz von Gott los, ewig in der
Schwebe.» Sein Roman Das Schloß8 ist dafür ein einzigartiger Beleg.

Aus der weiteren geistigen Welt des Judentums

Jasper bringt uns «Stimmen aus dem neureligiösen Judentum in
seiner Stellung zum Christentum und zu Jesus11». Er geht davon aus,
daß das beiderseitige Einzigkeitsbewußtsein im Judentum und Christentum

als bedrängende Frage vor uns steht. Er setzt in seinem Buch ein
bei Mendelssohn und der jüdischen Aufklärung, um dann Stimmen aus
dem neureligiösen Judentum vor dem Dritten Reich zu bringen : Martin
Bubers «Idee der Einheit, der Tat und der Zukunft»; Max Brod,
«Diesseitswunder des Judentums»; Constantin Brunner, «Genius des
Menschen»; Franz Werfel, «Kampf um die heilige Menschenverantwortung»;
Nathan Birnbaum, «Gipfelmensch». Er schließt diesen Abschnitt mit
der Frage: «Ist ethisches Handeln jüdische Schicksalsbestimmung?»
Aus der neueren Zeit setzt er sich zunächst mit Leo Baeck auseinander :

«In dem Einen und dem Ewigen verwurzelt»; «Die Sünde ist des
Menschen Sünde». Er spricht dann von Klausner, Asch und Brod, von
Bubers «Zwei Glaubensweisen» und Franz Rosenzweig («Israel als
heiliger Blutsverband»), um dann zu schließen: «Die christologische
Frage als Grenze des Gespräches zwischen Judentum und Christentum. »

Weithin ist uns die Mystik des Judentums eine völlig fremde Welt.
Nun ist das zunächst englisch geschriebene Werk von Scholem12
erschienen, das uns einen tiefen Einblick in die jüdische Mystik gewährt,

11 Jasper, Gerhard, «Stimmen aus dem neureligiösen Judentum in seiner
Stellung zum Christentum und zu Jesus». Verlag Herbert Reich, Hamburg-
Bergstedt 1958. 149 S. DM 10.—.

12 Scholem, Gerschom, «Die jüdische Mystik in ihren Hauptströmungen».
Alfred Metzner Verlag, Frankfurt a. M. 1958. 490 S. DM 29.—.

246



die immer als Unter- und Nebenströmung lebendig geblieben ist. Dieses
sein Werk ist in erster Linie ein Niederschlag von Vorlesungen, die er
zunächst im Jewish Institute of Religion in New York 1938 gehalten
hat. Sie hegen hier in überarbeiteter und erweiterter Form vor. Der
Mystik geht es um zwei Probleme: die Schöpfungslehre (Gen. 1) und die
Merkaba-Spekulation (Thronwagenmystik, Hes. Kap. 1). Für die Mystik
ist wesentlich die Anschauung, daß der göttliche Urgrund nicht die
Welt schafft, sondern Gott entläßt sie sozusagen aus sich selbst heraus.
Religiös gesehen heißt das, daß Gott nicht als der die Welt bestimmende
Wille, sondern als das Jenseits der Welt in sich ruhende Sein erfaßt wird.
Höhepunkt seiner Darstellung ist die Schilderung der jüdischen Mystik
in Spanien (Sohar). Nach der Vertreibung der Juden in Spanien wird
Safed in Galiläa Mittelpunkt der jüdischen Mystiker (Isaak Luria).
Sie führt zum Sabbatianismus mit seiner mystischen Häresie (der
«Messias» Sabbatai Zwi, der zum Mohammedanismus übertrat, als sein
Leben bedroht war). Das Buch schließt dann mit einer kurzen
Darstellung des Chassidismus.

Für die Mystik ist das «Nichts voll mystischer Fülle». Die Schöpfung
aus Nichts wird zum Symbol der Emanation. Und für die Mystiker ist
ein Symbol «ein Strahl, der unmittelbar aus dem dunklen Grunde des
Seins und Denkens in unser Auge fällt und durch unser ganzes Wesen
fährt». Das führt zur «mystischen Aufschmelzung» der jüdischen Ge-

meindeliturgie. Es kommt zur mystischen Intension der sogenannten
«Kawanna» und zur Meditationstechnik. Aber «die großen Symbole
der Kabbalisten kommen gewiß aus der Tiefe eines echten, produktiven,
jüdischen religiösen Gefühls. Aber hier haben an ihnen fremde Welten
mystischen Charakters echten Anteil. Man kann von platonischen und
selbst magischen Elementen reden».

Wir hören dann von der deutschen jüdischen Mystik, die mehr ins
Moralische abbiegt, mit einer eigenartigen Gebetsmystik, der sogenannten

«Chassiduth» (Frömmigkeit), den neuen Weg der chassidischen
Moral als einer bestimmten menschlichen Haltung verbindet.

Margarete Susman13 wurde schon häufiger angeführt. In ihrem Buch
«Gestalten und Kreise» sucht sie «die geistigen Zusammenhänge unserer
Zeit» aufzuhellen. Sie geht aus von Goethe, weist das Hamletproblem
auf, Strindberg, Tolstoi und Dostojewski erstehen vor uns. Und im
Schlußteil spricht sie von jüdischen Gestalten und geistigen Bewegungen
(Wolfskehl, Chassidismus, Mendelssohn, Rosenzweig, Grothuysen und
Kafka). Gerade die Auseinandersetzung mit der jüdischen Mystik des
Chassidismus sowie Mendelssohns Entscheidung, das Diasporaproblem
des Judentums im Sinne der geistigen Emanzipation und Assimilation

13 Susman, Margarete, «Gestalten und Kreise». Diana-Verlag, Stuttgart
und Konstanz. 366 S. DM 19.80.

247



an das deutsche Volk zu lösen, sowie die geistig-religiöse Haltung Ro-
senzweigs und die Besinnung auf Kafka dürften uns stark bewegen.

In eine andere Welt führt uns dann Eptingu, wenn er uns den
geistlichen Weg der Simone Weil zu zeigen versucht, der französischen
Mystikerin aus dem Judentum (1909—-1943). «Simone Weil beginnt ihren
Weg genau an dem Punkt, an dem das säkulare Denken den heutigen
Menschen im Stich läßt.» Es redet hier eine «christozentrische Mystikerin»,

der als Jüdin «das Kreuz als verborgene Weisheit aufgegangen ist».
Aber sie bleibt außerhalb der Kirche, da sie nicht den «inneren Befehl
empfangen hatte, durch die Taufe sich in die Kirche aufnehmen zu
lassen». Das läßt fragen, ob dieses «Ausbleiben des Rufes oder Befehls»
«stellvertretende Bedeutung» hat. Spielt hier die Rolle die «Undispo-
nibilität des heutigen Menschen für die Kirche», oder ist die Ursache
dafür die jüdische Vergangenheit? Das Urteil «christozentrisch»
empfängt auch eine merkwürdige Beleuchtung, wenn Simone Weil Bilder
Christi in der orientalischen, griechischen, nordischen Mythologie
entdeckt. Vom «Vaterunser» läßt sie nur die dritte Bitte übrig, sonst erhegt
bei ihr das Herrengebet einer mystischen Spiritualisierung.

Im Dienste der jüdischen Verkündigung

Der Jüdische Schriftenverlag in Zürich gibt im Dienste der jüdischen
Verkündigung eine Reihe heraus: «Jüdische Volksbücher.» Sie vermittelt

uns jüdisches Gedankengut. Das Heft Judentum und Christentum.
Parallelen15 verfolgt einen apologetischen Zweck. Zur Entkräftung der
Judenmission sucht es den Nachweis zu erbringen, daß kein Satz der
Sittenlehre des Neuen Testaments nicht auch schon im Alten Testament
und im rabbinischen Schrifttum sich finde. Das Heft Soziale Gerechtigkeit

im Judentum16 bringt wertvolle Durchblicke. Es wird versucht,
ihre Bedeutung mit dem Entstehen des Staates Israel aufzuweisen.
Das Heft Ein Tag aus dem Leben eines Juden17 schildert uns den Weg
eines dem Gesetz untreu gewordenen Juden, der zu dem orthodoxen
Judentum sich dann zurückfindet.

Levensteins Heft18 Moschiach bringt uns die jüdische Messiaserwartung

in orthodoxer Schau. Für ihn ist unerläßliche Bedingung für das

14 Epting, Karl, Dr., «Der geistliche Weg der Simone Weil». Friedr.
Vorwerk-Verlag, Stuttgart 1956. 104 S. DM 5.80.

15 «Judentum und Christentum, Parallelen.» Jüdischer Schriftenverlag,
Zürich. DM 1.50.

16 Münk, «Soziale Gerechtigkeit im Judentum». Jüdischer Schriftenverlag,
Zürich. DM 1.50.

17 Judäus, «Ein Tag aus dem Leben eines Juden». Jüdischer Schriftenverlag,

Zürich. DM 1.50.
18 Levenstein, «Moschiach». Jüdischer Schriftenverlag, Zürich. DM 1.50.

(Jud. 1955, III, S. 184ff; 1956, I, S. 62.)

248



Erscheinen des «Moschiach-Königs» für Israels Erlösung der Staat
Israel, der als «untrügliches Vorzeichen» dafür gewertet wird. Der
Verfasser sagt dann aber auch zugleich, daß Israel noch nie so erlösungsbedürftig

gewesen sei wie in der Gegenwart, ohne daß jedoch die Juden
«erlösungsreif» geworden wären usw. — Es sei noch kurz erwähnt das
Heft von Dr. Bosse19: «Vorschriften in Torah und Talmud im Geiste
moderner medizinischer Forschung» und Schwab20: «1933. Ein Tagebuch.

»

Farbstein21 wendet sich gegen die im Schweizer Judentum unter
dem Einfluß der jüdischen Orthodoxie offenbar aufgekommene «neue
Praxis», bei Mischehen dem nichtjüdischen Teil den von ihm gewünschten

Übertritt möglichst zu erschweren oder gar unmöglich zu machen.
Er glaubt, nach dem Alten Testament und den übrigen kanonischen
Schriften des Judentums nachweisen zu können, daß die «neue Praxis»
nicht den Lehren und Geboten des Judentums entspricht. Er bemängelt,
daß sie weltfremd seien, und es fehle auch das psychologische Verständnis.

Dadurch werde auch der Wunsch eines Juden unmöglich gemacht,
daß seine Kinder dem Judentum erhalten bleiben. Man erfährt dabei,
daß in Basel die Zahl der Mischehen 40% und in Zürich 36% betrage.

Dr. Geis22 schuf mit seiner Pessach Haggadah ein neues
Passahliturgiebuch. «Weil dieser neuen Haggadah wenn nicht schon heute, so
doch vielleicht später einmal eine kulturhistorische Bedeutung zukommen

wird, so sollte sie wie die anderen Haggadoth einen Namen
bekommen und die ,Düsseldorfer Haggadah' heißen.» Die Geschichte des
Judentums kann man fürwahr ein fortwährendes Passah nennen. Und
so bedeutet die Passahfeier: «In jedem Geschlecht ist der Mensch
verpflichtet, sich vorzustellen, er selbst sei aus Ägypten gekommen.» Es
ergreift uns, daß die Passahliturgie ein einziger Lobgesang ist.

Bertha Pappenheim23 war einst die Begründerin des jüdischen Frauenbundes.

Niemand wird ohne Bewegung ihre Gebete lesen: «Fordere,
fordere, damit ich jeden Atemzug meines Lebens in meinem Gewissen
fühle: Es ist ein Gott.»

Es sei hier auch aufmerksam gemacht auf die Legenden, die uns
Else Schubert-Christaller24 mit ihrem Heft vorlegt. Ihre Legenden erzählt

19 Bosse, Dr., «Vorschriften in Torah und Talmud im Geiste moderner
medizinischer Forschung». Jüdischer Schriftenverlag, Zürich. DM 1.50.

20 Schwab, «1933. Bin Tagebuch». Jüdischer Schriftenverlag, Zürich.
DM 1.50.

21 Farbstein, David, «Die Stellung des Judentums zum Proselytenwesen».
Verlag Die Gestaltung, Zürich 1950. 37 S. (Jud. 1950, III, S. 239.)

22 Geis, Raphael, «Die Passach Haggadah». Verlag «Allgemeine Wochenzeitung

für die Juden in Deutschland», Düsseldorf-Benrath. 76 S. DM 5.80.
23 Pappenheim, Bertha, «Gebete». Verlag «Allgemeine Wochenzeitung für

die Juden in Deutschland», Düsseldorf-Benrath. DM 2.—.
24 Schubert-Christaller, Else, «In deinen Toren, Jerusalem. Jüdische Le-

249



sie Vorlagen aus dem Talmud nach. Wir begegnen in ihnen einem
anderen Israel, als uns gewöhnlich vor Augen steht. Die Legenden sind
dazu angetan, zu einem lebendigen Gespräch mit Israel zu kommen.
Das Büchlein ist zum Vorlesen in reifen Jugendkreisen sehr geeignet.

Die fesselnd erzählte jiddische Geschichte des Milchhändlers Tewjes
von Scholem Alechem25 kann man nur nachdenklich aus der Hand legen.
In ihr begegnet uns die Welt des schlichten, frommen Juden, der sein
Talmud- und Bibeljudentum in den Alltag hineinzubauen sucht. Und
doch sind wir zwiespältig berührt : wird hier die Schrift gebraucht, oder
nicht nur kasuistisch mißverstanden oder gar mißbraucht, weil sie zur
Deckung der eigenen Gedankenbewegung dient? Zugleich bewegt uns:
Tewjes weiß als Jude: «Die Hauptsache ist aber das Gottvertrauen.
Der Jude muß hoffen und immer wieder hoffen. Und wenn er dabei
zugrunde geht? Nun, dazu sind wir ja eben Juden auf der Welt, und es
steht geschrieben: ,Du hast uns erwählt vor allen Völkern.' Und nicht
umsonst beneidet uns die Welt.» Wieder bleibt ein Fragen zurück:
Rechnet Tewjes mit Gott oder einer Schicksalsmacht? Das Buch hat
auch seine besonderen Reize durch seinen köstlichen Humor, der aus
dem Widerstand gegen ein unerträgliches Leben sich zu einer Kraft
entwickelt, die den jüdischen Menschen befähigt, der Unterdrückung
geistige Überlegenheit entgegenzusetzen.

Beranek26 ist der Herausgeber der «Mitteilungen des Arbeitskreises
für Jiddistik». Er schenkt uns hier eine Abhandlung über das
Nordjiddische im Raum von Wilna, neben dem es eine süd- und westjiddische
Abart gibt. Das Buch war schon in den vierziger Jahren druckreif,
konnte aber damals aus begreiflichen Gründen nicht gedruckt werden.
Ein Manuskript über das Südjiddische ging leider verloren. Erwähnt
sei, daß ein Drittel des Wortschatzes des Jiddischen hebräisch-aramäisch-
slavischen Gehaltes ist, während es sich sonst vom Mittelhochdeutsch-
Fränkischen herleitet. Man kann nur dankbar sein, daß uns hier
Einblick gegeben wird in die bisherige jüdische «Verkehrssprache».

Gollancz

Wer wird nicht gern nach Gollancz'27 Selbstbiographie greifen! Das
deutsche Volk hat allen Anlaß, gerade ihm zu danken, daß er der
Rügenden». Geleitwort v. Albr. Goes. Verlag Eugen Salzer, Heilbronn 1952.
110 S„ geb. DM 3.40. (Jud. 1952, IV, S. 247f.)

25 Scholem, Alechem, «Die Geschichten Tewjes des Milchhändlers».
Deutsch von Alexander Elisaberg mit Steinzeichnungen von Prof. Struck.
Verlag Volk und Welt, Berlin 1955. 189 S., Lw. DM 5.60.

26 Beranek, Franz, «Das Pinsker Jiddisch und seine Stellung im
gesamtjiddischen Sprachraum». Verlag Walter de Gruyter & Co., Berlin 1958,
81 S„ DM 12.—.

27 Gollancz, Victor, «Aufbruch und Begegnung». C. Bertelsmann-Verlag,
Gütersloh 1954. 544 S. Ganzl. DM 14.80.

250



tiator der Bewegung Save European war, die dem Hunger, zumal in
Deutschland, wehren sollte. Der Bundespräsident, Professor Dr. Heuß,
verlieh ihm mit Recht als erstem Ausländer das Große Verdienstkreuz
mit Stern! Sein Buch ist ein einhelliges Zeugnis von der menschlichen
Güte dieses seltenen Einzelgängers und Freiheitsgeistes. Der umfassende

Abschnitt seines Buches «Mein Sozialismus» gipfelt bezeichnenderweise

in dem Unterabschnitt «Sozialismus und Güte». Gollancz ist von
der «unbändigen Leidenschaft» eines Kampfes für die Freiheit beseelt
als Reaktion auf das orthodoxe Judentum seines Vaters. Er ist weithin
geprägt vom Christentum und verrät uns auch, daß er nahe vor der
Taufe gestanden hat. Doch er weiß sich in erster Linie als «europäischen
Zeitgenosse». Immer hat uns das Judentum etwas zu sagen, wenn
es uns in der Gestalt menschlicher Güte entgegentritt. Hier ist «Mut
zur Liebe».

Im zweiten Band28 seiner Selbstbiographie schildert er uns, wie er
als Lehrer von seinen Schülern tief verehrt wird, aber aus staatspolitischen

Rücksichten scheitern muß. Er verrät uns, daß er weithin geprägt
ist von dem Geist des Humanismus und Piatos. Er meint, wenn er ein
Wappenschild führen würde, würde darauf stehen: «Kühnheit — Kühnheit

— Kühnheit — immer Kühnheit.» Er wirkt stets anregend. Im
Hintergrund stehen bei ihm pazifistische Gedanken, die sich ihm aus
seiner ernsten religiösen Gesinnung aufdrängen. Er ringt um Verständnis
für die Menschen, die aus der Bahn geworfen sind und verurteilt werden,

weil er meint, daß man ihnen nicht gerecht wurde. Er versucht
eben, die Liebe — wirklich zu leben.

F. Der christliche Sendungsauftrag

Es seien zum Schluß noch jene Bücher besprochen, die in irgendeiner

Weise die christliche Position zu allen Fragen darstellen und dem
Sendungsauftrag der Kirche gegenüber dem jüdischen Volk Raum
gehen. Guggenheimer29 freilich ist Jude. Er erzählt uns die Geschichte
des unglücklichen Joseph Guggenheim (geboren 1723), der unter dem
Einfluß des Fraumünsterpfarrers Ulrich in Zürich für den christlichen
Glauben gewonnen wird. Er wird aber von seinen jüdischen Verwandten
am Übertritt gehindert und außer Landes geschafft, wo er der geistigen
Umnachtung verfiel. Die Darstellung ist darum unglücklich, weil der
Leser den Eindruck gewinnen könnte, als habe Pfarrer Ulrich die Er-

28 Gollancz, Viktor, «Auf dieser Erde». Verlag C. Bertelsmann, Gütersloh.
476 S. DM 14.80.

29 Guggenheimer-Gumbey, Florence, «Pfarrer Ulrich als Missionar im
Subtal. Ein Beitrag zur Judenmission in der Schweiz im 18. Jahrhundert».
Verlag Jüdische Buchgemeinde. Zürich 1953. 21 S. (Jud. 1953, IV, S. 254f.)

251



krankung des Geistes verschuldet. So stellt dieses Buch recht eigentlich
ein Pamphlet gegen die Judenmission dar.

Wilkensons Buch30 erschien erstmalig schon 1889 und wurde bereits
1892 ins Deutsche übertragen. Das Buch bemüht sich um eine biblische
Begründung der christlichen Schau Israels: «Ich war gelehrt worden,
die auf das zweite Kommen und die Herrschaft des Messias bezüglichen
Stellen geistig und allegorisch aufzufassen, während ich durch unerbittliche

historische Tatsachen gezwungen war, die Stellen über das erste
Kommen buchstäblich zu verstehen.» Die Einteilung des Buches ist:
Erwählung; Bestätigung; Verwerfung; Wiederherstellung; Die Juden
und das Evangelium; Die Herrlichkeit des Tausendjährigen Reiches;
Der König auf seinem Thron. Eine Auslegung von Rom. 11. Der Herausgeber

fügt im Anhang noch als Beitrag hinzu: «Die gegenwärtige Lage
der Juden», in dem er sich vor allem auch mit dem Zionismus
auseinandersetzt.

In der Schriftenreihe des «Institutum Judaicum Delitzschianum » in
Münster steht das Buch von v. Harling (sen.)31 mit Recht an erster
Stelle. In schlichter und doch merkwürdig inhaltreicher und anregender
Art berichtet der verstorbene Nestor der Judenmission in Deutschland
aus seinem Leben. Wir schauen in die Frühzeit des Delitzschianums,
seinerzeit in Leipzig. Wir wandern mit dem Verfasser in die Missionsarbeit

nach Rumänien, bis er dann in die Leitung des «Evangelisch-
Lutherischen Zentralvereins für Mission unter Israel» und des
Delitzschianums berufen wird. Beiden durfte er bis zur Auflösung im Dritten
Reich vorstehen. Aber «Um den Abend wird es licht sein», so
überschreibt der Verfasser den letzten Abschnitt, da der damals 85jährige
noch den neuen Anfang seiner hingebungsvollen Arbeit nach dem
Zusammenbruch Deutschlands erleben durfte. Sein Buch macht uns ein
wichtiges Stück der Geschichte der Judenmission in Deutschland
lebendig.

WIttenbergs Arbeit32 trägt historischen Charakter. Es ist mit allem
Ernst behauptet worden, daß, wer in Löhes Art heute über die Juden
rede, torpediere die gegenwärtigen Bemühungen der Christenheit um
Israel. Darum führt uns der Verfasser erst ein in «Sinn und Inhalt unseres

Themas». Löhe hat von Kindheit an in besonderen Beziehungen zu
den Juden gestanden. Seine Liebe zu Israel ergab sich nicht zuletzt

30 Wilkenson, John, «Was hat Gott mit den Juden vor?» Neu herausgegeben

und bearbeitet v. H. L. Ellison. Mildmay-Mission. (Jud. 1950, III,
S. 232f.)

31 v. Harling, Otto (sen.), «Um Zions willen. Ein Leben im Dienst des
Evangeliums unter Israel». Freimund-Verlag, Neuendettelsau 1952. DM 1.50.
(Jud. 1953, I, S. 56f.)

32 Wittenberg, Martin, «Wilhelm Löhe und die Juden». Freimund-Verlag,
Neuendettelsau 1954. 112 S. DM 2.50.

252



auch aus der eschatologischen Hoffnung für eben dieses Volk. Es wird
uns dann das «Judentum von Fürth» und Löhes Begegnung mit ihm
geschildert. Löhe ist der Sinn aufgegangen «für die liturgische Herrlichkeit»

der Juden. Er hegreift darum, «warum sie so schwer zur Kirche
der Wahrheit übergehen»; denn namentlich die protestantische Kirche
biete ihnen dafür keinen Ersatz. Wir hören dann von «Judenbekehrungen

und jüdischen Getauften in Fürth» und seine Bemühungen um die
Getauften: «Betet für die Heiden und die Missionare und vergeht die
Juden nicht.» Er ringt mit Rückfälligen. In Neuendettelsau kommt es
dann zu neuen Berührungen mit Juden und der Judenmission. Und wir
hören aus seinem Buch sachkundige Urteile zu allen Fragen. Sein Ziel
ist, das Verhältnis der Christenheit den Juden gegenüber «in eine echte
Beweglichkeit und Geschichtlichkeit» zu bringen. Wir finden auch hei
ihm ein starkes Zeugnis von der Hoffnung für Israel. Er schließt sich
dabei weitgehend an Hoffmann an. Er nimmt dabei «eine endzeitliche
Rolle Palästinas» an. Im Anhang bietet der Verfasser noch wichtige
Hinweise.

Von Harling (jun.)33 gibt uns aus dem «Kirchlichen Jahrbuch für
die Evangelische Kirche in Deutschland 1953» den Sonderdruck «Kirche
und Israel». Er behandelt zunächst die geschichtliche Entwicklung des
Verhältnisses von Kirche und Israel. Es sei dazu der Satz angeführt:
«Die Gleichgültigkeit der Kirche gegenüber dem Zionismus war ein
Versäumnis, das sich in der Gegenwart zu rächen beginnt und die
Gemeinde gegenüber den Schwärmern vom Schlage eines Poljack völlig
unvorbereitet gelassen hat.» Neue Ansätze der Begegnung sind dann
mit den Studientagungen «Kirche und Judentum» gegeben. Mit Recht
hebt der Herausgeber hervor, daß erstmals in der Geschichte der
Judenverfolgungen die Kirche sich offen auf die Seite der Verfolgten gestellt
hat. Man bedenke, daß der Widerstand der Bekennenden Kirche an den
Arierparagraphen entbrannte! Im Schlußteil weist er die Wege der
Begegnung zwischen Kirche und Israel auf und geht auch ein auf die
Bedenken, die man gegen die Judenmission vorbringt.

Hußsi bietet dem «vielbeschäftigten Pastor» eine Predigtsammlung
an, an der unter anderm Wittenberg, Rengstorf, Janßen, D. v. Harling
usw. mitgearbeitet haben. Die Darbietungen ergänzen sich gegenseitig.
Es fragt sich jedoch, ob Meditationen oder kurze Einführungen in die
vorhegenden Fragen um Israel der guten Absicht des Buches nicht
förderlicher gewesen wären.

33 v. Harling, Otto (jun.), «Kirche und Israel». Sonderdruck aus dem
Kirchlichen Jahrbuch für die Evangelische Kirche. 1953.

34 Huß, Hans Siegfried, «Redet mit Jerusalem freundlich». Predigten,
herausgegeben im Auftrag der Arbeitsgemeinschaft für luth. Judenmission.
Freimund-Verlag. Neuendettelsau 1951. (Jud. 1952, II, S. 126f.)

253



Majer-Leonhard35 hat mit seinem Buche die Kirche beschenkt. Er
stellt Christuszeugen aus Israel vor uns. Wir dürfen gewiß sagen: Ein
Mensch aus Israel, der Christum ergreift, ist und bleibt die lebendige
Verheißung dafür, daß auch heute noch das Evangelium «den Juden
zuerst» gilt. Und zugleich erkennen wir aus dem Büchlein, daß die
Judenmission immer noch aller Mission das Thema ihrer Aufgabe vor
Augen stellt : Es geht allein um den Herrn Christus.

Schrenk86 leitet uns an, zu erfassen, daß die Weissagung des Neuen
Testamentes vor allem Weissagung für das jüdische Volk ist. Und so
ist die Kirche angehalten, für das jüdische Volk zu glauben und zu
hoffen. Damit tritt er der abwertenden Beurteilung Israels als des für
immer verworfenen Volkes entgegen. Er bietet uns schließlich dann
eine gründliche Auslegung von Rom. 9—11. Dabei leitet er uns an, nicht
einer judaistischen Form des Chiliasmus zu erliegen, der das Judentum
zu verewigen sucht. Und ebenso warnt er uns, einen lückenlosen Fahrplan

der endgeschichtlichen Zeugnisse aufzubauen. Wir sollen lernen:
«Das Volk Israel hat kraft seiner innerlichen Heilsgeschichte die totale
Bestimmung für Gott auch in der Verhärtung nicht verloren.» Die
Wiederannahme Israels ist und bleibt «ein wichtiger Schlußstein, ohne
den es keine Vollendung der Pläne Gottes gibt».

Hartenstein37 geht auch aus von dem Gedanken, daß die Deutschen
durch die Frage um Israel seit seiner Verfolgung angefochten sind, nicht
zuletzt auch durch falsche chiliastische Hoffnungen, die eine besondere
Heilslinie von Israel feststellen wollen. Das Buch kann uns zu rechter
Selbstbesinnung führen. Inhalt: Das Rätsel Israel. Israels Erwählung.
Verwerfung, Erhaltung und Wiederannahme. Das Buch ist ein Beleg
dafür, wie nur christozentrisch.es Denken uns klar sehen läßt. Schade,
daß der verstorbene Verfasser nicht noch eine Auslegung von Römer
9—11 uns schenken durfte.

Kallenbachs Buch38 erschien in der Schriftenreihe «Kirche und Welt»
der Evangelischen Akademie Hessen-Nassau. Wir erhalten Beiträge von
Karl Barth: «Die Judenfrage und ihre christliche Beantwortung», von
Weber: «Das Geheimnis Israels im Zeugnis der Schrift.» Es folgen dann
thesenartige Beiträge und ebenso die Botschaft des Bruderrates der
Rheinischen Synode zur Judenfrage. Wichtig sind vor allem auch die
«Thesen christlicher Lehrverkündigung», die auf der Arbeitstagung der

35 Majer-Leonhard, Fritz, «Christuszeugen aus Israel». Evangelischer
Missionsverlag, Stuttgart. 80 S. DM 1.80. (Jud. 1956, I, S. 69.)

36 Schrenk, Gottlob, «Die Weissagung über Israel im Neuen Testament».
Gotthelf-Verlag, Zürich 1951. 75 S. (Jud. 1952, III, S. 178ff.)

37 Hartenstein, Karl, «Israel im Heilsplan Gottes». Evangelischer
Missionsverlag, Stuttgart. 80 S. DM 1.80, geb. DM 2.80. (Jud. 1952, IV, S. 248f.)

3j Kallenbach, H. und andere, «Die Juden und wir Christen». Verlag
Lembeck, Frankfurt a. M. 1950. 109 S. DM 1.50.

254



Hessischen Gesellschaft für Christlich-jüdische Zusammenarbeit in
Schwalbach 1950 erarbeitet sind. Zum Schluß finden wir in dem Buch
eine «Arbeitshilfe zur Behandlung der Judenfrage in Gemeindeabenden,
in Unterrichts- und Katechetenlehrkursen», von Erika Küppers.

Steinte39 schenkt uns ein inhaltsreiches Heft für die Hand der
Jugend. Inhalt: Die Geschichte der Juden. Der unmögliche Anfang eines
Volkes (von Abraham bis zur Babylonischen Gefangenschaft). Das
Ende, das kein Ende ist (vom Exil bis zur Zerstörung Jerusalems im
Jahre 70). «Siehe wir leben» (von der Zerstörung Jerusalems bis zur
Neuzeit 1780). Aus der Freiheit in das große Sterben (von der Aufklärung

bis zur Gegenwart). Ferner kommt in einem zweiten Teil der
Antisemitismus zur Sprache und in einem dritten Teil «das Rätsel der
Existenz der Juden». In einem vierten Teil wird gefragt: Gibt es eine
Lösung der Rätsel? Und zum Schluß heißt es: «Wir und die Juden.»

Jasper40 teilt sein Buch ein: Europa ist nicht mehr Mittelpunkt des
Judentums. Die Wandlungen in der Sprache des Judentums. Der innere
Zusammenbruch der Assimilation. Der Zionismus als nationale
Verengung des Judentums (geschichtliche und kritische Würdigung der
Staatsgründung). Israels Kampf für die innere Neubesinnung auf seine
Weltbestimmung. Das Volk Israel als das «seltsam hoch Mysterium»
Gottes. Ein ausführlicher Anhang bringt Erläuterungen und Literaturangaben.

Gertrud Lucknera gibt uns den katholischen Beitrag zur Auseinandersetzung

der katholischen Kirche mit der Judenfrage. Ihre Schrift steht
zugleich unter der ausgesprochenen Zielsetzung, dem Antisemitismus
durch einen positiven Beitrag entgegenzuwirken. Thinners Aufsatz in
diesem Heft «Die Judenfrage im Lichte des Wortes Gottes» hätte man
eine Straffung der Gedankenführung gewünscht. Neuß' Beitrag, «Die
Kirche und das Judentum in der Geschichte», gibt ein ausgezeichnetes
Bild zur inneren Geschichte des Verhältnisses von Kirche und Israel
in katholischer Schau. Müller-Claudius schildert uns in seinem Beitrag:
«Die Juden inmitten der Menschen einst und jetzt», die Geschichte des
deutschen Judentums. Er glaubt, sagen zu sollen, daß die Protestanten
eher zum Antisemitismus neigen als die Katholiken. Doch denke man
an das katholische antisemitische Wien. Schließlich sind auch Hitler

39 Steinte, Walter, «Die Juden. Das Rätsel ihrer Existenz als Frage an
den Menschen». Heftreihe: Echo der Zeit. Fragen der ganzen Generation.
Herausgegeben von Kurt Hennig, Heft 7. Jugenddienst-Verlag, Oldenburg
(Oldb.) 1953. 54 S.

40 Jasper, Gerhard, «Wandlungen im Judentum. Die gegenwärtige
geistige Situation des Judentums im Blickfeld der Kirche». Evangelischer
Missionsverlag, Stuttgart 1954. 67 S. DM 1.80.

41 Luckner, Gertrud, «Beiträge zur christlichen Betrachtung der Judenfrage».

Verlag der Rundbriefe zur Förderung der Freundschaft zwischen
dem alten und neuen Gottesvolk, Freiburg 1951. 80 S. DM 2.—.

255



und Göbbels aus der katholischen Umwelt hervorgegangen. Lesenswert
ist dann der Artikel von Déman, «Die Juden von heute», in dem er
auch Gedanken zur Frage der Wiederaufrichtung des Staates Israel
bringt. Bopp weist in seinem Artikel «Die religiöse Güterweit des alten
Gottesvolkes, Liturgie und Verkündigung» uns hin auf das einzigartige
religionsgeschichtliche Verhältnis von Judentum und Kirche.

Das kurze Heft von Jasper42: «Gibt es einen Sendungsauftrag der
Kirche an Israel?», behandelt die Fragen: Die missionierende Kirche —
aber Israel? — Die jüdische Frage ist die Christusfrage. — Die Judenfrage

ist die Frage nach der Einzigkeit Christi. — Gibt es einen
endgeschichtlichen Vorbehalt gegenüber der Mission an Israel? — Steht über
Israel noch die Verheißung des ewigen Bundes nach Jeremias 31? —
Die Kirche ist wesentlich eine Kirche aus Juden und Heiden. — Keine
Vollendung der Kirche ohne Vollendung Israels. — Ist der Staat Israel
ein Zeichen des Endes?

Die Überschau über die Literatur dürfte uns das eine gesagt haben:
«Was ist es um die Kirche, solange ihr ein ihr fremdes Israel gegenübersteht?»

(Karl Barth). Jedes Buch stellt diese Frage in seiner Weise an
uns, und als Kirche dürfen wir ihr nicht ausweichen.

REZENSIONEN

Werner Braseimann: Franz Werfet, Dichtung und Deutung. Emil Müller
Verlag, Wuppertal-Barmen, 132 S., DM 4.80.

Franz Werfel hat unserer Zeit so viel zu sagen, daß man es als kühn
bezeichnen muß, ihn und sein Werk in die Schriftenreihe «Dichtung und
Deutung» aufzunehmen. Denn im Rahmen einer solchen Schrift muß
notwendig vieles fragmentarisch bleiben. Aber vielleicht empfiehlt sich das
ausgezeichnet geschriebene Büchlein gerade durch seine gedrängte Darstellung
und regt dazu an, sich eingehender mit Werfel und seinem Werk zu befassen.
Es würde sich lohnen. Seine Bücher haben alle etwas seltsam aufwühlendes,
zeitnah und zeitlos zugleich, und niemand wird ohne Ehrfurcht das Ringen
eines Menschen miterleben, der nach tiefster Erkenntnis forscht, um für
die erkannte Wahrheit den schönsten Ausdruck zu finden. Werfel blieb
zeitlebens ein Jude und war doch ein Christ, ein Mensch, dessen dichterische
Größe vielleicht erst kommende Generationen erkennen werden.

Henry H. Poms

42 Jasper, Gerhard, «Gibt es einen Sendungsauftrag der Kirche an Israel?»
Selbstverlag 1957, 8 S. DM —.10.

256

ZÜRCHER LEHRHAUS
Bibliothek


	Die Judenfrage im Spiegel der deutschsprachigen Literatur der letzten Jahre (1950-1958) [Schluss]

