
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 16 (1960)

Artikel: Das Schuld- und Vollstreckungsrecht (Obligationen- und
Exekutionsrecht) nach Moses [Fortsetzung]

Autor: Zingg, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961348

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961348
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DAS SCHULD- UND VOLLSTRECKUNGS¬
RECHT (OBLIGATIONEN- UND

EXEKUTIONSRECHT) NACH MOSES

Von Ernst Zingg, Oberbalm bei Bern

C. ÜBER DIE VOLLSTRECKUNG (EXEKUTION)

I. Gefängnis und Folter sind keine Zwangsmittel zur Bezahlung der
Schuld (M. III § 149 S. 44 ff.)

Von andern Zwangsmitteln gegen den Schuldner, namentlich
vom Gefängnis oder Schuldturm wußte Moses und sein Recht
nichts. In der Tat sind sie auch unnötig, wo man den Schuldner
verkaufen oder dem Gläubiger zuschlagen kann. Leibeigenschaft
trägt doch wirklich einen Teil der Schuld ab und ist nicht so grausam;

das Gefängnis hingegen ist bloß ein Übel für den Schuldner,
das neuen Aufwand und Unterhaltskosten erfordert. Ich kann es

nicht besser geben als mit dem gewöhnlichen Ausdruck: career
non solvit (Kerker tilgt nicht). Wir werden noch dazu beim
peinlichen Recht sehen, daß Moses nicht einmal bei Verbrechen
Gefängnisstrafen verordnet hat, ob sie gleich in Ägypten gewöhnlich
waren; und desto weniger wird man bei ihm den in ordentlichen
Fällen und den arglistigen Bankerott ausgenommen so sehr
zweckwidrigen Schuldturm erwarten.

In spätem Zeiten kann freilich auch der Schuldturm als ein

Zwangsmittel zur Bezahlung üblich geworden sein, und es scheint,
daß Christus, anderthalb tausend Jahre nach Mose, ein paarmal
in seinen Gleichnissen von ihm als einer bekannten Sache redet.
Ist dieses, so gehöret er deshalb doch noch nicht zum Mosaischen

Recht, sondern zu dem fremden, das die Juden unter der langwierigen

Herrschaft fremder Völker angenommen hatten. Das eine
Gleichnis steht Matth. 18, 30, wo ein vornehmer Schuldner, der
nicht auf der Stelle 25 Gulden bezahlen kann, in das Gefängnis
geworfen wird; nur ist nicht gewiß, ob dies Gleichnis nach
jüdischen oder ausländischen Sitten gedichtet ist. In dem andern,
Matth. 5, 26: Du wirst nicht aus dem Gefängnis herauskommen, bis

207



du den letzten Heller bezahlest, ist vielleicht von keinem Schuldner
die Rede. Der Zusammenhang des vorhergehenden scheint eher
auf einen wegen einer Beleidigung Verklagten zu gehen. Nach
dem Sprachgebrauch der Syrer könnte den letzten Heller bezahlen gar
wohl sein, seine ganze Strafe absitzen; und in Galiläa, wo Christus
die Bergpredigt hielt, redete man Syrisch.

Einen noch fürchterlicheren Begriff vom Schuldrecht der
Hebräer, wirklich einen recht abscheulichen, machen sich manche

von Kindheit auf aus Matth. 18, 34, wo der König seinen Bedienten,

der ihm eine unermeßliche Summe schuldig war, den Peinigern
übergibt, bis er alles bezahlt. Ein unmenschlicheres Zwangsmittel
gegen den, der nicht bezahlen kann, als die Folter würde man doch
kaum ausdenken können.

Gesetzt, hier wäre eigentlich von Schuldner und von Folter die
Rede, so gehörte doch dies grausame Zwangsmittel nicht in das
Mosaische Recht, welches gar keine Folter, nicht einmal bei
peinlichen Halsverbrechen, zu Erpressung des Geständnisses oder der

Entdeckung der Mitschuldigen kennt: überhaupt kommt in den
sämtlichen Büchern des Alten Testaments, das ist (diese Erklärung
muß ich hinzusetzen, weil ich sonst katholischen Juristen
unverständlich sein könnte) in denen, die wir noch hebräisch haben und
die vor Alexander dem Großen geschrieben sind, kein Exempel der
Folter, keine Verordnung und schlechterdings kein Wort von ihr
vor.

Noch mehr: wir haben nicht den geringsten Grund, von diesem
Gleichnis auf die Sitten der Juden zu schließen, denn vermutlich
ist es nicht nach diesen, sondern nach den Sitten eines noch
östlicheren Asiens gebildet. Es stellt einen König vor, der seinen
Bedienten Rechnung abnimmt, und seit dreißig Jahren hatten die
Juden keinen König gehabt.

Doch in dem ganzen Gleichnis ist nicht von einem gemeinen
Schuldner, sondern von einem Betrüger, der die Kasse des Königs
angegriffen hatte und den man jetzt aufzuhängen pflegt, wenn es

auch nicht zehntausend Talente sind, die Rede. Mit diesem
verfährt der König anfangs glimpflich, da er ihn bloß, wie einen

gemeinen, nicht bezahlen könnenden Schuldner zu verkaufen
befiehlt; allein nachdem er durch eine ganz unsinnige Art von Härte

208



gegen einen Kollegen, der ihm eine bloße Kleinigkeit, etwa 25 Gulden,

schuldig war, sich aller Ansprache an Mitleiden und Glimpf
unwürdig gemacht hatte, läßt er seinen Rechnungs-Defekt kriminell

untersuchen und straft ihn wie einen Dieb des öffentlichen
Schatzes. Dabei bleibt noch dazu ungewiß, ob die Peiniger, denen
er übergeben wird, ihn foltern sollen. Wir werden unten beim
Kriminalrecht sehen, daß Leib- und Lebensstrafen durch die
Leibwache des Königs vollstreckt zu werden pflegten, daß die zu dieser
Leibwache gehörigen Soldaten Tabbachim, das ist Folterer, hießen,
daß ihnen auch die Staatsgefangenen übergeben wurden und schon

zu Josephs Zeit das Gefängnis königlicher Bedienten im Hause des

Generals der Leibgarde war. Vielleicht wird er also bloß zu ewigem
Gefängnis verdammt. Doch er sei verdammt, wozu er wolle, so
sind es nicht jüdische und noch weniger Mosaische, sondern
ausländische Rechte des östlicheren Asiens, nach denen mit ihm
gehandelt wird.

II. Verbot der Vollstreckung im 7. Jahr (M.III §157 S. 811 ff.)

Eine einzige Rechtswohltat gestand Moses den Schuldnern ein,
und in der Tat war sie unter einem Volk von Ackerleuten
notwendig. Im siebenten Jahre, in dem alle Äcker brach lagen, sollte
keine Schuld von einem Armen eingetrieben werden, weil er nämlich

keine Einnahme hatte, von der er bezahlen konnte. Das Gesetz
steht 5. B. Mos. 15,1-II. Schuldner, die nicht arm sind, ging diese

Rechtswohltat nichts an, denn es folgt unmittelbar (V. 4) es wäre
denn, daß er kein Armer unter dir ist usw., welche Worte andere
so wunderlich verstanden haben, als verhieße Moses in einem zum
Besten der Armen gegebenen Gesetz, es werde unter den Israeliten
gar keine Armen geben und dadurch in Verlegenheit geraten, ihn
mit sich selbst zu vergleichen, weil er im elften Vers eben des

Kapitels sagt, es würden stets Arme unter den Israeliten sein.
Dies Gesetz ging übrigens bloß auf Israeliten und nicht auf Fremde,
die keinen Acker besaßen, also sich im siebenten Jahre nicht in
andern Umständen befanden, als in den übrigen sechs Jahren;
diese konnte man auch im siebenten Jahre mit aller Strenge zur
Bezahlung ihrer Schuld anhalten (5. B. Mos. 15, 3).

209



III. Allgemeiner Schulderlaß (Novae Tabulae)
(M. III § 158 S. 82ff.)

Viele haben dies Gesetz so verstehen wollen, als sollten im siebenten

Jahre alle Schulden erlassen sein, und der Talmud hat schon
diese Erklärung angenommen, doch so, daß er der Schädlichkeit
des Erlaßjahres durch allerlei Tugendlehren vorzubeugen sucht.
Ich habe mich schon zum voraus erklärt, daß ich in dieser Schrift
nicht mit dem talmudischen Recht zu tun habe und die Talmudisten
für schlechte Erklärer der Gesetze Moses' ansehe. Wer aber doch
diesmal gern wissen wollte, was sie haben und den Talmud nicht
selbst versteht, der wird es im Traktat Schebiith, in Surenhusens
Mischna Th. I. S. 198, 199 lateinisch oder in Rabens Mischna Th. I.
S. 144 deutsch finden können. Ich sage hier bloß meine Gründe,
warum ich diese Erklärung des Gesetzes 5. B. Mos. 15, I-II nicht
annehme.

Die Verordnung, daß in jedem siebenten Jahre alle Schulden
sollten erloschen sein, ist so abgeschmackt, ungerecht und für alle
Stände verderblich, daß man sie keinem Gesetzgeber, nicht einmal
einem unruhigen Tribuno plebis aufbürden darf, wenn er sie nicht
mit sehr ausdrücklichen und gar keinen Zweifel übrig lassenden
Worten macht.

Es können, das gestehe ich, außerordentliche Fälle vorkommen,
die eine Erlöschung aller Schuldforderungen nötig machen,
sonderlich wenn sie etwa durch unmäßigen Wucher oder andere Künste
der Reichen so angeschwollen sind, daß der Staat nicht mehr dabei
bestehen kann. So wurden bisweilen bei den Römern novae
tabulae projektiert, vor denen sich doch wegen des großen Umsturzes,
den sie im gemeinen Wesen machen mußten, jeder gute Bürger,
auch der, der selbst Schuldner war, als für einem sehr großen
Übel fürchtete. Es konnte auch, das will ich noch weiter zugeben
und bin also freigebig genug, ein politisches Problem sein: Ob es

nicht nützlich wäre, wenn alle 50 oder 100 Jahre einmal alle Schulden

erlöschten, um Prozesse, die sich von so langer Zeit her schreiben,

zu vermeiden, einem jeden sein Eigentum mehr zu versichern
und zu verhüten, daß nicht Kind und Kindeskind unter einer
schweren Schuldenlast ihrer Vorfahren seufzen müssen? Eine

210



solche periodische Erlöschung aller Schuldforderungen, bei der
man jedoch eine geschwinde Justiz, die Prozesse vor dem Verfalljahr

zu Ende zu bringen, zum voraus setzen müßte, wenn sie billig
sein sollte, hätte mit den Verjährungen viel Ähnlichkeit: und ich
würde nichts dagegen einzuwenden haben, wenn Moses in jedem
fünfzigsten Jahr (wie Josephus will) eine Erlöschung der
Schuldforderungen verordnet haben wollte. Allein alle sieben Jahre
Erlöschung der Schulden und Tabulae novae (ein Name, der den
römischen Staat erschütterte, so oft man ihn von einem Tribuno
plebis nennen hörte), welche Unbilligkeit und welches Unglück!
Wer würde bei solchen Gesetzen so töricht sein, zu leihen? Und so

wären die, die eines Darlehens bedürfen, durch die übelverstandene
Güte des Gesetzgebers desto schlimmer dran. Aber, was alles

vorige übertrifft, welche unsinnige Ermahnung würde es sein,
die im 9. und 10. Vers dieses Kapitels steht, dem Armen zu leihen
und nicht den niederträchtigen Gedanken zu haben, das siebente Jahr
sei nahe, sondern ihm, es sei so nahe als es wolle, zu leihen, so viel er
bedarf, wenn jede Schuld mit dem siebenten Jahr erloschen war.
Bei einer solchen Ermahnung wäre entweder kein Eigentum oder
doch keine Ehre sicher: der Arme könnte im sechsten Jahre so

viel er beliebte, Imposten auf die Bemittelten legen und von ihnen
borgen, ohne daß sie etwas wiederbekämen. Wer Almosen verlangt,
der muß es doch in die Willkür des Reichen stellen, wieviel er geben
will, und gesetzt ein übertriebener Armenfreund befähle, keinen
Armen unerhört weggehen zu lassen, so könnte man die Gabe
darnach einrichten: allein wer ein Darlehen sucht, der schreibt
die Summe vor, die er borgen will; und wenn er im siebenten Jahre
keine Verpflichtung zur Bezahlung hat, so wird er im sechsten unter
dem Namen eines Darlehens so viel erpressen können, als ihm
selbst beliebt. Wer ihm nicht gibt und sich nicht betrügen lassen

will, den wird er ganz gesetzmäßig schimpfen und einen
Niederträchtigen nennen können, ohne daß er sich darüber beklagen
oder Gewalt gegen Schimpfwörter gebrauchen kann; und dies ist
ungefähr so viel als ihn gewissermaßen infam machen. So strenge
erpreßt doch sonst kein asiatischer Despote von seinen unglücklichen

Sklaven ihr Eigentum; und hier könnte es jeder Arme tun.
Welche erschreckliche Sklaverei nicht unter einem Tyrannen (der

211



läßt sich noch sättigen oder weiß nicht, wer von seinen Untertanen
Geld hat und hergeben kann), sondern unter tausend, so viel ihrer
nur einen lumpigen Rock anziehen Und wenn sie auch kein anderes

Zwangsmittel haben, so steht doch wenigstens die Ehre des

Reichen, den sie gesetzmäßig schimpfen können, in ihrer Gewalt.
Von Billigkeit will ich kein Wort sagen : die wird jeder selbst fühlen,
wenn er sich in den Fall setzt, daß morgen alle Schuldforderungen
erlöschen sollten, heute aber käme ein Armer zu ihm und verlangte
nicht etwa ein Almosen, das er, der Gebende, bestimmen könnte,
sondern ein Darlehen, dessen Summe der Fordernde bestimmt,
und man ermahnte ihn, ja nicht so unbarmherzig und geizig zu
sein, das Darlehen abzuschlagen. Ich frage nur dies einzige : Welches
Land könnte bei so einem Recht bestehen? Wer würde Lust haben,
zu erwerben und reich zu sein, wenn er dadurch alle sieben Jahre
einmal unter der Taxe jedes Armen stehen müßte? Wer ja reich
wäre, müßte entweder ein Land, wo so unbillige Rechte gälten,
je eher je lieber verlassen; und dann sind wahrhaftig die Armen
schlecht dran, die sich ordentlich von dem Reichen nähren müssen ;

oder er müßte sich, recht wie es in tyrannischen Staaten nötig ist,
wenn ein gieriger Despote das Vermögen der Reichen unter allerlei
Vorwand an sich zu bringen sucht, arm stellen.

Hat bisher Moses durch seine Gesetze verdient, ihm einen
solchen Unsinn aufzubürden? Das dächte ich doch nicht; und so

wäre es wohl billig, seinem Gesetz vom siebenten Jahre nicht den

unvernünftigen, sondern einen vernünftigen Sinn zu geben. Das

Wort, dessen sich Moses bedient, wo in Luthers Übersetzung
Erlaß steht, Schemitta, ist, wie mehrere andere juristische, nicht
so etymologisch klar, als man wünschen möchte : indessen enthält
es doch auch nichts, das einen völligen Erlaß der Schuld anzeigt.
Vergleicht man die syrische und arabische Sprache, so scheint es

zuerst hängen lassen oder fallen lassen zu bedeuten; doch das kann
ich hier nicht ausführen, weil am Orte des Abdrucks keine arabischen

Buchstaben sind und die größere Hälfte meiner Leser der
orientalischen Sprachen unkundig sein wird, also nicht gern
entbehrliche Etymologien lesen möchten. Die völligere Redensart
heißt V. 2. 3, der Schuldherr soll im siebenten Jahre seine Hand
fallen lassen (Schamot Jado), das ist denn doch wohl nichts anderes,

212



als den Schuldner im siebenten Jahre nicht angreifen, manum
non injicere würde der Lateiner sagen; und wenn ja noch ein Zweifel

wäre, wie Mose dies verstanden haben wolle, so erklärt er sich
selbst im zweiten Verse, er solle seinen Schuldner nicht exsequiren
(belangen). Hier sind die Worte, wie ich sie einem, der sie Heber
schlecht deutsch, aber desto mehr nach dem Hebräischen haben
will, um selbst urteilen zu können, übersetze: Nach Ablauf von
sieben Jahren sollst du Schemitta machen. Schemitta aber ist, daß
jeder Gläubiger, der seinem Nächsten geborget hat, seine Hand fallen
läßt: er soll seinen Nächsten und Bruder nicht exsequiren. Nun
urteile ein jeder selbst, welches von beiden Moses sagen wolle, ob:

1. Im siebenten Jahre sollen keine Schuldner eingemahnt oder

eingeklagt werden können, welches sehr vernünftig wäre, weil der
Israelite im siebenten Jahre keine Einnahme von seinem Acker
hat; oder:

2. Im siebenten Jahre sollen alle Schulden gänzlich und auf ewig
erloschen sein, so daß man sie weder im siebenten, noch im achten
oder irgendeinem der folgenden Jahre einfordern kann? Dies letzte
hätte doch mit der Brache des siebenten Jahrs nicht den geringsten
vernünftigen Zusammenhang, sondern wäre ein für sich allein
stehendes, willkürliches Gesetz. Wirklich es in den Worten Mosis

zu finden, hält auch schwer; und aus Josepho ist, wie wir bald
beiläufig sehen werden, gewiß, daß die Juden vor Untergang
Jerusalems ein so wunderliches Recht nicht gekannt haben, ob es gleich
die Rabbinen hernach, da das Volk kein gemeines Wesen mehr
hatte, auf ihren Lehrstühlen theoretisch erdichteten.

Eine ganz andere Frage ist es, ob Mose im fünfzigsten, das ist
im Jubeljahr, eine völlige Erlöschung aller nunmehr für verjährt
gehaltenen Schuldforderungen verordnet habe? Ich habe schon
oben gestanden, es sei ein politisches Problem, ob solche periodische

50jährige Erlöschung oder Verjährung, wie man es nennen
will, nützlich sei: wenigstens hat sie nicht die Unbilligkeit einer
siebenjährigen; denn in fünfzig Jahren hatte der Gläubiger Zeit
genug, bei guter Justiz zu seinem Darlehen zu gelangen, und kurz
vor dem fünfzigsten Jahr kann man nur so fürsichtig sein, nicht
mehr zu verleihen, als man vor dem Verfalljahre wieder einzutreiben
weiß, wie denn auch Mose wegen des fünfzigsten Jahres keine solche

213



Ermahnung zum Darlehen, als wegen des siebenten ergehen läßt.
Aus einem solchen Gesetz würde auch keine Aufhörung des Kredits

erfolgen: vierzig und noch mehrere Jahre würde der Bemittelte
kein Bedenken finden, zu borgen, wenn nur die Justiz prompt ist,
und höchstens im 48sten und 49sten Jahre, also etwa in jedes
Menschen Leben einmal, würde kein Darlehen zu erhalten sein.
Auch das muß ich eingestehen, daß für die novas Tabulas im
fünfzigsten Jahre ältere uns glaubwürdigere Zeugen als der Talmud
vorhanden sind. Josephus, der 33 Jahre vor der Zerstörung
Jerusalems geboren ist, also wohl wissen konnte und mußte, was
deshalb Rechtens war, so lange noch die Juden ihr gemeines Wesen
in Palästina hatten, schreibt: Dieses fünfzigste Jahr heißt hei den

Hebräern Jubeljahr: in ihm werden die Schuldner von ihren Schulden

frei. Er ist uns also ein unverwerflicher Zeuge, daß, zu seiner Zeit
nicht im siebenten, wie die Talmudisten wollen, aber doch im
fünfzigsten Jahre alle Schulden für erloschen gehalten wurden. Ob
aber dies auch wirklich Moses Meinung gewesen, oder ob ihn die
Juden nach ihrer Wiederkunft aus der babylonischen Gefangenschaft

unrecht verstanden haben: davon haben wir noch keine
Gewißheit. In der Tat sagt Moses nirgends, daß im Jubeljahr alle

Schuldforderungen erlöschen sollen : sondern es scheint nur aus der

Analogie seiner Gesetze vom Verkauf der Äcker und Leibeigenschaft
zu folgen. Allein auch diese Folgerung ist noch einem großen
Zweifel unterworfen. Das scheint freilich gewiß, daß sich kein
Gläubiger nach dem Jubeljahr an den Acker oder an die Person
seiner Söhne und Töchter halten konnte; allein, darum ist noch
nicht gleich alle Schuldforderung erloschen, sondern der bereiteste
und allgemeinste Pfandgegenstand fällt nur weg. Wir können jetzt
unsern Schuldner und seine Erau und Kinder nicht zu Leibeigenen
nehmen oder verkaufen, und wenn er keinen Acker hat, so können
wir uns auch an den nicht halten; aber darum hören doch unsere
Schuldforderungen nicht auf, und wir werden gemeiniglich einen
andern Pfandgegenstand ausfindig zu machen wissen. Ich will also

hier lieber abermals eine Lücke unserer oder (um nicht andere
mit mir in die Beschuldigung einzuflechten) meiner Kenntnis des

Mosaischen Rechts eingestehen.
Nach der Wiederkunft aus der babylonischen Gefangenschaft

214



finden wir wirklich einmal unter der Statthalterschaft Nehemiä
ordentliche Tabulas novas, allein nicht nach dem Gesetz Mosis,
sondern bei einem ganz außerordentlichen Notstande und noch
dazu durch einen Zusammenlauf des Volks und eine Rede des

Statthalters, der diesmal tat, was in Rom mancher Tribunus plebis
gern getan hätte, den Reichen abgezwungene. Die Geschichte, sie

gehört aber eigentlich nicht zum Mosaischen Gesetz, sondern ist
bloß Ausnahme, steht Nehemiä 5, 1-13. Ein armes, aus dem Elend
zurückgekommenes Volk, noch ohne Handel und Wandel, also
auch nicht zahlreich und gerade in den Umständen, in denen
Schulden und Zinsen am meisten drücken, hatte den Anfang
gemacht, Jerusalem wieder zu bauen: einige Reiche hatten getan,
was nach dem Gesetz Moses ausdrücklich verboten war, auf Zinsen
und, wie es scheint, auf sehr hohe Zinsen geliehen (V. II.) ; hiedurch
war die Schuldenlast so gewachsen, daß ein großer Teil der Armen
seine liegenden Gründe den Reichen hatte überlassen, andere ihre
Kinder an sie verkaufen oder gar selbst ihre Leibeigenen werden
müssen. Die dies noch nicht getan hatten, sahen sich doch in der
Notwendigkeit, es nächstens zu tun, wenn die Schuldherren das

Darlehen wieder forderten. Die Schulden, die die Armen drückten,
da der Wucher sie vermehrt hatte, waren in der äußersten Not,
zum Teil zu Bezahlung des Tributs an den König von Persien

gemacht. Hierüber entstand nun eine allgemeine Klage; und
Nehemiä, ein sehr ehrlicher, uneigennütziger Patriot, der nicht einmal
für sich die gewöhnliche Besoldung eines Statthalters vom Volk
nahm, sondern, wie es scheint, bloß von seinen Einkünften als
Mundschenke des Königs von Persien lebte, dabei aber aus
Patriotismus für sein Volk auch etwas heftig, wählte den kurzen Weg,
einen großen Haufen Volks gegen die Reichen zu versammeln,
ihnen ganz ehrlich zuzureden und vorzustellen, das Volk sei kaum
aus dem Elende erlöst, und nun käme es schon wieder in tiefere
Sklaverei hinein, auch würde der Anbau der Stadt und des Landes
gehindert, und sie zu einem Versprechen, das er sogleich beschwören
ließ, zu zwingen, daß sie nicht allein die Schulden erlassen, sondern
auch die zur Bezahlung genommenen Äcker und Leibeigenen wieder
herausgeben wollten.

215


	Das Schuld- und Vollstreckungsrecht (Obligationen- und Exekutionsrecht) nach Moses [Fortsetzung]

