
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 16 (1960)

Artikel: Die Judenfrage im Spiegel der deutschsprachigen Literatur der letzten
Jahre (1950-1958) [Fortsetzung]

Autor: Jasper, Gerhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961346

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961346
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE JUDENFRAGE IM SPIEGEL
DER DEUTSCHSPRACHIGEN LITERATUR

DER LETZTEN JAHRE (1950—1958)

Von Gebhard Jaspeb, Bethel-Bielefeld

(2. Fortsetzung)

IV. Neubesinnung auf das Wesen des Judentums

Die Wandlungen im gesamten jüdischen Volk der Gegenwart führten
auch zu einer tiefen Neubesinnung auf das Wesen des Judentums
schlechthin. So ist eine Fülle von Schriften erschienen, die man unter
diesem Gesichtspunkt zusammenstellen kann, auch wenn es sich scheinbar

des öfteren um Einzelfragen handelt; denn letzthin drängen sich
die Gedanken aus der tiefen Schütterung des eigenen Wesens und
Denkgebäudes auf.

Leo Baeck

Wir beginnen mit Baeck, der vor wenigen Jahren, über 80 Jahre
alt, verstarb. Mit Recht konnte man von ihm reden als «der geistigen
Autorität des gegenwärtigen Judentums schlechthin». Er ist seinerzeit
bekannt geworden durch sein Hauptwerk: «Wesen des Judentums»,
das er in der Auseinandersetzung mit Harnacks «Wesen des Christentums»

schrieb, und das recht eigentlich sein Hauptwerk werden sollte.
Es erschien sogar noch im Dritten Reich, 1936, in 7. Auflage. Man kann
auch seine Alterswerke nur recht verstehen, wenn man im Hintergrund
dieses sein Werk sich stets vergegenwärtigt.

Sein Buch Dieses Volk. Jüdische Existenz1 ist unter tragischen
Umständen niedergeschrieben, nämlich, mit Ausnahme des 1. Kapitels,
im KZ Theresienstadt, «wenn immer ein leeres Blatt sich fand und eine
stille Stunde sich auftat». Baeck verrät ein tiefes Verständnis für die
Einzigkeit des jüdischen Volkes. Nach ihm gab hier «die Offenbarung
des Einen den Auftrag des Lebens». Diese metaphysische Existenz des

jüdischen Volkes charakterisiert er als «Bund». Er legt dagegen Verwahrung

ein, das Judentum als Gesetzesreligion aufzufassen. «Das Gesetz
ist nicht ohne Geheimnis, und das Geheimnis ist nicht ohne Gott.
Aber dieses Geheimnis ist ebenso nicht ohne das Gesetz zugleich.»
Darum gehören nach ihm zu jedem Gebot untrennbar die Worte:
«Ich bin der Herr, dein Gott.» Er redet von einem «ethischen Mono-

1 Baeck, Leo, «Dieses Volk. Jüdische Existenz». Bd. 1. Neue Verlagsanstalt,

Frankfurt am Main 1955. 182 S. Kart. DM 7.80, Halbleinen DM 9.80.

172



theismus», obwohl dieser Ausdruck auch ihm selbst nicht ganz
zureichend erscheint.

Israel ist ferner das «messianische Volk»: «Das Einst der Vergangenheit
wird ihm zum Einst der Zukunft.» Alles ergibt sich ihm aus der

Offenbarung Gottes: «Das Volk ist dieses Buch, und das Buch dieses
Volk. Das Buch kann man nie nur historisch sehen, und es kann nie
zur bloßen Literatur werden.» Dabei ist auch festzuhalten, daß die
Schrift im Judentum nie zum Dogma geführt hat: «Gott ist hier nicht
der geoffenbarte Gott (wie im Christentum), sondern der Offenbarende.»

Er führt dann weiter aus, daß im modernen Judentum vielfach die
Erwartung eines persönlichen Messias abgelöst wird durch den Gedanken

der messianischen Zeit und der messianischen Menschen und des
messianischen Reiches. Es widerspreche dem Wesen des Judentums,
daß ein Mensch aus der Menschheit herausgehoben sein soll, um für sie
wie ihr Schicksal zu sein. «Das Wort von dem einen Mann tritt darum
mehr und mehr zurück hinter dem von der einen Menschheit; und das
vom Messias hinter dem von den ,Tagen des Messias'; und daneben
steht ein anderes, bestimmteres Wort, das Wort von ,Gottes Reich'...»
Dies wird dann verstanden als «die Welt des Menschen, wie sie vor Gott
sein soll». Und darum heißt es oft bei ihm : «Das Soziale und Messianische
gehören zusammen.» Bemerkt sei, daß die Gestalt vom Gottesknecht
von ihm auf das jüdische Volk gedeutet wird: «Ihr Leiden ist das Leiden
um der Versöhnung der Welt willen» (von Baeck selbst im Druck
hervorgehoben).

Zur Überraschung vieler kam nach seinem Ableben ein zweiter Teil
dieses seines Alterswerkes heraus2, den man auch nur mit innerer
Förderung zu lesen vermag, da hier die ganze innere Tiefe des geisterfüllten
Lebens des Verfassers zur Geltung kommt. Hier ersteht vor uns die
Geistesgeschichte Israels durch die Jahrtausende hindurch: «Von
Geschlecht zu Geschlecht.» Auch in diesem Band hebt er hervor, daß die
Geschichte des jüdischen Volkes nur vom Standpunkt der Offenbarung
an Israel recht erfaßt wird. Nur so sei seine Sonderexistenz zu verstehen,
das Gesetz, «nach dem es angetreten ist».

Die Offenbarung führte zu immer neuer «Wiedergeburt» dieses Volkes,

so oft es auch seinen Standort verließ und so viele Katastrophen
von außen her über es hereinbrachen. Denn die Offenbarung gab ihm
die Hoffnung: «Das Messianische ist die Dynamik in der Geschichte.»
Dabei gehören nach ihm «Glaube, Thora und messianische Gewißheit»
innerlich zusammen. Fällt ein Glied hin, so sind die anderen ohne Kraft.
Und so ist es Aufgabe des Juden, «sich durch sein Leben für Gott zu
entscheiden». Das ließ Israel auch auf die «Thora im Buch» und die

2 Baeck, Leo, «Dieses Volk. Jüdische Existenz». 2. Teil. Europäische
Verlagsanstalt, Frankfurt am Main 1957. 326 S. Kart. DM 12.80, Leinen
DM 14.80.

173



«Thora im Mündlichen» hören, die beide nicht zu trennen sind; denn
«wo der Geist ist und waltet, dort ist wahre Tradition». Diese Gedanken
werden nun durch den geschichtlichen Rückblick auf die Führung des

jüdischen Volkes erhärtet. Immer stand dabei das jüdische Volk vor
dem «Problem der Frömmigkeitskultur und Kulturfrömmigkeit», die
beide stets zu neuer Formung drängten, weil immer «ein lebendiger Sinn
für das Geheimnis» wach blieb.

Noch kurz vor seinem Heimgang sprach Baeck in Düsseldorf auf
der Feier zur 750. Wiederkehr des Todestages von Maimonides3. Keiner
war wohl berufener als er, über ihn zu reden. Baeck führte aus, wie die
Werke Maimonides' von der gestaltenden Kraft seines Denkens zeugen.
So stark er auch von der Philosophie Aristoteles' sich beeinflußt zeige,
sei doch unverkennbar, wie er den monistisch-philosophischen Gottesbegriff

des Griechen durch den Gott der Offenbarung ersetzt habe.
Baeck verfolgt dann die Wirkung Maimonides' über die mittelalterliche
Scholastik bis hin zu Leibniz.

Zu seinem 80. Geburtstag erschienen zwei Festschriften. Die unter
englischem Titel erschienene enthält zumeist deutsch geschriebene
Beiträge. In der ersten4 heißt es: «Das deutsche Judentum... gehört der
Vergangenheit an.» Gerade darum lag den Herausgebern daran, in
Leo Baeck ein Bild zu bieten, «das der Wahrheit auf deutschem Boden
gelebten Judentums entspricht». Wir hören aus seinem Lebensgang
und von den geistigen Bewegungen des Judentums in Deutschland bis
hin zur «letzten Etappe». Die zweite Festschrift5 bringt Beiträge von
Buber und Jaspers («Die Auffassung der Persönlichkeit Jesu»). Wir
hören von der «Wissenschaft des Judentums und Historismus bei Abraham

Geiger» usw. usw. Man wird in beiden Festschriften vieles finden,
was unser Verständnis des geistig so lebendigen und schöpferischen
deutschen Judentums bereichert.

Erwähnt sei auch die Schrift von Wittenberg6, in welcher der
Verfasser zu Baecks Buch «Existenz I» Stellung nimmt. Er stellt in ihm
einige wichtige Fragen, ob nämlich Baecks Stellung zur Offenbarung
nicht ein merkwürdiges Schillern aufweise, indem er abwechselnd von
der religiösen Erfahrung und Überzeugung des jüdischen Menschen auf
der einen Seite und von einem Reden der jenseitigen Welt andererseits
spreche. Wittenberg dürfte Recht haben, wenn er ausführt, wie Baeck

3 Baeck, Leo, «Maimonides». Verlag d. Allg. Wochenzeitung der Juden
in Deutschland. Düsseldorf-Benrath. 1954. 52 S. DM 2.40.

4 Festschrift zum 80. Geburtstag v. Leo Baeck. 23. V. 1953. Herausgegeben

v. The Council forke Protection of the Rights and Interests of Jews
from Germany. 8 Fairfax Mansions London N. W. 3. IIIS.

5 Essays presented to Leo Baeck on the Occasion of his eightiest Birthday.

East and West Library. London 1954. 211 S.
6 Wittenberg, H., «Jüdische Existenz nach Leo Baeck». Freimund-Verlag.

Neuendettelsau 1955.

174



bald den Ausgang seiner Gedanken von der Schrift her nimmt und bald
von der Philosophie. Hier liege ein Ineinander von theologischer
Geltendmachung jenseitiger göttlicher Autorität und einer Religionsphäno-
menologie und morphologischer Beschreibung israelitisch-jüdischen
Seelentums vor. Man könnte noch andere wesentliche kritische
Erwägungen hinzufügen, zumal in der Wertung der Sünde durch Baeck. So

gibt uns Wittenberg eine wertvolle Kritik zu Baecks Gedanken.
Als Veröffentlichung des Leo-Baeck-Instituts in London empfingen

wir Baecks Aufsätze «Aus drei Jahrtausenden7». Dieses Werk wurde
schon 1938 gedruckt, aber die Geheime Staatspolizei ließ das Buch
vernichten. Baeck schenkt uns hier wissenschaftliche Untersuchungen und
Abhandlungen zur Geschichte des jüdischen Glaubens. Dem galt ja
stets sein Forschen. So behandelt er in einem grundsätzlichen Teil die
Themen: Hat das überlieferte Judentum Dogmen? — Theologie und
Geschichte. — Romantische Religion (Auseinandersetzung mit Paulus).
Das Christentum ist ihm überhaupt die «romantische Religion». — Das
Judentum in der Kirche. Im zweiten Teil, überschrieben «Midrasch»,
vergleicht er «griechische und jüdische Predigt» usw. Den dritten Teil
überschrieb er: «Die Wende der Zeiten.» Und wir hören von dem
«Menschensohn» und von «Simon Kefa». Es folgt ein religionsgeschichtlicher
Teil. Und er führt uns dann ein in «die Glaubenssprache» und «die
jüdische Mystik». Das Werk schließt in dem letzten Hauptteil mit einer
Besinnung über «die Erziehung im Judentum». «Die letzte Absicht des
Verfassers erschöpft sich nicht in religionsgeschichtlicher Darstellung,
sondern hat die Begründung des Wesens des Judentums als eine der
großen religiösen Kräfte der Menschheit zum Ziel.»

Martin Buher und Franz Rosenzweig

Man kann Martin Buber nur dankbar sein, daß er uns gerade in
den letzten Jahren so manches wertvolle Buch geschenkt hat. Man muß
wohl sagen, daß das «Herzstück» von Bubers Werk seine Verdeutschung
der Schrift Alten Testaments8 ist, die er zunächst in Gemeinschaft mit
Franz Rosenzweig in den zwanziger Jahren begann. Sie hat darin ihr
Kennzeichen, daß der Urtext nicht nur dem Wortlaut, sondern auch
seiner Ausdrucksabsicht nach deutlich wird. Dem Hegner-Verlag ist

1 Baeck, Leo, «Aus drei Jahrtausenden». Verlag J. C. B. Mohr (Paul
Siebeck), Tübingen 1958. 402 S. Lw. DM 21.—.

8 Buber, Martin, «Die Schrift verdeutscht» (in Gemeinschaft mit Franz
Rosenzweig). Bd. III. Bücher der Kündung. 776 S. (Die drei großen und
12 kleine Propheten.) DM 36.—. — Bd. IV. Das Buch der Preisung (die
Psalmen). 216 S. DM 12.80. Jak. Hegner-Verlag, Köln u. Ölten.

Früher erschienen: Bd. I, Die fünf Bücher der Weisung (5 Bücher Mose).
580 S. DM 32.—. — Bd. II, Bücher der Geschichte (Josua, Richter, Samuel
u. Königsbücher). 570 S. DM 32.—.

175



es zu danken, daß er uns diese Übersetzung neu zugänglich macht. Wer
Bubers Art zu schreiben kennt, schätzt seine sprachschöpferische Weise,
die ihm eignet. Und so ist auch seine Übersetzung ein Werk sui generis.
Das gilt besonders von der Übertragung der Propheten und Psalmen,
die jüngst erschienen ist: «Die Wiederholung lautgleicher oder laut-
ähnlicher, wurzelgleicher oder wurzelähnlicher Wörter und Wortgefüge
tritt innerhalb eines Abschnittes... mit einer stillen, aber den
hörbereiten Leser überwindenden Kraft auf», so hieß es einmal mit Recht.
Mit gleichem Gewinn dürfte man auch seiner Schriftauslegung folgen.

Sein Buch Recht und Unrecht9 bringt die Deutung von fünf Psalmen
(Ps. 12, 14, 82, 73, 1). «Die Interpretation der fünf Psalmen... will
deutlich machen, was sie uns über den Unterschied zwischen selbstbewußtem

Vorhandensein und wahrhaftem Existieren als der Nähe Gottes
zu sagen haben. » Buber will damit einen «Versuch existentialer Exegese»
geben.

Sein Buch über Moses10 gibt Abhandlungen über einige Fragen aus
der Zeit der Volkwerdung Israels. Dabei setzt er sich mit großer
Sachlichkeit mit der christlichen alttestamentlichen Forschung auseinander.
Seine Ausführungen zeigen, daß er von der Realität göttlicher
Offenbarung weiß.

In seinem Buche Glaube der Propheten11 gibt er uns «die Interpretation

der prophetischen Religion». Wir empfangen einen tiefgründigen
Einblick in die Glaubenswirklichkeit der Propheten. Zugleich verfolgt
Buber die Auswirkung dieser Botschaft bis zu unserer Zeit. Er beginnt
mit der Auslegung des Doberaliedes, das Zeugnis gibt von Gottes Treue,
die sich an Israel bewährt. Er wendet dann den Blick zurück auf Jo-
suas Landtag in Sichern, in welchem er die absolute Exklusivität Jahwes
dem Volk bezeugt. Er entwickelt dann die Namensfrage Gottes (El
Schaddaj und Jahwe). Die Kontinuität des Jahweglaubens erschließt
er uns, indem er den Charakter Gottes als Führergott, den
«Herausholenden» zeichnet. Die Bedeutung des Deuteronomiums sieht er in der
Abwehr der «Baalisierung» Jahwes. Und er arbeitet dann heraus, wie
wahrer und falscher Prophet sich unterscheiden: Der falsche Prophet
macht sein Unterbewußtsein zu seinem Gott; der wahre Prophet wird
in seinem Unterbewußtsein von der Hand Gottes bezwungen, in seiner
Transzendenz eben als der Bezwingende erfahren. Er gibt dann eine
Auslegung von Jes. 53: «Die Leidenden suchen den ,Gott der Leiden-

9 Buber, Martin, «Recht und Unrecht. Deutung einiger Psalmen». Verlag

Benno Schwabe & Co., Basel 1952. 75 S. DM 3.75.
10 Buber, Martin, «Moses». Gregor Müller-Verlag, Zürich 1948. 351 S.

(Jud. 1950, II., S. 152f.)
11 Buher, Martin, «Der Glaube der Propheten». Manesse-Verlag Conzett

& Huber, Zürich 1950. 335 S. Fr. 17.—. (Jud. 1951, IV., S. 314ff.)

176



den'.» Die Frage, wer der Knecht sei, beantwortet Buber damit, daß
er zwei Gestalten annimmt; Israel und ein anonymer Einzelner!

In seinem Buch Sehertum12 finden wir zwei Aufsätze, in denen er
sich um den «Sinn des Prophetischen und dessen Deutung für unsere
Existenz» bemüht. Der erste Aufsatz, «Abraham als Seher», gibt uns
Aspekte, die zu durchdenken sich lohnen, auch wenn wir manches in
Frage stellen, so, wenn er sagt, daß mit der Absonderung Lots und
Ismaels und Esaus ein Geschlecht da sei, in dem «keine Absonderung
mehr zu geschehen braucht». Spricht aber nicht Jesaja von dem
«Rest»? Der zweite Aufsatz stellt Prophetismus und Apokalyptik
einander gegenüber. Merkwürdigerweise zählt er schon Deutero-Jesaja zu
den Apokalyptikern. Er schreibt: «Hier hat ein Prophet zum ersten
Male eine durch das Leiden des Volkes vollzogene Sühne zu verkündigen. »

Und so landen wir bei dem Satz: «Galuth ist Sühne für alles!»
Wenn uns manche Gedankengänge bei Buber überraschen, so werden

wir entdecken, wie stark er innerlich gestaltet ist durch die Berührung

mit dem Chassidismus. Er selbst hat uns diese Bewegung, die ja
eine merkwürdige Parallele zum Pietismus auf christlichem Boden
darstellt, in drei Büchern nahezubringen versucht. Die Erzählungen der
Chassidim13 geben uns wertvollen Einblick in ihre Geisteswelt. Es
geht den Chassidim um eine Verinnerlichung von Religion und
Gottesglauben. Das bezeugen die Erzählungen eindrücklich. Sein Werk Gog
und Magog14 sagt uns, wie sich chassidischer Sinn erhellt aus der
Verknüpfung einer Anekdote mit einem Ausspruch, der auf die Einheit
von außen und innen hinweist, von Leben und Lehre. Hier versucht
in diesem Buch der Seher von Lublin den Plan, in magischer Handlung
Napoleon I. zu einem dämonischen «Got und Magog» (Hes. 38, 2) zu
machen, dessen Kampf der Überlieferung nach dem Kommen des mes-
sianischen Reiches vorausgehen soll. Ein Schüler tritt dem Seher von
Lublin entgegen in dem Bewußtsein, daß nicht magische Künste,
sondern nur die «Umkehr» unseres ganzen Wesens die Erlösung
vorzubereiten vermöge. Die tragischen Umstände, die sich aus diesem
Gegensatz ergeben, bilden den Gegenstand dieser «Chronik».

In dem Buch Chassidische Botschaft15 stellt Buber sich die Aufgabe,
«die Botschaft» an die ganze Welt, die der Chassidismus nicht sein wollte,
aber war, unmittelbar als «Botschaft» anzusprechen. Buber möchte die

12 Buher, Martin, «Sehertum. Anfang und Ende». Verlag Jak. Hegner,
Köln u. Ölten 1955. 74 S. DM 5.80.

13 Buber, Martin, «Die Erzählungen der Chassidim». Manesse-Verlag.
Zürich 1949. 846 S. Fr. 13.30. (Jud. 1950, II., S. 153.)

14 Buber, Martin, «Gog und Magog. Eine Chronik». Verlag Lambert
Schneider, Heidelberg 1949. 408 S.

15 Buber, Martin, «Die chassidische Botschaft. Eine Chronik». Verlag
Lambert-Schneider, Heidelberg 1952, 220 S. DM 8.50.

177



«Anredbarkeit Gottes» Aufweisen, aus dem dann «das Leben als ein
Angesprochenwerden» verständlieh wird. Dieses mit Gott «Angesicht in
Angesicht Stehen» setzt das Zusammenwirken von Gott und Mensch
voraus. Nicht so, daß sich Gott und Mensch in das Regiment der Welt
teilen, sondern «das Wirken des Menschen ist in das Wirken Gottes
eingetan und ist doch ein wirkliches Wirken». Damit geht für ihn «die
endzeitliche Messianität in die Gegenwart ein». ...Und «alle Zeit»
wird für ihn «erlösungsunmittelbar». Wir stehen damit seiner
Unterscheidung der «Messianität der Kontinuität» und der fälschlichen «mes-
sianischen Selbstmitteilung» gegenüber (wie bei Jesus Bar Kochba und
Sabatei Zwi).

In seinem Buch Zwei Glaubensweisen16 umschreibt Buber die jüdische

Glaubensweise mit «Emuna» «glaubensvoll vertrauen», der die
christliche Glaubensweise als «Pistis» gegenübersteht. Dieses griechische
Wort übersetzen wir zumeist mit «Glauben». Aber es umschreibt auch
den Begriff «Treue». Buber sieht in diesen beiden Worten den Gegensatz
beider Glaubensweisen umschrieben. Emuna als jüdische Glaubensweise
geht aus von der Tatsache, daß ich jemandem vertraue, ohne mein
Vertrauen begründen zu können». Demgegenüber geht die Pistis als christliche

Glaubensweise «aus von der Tatsache, daß ich, ebenfalls ohne es

zulänglich begründen zu können, einen Sachverhalt als wahr anerkenne».
Dementsprechend beruht nach Buber das Vertrauensverhältnis der
Emuna auf einem «Status des Kontaktes meiner Ganzheit mit dem,
zu dem ich Vertrauen habe; primär ist der bestehende Kontakt».
Demgegenüber beruht das Anerkennungsverhältnis im christlichen Glauben
auf einem «Akt der Akzeptation, einer Akzeptation mit einer Ganzheit
dessen, was ich als wahr anerkenne». Primär ist hier die geschehene
Akzeptation. Beim Juden «findet sich» daher der Mensch im
Glaubensverhältnis. Hier geht es um ein «Beharren in der Kontinuität».
Demgegenüber «bekehrt sich der Christ» zu dem Glaubensverhältnis. Hier
geht es um «die Wende». Wir könnten solche Gegensätzlichkeiten aus
seinem Buche weiter zusammenstellen. Buber spricht dann schließlich
jüdischerseits von der «Unmittelbarkeit zum unwahrnehmbaren Wesen»
dessen, der «nie zur Gestalt» wird, während im Christentum Gott zugleich
bildlos und bildhaft ist. Er bekommt durch Christus ein bestimmtes
Gesicht und «das Bild verdeckt den Bildlosen». Die Emuna ist
«volksgeschichtlicher Natur». Die persönliche Emuna bleibt in die des Volkes
eingebettet, während die Pistis demgegenüber «individualgeschichtlicher
Natur» ist. Die Gemeinschaft (die Kirche) ist «der Verband der bekehrten
Einzelnen». Beide Seiten sind einseitig von Buber gesehen. Uns ist der
Glaube (Pistis) fürwahr nicht nur ein «Für-wahr-Halten», eine notitia.
Es muß eng zusammengeschaut werden mit der fiducia, dem ver-

16 Buber, Martin, «Zwei Glaubensweisen». Manesse-Verlag Conzett &
Huber, Zürich 1950. 178 S. Fr. 13.—.

178



trauensvollen Glauben. Buber beschlagnahmt aber das Moment des
Vertrauens allein für die jüdische Emuna.

Im Hintergrund aller dieser seiner Ausführungen steht seine
Anschauung über Jesus. Buber ist und bleibt auch in diesem Buch der
Fürsprecher des «Messianismus der Kontinuität», so daß er das Ja zu
Jesus als dem Christus ausspart. Jesus ist ihm «der große Bruder».
Sein Schrifttum gibt davon Zeugnis, daß sein «brüderliches Verhältnis
zu ihm... immer reiner und stärker geworden ist». Aber gerade seine
Emunahaltung läßt ihn Jesus auch einzig mit jüdischen Augen sehen.
Dabei wird zugleich immer deutlich, wie Jesu messianisches
Selbstbewußtsein das Rätsel für ihn bleibt, und ebenso die eschatologische
Ausrichtung der Ethik Jesu in ihrer Radikalität, eben auf Grund seines
messianischen Anspruches. Dabei hat man den Eindruck, daß seiner
Darstellung Jesu etwas Schwebendes anhaftet. Er versucht Jesus
einmal auf Grund der israelitischen Emunahaltung zu erfassen, und doch
steht er zugleich vor dem Rätsel des messianischen Selbstbewußtseins
Jesu17.

Es dürfte berechtigt sein, auch Abhandlungen über Bubers Stellung
zum Christentum und zur Messiasfrage aus christlicher Feder zu
besprechen. Urs v. Balthasar18 führt mit Buber «einsame Zwiesprache»
vom Standpunkt der katholischen Kirche. Er möchte den jüdischen
Theoretiker und «Theologen» bei seiner Besinnung auf das Judentum
und in seiner Geschiedenheit von der Kirche begleiten. Dabei ist ihm
deutlich, daß bisher die dogmatische Geschlossenheit des Katholizismus
das große Hindernis eines Gesprächs gewesen ist. Mit Recht hebt Balthasar

hervor, daß Paulus zeigen will, daß im Glauben Abrahams Juden
und Heiden, alter und neuer Bund sich ursprünglich begegnen, während
demgegenüber Buber aufweisen will, daß sie sich an diesem Glauben
grundsätzlich scheiden. Für Buber ist schöpferisch im Christentum
recht eigentlich nur das Judentum. Und darum bedürfe es seiner
dringend. v. Balthasar führt dann aus, wie für Buber die Grenze das chri-
stologische Denken der Kirche bleibt. Für Buber ist das zusammenhaltende

Prinzip des Volkes die Botschaft der Propheten, wobei
Balthasar mit Recht einwendet, daß die Prophétie im Grunde kein «Prinzip»

sei, da sie «in Gottes Verfügen» bleibt.
V. Hammerstein19 legt uns dar, welche Stellung das Messiasproblem
17 Vgl. Jud. 1952, I., S. Iff. Artikel von Professor Gottlob Schrenk über

dieses Werk Bubers.
18 v. Balthasar, Hans Urs, «Einsame Zwiesprache. Martin Buber und das

Christentum». Jak. Hegner-Verlag, Köln u. Ölten 1958. 129 S. DM 9.80.
19 v. Hammerstein, «Das Messiasproblem bei Martin Buber». Kohlham-

mer-Verlag, Stuttgart 1958. 119 S. (Vgl. Jud. 1954, II., S. 65ff., Artikel v.
Hammerstein: «Martin Bubers messianische Hoffnung und ihr Verhältnis
zur Philosophie», und Jud. 1954, III., S. 143ff. : «Die Bedeutung Jesu Christi
und des ihn bekennenden Glaubens in Martin Bubers Denken.)

179



im Denken Bubers einnimmt. «Die Erlösungsfrage», so sagt er, «ist die
zentrale Frage für Buber. » Aber sie läßt sich auch bei ihm nicht von der
Frage nach dem Messias trennen, der gleichsam den Schlüssel zu ihr
in den Händen hält. Für Buber ist «die Verwirklichung der allumfassenden

Gottesherrschaft» das Ziel. Und darum ist messianischer Glaube
für ihn wesentlich «das Ausgerichtetsein auf die Erfüllung des Verhältnisses

von Gott und Welt in einer vollkommenen Königsherrschaft
Gottes». Dabei hebt v. Hammerstein hervor, daß für Buber letzthin
die Geschichtsenttäuschung des jüdischen Volkes als Ursprung der
eschatologischen Messiaserwartung maßgebend ist. Höhepunkt der v.
Hammersteinschen Schrift sind die beiden letzten Kapitel, die von der
«Bedeutung Jesu und des ihn bekennenden Glaubens in Bubers Denken»
und von Bubers «persönlicher Messiaserwartung» sprechen. Für Buber
bleibt eben Jesus ein «messianischer Mensch» in der Reihe anderer.
Ihm bleibt auch das Verständnis für das Sühneleiden Jesu und seine
Auferstehung verschlossen. Jesus ist für ihn ein «Fehlgeschehen». So
stehen sich gegenüber das Christentum als eine «Erlöserreligion», während

das Judentum eine «Erlösungsreligion» ist.
Immer bewegt den Leser der Buberschen Schriften sein Sinn für

wahre Menschlichkeit. Dafür sind seine Aufsätze Hinweise20 ein Beleg.
Sie stammen aus dem gesamten ersten halben Jahrhundert. Wir
empfangen fruchtbare «Hinweise» für das praktische Leben und nicht minder

für die geistige Ausrichtung eben im Sinne wahrer Menschlichkeit.
Die Aufsätze sind zum Teil von größter Aktualität: «Nationalismus»;
«Gandhi»; «Volk und Führer»; «Geltung des politischen Prinzips»
usw. Nicht minder geben uns auch seine biblischen Aufsätze in diesem
Buch manche Anregung: «Biblisches Führertum»; «Flasche Propheten»
usw. Ebenso fesselt uns sein selbstbiographischer Aufsatz: «Mein Weg
zum Chassidismus.»

Im Buch Problem des Menschen21 heißt es: «Von allen menschlichen
Wissenschaften ist die ,Wissenschaft vom Menschen' des Menschen
würdigste.» Es würde zu weit führen, auf einzelnes einzugehen. Nur
einige Sätze, die er uns nahezubringen sucht, seien angeführt: «Nicht
die Naturbetrachtung wie bei den Griechen, sondern der Glaube ist es,
der im nachaugusteischen Abendland für die einsame Seele ein neues
kosmisches Haus baut.» In der Auseinandersetzung mit Hegel und
Marx meint er, daß eine neue anthropologische Bangigkeit emporgekommen

sei. Die Frage nach dem Wesen des Menschen stehe vor uns
in all ihrer Größe und ihren Schrecken wie nie zuvor, und zwar nicht
mehr in philosophischer Gewandung, sondern in der Nacktheit der

20 Buber, Martin, «Hinweise. Gesammelte Essays». Manesse-Verlag Con-
zett & Huber, Zürich 1948. 348 S. DM 13.50.

21 Buber, Martin, «Das Problem des Menschen». Verlag Lambert Schneider,

Heidelberg 1948, 169 S.

180



Existenz. Er stimmt darum den Sätzen Schelers bei: «Wir sind das
erste Zeitalter, in dem der Mensch völlig und selbstlos .problematisch'
geworden ist, indem er nicht mehr weiß, was er ist, zugleich aber weiß,
daß er es nicht weiß.» Und er schließt: «Die Sphäre des Zwischen...
ist eine Urkategorie der menschlichen Wirklichkeit. »

In den Pfaden in Utopia22 setzt Buber sich auseinander mit dem
«utopischen Sozialismus». Es seien hier nur einige Kapitelüberschriften
genannt: «Der Begriff» (des utopischen Sozialismus); «Proudhon Kro-
potkin»; Marx und Lenin und die Erneuerung der Gesellschaft»; «Noch
ein Experiment» (die neuen jüdischen Gemeinschaftssiedlungen in
Palästina) usw. «Die Urhoffnung aller Geschichte geht auf eine echte und
somit durchaus gemeinschaftshaltige Gemeinschaft des Menschengeschlechts.»

Und er fragt schließlich, wo die Voraussetzungen sind, die
einer Vergewaltigung durch die Zentralverwaltung wehre. Wo wird
«die Wahrheit der Grenze» empfunden?

Auch diese Büchergruppe, die Bubers «Menschlichkeit» uns zeigt,
erklärt uns manche seiner Gedanken, die wir in seinen anderen Schriften
finden.

Zum 25. Todestag von Franz Rosenzweig kam das Hauptwerk dieses

einzigartigen jüdischen Denkers neu heraus: Der Stern der Erlösung23.
Rosenzweig steht am Ende der ungehemmten Assimilation, die mit
Mendelssohn begann. Er wurde den umgekehrten Weg wie Mendelssohn
geführt: «Vom Kaum-noch-Jude-Sein und Doch-Jude-Sein» zum
uneingeschränkten religiösen Bekenntnis zum angestammten Judentum
So wurde er mit Martin Buber der Bibelübersetzer und «der kabbalistischste

philosophiegeschichthch durchgebildete religiöse Denker». Dazu
wurde er der Leiter des «Frankfurter Lehrhauses» und als solcher der
«Morenu», «unser Lehrer» im Judentum. Sein Hauptwerk schrieb er
als Soldat während des ersten Weltkrieges, das zugleich seine Wendung
von der Philosophie zur jüdischen Theologie verrät: «Mit dem Umschlagen

der Grundfrage der Philosophie (Was ist das All?) in die Frage nach
der Erlösung (Wo ist Wahrheit, die mich erlösen kann?) hat sich das

ganze Denken umgekehrt.» Und zwar gilt für ihn: «Lebendig ist das
Judentum nur, indem es bei Gott ist.» Sein Werk ist ein Meisterwerk
architektonischen Aufbaus. Den dritten Teil überschreibt er: «Die
Gestalt oder die ewige Welt.» In ihm bringt er die Auseinandersetzung mit
dem Christentum. Für ihn ist Judenchrist sein ein «Anachronismus».
Darum kann es für ihn auch keine «Judenmission» geben: «Die
Judenchristen haben ihr Recht geschichtlich im Urchristentum, wo sie
alsbald starben, als die Kirche des Paulus wuchs, und dogmatisch in der

22 Buber, Martin, «Pfade in Utopia». Verlag Lambert Schneider, Heidelberg

1950. 248 S. DM 8.50.
23 Rosenzweig, Franz, «Stern der Erlösung». Verlag Lambert Schneider,

Heidelberg. 3. Aufl. 1954. Leinwand DM 19.80.

181



christlichen Eschatologie. Dazu sind sie in der ersten Hinsicht ein
Anachronismus und in der zweiten eine Paradoxie.» Im Blick auf Jesus
als den Christus sagt er: «Darüber sind wir einig: Es kommt niemand
zum Vater denn durch ihn. Es kommt niemand zum Vater — anders
aber, wer nicht mehr zum Vater zu kommen braucht, weil er schon bei
ihm ist. Und dies ist nun der Eall des Volkes Israel... » Diese Sätze
wurden folgenreich, da wir sie im jüdischen Schrifttum sehr häufig
wiederentdecken.

Im Gegenüber der Kirche ist ihm das Judentum die Gemeinschaft
des ewigen Lebens», und das Christentum «die Gemeinschaft des ewigen
Weges)). Das Judentum erhält sich «in der ewigen Selbsterhaltung des

fortzeugenden Blutes», eben als der «heilige Blutsverband» von Abraham
her, während das Christentum demgegenüber «missionieren» muß. «Ja
das Missionieren ist ihm geradezu die Form seiner Selbsterhaltung. » —
«Des Juden... Wiedergeburt ist darum nicht seine persönliche, sondern
die Umschaffung seines Volkes zur Freiheit im Gottesbund der
Offenbarung. Das Volk und er in ihm, nicht er persönlich als Einzelner, haben
damit eine zweite Geburt erlebt. Der entscheidende Augenblick, das
große Ziel, das Wunder der Wiedergeburt, liegt vor dem Einzelleben
(in der Erwählung des Volkes durch Abrahams Erwählung), während
es beim Christen gerade umgekehrt ist. Das christliche Leben fängt an
mit der Wiedergeburt. Die Geburt liegt zunächst außer ihm.»

Wir sehen, wie nahe Buber und Rosenzweig sich innerlich stehen.
Man hat freilich den Eindruck, als überwinde Rosenzweig nicht eine
innere Zwiespältigkeit. Zunächst sieht Rosenzweig Judentum und
Christentum «in einer tolerant ausgewogenen geschichtsphilosophischen
Theorie in ein dialektisches Verhältnis gesetzt». Aber über der doppelten
Wahrheitsgewißheit entsteht die ernste und beunruhigende Frage nach
der ganzen Wahrheit! So bleibt für ihn die Christologie «die große
ernste Störung für das dialektisch verstandene Verhältnis des Judentums
und Christentums». Rosenzweig sieht «Blut wider Geist» stehen. Das
gerade sagt uns, daß es in der Auseinandersetzung geht um «Beweisung
des Geistes und der Kraft», wie Paulus sagt.

Glatzer24 lehrte mit Rosenzweig zusammen in Frankfurt und
verwaltet nunmehr das Rosenzweigarchiv. So ist er berufen, uns mit
seinem Buch die geistigen Hintergründe des Denkens von Rosenzweig
aufzuweisen, wie eben die Spannung des «Kaum-noch-Jude-Seins und
Doch-Jude-Seins» in ihm sich fruchtbar auswirkte. Wir finden in seinem
Buch die Gedanken wieder, wie wir sie schon mit Rosenzweigs «Stern
der Erlösung» vernommen haben.

24 Glatzer, Nahum: «Der Heilige von Frankfurt, ,Franz Rosenzweig'».
Sein Leben und sein Denken.» Schoeken-Verlag, New York 1953. 438 S.
$ 6.—. (Jud. 1954, IV., S. 253f.)

182



Thieberger25 ist Schüler Bubers. Damit ist die innere Ausrichtung
der Grundanschauung seines Buches schon angedeutet. Es dürfte für
einen christlichen Theologen immer reizvoll sein, die Frage der alt-
testamentlichen Bibelwissenschaft in jüdischem Lichte dargestellt zu
finden, wenn auch zugleich gesagt werden muß, daß Thieberger in
reichem Maß von der evangelischen Theologie gelernt hat. Wir finden bei
ihm eine wohltuend zurückhaltende Beurteilung des Christentums.
Selbstverständlich muß sich zugleich die jüdische Haltung in der
Auseinandersetzung mit der christliehen Glaubenshaltung geltend machen.
Die Einteilung des Buches verrät den Gang der Untersuchung: «Die
monotheistische Grundhaltung.» «Der Thoraglaube.» «Tempel und
Prophétie.» «Wirkungen des Exils.» «Die Zeit der Kanonisierung.»
«Umzäunendes Gesetz und mystischer Aufschwung» usw. Jesaja 53 stellt
für ihn «die Totenklage eines der Gottesknechte dar, die im Exil das
Glaubensgut unter Leiden festzuhalten suchten».

Schoeps

Schoeps gibt in seinem Buch Jüdische Geisteswelt26 «eine Auswahl
repräsentativer Quellenzeugnisse der jüdischen Religions- und
Geistesgeschichte». Sie sind eine einzigartige Illustration dazu, daß das Judentum

«weder eine bloße Konfession noch eine Rasse oder moderne Nation
ist», sondern «in einem schwer definierbaren ,Dazwischen' seinen Platz
hat; es ist eben ,das Wunder der Providenz'». Er glaubt, daß die
Bedeutung des Judentums darin bestehe, «jedes Menschenantlitz zum
Sinai zu rufen». Doch gewinnt man den Eindruck, daß sein Abschnitt
«Israel und Christentum» dem widerspricht; denn er wird in ihm ein
Fürsprecher einer doppelten Wahrheitsgewißheit, so wie es bei Buber
und Rosenzweig auch der Fall ist. Das Buch hinterläßt den Eindruck,
daß die Gedankenbewegung des nachchristlichen Judentums ihrem
Wesen nach apologetisch ist, weil man nicht umhin kann, mit der Kirche
als einem Geheimnis Gottes sich stets auseinandersetzen zu müssen.

Sein Buch Theologie und Geschichte des Judenchristentums27 umfaßt
zwei Hauptteile: (1.) Die Darstellung von Theologie und Geschichte
des Judenchristentums. (2.) Exkurse, die einige Sonderprobleme, die
mit dem Hauptthema zusammenhängen, entwickeln. Schoeps will
beweisen, daß es im Anfang eine Gemeindetheologie gegeben habe, in

25 Thieberger, Friedrich, «Die Glaubensstufen des Judentums». W. Spe-
mann-Verlag. Stuttgart 1949. 204 S. DM 11.80. (Jud. 1954, I., S. 57f.)

26 Schoeps, Hans Joachim, «Jüdische Geisteswelt. Zeugnisse aus zwei
Jahrtausenden». Holle-Verlag, Darmstadt und Genf 1953. 357 S. Leinen
DM 14.—. (Jud. 1954, III., S. 189.)

27 Schoeps, Hans Joachim, «Theologie und Geschichte des Judenchristentums».

Verlag C. B. Mohr (Paul Siebeck), Tübingen 1949. 526 S. Fr. 45.—.
(Jud. 1950, III., S. 230.)

183



der Jesus einfach als Mensch verstanden wurde, und daß diese
Betrachtungsweise älter und ursprünglicher sei als die paulinische. Er greift
damit die veralteten Thesen der Tübinger Schule (Baur) wieder auf.
Aber dann scheint es, daß Schoeps von seinen eigenen Thesen doch nicht
fest überzeugt ist. Denn in dem Vorwort seines Buches spricht er von
der «Problematik der Quellenbestimmung». Schoeps schrieb offenbar
sein Buch in der vorgefaßten Meinung seiner eigenen religionsphilosophischen

These, die er als Jude das gute Recht hat, zu vertreten, nämlich

daß das Christentum eine Form des Noachismus sei, ein auf den
Theismus und eine inferiore Gesetzlichkeit reduziertes Judentum.

Doch Schoeps sieht sich genötigt, in seiner Schrift Urgemeinde,
Judenchristentum, Gnosis28 sich mit der Kritik seines ersten Werkes zu
diesem Thema auseinanderzusetzen. Er stellt die zwei Fragen in den
Mittelpunkt: (1.) Wie verhält sich das durch die Pseudoclementinen
repräsentierte Judenchristentum des 2. und 3. Jahrhunderts zur christlichen

Urgemeinde?» Durch die neuen Funde am Toten Meer sei die
Notwendigkeit der Durchprüfung aller Fragen gegeben: «Gibt es einen
Übergang zwischen den Esseern und Ebioniten» Und welcher Art sind
sie? Sind die Ebioniten Nachfahren der «Fraktion der judenchristlichen
Pharisäer?» Und so weiter. Hat hier also eine Verschmelzung von
Rand- und Splittergruppen stattgefunden? Die angeführten Parallelen
überzeugen nicht immer. Alles in allem meint er: «Ob der historische
Jesus, wäre er 200 Jahre nach seiner Kreuzigung zurückgekehrt, nicht
eher zu ihrer Winkelkirche im Ostjordanland sich bekannt hätte als
zur aufstrebenden Papstkirche, das vermag kein Mensch zu entscheiden. »

(2.) Die zweite Frage, die er stellt, lautet: «Gehört das spätere
Judenchristentum, zumal der Ebionismus, zur Geisteswelt der Gnosis, oder
steht er in einer antignostischen Front?» Wohl ist hier seine Grundthese:

«Gnosis ist nie etwas anderes als paganische Gnosis.» Aber
zugleich redet er doch von einer unterirdischen heterodoxen, die kabbalistische

Mystik vorbereitenden Strömung. Die Schilderung der jüdischen
Heterodoxie zeigt tatsächlich weithin gnostische Farbe. Er behauptet
dann, daß der Kampf der Ebioniten gegen die gnostische Heterodoxie
zur stärksten Parallelisierung von Jesus und Moses geführt habe. Die
endliche «totale Identifizierung von Moses und Jesus, Alten Testaments
und Neuen Testaments, ist die radikalste Gegenposition, die zu Marcion
...überhaupt denkbar ist». Doch auch hier überzeugt Schoeps nicht
ganz.

Sein Buch Christlich-jüdische Religionsgespräche29 gibt uns die mar-

28 Schoeps, Hans Joachim, «Urgeeminde, Judenchristentum, Gnosis».
Verlag J. C. B. Mohr (P. Siebeck), Tübingen 1956. 88 S. DM 9.80.

29 Schoeps, Hans Joachim, «Christlich-jüdisches Religionsgespräch in
19 Jahrhunderten». Atharva-Verlag, Frankfurt a. M. 1952. 158 S. (Jud.
1950, I., S. 74ff.)

184



kantesten Gespräche zwischen maßgebenden Vertretern des Judentums
und Christentums vom Mittelalter bis zur Neuzeit wieder. Halevis
Kusari und andere jüdische Zeugnisse der vorreformatorischen Zeit
lernen wir gut kennen. Ebenso bringt er ausführlich die Religionsgespräche

zwischen Franz Rosenzweig und Eugen Rosenstock, die in
unvergleichlicher Weise Trennendes und Gemeinsames beleuchten. Wir
erhalten schließlich einen Kommentar zu allem in: «Die Bedeutung
Israels für die Christenheit» und «Die Bedeutung der Christenheit für
Israel. »

Das Buch Gottheit und Menschheit30 ist aus Vorlesungen an der
Universität Erlangen entstanden. Es behandelt die großen Religionsstifter
Moses, Jesus, Marcion, Mohammed, Zarathustra, Buddha, Laotse und
Konfutse. Er vergleicht ihre Lehren vom Standpunkt der vergleichenden

Religionsgeschichte in sachkundiger Weise. Dabei weicht er auch
nicht dem Problem des Absolutheitsanspruches des Christentum aus.
Er meint, hier seien Überzeugungen aufzugeben, auch wenn sie einem
noch so lieb sind. Bei der Darstellung Moses als Lehrer des jüdischen
Glaubens gewinnt man den Eindruck, daß hier jüdisches Glaubensbewußtsein

zur Darstellung kommt mit dem Ziele, es dem christlichen
gegenüber abzugrenzen.

Alter und Neuer Bund

Es dürfte richtig sein, hier nach Schoeps christliche Stimmen zur
gleichen Frage zu bringen. Goppelt31 glaubt sagen zu sollen: «Einmal
kann die Botschaft von Jesu Christus sachgemäß nur als Erfüllung und
Aufhebung des Alten Bundes in einem neuen verkündet werden.»
Darum ist auch «das erste und bleibend grundlegende Problem christlicher

Existenz das Verhältnis von Christentum und Judentum». Deshalb

spricht er von «Jesus und das Judentum» und in einem weiteren
Teil von dem «Heraustreten der Kirche aus der Volksgemeinde Israel».
In einem dritten Teil hören wir dann von der «wechselnden Gestaltung
des Verhältnisses von Kirche und Synagoge». Und im Schlußteil weist
uns der Verfasser hin auf die «Ausbildung der katholischen Normen».
Mit Recht sagt er: Das Judentum ist die Existenzweise des jüdischen
Volkes, die von einer bestimmten deutenden Schau alttestamentlicher
Offenbarung geprägt ist, die dann im Talmud die endgültige Prägung

30 Schoeps, Hans Joachim, «Gottheit und Menschheit. Die großen
Religionsstifter und ihre Lehren». Steingrüben-Verlag, Stuttgart 1954. 196 S.
Ganzleinen DM 8.20. (Jud. 1951, I., S. 65.)

31 Goppelt, Leonhard, «Christentum und Judentum im 1. und 2.
Jahrhundert. Ein Aufriß der Urgeschichte der Kirche». Bertelsmann-Verlag,
Gütersloh 1954. XII u. 328 S. DM 28.— (Jud. 1958, I., S. 52ff„ Artikel des
Verfassers: «Die Frage nach der heilsgeschichtlichen Schau des Verhältnisses

von Christentum und Judentum».)

185



erhält. Darum war Jesus für die Juden todeswürdig, weil er die
Durchbrechung der Satzung als Erfüllung des göttlichen Willens rechtfertigt;
denn das bedeutet das Ende. Darum bleibt auch heute noch die
entscheidende Frage für die Kirche, das rechte Verhältnis der Botschaft
von Jesus Christus zum Alten Testament zu finden und welche Bedeutung

das fortbestehende Israel für die Kirche hat. Nach ihm ist das
Judentum nicht «nachchristliches Antichristentum», sondern «Ablehnung

Jesu auf Grund von Mißbrauch der Gesetzesoffenbarung und von
Blindheit gegenüber ihrer durch Christus erfolgten Aufhebung». Gop-
pelt zeigt auf, wie für die Kirche zwei Gefahren akut wurden. Basilius
sah in Ägypten das Christentum an als eine «Bekrönung des
hellenistischägyptisch-judaistischen Synkretismus». Er gab also einer gnostischen
Schau Raum. Andererseits war stets die Gefahr eines Nomismus in
der Kirche akut.

Schrenks32 Buch erschien zu seinem 75. Geburtstag. Es bringt
Aufsätze von Schrenk: «Rabbinische Charakterköpfe.» «Die Geschichtsanschauung

des Paulus.» «Hintergrund seines Zeitalters.» «Der Römerbrief

als missionarisches Dokument.» «Geist und Enthusiasmus.»
«Urchristliche Missionspredigt im ersten Jahrhundert.» Jeder, dem an der
Kenntnis der Umwelt der Urkirche und zumal des Paulus gelegen ist,
sollte diese Aufsätze sich aneignen. Der erste weist die Entstehung der
pharisäischen Bewegung auf als «geistige Landesverteidigung» gegenüber

dem Einströmen des Hellenismus in die Welt des Judentums.
Auch die übrigen Aufsätze sind wichtige Beiträge zum Verständnis der
Christusbotschaft des Paulus und seiner missionarischen Auseinandersetzung

mit dem Judentum und der Welt der Antike. Wir lesen: «Paulus
war der Mann dreier Welten, des Judentums, der griechischen Bildung
und des Christusglaubens. die Kenntnis seiner Auffassung der Menschheit

zu verstehen, seines Glaubens an den planvollen Gesamtsinn und
das Ziel der Geschichte, das ist eine Aufgabe, der die Beziehungen zu
den Grundlagen der heutigen Wissenschaftslehre nicht fehlen.»

Bei Boman33 möchte man sagen: «Schade, zu kurz»; denn er weiß
Wesentliches zu sagen über die Beziehungen zwischen dem hebräischen
und griechischen Denken. «Die Juden haben der Welt die geschichtliche
Religion und die Griechen die geschichtliche Wissenschaft gegeben»,
die Dynamik hebräischen Denkens steht im Gegenüber der Statik der
Griechen. Die Israeliten haben nach ihm kein Wort für «Zeit». «Olam»,
Ewigkeit, ist eben «endlose Zeit», während die Griechen unsere euro-

32 Schrenk, D., Gottlob, «Studien zu Paulus. Abhandlungen zur Theologie
des Alten und Neuen Testaments». Zwingli-Verlag, Zürich 1954. 148 S.

DM 14.—.
33 Boman, Thorleif, «Das hebräische Denken im Vergleich mit dem

griechischen». II. Aufl., Göttingen 1954, Verlag Vandenhoeck & Ruprecht.
186 S. DM 9.80. (Jud. 1955, III., S. 188f.)

186



päische Zeitauffassung teilen. Wichtig ist auch sein Exkurs über biblische
Wirklichkeitstreue, vor allem seine Ausführungen zur Eschatologie. Man
hat auch seine Fragen. Stimmt es zum Beispiel, daß die Hebräer mehr
Psychologen und die Griechen mehr Logiker sind?

Immer steht zwischen Judentum und Kirche die verschiedene Deutung

von Jes. 53. Fascher3i gibt uns in seinem Buch über Jes. 53
zunächst eine Einführung in die Textgestalt dieser Bibelstelle nach LXX
und Ms. usw. Die rabbinischen Schulen suchen den Leidensgedanken
aus der Messiaserwartung zu entfernen, oder, sofern man ihn zugibt,
versucht man auf alle Fälle ein jüdisches Gegenbild zu Jesus zu schaffen,
oder man redete im Mittelalter von zwei Messiasgestalten: Messias Ben
Josef und von dessen Kampf und Tötung und vom Messias Ben David.
Zugleich erklärt man, warum Rabbi Aqiba mit der Anerkennung Bar
Kochbas sich irren konnte. Die Antwort lautet: Gott wecke immer
einmal sein Volk auf durch falsche Messiashoffnungen, damit es nicht dem
Schlaf verfalle. Und so seien im Heilsplan Gottes falsche Messiasse
vorgesehen. Nie zeigt sich der Gedanke von einem Sühne- oder stellvertretenden

Leiden des Messias. Das Wesen des noch zu erwartenden Messias
könne sich nicht im Leidensgehorsam erschöpfen. Mit Raschi (gestorben
1115) kommt es dann zur Kollektivdeutung von Jes. 53, daß eben das
jüdische Volk selbst der leidende Gottesknecht sei. (Vgl. auch Bubers
und Thiebergers Gedanken zu Jes. 53!) Bemerkt sei, daß die evangelischen

alttestamentlichen Exegeten in ihrer Mehrzahl auch die kollektive

Deutung von Jes. 53 vertreten.
Schubert35 beginnt seine Darstellung mit dem Frühjudentum, wie

hier eine Entwicklung anhebt, die schließlich zum Rabbinismus der
Mischna und des Talmud führt. In der Darstellung der Frühgnosis des
Judentums berücksichtigt er auch die neuen Handschriftenfunde. Er
führt dann weiter aus, daß das Judentum im Mittelalter versuchte, den
Ausgleich zwischen antiker Philosophie und Offenbarung zu finden
(Maimonides, Halevi und andere). Mit Recht sagt der Verfasser: «Im
Altertum erhielt die Religion des Judentums ihre äußere Form, im
Mittelalter wurde sie begründet.» Mit der spanischen Judenverfolgung
tritt dann der denkwürdige Rückschlag zur rationalistischen
Religionsphilosophie im Judentum ein, vorbereitet durch die jüdische Mystik
(Kabbala). Trotz aller Enttäuschung über die messianische Hoffnung
kommt es zu einer Reihe mystisch-messianischer Bewegungen (Sabbatismus

und Chassidismus). Den modernen Zionismus schätzt Schubert
ein als «säkularisierten Messianismus».

34 Fascher, Erich, «Jesaja 53 in christlicher und jüdischer Sicht». Ev.
Verlagsanstalt. Berlin 1958. 58 S. DM 2.70.

36 Schubert, Kurt, «Die Religion des nachbiblischen Judentums». Verlag
Herder, Freiburg und Wien 1955. 242 S.

187



Goldschmidt36 schenkt uns mit der 7. Veröffentlichung des Schweizer
Jüdischen Lehrhauses zwei beachtliche Vorträge: «Glauben und Wissen
in der Geschichte und Lehre des Judentums» und «Israel in der
Hoffnung des Judentums.»

REZENSIONEN

Gerhard Jasper-Bethel: Stimmen am dem neureligiösen Judentum zum
Christentum und zu Jesus. Herbert Reich, Evangelischer Verlag,
Hamburg-Bergstedt 1958, 150 S., brosch. DM 10.—.

Nach einer kurzen Würdigung Mendelssohns für das moderne Judentum
sind es vor allem die Stimmen eines Josef Klausner, Martin Buber, Franz
Rosenzweig, Max Brod, Franz Werfel, Leo Baeck und Schalom Asch, über
die der Verfasser referiert und die er auch von seinem christlichen Standort
aus kritisiert. Ohne Zweifel führt er damit die zur Zeit berühmteste Equippe
der jüdischen Autoren vor, die sich mit der Gestalt Jesu und mit dem christlichen

Dogma auseinandergesetzt haben, womit freilich nicht gesagt ist,
daß sie alle auch für das Judentum repräsentativ sind. Daß manche von
ihnen sich gegen den Vorwurf, keine Juden mehr zu sein, haben verteidigen
müssen, ist gewiß nicht von ungefähr. Das soll aber nicht hindern, daß wir
christlicherseits von den Stimmen aus diesem neureligiösen Judentum
Kenntnis nehmen und uns mit ihnen beschäftigen. Jasper weist sieh dabei
über eine umfassende Kenntnis der Schriften dieser Männer aus, und — das
ist wohl weit wichtiger — er versteht zu lesen. Er hat den Blick für das
Wesentliche. So ist es ihm denn gelungen, auf verhältnismäßig wenig Seiten
die Gedanken moderner jüdischer Denker und Literaten über Jesus
darzustellen. Wer sich darüber in Kürze informieren will, greift mit Gewinn zu
dieser vorzüglichen Schrift.

Zürich Rob. Brunner

Edgar Hennecke f : Neutestamentliche Apokryphen in deutscher Übersetzung.
3., völlig neu bearbeitete Auflage, herausgegeben von Wilhelm Schnee-
melcher, I. Band : Evangelien, J. C. B. Mohr (Paul Siebeck), Tübingen
1959, 377 S., brosch. DM 19.60, Lw. DM. 24.—.

Im Jahre 1904 hat Edgar Hennecke ein Werk über die Apokryphen zum
Neuen Testament herausgegeben, das allgemeine Anerkennung gefunden
hat und zu einem unentbehrlichen Hilfsmittel für die Neutestamentier und
Kirchenhistoriker geworden ist. 1924 folgte die zweite Auflage. Neue

36 Qoldschmidt, Herrn. Levin, Dr., «Glaube und Wissen in Geschichte
und Lehre des Judentums»; «Israel in der Hoffnung des Judentums».
7. Veröffentlichung d. Jüdischen Lehrhauses. Zürich 1958. 40 S.

188


	Die Judenfrage im Spiegel der deutschsprachigen Literatur der letzten Jahre (1950-1958) [Fortsetzung]

