Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 16 (1960)

Artikel: Die Judenfrage im Spiegel der deutschsprachigen Literatur der letzten
Jahre (1950-1958) [Fortsetzung]

Autor: Jasper, Gerhard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961346

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961346
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DIE JUDENFRAGE IM SPIEGEL
DER DEUTSCHSPRACHIGEN LITERATUR
DER LETZTEN JAHRE (1950—1958)

Von GERHARD JASPER, Bethel-Bielefeld

(2. Fortsetzung)

IV. Neubesinnung auf das Wesen des Judentums

Die Wandlungen im gesamten jiidischen Volk der Gegenwart fiihrten
auch zu einer tiefen Neubesinnung auf das Wesen des Judentums
schlechthin. So ist eine Fiille von Schriften erschienen, die man unter
diesem Gesichtspunkt zusammenstellen kann, auch wenn es sich schein-
bar des 6fteren um Einzelfragen handelt; denn letzthin dringen sich
die Gedanken aus der tiefen Schiitterung des eigenen Wesens und Denk-
gebidudes auf.

Leo Baeck

Wir beginnen mit Baeck, der vor wenigen Jahren, iiber 80 Jahre
alt, verstarb. Mit Recht konnte man von ihm reden als «der geistigen
Autoritit des gegenwirtigen Judentums schlechthin». Er ist seinerzeit
bekannt geworden durch sein Hauptwerk: «Wesen des Judentumsy,
das er in der Auseinandersetzung mit Harnacks «<Wesen des Christen-
tums» schrieb, und das recht eigentlich sein Hauptwerk werden sollte.
Es erschien sogar noch im Dritten Reich, 1936, in 7. Auflage. Man kann
auch seine Alterswerke nur recht verstehen, wenn man im Hintergrund
dieses sein Werk sich stets vergegenwirtigt.

Sein Buch Dieses Volk. Jiidische Existenz! ist unter tragischen Um-
stinden niedergeschrieben, nédmlich, mit Ausnahme des 1. Kapitels,
im KZ Theresienstadt, «wenn immer ein leeres Blatt sich fand und eine
stille Stunde sich auftat». Baeck verrdt ein tiefes Verstdndnis fiir die
Einzigkeit des jiidischen Volkes. Nach ihm gab hier «die Offenbarung
des Einen den Auftrag des Lebens». Diese metaphysische Existenz des
jiidischen Volkes charakterisiert er als « Bund». Er legt dagegen Verwah-
rung ein, das Judentum als Gesetzesreligion aufzufassen. «Das Gesetz
ist nicht ohne Geheimnis, und das Geheimnis ist nicht ohne Gott.
Aber dieses Geheimnis ist ebenso nicht ohne das Gesetz zugleich.»
Darum gehéren nach ihm zu jedem Gebot untrennbar die Worte:
«Ich bin der Herr, dein Gott.» Er redet von einem «ethischen Mono-

1 Baeck, Leo, «Dieses Volk. Judische Existenz». Bd. 1. Neue Verlags-
anstalt, Frankfurt am Main 1955. 182 S. Kart. DM 7.80, qubleinen DM 9.80.

172



theismus», obwohl dieser Ausdruck auch ihm selbst nicht ganz zurei-
chend erscheint. '

Israel ist ferner das «messianische Volk»: «Das Einst der Vergangen-
heit wird ihm zum Einst der Zukunft.» Alles ergibt sich ihm aus der
Offenbarung Gottes: «Das Volk ist dieses Buch, und das Buch dieses
Volk. Das Buch kann man nie nur historisch sehen, und es kann nie
zur bloBen Literatur werden.» Dabei ist auch festzuhalten, daB die
Schrift im Judentum nie zum Dogma gefiihrt hat: «Gott ist hier nicht
der geoffenbarte Gott (wie im Christentum), sondern der Offenbarende.»

" Er fiihrt dann weiter aus, daB im modernen Judentum vielfach die
Erwartung eines personlichen Messias abgelost wird durch den Gedan-
ken der messianischen Zeit und der messianischen Menschen und des
messianischen Reiches. Es widerspreche dem Wesen des Judentums,
daB ein Mensch aus der Menschheit herausgehoben sein soll, um fiir sie
wie ihr Schicksal zu sein. «Das Wort von dem einen Mann tritt darum
mehr und mehr zuriick hinter dem von der einen Menschheit; und das
vom Messias hinter dem von den ,Tagen des Messias‘; und daneben
steht ein anderes, bestimmteres Wort, das Wort von ,Gottes Reich®. ..»
Dies wird dann verstanden als «die Welt des Menschen, wie sie vor Gott
sein soll». Und darum heif3t es oft bei ihm: « Das Soziale und Messianische
gehoren zusammen.» Bemerkt sei, daB die Gestalt vom Gottesknecht
von ihm auf das jiidische Volk gedeutet wird: «/hr Leiden ist das Leiden
um der Verséhnung der Welt willen» (von Baeck selbst im Druck hervor-
gehoben). '

Zur Uberraschung vieler kam nach seinem Ableben ein zweiter Teil
dieses seines Alterswerkes heraus?2, den man auch nur mit innerer For-
derung zu lesen vermag, da hier die ganze innere Tiefe des geisterfiillten
Lebens des Verfassers zur Geltung kommt. Hier ersteht vor uns die
Geistesgeschichte Israels durch die Jahrtausende hindurch: «Von Ge-
schlecht zu Geschlecht.» Auch in diesem Band hebt er hervor, dal die
Geschichte des jiidischen Volkes nur vom Standpunkt der Offenbarung
an Israel recht erfaBt wird. Nur so sei seine Sonderexistenz zu verstehen,
das Gesetz, «nach dem es angetreten ist».

Die Offenbarung fiihrte zu immer neuer «Wiedergeburt» dieses Vol-
kes, so oft es auch seinen Standort verlieB und so viele Katastrophen
von aullen her iiber es hereinbrachen. Denn die Offenbarung gab ihm
die Hoffnung: «Das Messianische ist die Dynamik in der Geschichte.»
Dabei gehoren nach ihm «Glaube, Thora und messianische GewiBheit»
innerlich zusammen. Fillt ein Glied hin, so sind die anderen ohne Kraft.
Und so ist es Aufgabe des Juden, «sich durch sein Leben fiir Gott zu
entscheiden». Das lie Israel auch auf die «Thora im Buch» und die

2 Baeck, Leo, «Dieses Volk. Judische Existenz». 2. Teil. Européische

Verlagsanstalt, Frankfurt am Main 1957. 326 S. Kart. DM 12.80, Leinen
DM 14.80.

173



«Thora im Miindlichen» héren, die beide nicht zu trennen sind; denn
«wo der Geist ist und waltet, dort ist wahre Tradition». Diese Gedanken
werden nun durch den geschichtlichen Riickblick auf die Fiihrung des
judischen Volkes erhirtet. Immer stand dabei das jiidische Volk vor
dem «Problem der Frommigkeitskultur und Kulturfrommigkeit», die
beide stets zu neuer Formung drangten, weil immer «ein lebendiger Sinn
fur das Geheimnis» wach blieb.

Noch kurz vor seinem Heimgang sprach Baeck in Diisseldorf auf
der Feier zur 750. Wiederkehr des Todestages von Maimonides?. Keiner
war wohl berufener als er, iiber ihn zu reden. Baeck fiihrte aus, wie die
Werke Maimonides’ von der gestaltenden Kraft seines Denkens zeugen.
So stark er auch von der Philosophie Aristoteles’ sich beeinflult zeige,
sei doch unverkennbar, wie er den monistisch-philosophischen Gottes-
begriff des Griechen durch den Gott der Offenbarung ersetzt habe.
Baeck verfolgt dann die Wirkung Maimonides’ iiber die mittelalterliche
Scholastik bis hin zu Leibniz.

Zu seinem 80. Geburtstag erschienen zwei Festschriften. Die unter
englischem Titel erschienene enthélt zumeist deutsch geschriebene Bei-
trage. In der ersten* heilit es: «Das deutsche Judentum. .. gehort der
Vergangenheit an.» Gerade darum lag den Herausgebern daran, in
Leo Baeck ein Bild zu bieten, «das der Wahrheit auf deutschem Boden
gelebten Judentums entspricht». Wir horen aus seinem Lebensgang
und von den geistigen Bewegungen des Judentums in Deutschland bis
hin zur «letzten Etappe». Die zweite Festschrift® bringt Beitrige von
Buber und Jaspers («Die Auffassung der Personlichkeit Jesu»). Wir
héren von der «Wissenschaft des Judentums und Historismus bei Abra-
ham Geiger» usw. usw. Man wird in beiden Festschriften vieles finden,
was unser Verstindnis des geistig so lebendigen und schépferischen
deutschen Judentums bereichert.

Erwihnt sei auch die Schrift von Wittenberg$, in welcher der Ver-
fasser zu Baecks Buch «Existenz I» Stellung nimmt. Er stellt in ihm
einige wichtige Fragen, ob namlich Baecks Stellung zur Offenbarung
nicht ein merkwiirdiges Schillern aufweise, indem er abwechselnd von
der religitsen Erfahrung und Uberzeugung des jiidischen Menschen auf
der einen Seite und von einem Reden der jenseitigen Welt andererseits
spreche. Wittenberg diirfte Recht haben, wenn er ausfiihrt, wie Baeck

3 Baeck, Leo, «Maimonides». Verlag d. Allg. Wochenzeitung der Juden
in Deutschland. Diisseldorf-Benrath. 1954. 52 S. DM 2.40.

4 Festschrift zum 80. Geburtstag v. Leo Baeck. 23. V. 1953. Herausge-
geben v. The Council forke Protection of the Rights and Interests of Jews
from Germany. 8 Fairfax Mansions London N. W. 3. 111 S.

5 Essays presented to Leo Baeck on the Occasion of his eightiest Birth-
day. East and West Library. London 1954. 211 S.

8 Wittenberg, H., «Jidische Existenz nach Leo Baeck». Freimund-Verlag.
Neuendettelsau 1955.

174



bald den Ausgang seiner Gedanken von der Schrift her nimmt und bald
von der Philosophie. Hier liege €in Ineinander von theologischer Gel-
tendmachung jenseitiger gottlicher Autoritdt und einer Religionsphéno-
menologie und morphologischer Beschreibung israelitisch-jiidischen
Seelentums vor. Man konnte noch andere wesentliche kritische Erwé-
gungen hinzufiigen, zumal in der Wertung der Siinde durch Baeck. So
gibt uns Wittenberg eine wertvolle Kritik zu Baecks Gedanken.

Als Veroffentlichung des Leo-Baeck-Instituts in London empfingen
wir Baecks Awufsitze «Aus drei Jahrtausenden?». Dieses Werk wurde
schon 1938 gedruckt, aber die Geheime Staatspolizei lieB das Buch ver-
nichten. Baeck schenkt uns hier wissenschaftliche Untersuchungen und
Abhandlungen zur Geschichte des jiidischen Glaubens. Dem galt ja
stets sein Forschen. So behandelt er in einem grundsétzlichen Teil die
Themen: Hat das iiberlieferte Judentum Dogmen? — Theologie und
Geschichte. — Romantische Religion (Auseinandersetzung mit Paulus).
Das Christentum ist ihm iiberhaupt die «romantische Religion». — Das
Judentum in der Kirche. Im zweiten Teil, iiberschrieben «Midraschp,
vergleicht er «griechische und jidische Predigt» usw. Den dritten Teil
iiberschrieb er: «Die Wende der Zeiten.» Und wir horen von dem «Men-
schensohn» und von «Simon Kefa». Es folgt ein religionsgeschichtlicher
Teil. Und er fithrt uns dann ein in «die Glaubenssprache» und «die
judische Mystik». Das Werk schlieBt in dem letzten Hauptteil mit einer
Besinnung iiber «die Erziehung im Judentumy». «Die letzte Absicht des
Verfassers erschopft sich nicht in religionsgeschichtlicher Darstellung,
sondern hat die Begriindung des Wesens des Judentums als eine der
groBBen religiosen Krifte der Menschheit zum Ziel.»

Martin Buber und Franz Rosenzweig

Man kann Martin Buber nur dankbar sein, dall er uns gerade in
den letzten Jahren so manches wertvolle Buch geschenkt hat. Man muf
wohl sagen, dal das «Herzstiick» von Bubers Werk seine Verdeutschung
der Schrift Alten Testaments® ist, die er zundchst in Gemeinschaft mit
Franz Rosenzweig in den zwanziger Jahren begann. Sie hat darin ihr
Kennzeichen, daBl der Urtext nicht nur dem Wortlaut, sondern auch
seiner Ausdrucksabsicht nach deutlich wird. Dem Hegner-Verlag ist

7 Baeck, Leo, «Aus drei Jahrtausenden». Verlag J. C. B. Mohr (Paul
Siebeck), Tiibingen 1958. 402 S. Lw. DM 21.—.

8 Buber, Martin, «Die Schrift verdeutscht» (in Gemeinschaft mit Franz
Rosenzweig). Bd. III. Biicher der Kiindung. 776 S. (Die drei groflen und
12 kleine Propheten.) DM 36.—. — Bd. IV. Das Buch der Preisung (die
Psalmen). 216 S. DM 12.80. Jak. Hegner-Verlag, Koln u. Olten.

Friiher erschienen: Bd. I, Die funf Biicher der Weisung (5 Biicher Mose).
580 S. DM 32.—. — Bd. II, Biicher der Geschichte (Josua, Richter, Samuel
u. Koénigsbiicher). 570 S. DM 32.—.

175



es zu danken, daB er uns diese Ubersetzung neu zuginglich macht. Wer
Bubers Art zu schreiben kennt, schétzt seine sprachschopferische Weise,
die ihm eignet. Und so ist auch seine Ubersetzung ein Werk sui generis.
Das gilt besonders von der Ubertragung der Propheten und Psalmen,
die jlingst erschienen ist: «Die Wiederholung lautgleicher oder laut-
dhnlicher, wurzelgleicher oder wurzeldhnlicher Worter und Wortgefiige
tritt innerhalb eines Abschnittes... mit einer stillen, aber den hor-
bereiten Leser iiberwindenden Kraft auf», so hie es einmal mit Recht.
Mit gleichem Gewinn diirfte man auch seiner Schriftauslegung folgen.

Sein Buch Recht und Unrecht® bringt die Deutung von finf Psalmen
(Ps. 12, 14, 82, 73, 1). «Die Interpretation der finf Psalmen... will
deutlich machen, was sie uns iiber den Unterschied zwischen selbstbe-
wuflitem Vorhandensein und wahrhaftem Existieren als der Nihe Gottes
zu sagen haben.» Buber will damit einen «Versuch existentialer Exegese»
geben.

Sein Buch iiber Moses!® gibt Abhandlungen iiber einige Fragen aus
der Zeit der Volkwerdung Israels. Dabei setzt er sich mit grofier Sach-
lichkeit mit der christlichen alttestamentlichen Forschung auseinander.
Seine Ausfithrungen zeigen, daBl er von der Realitit gottlicher Offen-
barung weil3.

In seinem Buche Glaube der Propheten'! gibt er uns «die Interpre-
tation der prophetischen Religion». Wir empfangen einen tiefgriindigen
Einblick in die Glaubenswirklichkeit der Propheten. Zugleich verfolgt
Buber die Auswirkung dieser Botschaft bis zu unserer Zeit. Er beginnt
mit der Auslegung des Doberaliedes, das Zeugnis gibt von Gottes Treue,
die sich an Israel bewédhrt. Er wendet dann den Blick zuriick auf Jo-
suas Landtag in Sichem, in welchem er die absolute Exklusivitdt Jahwes
dem Volk bezeugt. Er entwickelt dann die Namensfrage Gottes (El
Schaddaj und Jahwe). Die Kontinuitit des Jahweglaubens erschlieBt
er uns, indem er den Charakter Gottes als Fiihrergott, den «Heraus-
holenden» zeichnet. Die Bedeutung des Deuteronomiums sieht er in der
Abwehr der «Baalisierung» Jahwes. Und er arbeitet dann heraus, wie
wahrer und falscher Prophet sich unterscheiden: Der falsche Prophet
macht sein UnterbewuBtsein zu seinem Gott; der wahre Prophet wird
in seinem UnterbewuBtsein von der Hand Gottes bezwungen, in seiner
Transzendenz eben als der Bezwingende erfahren. Er gibt dann eine
Auslegung von Jes. 53: «Die Leidenden suchen den ,Gott der Leiden-

9 Buber, Martin, «Recht und Unrecht. Deutung einiger Psalmen». Ver-
lag Benno Schwabe & Co., Basel 1952. 75 S. DM 3.75.

10 Buber, Martin, «Moses». Gregor Miiller-Verlag, Ziirich 1948. 351 S.
(Jud. 1950, II., S. 152f.)

11 Buber, Martin, «Der Glaube der Propheten». Manesse-Verlag Conzett
& Huber, Zirich 1950. 335 S. Fr. 17.—. (Jud. 1951, IV., S. 314ff.)

176



den‘.» Die Frage, wer der Knecht sei, beantwortet Buber damit, daB
er zwei Gestalten annimmt; Israel und ein anonymer Einzelner!

In seinem Buch Sehertum!? finden wir zwei Aufsitze, in denen er
sich um den «Sinn des Prophetischen und dessen Deutung fiir unsere
Existenz» bemiiht. Der erste Aufsatz, «Abraham als Seher», gibt uns
Aspekte, die zu durchdenken sich lohnen, auch wenn wir manches in
Frage stellen, so, wenn er sagt, dall mit der Absonderung Lots und
Ismaels und Esaus ein Geschlecht da sei, in dem «keine Absonderung
mehr zu geschehen braucht». Spricht aber nicht Jesaja von dem
«Rest»? Der zweite Aufsatz stellt Prophetismus und Apokalyptik ein-
ander gegeniiber. Merkwiirdigerweise zahlt er schon Deutero-Jesaja zu
den Apokalyptikern. Er schreibt: «Hier hat ein Prophet zum ersten
Male eine durch das Leiden des Volkes vollzogene Siihne zu verkiindigen. »
Und so landen wir bei dem Satz: «Galuth ist Siihne fiir alles!»

Wenn uns manche Gedankengéinge bei Buber iiberraschen, so wer-
den wir entdecken, wie stark er innerlich gestaltet ist durch die Beriih-
rung mit dem Chassidismus. Er selbst hat uns diese Bewegung, die ja
eine merkwiirdige Parallele zum Pietismus auf christlichem Boden dar-
stellt, in drei Biichern nahezubringen versucht. Die Erzihlungen der
Chassidim® geben uns wertvollen Einblick in ihre Geisteswelt. Es
geht den Chassidim um eine Verinnerlichung von Religion und Gottes-
glauben. Das bezeugen die Erzdhlungen eindriicklich. Sein Werk Gog
und Magog'* sagt uns, wie sich chassidischer Sinn erhellt aus der Ver-
kniipfung einer Anekdote mit einem Awusspruch, der auf die Einheit
von aullen und innen hinweist, von Leben und Lehre. Hier versucht
in diesem Buch der Seher von Lublin den Plan, in magischer Handlung
Napoleon I. zu einem démonischen «Got und Magog» (Hes. 38, 2) zu
machen, dessen Kampf der Uberlieferung nach dem Kommen des mes-
sianischen Reiches vorausgehen soll. Ein Schiiler tritt dem Seher von
Lublin entgegen in dem BewufBitsein, dal} nicht magische Kiinste, son-
dern nur die «Umkehr» unseres ganzen Wesens die Erlosung vorzu-
bereiten vermoge. Die tragischen Umstédnde, die sich aus diesem Ge-
gensatz ergeben, bilden den Gegenstand dieser «Chronik».

In dem Buch Chassidische Botschaft'® stellt Buber sich die Aufgabe,
«die Botschaft» an die ganze Welt, die der Chassidismus nicht sein wollte,
aber war, unmittelbar als « Botschaft» anzusprechen. Buber mochte die

12 Buber, Martin, «Sehertum. Anfang und Ende». Verlag Jak. Hegner,
Koln u. Olten 1955. 74 S. DM 5.80.

13 Buber, Martin, «Die Erzahlungen der Chassidim». Manesse-Verlag.
Zirich 1949. 846 S. Fr. 13.30. (Jud. 1950, I1., S. 153.)

14 Buber, Martin, «Gog und Magog. Eine Chronik». Verlag Lambert
Schneider, Heidelberg 1949. 408 S.

15 Buber, Martin, «Die chassidische Botschaft. Eine Chronik». Verlag
Lambert-Schneider, Heidelberg 1952, 220 S. DM 8.50.

177



«Anredbarkeit Gottes» Aufweisen, aus dem dann «das Leben als ein
Angesprochenwerden» verstindlich wird. Dieses mit Gott «Angesicht in
Angesicht Stehen» setzt das Zusammenwirken von Gott und Mensch
voraus. Nicht so, daBl sich Gott und Mensch in das Regiment der Welt
teilen, sondern «das Wirken des Menschen ist in das Wirken Gottes ein-
getan und ist doch ein wirkliches Wirken». Damit geht fiir ihn «die
endzeitliche Messianitit in die Gegenwart ein». ...Und «alle Zeit»
wird fiir ihn «erlésungsunmittelbary. Wir stehen damit seiner Unter-
scheidung der «Messianitdt der Kontinuitdt» und der filschlichen «mes-
sianischen Selbstmitteilung» gegeniiber (wie bei Jesus Bar Kochba und
Sabatei Zwi).

In seinem Buch Zwei Glaubensweisen® umschreibt Buber die jidi-
sche Glaubensweise mit « Emuna» = «glaubensvoll vertrauen», der die
christliche Glaubensweise als «Pistis» gegeniibersteht. Dieses griechische
Wort iibersetzen wir zumeist mit «Glauben». Aber es umschreibt auch
den Begriff «Treue». Buber sieht in diesen beiden Worten den Gegensatz
beider Glaubensweisen umschrieben. Emuna als jidische Glaubensweise
geht aus von der Tatsache, daBl ich jemandem vertraue, ohne mein Ver-
trauen begriinden zu koénneny. Demgegeniiber geht die Pistis als christ-
liche Glaubensweise «aus von der Tatsache, daB ich, ebenfalls ohne es
zuldnglich begriinden zu kénnen, einen Sachverhalt als wahr anerkenne».
Dementsprechend beruht nach Buber das Vertrauensverhéltnis der
Emuna auf einem «Status des Kontaktes meiner Ganzheit mit dem,
zu dem ich Vertrauen habe; primér ist der bestehende Kontakt». Dem-
gegeniiber beruht das Anerkennungsverhéltnis im christlichen Glauben
auf einem «Akt der Akzeptation, einer Akzeptation mit einer Ganzheit
dessen, was ich als wahr anerkenne». Primér ist hier die geschehene
Akzeptation. Beim Juden «findet sich» daher der Mensch im Glaubens-
verhdltnis. Hier geht es um ein «Beharren in der Kontinuitdty. Dem-
gegeniiber «bekehrt sich der Christ» zu dem Glaubensverhéltnis. Hier
geht es um «die Wende». Wir kénnten solche Gegensitzlichkeiten aus
seinem Buche weiter zusammenstellen. Buber spricht dann schlieBlich
judischerseits von der « Unmittelbarkeit zum unwahrnehmbaren Wesen»
dessen, der «nie zur Gestalt» wird, wihrend im Christentum Gott zugleich
bildlos und bildhaft ist. Er bekommt durch Christus ein bestimmtes
Gesicht und «das Bild verdeckt den Bildlosen». Die Emuna ist «volks-
geschichtlicher Natur». Die persénliche Emuna bleibt in die des Volkes
eingebettet, wihrend die Pistis demgegeniiber «individualgeschichtlicher
Natur» ist. Die Gemeinschaft (die Kirche) ist «der Verband der bekehrten
Einzelnen». Beide Seiten sind einseitig von Buber gesehen. Uns ist der
Glaube (Pistis) fiirwahr nicht nur ein «Fiir-wahr-Halten», eine notitia.
Es mufl eng zusammengeschaut werden mit der fiducia, dem ver-

16 Buber, Martin, «Zwei Glaubensweisen». Manesse-Verlag Conzett &
Huber, Zirich 1950. 178 S. Fr. 13.—.

178



trauensvollen Glauben. Buber beschlagnahmt aber das Moment des
Vertrauens allein fiir die jiidische Emuna.

Im Hintergrund aller dieser seiner Ausfuhrungen steht seine An-
schauung iiber Jesus. Buber ist und bleibt auch in diesem Buch der
Fiirsprecher des «Messianismus der Kontinuitéit», so dall er das Ja zu
Jesus als dem Christus ausspart. Jesus ist ihm «der grole Bruder».
Sein Schrifttum gibt davon Zeugnis, daBl sein «briiderliches Verhéltnis
zu ihm... immer reiner und stidrker geworden ist». Aber gerade seine
Emunahaltung 146t ihn Jesus auch einzig mit jidischen Augen sehen.
Dabei wird zugleich immer deutlich, wie Jesu messianisches Selbst-
bewuBtsein das Rétsel fiir ihn bleibt, und ebenso die eschatologische
Ausrichtung der Ethik Jesu in ihrer Radikalitat, eben auf Grund seines
messianischen Anspruches. Dabei hat man den Eindruck, daBl seiner
Darstellung Jesu etwas Schwebendes anhaftet. Er versucht Jesus ein-
mal auf Grund der israelitischen Emunahaltung zu erfassen, und doch
steht er zugleich vor dem Rétsel des messianischen SelbstbewuBtseins
Jesul”.

Es diirfte berechtigt sein, auch Abhandlungen iiber Bubers Stellung
zum Christentum und zur Messiasfrage aus christlicher Feder zu be-
sprechen. Urs v. Balthasar'® fiihrt mit Buber «einsame Zwiesprache»
vom Standpunkt der katholischen Kirche. Er mdéchte den jiidischen
Theoretiker und «Theologen» bei seiner Besinnung auf das Judentum
und in seiner Geschiedenheit von der Kirche begleiten. Dabei ist ihm
deutlich, daB bisher die dogmatische Geschlossenheit des Katholizismus
das grofle Hindernis eines Gespriachs gewesen ist. Mit Recht hebt Baltha-
sar hervor, dafl Paulus zeigen will, dall im Glauben Abrahams Juden
und Heiden, alter und neuer Bund sich urspriinglich begegnen, wiahrend
demgegeniiber Buber aufweisen will, dafl sie sich an diesem Glauben
grundsétzlich scheiden. Fiir Buber ist schopferisch im Christentum
recht eigentlich nur das Judentum. Und darum bediirfe es seiner drin-
gend. v. Balthasar filhrt dann aus, wie fiir Buber die Grenze das chri-
stologische Denken der Kirche bleibt. Fiir Buber ist das zusammen-
haltende Prinzip des Volkes die Botschaft der Propheten, wobei Bal-
thasar mit Recht einwendet, dafl die Prophetie im Grunde kein «Prin-
zip» sei, da sie «in Gottes Verfiigen» bleibt.

V. Hammerstein1® legt uns dar, welche Stellung das Messiasproblem

17 Vgl. Jud. 1952, 1., S. 1ff. Artikel von Professor Gottlob Schrenk uber
dieses Werk Bubers.

18 9. Balthasar, Hans Urs, «Einsame Zwiesprache. Martin Buber und das
Christentum». Jak. Hegner-Verlag, Kéln u. Olten 1958. 129 S. DM 9.80.

19 ». Hammerstein, «Das Messiasproblem bei Martin Buber». Kohlham-
mer-Verlag, Stuttgart 1958. 119 8. (Vgl. Jud. 1954, II., S. 65ff., Artikel v.
Hammerstein: «Martin Bubers messianische Hoffnung und ihr Verhiltnis
zur Philosophie», und Jud. 1954, I11., S. 143ff.: «Die Bedeutung Jesu Christi
und des ihn bekennenden Glaubens in Martin Bubers Denken.)

179



im Denken Bubers einnimmt. «Die Erlosungsfrage», so sagt er, «ist die
zentrale Frage fiir Buber.» Aber sie 148t sich auch bei ihm nicht von der
Frage nach dem Messias trennen, der gleichsam den Schliissel zu ihr
in den Hénden hélt. Fir Buber ist «die Verwirklichung der allumfassen-
den Gottesherrschaft» das Ziel. Und darum ist messianischer Glaube
fir ihn wesentlich «das Ausgerichtetsein auf die Erfiillung des Verhalt-
nisses von Gott und Welt in einer vollkommenen Konigsherrschaft
Gottes». Dabei hebt v. Hammerstein hervor, daB fiir Buber letzthin
die Geschichtsenttduschung des jiidischen Volkes als Ursprung der
eschatologischen Messiaserwartung maBgebend ist. Hohepunkt der v.
Hammersteinschen Schrift sind die beiden letzten Kapitel, die von der
«Bedeutung Jesu und des ihn bekennenden Glaubens in Bubers Denken »
und von Bubers «personlicher Messiaserwartung» sprechen. Fiir Buber
bleibt eben Jesus ein «messianischer Mensch» in der Reihe anderer.
Thm bleibt auch das Verstdndnis fiir das Siithneleiden Jesu und seine
Auferstehung verschlossen. Jesus ist fiir ihn ein «Fehlgeschehen». So
stehen sich gegeniiber das Christentum als eine «Erloserreligion», wih-
rend das Judentum eine « Erlosungsreligion» ist.

Immer bewegt den Leser der Buberschen Schriften sein Sinn fiir
wahre Menschlichkeit. Dafiir sind seine Aufsitze Hinweise2® ein Beleg.
Sie stammen aus dem gesamten ersten halben Jahrhundert. Wir emp-
fangen fruchtbare «Hinweise» fiir das praktische Leben und nicht min-
der fir die geistige Ausrichtung eben im Sinne wahrer Menschlichkeit.
Die Aufsitze sind zum Teil von grofiter Aktualitiat: «Nationalismusy;
«Gandhi»; «Volk und Fiihrer»; «Geltung des politischen Prinzips»
usw. Nicht minder geben uns auch seine biblischen Aufsitze in diesem
Buch manche Anregung: «Biblisches Fiihrertum»; «Flasche Propheten»
usw. Ebenso fesselt uns sein selbstbiographischer Aufsatz: «Mein Weg
zum Chassidismus.»

Im Buch Problem des Menschen®' heillt es: «Von allen menschlichen
Wissenschaften ist die ,Wissenschaft vom Menschen‘ des Menschen
wiirdigste.» Es wiirde zu weit fithren, auf einzelnes einzugehen. Nur
einige Sdtze, die er uns nahezubringen sucht, seien angefiihrt: «Nicht
die Naturbetrachtung wie bei den Griechen, sondern der Glaube ist es,
der im nachaugusteischen Abendland fiir die einsame Seele ein neues
kosmisches Haus baut.» In der Auseinandersetzung mit Hegel und
Marx meint er, daBl eine neue anthropologische Bangigkeit emporge-
kommen sei. Die Frage nach dem Wesen des Menschen stehe vor uns
in all ihrer GroBe und ihren Schrecken wie nie zuvor, und zwar nicht
mehr in philosophischer Gewandung, sondern in der Nacktheit der

20 Buber, Martin, «Hinweise. Gesammelte Essays». Manesse-Verlag Con-
zett & Huber, Ziirich 1948. 348 S. DM 13.50.

21 Buber, Martin, «Das Problem des Menschen». Verlag Lambert Schnei-
der, Heidelberg 1948, 169 S.

180



Existenz. Er stimmt darum den Sédtzen Schelers bei: «Wir sind das
erste Zeitalter, in dem der Mensch vollig und selbstlos ,problematisch’
geworden ist, indem er nicht mehr weill, was er ist, zugleich aber weil3,
daf} er es nicht weill.» Und er schlieft: «Die Sphéare des Zwischen. ..
ist eine Urkategorie der menschlichen Wirklichkeit.»

In den Pfaden in Utopia®® setzt Buber sich auseinander mit dem
«utopischen Sozialismus». Es seien hier nur einige Kapiteliiberschriften
genannt: «Der Begriff» (des utopischen Sozialismus); «Proudhon Kro-
potkiny»; Marx und Lenin und die Erneuerung der Gesellschaft»; «Noch
ein Experiment» (die neuen jiidischen Gemeinschaftssiedlungen in Pa-
lastina) usw. «Die Urhoffnung aller Geschichte geht auf eine echte und
somit durchaus gemeinschaftshaltige Gemeinschaft des Menschenge-
schlechts.» Und er fragt schlieBlich, wo die Voraussetzungen sind, die
einer Vergewaltigung durch die Zentralverwaltung wehre. Wo wird
«die Wahrheit der Grenze» empfunden?

Auch diese Biichergruppe, die Bubers «Menschlichkeity uns zeigt,
erkliart uns manche seiner Gedanken, die wir in seinen anderen Schriften
finden.

Zum 25. Todestag von Franz Rosenzweig kam das Hauptwerk dieses
einzigartigen jiidischen Denkers neu heraus: Der Stern der Erlosung?3.
Rosenzweig steht am Ende der ungehemmten Assimilation, die mit
Mendelssohn begann. Er wurde den umgekehrten Weg wie Mendelssohn
gefithrt: «Vom Kaum-noch-Jude-Sein und Doch-Jude-Sein» zum un-
eingeschrinkten religiosen Bekenntnis zum angestammten Judentum
So wurde er mit Martin Buber der Bibeliibersetzer und «der kabbalistisch-
ste philosophiegeschichtlich durchgebildete religiose Denker». Dazu
wurde er der Leiter des «Frankfurter Lehrhauses» und als solcher der
«Morenu», «unser Lehrer» im Judentum. Sein Hauptwerk schrieb er
als Soldat wahrend des ersten Weltkrieges, das zugleich seine Wendung
von der Philosophie zur jiidischen Theologie verrit: «Mit dem Umschla-
gen der Grundfrage der Philosophie (Was ist das All?) in die Frage nach
der Erl6sung (Wo ist Wahrheit, die mich erlosen kann?) hat sich das
ganze Denken umgekehrt.» Und zwar gilt fiir ihn: «Lebendig ist das
Judentum nur, indem es bei Gott ist.» Sein Werk ist ein Meisterwerk
architektonischen Aufbaus. Den dritten Teil iiberschreibt er: «Die Ge-
stalt oder die ewige Welt.» In ihm bringt er die Auseinandersetzung mit
dem Christentum. Fiir ihn ist Judenchrist sein ein «Anachronismusy.
Darum kann es fiir ihn auch keine «Judenmission» geben: «Die Juden-
christen haben ihr Recht geschichtlich im Urchristentum, wo sie als-
bald starben, als die Kirche des Paulus wuchs, und dogmatisch in der

22 Buber, Martin, «Pfade in Utopia». Verlag Lambert Schneider, Heidel-
berg 1950. 248 S. DM 8.50.

23 Rosenzweig, Franz, «Stern der Erlosung». Verlag Lambert Schneider,
Heidelberg. 3. Aufl. 1954. Leinwand DM 19.80.

181



christlichen Eschatologie. Dazu sind sie in der ersten Hinsicht ein Ana-
chronismus und in der zweiten eine Paradoxie.» Im Blick auf Jesus
als den Christus sagt er: «Dariiber sind wir einig: Es kommt niemand
zum Vater denn durch ihn. Es kommi¢ niemand zum Vater — anders
aber, wer nicht mehr zum Vater zu kommen braucht, weil er schon bei
ihm ist. Und dies ist nun der Fall des Volkes Israel...» Diese Sitze
wurden folgenreich, da wir sie im jiudischen Schrifttum sehr héaufig
wiederentdecken.

Im Gegeniiber der Kirche ist ihm das Judentum die Gemeinschaft
des ewigen Lebens», und das Christentum «die Gemeinschaft des ewigen
Weges». Das Judentum erhilt sich «in der ewigen Selbsterhaltung des
fortzeugenden Blutes», eben als der ¢heilige Blutsverband» von Abraham
her, wihrend das Christentum demgegeniiber «missionieren» mul}. «Ja
das Missionieren ist ihm geradezu die Form seiner Selbsterhaltung.» —
«Des Juden. .. Wiedergeburt ist darum nicht seine personliche, sondern
die Umschaffung seines Volkes zur Freiheit im Gottesbund der Offen-
barung. Das Volk und er in ihm, nicht er personlich als Einzelner, haben
damit eine zweite Geburt erlebt. Der entscheidende Augenblick, das
groBe Ziel, das Wunder der Wiedergeburt, liegt vor dem Einzelleben
(in der Erwihlung des Volkes durch Abrahams Erwiahlung), wihrend
es beim Christen gerade umgekehrt ist. Das christliche Leben fingt an
mit der Wiedergeburt. Die Geburt liegt zunichst aufer ihm.»

Wir sehen, wie nahe Buber und Rosenzweig sich innerlich stehen.
Man hat freilich den Eindruck, als iiberwinde Rosenzweig nicht eine
innere Zwiespéltigkeit. Zunéchst sieht Rosenzweig Judentum und
Christentum «in einer tolerant ausgewogenen geschichtsphilosophischen
Theorie in ein dialektisches Verhiltnis gesetzt». Aber iiber der doppelten
Wahrheitsgewilheit entsteht die ernste und beunruhigende Frage nach
der ganzen Wahrheit! So bleibt fir ihn die Christologie «die grofle
ernste Storung fiir das dialektisch verstandene Verhaltnis des Judentums
und Christentums». Rosenzweig sieht «Blut wider Geist» stehen. Das
gerade sagt uns, daf es in der Auseinandersetzung geht um «Beweisung
des Geistes und der Kraft», wie Paulus sagt.

Glatzer®* lehrte mit Rosenzweig zusammen in Frankfurt und ver-
waltet nunmehr das Rosenzweigarchiv. So ist er berufen, uns mit
seinem Buch die geistigen Hintergriinde des Denkens von Rosenzweig
aufzuweisen, wie eben die Spannung des «Kaum-noch-Jude-Seins und
Doch-Jude-Seins» in ihm sich fruchtbar auswirkte. Wir finden in seinem
Buch die Gedanken wieder, wie wir sie schon mit Rosenzweigs «Stern
der Erlosung» vernommen haben.

24 Glatzer, Nahum: «Der Heilige von Frankfurt, ,Franz Rosenzweig®».
Sein Leben und sein Denken.» Schocken-Verlag, New York 1953. 438 S.
$ 6.—. (Jud. 1954, IV., S. 253f.)

182



Thieberger? ist Schiiler Bubers. Damit ist die innere Ausrichtung
der Grundanschauung seines Buches schon angedeutet. Es diirfte fiir
einen christlichen Theologen immer reizvoll sein, die Frage der alt-
testamentlichen Bibelwissenschaft in judischem Lichte dargestellt zu
finden, wenn auch zugleich gesagt werden mul}, daB3 Thieberger in rei-
chem MaBl von der evangelischen Theologie gelernt hat. Wir finden bei
ihm eine wohltuend zuriickhaltende Beurteilung des Christentums.
Selbstverstiandlich mul} sich zugleich die jidische Haltung in der Aus-
einandersetzung mit der christlichen Glaubenshaltung geltend machen.
Die Einteilung des Buches verrit den Gang der Untersuchung: «Die
monotheistische Grundhaltung.» «Der Thoraglaube.» «Tempel und Pro-
phetie.» «Wirkungen des Exils.» «Die Zeit der Kanonisierung.» «Um-
zaunendes Gesetz und mystischer Aufschwung» usw. Jesaja 53 stellt
fir ihn «die Totenklage eines der Gottesknechte dar, die im Exil das
Glaubensgut unter Leiden festzuhalten suchteny.

Schoeps

Schoeps gibt in seinem Buch Jidische Geisteswelt®® «eine Auswahl
repriasentativer Quellenzeugnisse der jiidischen Religions- und Geistes-
geschichte». Sie sind eine einzigartige Illustration dazu, daB das Juden-
tum «weder eine bloBe Konfession noch eine Rasse oder moderne Nation
ist», sondern «in einem schwer definierbaren ,Dazwischen‘ seinen Platz
hat; es ist eben ,das Wunder der Providenz‘». Er glaubt, daBl die Be-
deutung des Judentums darin bestehe, «jedes Menschenantlitz zum
Sinai zu rufen». Doch gewinnt man den Eindruck, dafl sein Abschnitt
«Israel und Christentum» dem widerspricht; denn er wird in ihm ein
Fiirsprecher einer doppelten WahrheitsgewiB3heit, so wie es bei Buber
und Rosenzweig auch der Fall ist. Das Buch hinterlit den Eindruck,
daB die Gedankenbewegung des nachchristlichen Judentums ihrem
Wesen nach apologetisch ist, weil man nicht umhin kann, mit der Kirche
als einem Geheimnis Gottes sich stets auseinandersetzen zu miissen.

Sein Buch Theologie und Geschichie des Judenchristentums? umfallt
zwei Hauptteile: (1.) Die Darstellung von Theologie und Geschichte
des Judenchristentums. (2.) Exkurse, die einige Sonderprobleme, die
mit dem Hauptthema zusammenhéngen, entwickeln. Schoeps will be-
weisen, daBl es im Anfang eine Gemeindetheologie gegeben habe, in

25 Thieberger, Friedrich, «Die Glaubensstufen des Judentums». W. Spe-
mann-Verlag. Stuttgart 1949. 204 S. DM 11.80. (Jud. 1954, 1., S. 57f.)

26 Schoeps, Hans Joachim, «Jidische Geisteswelt. Zeugnisse aus zwei
Jahrtausenden». Holle-Verlag, Darmstadt und Genf 1953. 357 S. Leinen
DM 14.—. (Jud. 1954, IIL., S. 189.)

27 Schoeps, Hans Joachim, «Theologie und Geschichte des Judenchristen-
tums». Verlag C. B. Mohr (Paul Siebeck), Tubingen 1949. 526 S. Fr. 45.—.
(Jud. 1950, III., S. 230.)

183



der Jesus einfach als Mensch verstanden wurde, und daf3 diese Betrach-
tungsweise dlter und urspriinglicher sei als die paulinische. Er greift
damit die veralteten Thesen der Tiibinger Schule (Baur) wieder auf.
Aber dann scheint es, daB3 Schoeps von seinen eigenen Thesen doch nicht
fest iiberzeugt ist. Denn in dem Vorwort seines Buches spricht er von
der «Problematik der Quellenbestimmung». Schoeps schrieb offenbar
sein Buch in der vorgefaffiten Meinung seiner eigenen religionsphiloso-
phischen These, die er als Jude das gute Recht hat, zu vertreten, ndm-
lich daB das Christentum eine Form des Noachismus sei, ein auf den
Theismus und eine inferiore Gesetzlichkeit reduziertes Judentum.

Doch Schoeps sieht sich gendétigt, in seiner Schrift Urgemeinde,
Judenchristentum, Gnosis?® sich mit der Kritik seines ersten Werkes zu
diesem Thema auseinanderzusetzen. Er stellt die zwei Fragen in den
Mittelpunkt: (1.) Wie verhalt sich das durch die Pseudoclementinen
reprasentierte Judenchristentum des 2. und 3. Jahrhunderts zur christ-
lichen Urgemeinde?» Durch die neuen Funde am Toten Meer sei die
Notwendigkeit der Durchpriifung aller Fragen gegeben: «Gibt es einen
Ubergang zwischen den Esseern und Ebioniten»? Und welcher Art sind
sie? Sind die Ebioniten Nachfahren der «Fraktion der judenchristlichen
Pharisder?» Und so weiter. Hat hier also eine Verschmelzung von
Rand- und Splittergruppen stattgefunden? Die angefiihrten Parallelen
iiberzeugen nicht immer. Alles in allem meint er: «Ob der historische
Jesus, wire er 200 Jahre nach seiner Kreuzigung zuriickgekehrt, nicht
eher zu ihrer Winkelkirche im Ostjordanland sich bekannt hitte als
zur aufstrebenden Papstkirche, das vermag kein Mensch zu entscheiden. »
(2.) Die zweite Frage, die er stellt, lautet: «Gehort das spitere Juden-
christentum, zumal der Ebionismus, zur Geisteswelt der Gnosis, oder
steht er in einer antignostischen Front?» Wohl ist hier seine Grund-
these: «Gnosis ist nie etwas anderes als paganische Gnosis.» Aber zu-
gleich redet er doch von einer unterirdischen heterodoxen, die kabbali-
stische Mystik vorbereitenden Strémung. Die Schilderung der jiidischen
Heterodoxie zeigt tatsidchlich weithin gnostische Farbe. Er behauptet
dann, dafl der Kampf der Ebioniten gegen die gnostische Heterodoxie
zur stidrksten Parallelisierung von Jesus und Moses gefiihrt habe. Die
endliche «totale Identifizierung von Moses und Jesus, Alten Testaments
und Neuen Testaments, ist die radikalste Gegenposition, die zu Marcion
.. .luberhaupt denkbar ist». Doch auch hier iiberzeugt Schoeps nicht
ganz.

Sein Buch Christlich-jiidische Religionsgespriche?®® gibt uns die mar-

28 Schoeps, Hans Joachim, «Urgeeminde, Judenchristentum, Gnosis».
Verlag J. C. B. Mohr (P. Siebeck), Tiibingen 1956. 88 S. DM 9.80.

20 Schoeps, Hans Joachim, «Christlich-judisches Religionsgesprach in
19 Jahrhunderten». Atharva-Verlag, Frankfurt a. M. 1952. 158 S. (Jud.
1950, 1., S. 74ff.)

184



kantesten Gespriche zwischen mafigebenden Vertretern des Judentums
und Christentums vom Mittelalter bis zur Neuzeit wieder. Halevis
Kusari und andere jiidische Zeugnisse der vorreformatorischen Zeit
lernen wir gut kennen. Ebenso bringt er ausfiihrlich die Religionsge-
spriche zwischen Franz Rosenzweig und Eugen Rosenstock, die in
unvergleichlicher Weise Trennendes und Gemeinsames beleuchten. Wir
erhalten schlieBlich einen Kommentar zu allem in: «Die Bedeutung
Israels fiir die Christenheit» und «Die Bedeutung der Christenheit fiir
Israel.»

Das Buch Gottheit und Menschheit®® ist aus Vorlesungen an der Uni-
versitdt Erlangen entstanden. Es behandelt die groBen Religionsstifter
Moses, Jesus, Marcion, Mohammed, Zarathustra, Buddha, Laotse und
Konfutse. Er vergleicht ihre Lehren vom Standpunkt der vergleichen-
den Religionsgeschichte in sachkundiger Weise. Dabei weicht er auch
nicht dem Problem des Absolutheitsanspruches des Christentum aus.
Er meint, hier seien Uberzeugungen aufzugeben, auch wenn sie einem
noch so lieb sind. Bei der Darstellung Moses als Lehrer des jiidischen
Glaubens gewinnt man den Eindruck, dafl hier jiidisches Glaubensbe-
wuBtsein zur Darstellung kommt mit dem Ziele, es dem christlichen
gegeniiber abzugrenzen.

Alter und Neuer Bund

Es diirfte richtig sein, hier nach Schoeps christliche Stimmen zur
gleichen Frage zu bringen. Goppelt3' glaubt sagen zu sollen: «Einmal
kann die Botschaft von Jesu Christus sachgemaf3 nur als Erfiillung und
Aufhebung des Alten Bundes in einem neuen verkiindet werden.»
Darum ist auch «das erste und bleibend grundlegende Problem christ-
licher Existenz das Verhaltnis von Christentum und Judentum». Des-
halb spricht er von «Jesus und das Judentum» und in einem weiteren
Teil von dem «Heraustreten der Kirche aus der Volksgemeinde Israel».
In einem dritten Teil héren wir dann von der «wechselnden Gestaltung
des Verhiltnisses von Kirche und Synagoge». Und im Schlufiteil weist
uns der Verfasser hin auf die «Ausbildung der katholischen Normeny.
Mit Recht sagt er: Das Judentum ist die Existenzweise des jiidischen
Volkes, die von einer bestimmten deutenden Schau alttestamentlicher
Offenbarung geprigt ist, die dann im Talmud die endgiiltige Prigung

30 Schoeps, Hans Joachim, «Gottheit und Menschheit. Die groBen Re-
ligionsstifter und ihre Lehren». Steingriiben-Verlag, Stuttgart 1954. 196 S.
Ganzleinen DM 8.20. (Jud. 1951, 1., S. 65.)

81 Goppelt, Leonhard, «Chnstentum und Judentum im 1. und 2. J ahr
hundert. Ein Aufril der Urgeschichte der Kirche». Bertelsmann-Verlag,
Giitersloh 1954. XII u. 328 S. DM 28.— (Jud. 1958, 1., S. 52ff., Artikel des
Verfassers: «Die Frage nach der heilsgeschichtlichen Schau des Verhalt-
nisses von Christentum und Judentumy».)

185



erhilt. Darum war Jesus fiir die Juden todeswiirdig, weil er die Durch-
brechung der Satzung als Erfiillung des gottlichen Willens rechtfertigt;
denn das bedeutet das Ende. Darum bleibt auch heute noch die ent-
scheidende Frage fiir die Kirche, das rechte Verhiltnis der Botschaft
von Jesus Christus zum Alten Testament zu finden und welche Bedeu-
tung das fortbestehende Israel fiir die Kirche hat. Nach ihm ist das
Judentum nicht «nachchristliches Antichristentum», sondern «Ableh-
nung Jesu auf Grund von Miflbrauch der Gesetzesoffenbarung und von
Blindheit gegeniiber ihrer durch Christus erfolgten Aufhebung». Gop-
pelt zeigt auf, wie fir die Kirche zwei Gefahren akut wurden. Basilius
sah in Agypten das Christentum an als eine « Bekrénung des hellenistisch-
agyptisch-judaistischen Synkretismus». Er gab also einer gnostischen
Schau Raum. Andererseits war stets die Gefahr eines Nomismus in
der Kirche akut.

Schrenks3* Buch erschien zu seinem 75. Geburtstag. Es bringt Auf-
sitze von Schrenk: «Rabbinische Charakterkdpfe.» «Die Geschichtsan-
schauung des Paulus.» «Hintergrund seines Zeitalters.» «Der Romer-
brief als missionarisches Dokument.» «Geist und Enthusiasmus.» «Ur-
christliche Missionspredigt im ersten Jahrhundert.» Jeder, dem an der
Kenntnis der Umwelt der Urkirche und zumal des Paulus gelegen ist,
sollte diese Aufsiitze sich aneignen. Der erste weist die Entstehung der
pharisdischen Bewegung auf als «geistige Landesverteidigung» gegen-
iiber dem FEinstromen des Hellenismus in die Welt des Judentums.
Auch die tibrigen Aufsdtze sind wichtige Beitrige zum Verstdndnis der
Christusbotschaft des Paulus und seiner missionarischen Auseinander-
setzung mit dem Judentum und der Welt der Antike. Wir lesen: «Paulus
war der Mann dreier Welten, des Judentums, der griechischen Bildung
und des Christusglaubens. . . .die Kenntnis seiner Auffassung der Mensch-
heit: zu verstehen, seines Glaubens an den planvollen Gesamtsinn und
das Ziel der Geschichte, das ist eine Aufgabe, der die Beziehungen zu
den Grundlagen der heutigen Wissenschaftslehre nicht fehlen.»

Bei Boman3® mochte man sagen: «Schade, zu kurz»; denn er weill
Wesentliches zu sagen iiber die Beziehungen zwischen dem hebréischen
und griechischen Denken. «Die Juden haben der Welt die geschichtliche
Religion und die Griechen die geschichtliche Wissenschaft gegebenn,
die Dynamik hebriischen Denkens steht im Gegeniiber der Statik der
Griechen. Die Israeliten haben nach ihm kein Wort fiir «Zeit». «Olam»,
Ewigkeit, ist eben «endlose Zeit», wahrend die Griechen unsere euro-

32 Schrenk, D., Qottlob, «Studien zu Paulus. Abhandlungen zur Theologie
des Alten und Neuen Testaments». Zwingli-Verlag, Ziirich 1954. 148 S.
DM 14.—.

33 Bomamn, Thorleif, «Das hebriische Denken im Vergleich mit dem grie-
chischen». II. Aufl.,, Gottingen 1954, Verlag Vandenhoeck & Ruprecht.
186 S. DM 9.80. (Jud. 1955, IIIL., S. 188f.)

186



péische Zeitauffassung teilen. Wichtig ist auch sein Exkurs iiber biblische
Wirklichkeitstreue, vor allem seine Ausfithrungen zur Eschatologie. Man
hat auch seine Fragen. Stimmt es zum Beispiel, dal die Hebrier mehr
Psychologen und die Griechen mehr Logiker sind?

Immer steht zwischen Judentum und Kirche die verschiedene Deu-
tung von Jes. 53. Fascher3* gibt uns in seinem Buch iiber Jes. 53 zu-
néchst eine Einfithrung in die Textgestalt dieser Bibelstelle nach LXX
und Ms. usw. Die rabbinischen Schulen suchen den Leidensgedanken
aus der Messiaserwartung zu entfernen, oder, sofern man ihn zugibt,
versucht man auf alle Fille ein jiidisches Gegenbild zu Jesus zu schaffen,
oder man redete im Mittelalter von zwei Messiasgestalten: Messias Ben
Josef und von dessen Kampf und Tétung und vom Messias Ben David.
Zugleich erklirt man, warum Rabbi Aqiba mit der Anerkennung Bar
Kochbas sich irren konnte. Die Antwort lautet: Gott wecke immer ein-
mal sein Volk auf durch falsche Messiashoffnungen, damit es nicht dem
Schlaf verfalle. Und so seien im Heilsplan Gottes falsche Messiasse vor-
gesehen. Nie zeigt sich der Gedanke von einem Siihne- oder stellvertre-
tenden Leiden des Messias. Das Wesen des noch zu erwartenden Messias
koénne sich nicht im Leidensgehorsam erschopfen. Mit Raschi (gestorben
1115) kommt es dann zur Kollektivdeutung von Jes. 53, dall eben das
judische Volk selbst der leidende Gottesknecht sei. (Vgl. auch Bubers
und Thiebergers Gedanken zu Jes. 53!) Bemerkt sei, dafl die evangeli-
schen alttestamentlichen Exegeten in ihrer Mehrzahl auch die kollek-
tive Deutung von Jes. 53 vertreten.

Schubert3> beginnt seine Darstellung mit dem Friihjudentum, wie
hier eine Entwicklung anhebt, die schlieBlich zum Rabbinismus der
Mischna und des Talmud fiihrt. In der Darstellung der Friihgnosis des
Judentums beriicksichtigt er auch die neuen Handschriftenfunde. Er
fiihrt dann weiter aus, dafl das Judentum im Mittelalter versuchte, den
Ausgleich zwischen antiker Philosophie und Offenbarung zu finden
(Maimonides, Halevi und andere). Mit Recht sagt der Verfasser: «Im
Altertum erhielt die Religion des Judentums ihre #duflere Form, im
Mittelalter wurde sie begriindet.» Mit der spanischen Judenverfolgung
tritt dann der denkwiirdige Riickschlag zur rationalistischen Religions-
philosophie im Judentum ein, vorbereitet durch die jidische Mystik
(Kabbala). Trotz aller Enttduschung iiber die messianische Hoffnung
kommt es zu einer Reihe mystisch-messianischer Bewegungen (Sabba-
tismus und Chassidismus). Den modernen Zionismus schitzt Schubert
ein als «sékularisierten Messianismus».

34 Fascher, Erich, «Jesaja 53 in christlicher und jidischer Sicht». Ev.
Verlagsanstalt. Berlin 1958. 58 S. DM 2.70.

35 Schubert, Kurt, «Die Religion des nachbiblischen Judentums». Verlag
Herder, Freiburg und Wien 1955. 242 S.

187



Goldschmidt®® schenkt uns mit der 7. Verdffentlichung des Schweizer
Jiidischen Lehrhauses zwei beachtliche Vortrige: «Glauben und Wissen
in der Geschichte und Lehre des Judentums» und «Israel in der Hoff-
nung des Judentums.»

REZENSIONEN

GERHARD JASPER-BETHEL: Stimmen aus dem neureligiosen Judentum zum
Christentum und zu Jesus. Herbert Reich, Evangelischer Verlag, Ham-
burg-Bergstedt 1958, 150 S., brosch. DM 10.—.

Nach einer kurzen Wiirdigung Mendelssohns fiir das moderne Judentum
sind es vor allem die Stimmen eines Josef Klausner, Martin Buber, Franz
Rosenzweig, Max Brod, Franz Werfel, Leo Baeck und Schalom Asch, iiber
die der Verfasser referiert und die er auch von seinem christlichen Standort
aus kritisiert. Ohne Zweifel fiithrt er damit die zur Zeit bertihmteste Equippe
der judischen Autoren vor, die sich mit der Gestalt Jesu und mit dem christ-
lichen Dogma auseinandergesetzt haben, womit freilich nicht gesagt ist,
daB sie alle auch fiir das Judentum représentativ sind. Dafl manche von
ihnen sich gegen den Vorwurf, keine Juden mehr zu sein, haben verteidigen
miissen, ist gewiB nicht von ungefahr. Das soll aber nicht hindern, dafl wir
christlicherseits von den Stimmen aus diesern neureligidsen Judentum
Kenntnis nehmen und uns mit ihnen beschéftigen. Jasper weist sich dabei
iiber eine umfassende Kenntnis der Schriften dieser Ménner aus, und — das
ist wohl weit wichtiger — er versteht zu lesen. Er hat den Blick fiir das
Wesentliche. So ist es ihm denn gelungen, auf verhéltnisméaBig wenig Seiten
die Gedanken moderner jiidischer Denker und Literaten iiber Jesus darzu-
stellen. Wer sich dariiber in Kurze informieren will, greift mit Gewinn zu
dieser vorziglichen Schrift.

Ziirich Rob. Brunner

EpcarR HENNECKE t: Neutestamentliche Apokryphen in deutscher Ubersetzung.
3., vollig neu bearbeitete Auflage, herausgegeben von Wilhelm Schnee-
melcher, I. Band: Evangelien, J. C. B. Mohr (Paul Siebeck), Tiibingen
1959, 377 S., brosch. DM 19.60, Lw. DM. 24.—.

Im Jahre 1904 hat Edgar Hennecke ein Werk iiber die Apokryphen zum
Neuen Testament herausgegeben, das allgemeine Anerkennung gefunden
hat und zu einem unentbehrlichen Hilfsmittel fiir die Neutestamentler und
Kirchenhistoriker geworden ist. 1924 folgte die zweite Auflage. Neue

36 Qoldschmidt, Herm. Levin, Dr., «Glaube und Wissen in Geschichte

und Lehre des Judentums»; «Israel in der Hoffnung des Judentums».
7. Veroffentlichung d. Jidischen Lehrhauses. Ziirich 1958. 40 S.

188



	Die Judenfrage im Spiegel der deutschsprachigen Literatur der letzten Jahre (1950-1958) [Fortsetzung]

