
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 16 (1960)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REZENSIONEN

Jàkob Jocz: A Theology of Election. Israel and the Church. London, S. P.
C. K. (Society for Promotion of Christian Knowledge), 1958, 227 pages.

Schon nach der Lektüre weniger Seiten wird es dem Leser klar, daß es

sich um eine weitere Handreichimg des unermüdlichen Verfassers zum
christlich-jüdischen Gespräch handelt; wohl keine Epoche war für dieses

Gespräch aufgeschlossener als unsere; so versteht sich, daß ein weiterer
substantieller Beitrag zu diesem aus berufenstem Munde in kirchlichen,
vor allem aber in judenchristlichen Kreisen Widerhall und wohlwollendstes
Verständnis finden werde.

Eine andere Frage ist es freilich, wie die Juden als Partner an diesem
Gespräche (wenn überhaupt) zur Publikation Stellung nehmen werden.
Prof. van Oyen hat nun in seiner Besprechung des Werkes im Christlich-
Jüdischen Forum (Nr. 21 vom September 1959) auf verschiedene Punkte
hingewiesen, aus denen hervorgeht, daß der Verfasser «a priori von einem
Verständnis des Judentums und der Thora ausgeht, das christlich und eben
nicht legitim jüdisch ist».

Es scheint mir, der Basler Theologe hätte damit den Nagel auf den

Kopf getroffen, und ich möchte nur versuchen, dies an Hand eines (wohl
hochinteressanten und unerhört aktuellen) Paradigmas ein wenig näher zu
beleuchten.

Ich habe es stets empfunden, wie wenig ernst christliche Gesprächspartner
den ihnen von ihren jüdischen Gegenrednern immer wieder erhobenen
Einwand nehmen, wie man sagen könne, die messianische Hoffnung habe sich
in Jesus Christus erfüllt. Jocz verschließt seine Augen vor der beträchtlichen
Schwierigkeit nicht; er zitiert sogar (S. 75) aus «Hizzuk Emunah » des Rabbi
Isaak ben Abraham Troki (gestorben 1594) dessen Argumente zum Nachweise

dafür, daß sich die messianische Hoffnung Israels in Jesus nicht
erfüllt habe; insbesondere herrsche auf der ganzen Erde noch nicht ein Glaube,
die Waffen seien noch keineswegs verschwunden, und vom Weltfrieden seien

wir entfernter als je. Jocz muß zugeben, daß die Welt heute nicht besser ist
als im Jahre 30 v. Chr., also immer noch verloren in Tod und Sünde. Er
versucht es jedoch, Trokis Auffassung vom messianischen Reich, die er

wegen ihrer ErdVerbundenheit «typisch jüdisch» bezeichnet, auf einer
anderen Linie entgegenzutreten. Die Juden, sagt er, erwarten die Erlösung
von dem Übel sozusagen von einem Akt Gottes, der dem Wirken eines
Zauberstabes verglichen wird. Gott könne dies zwar, aber in Wirklichkeit
tue er es nicht, sondern überlasse, wie Maimonides und Augustinus zeigen,
dem Menschen die freie Wahl zwischen Gut und Böse. Was dabei
herauskommt, wissen wir aus Gen. Kap. 3 und Naturkatastrophen, wie zum Beispiel
diejenige von Agadir, scheinen der in diesem Punkt pessimistischeren
Auffassung der rabbinischen Tradition Recht zu geben. Zwei weitere Argumente

127



Jocz' gehen in der Richtung, daß eben noch das Ende der Zeiten nicht
gekommen und noch in Schwebe sei und werden den Einwänden noch weniger
gerecht; vielleicht ist es aber dem Verfasser mehr darum zu tun, der
landläufigen « Spiritualisierung» der messianischen Erwartung, also ihrer
Verlegung von dieser Welt in die Ewigkeit und den Himmel, auszuweichen.

Eine beträchtliche Annäherung zum jüdischen Gesprächspartner stellt
hingegen Jocz' Polemik gegen die herkömmliehe Auffassung dar, das jüdische
Volk habe Jesum verworfen und sich daher seinerseits als Strafe von Gott
seine eigene Verwerfung zugezogen. Hier liegt zweifellos der empfindlichste
Punkt in der fast 2000jährigen Disputation zwischen Kirche und Synagoge,
und dem Verf. gebührt unzweifelhaft das große Verdienst, die Stimmen der
Gegenwart nach einer Neuaufrollung des Prozesses und Rechtfertigung Israels
gegen den unerhörten Vorwurf des «Gottesmordes» auf eine kurze, biblische
und theologische Formel zusammengefaßt zu haben. Seine Argumentation
sagt im wesentlichen, es stehe weder einem Gerichtshof, noch einer Volksmasse

zu, im Namen eines ganzen Volkes zu entscheiden; jede Entscheidung
für oder gegen Christus könne immer nur auf persönlicher und individueller
Grundlage erfolgen. Die vorhin erwähnte Doppelverwerfung gehöre zu jenen
Halbwahrheiten, die schlimmer sind als Lügen. Zur Doppellüge mache sie
die nicht weniger falsche Behauptung, die Heidenvölker hätten Jesum
«angenommen». Und daß Gott Israel zur Strafe verworfen habe, mache aus
dem Gott der Liebe einen Gott der Rache, sei also im Grunde genommen
gotteslästerlich. Hier wird wohl von christlicher Seite dem Verfasser mit
der Frage entgegnet werden können, ob er sich noch im Rahmen verschiedener

Äußerungen Jesu und der Berichte der vier Evangelien bewege.
Das sind aber Fragen, die den Wert der Studie nicht einschränken. Im

ganzen geht Jocz neue und eigene Wege, die der theologischen Diskussion
heute und in Zukunft fruchtbares Material an die Hand geben. Er hat daher
auch gut daran getan, seine Argumente — eben im Hinblick auf das
«Gespräch» so scharf als möglich zu pointieren.

Hätte Jocz diesen Gesichtspunkt auch in formaler Hinsicht im Auge
behalten, dann wäre wohl, wie auch andere Rezensenten feststellen, das Buch
weniger schwer und weitschweifig ausgefallen. Auch die häufigen hebräischen,
griechischen, lateinischen und — last but not least — für den angelsächsischen

Durchschnittsleser kaum besser verständlichen deutschen Zitate, die
den Kreis der Benützer auf Sachkenner und Gelehrte beschränken, wären
wohl besser in englischer Ubersetzung anzuführen gewesen.

Dem Verfasser gebührt aber ohne Zweifel das Verdienst, landläufigen
Vorurteilen in beiden Lagern zu Leibe gerückt und dadurch einen wesentlichen

Beitrag zur Niederreißung von Schranken zum gegenseitigen Verständnis

geleistet zu haben.

Uitikon am Albis Herbert H. Lichtenstern

128


	Rezensionen

