
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 16 (1960)

Artikel: Warum isst man Karpas am Sederabend?

Autor: Kosmala, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961340

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961340
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


WARUM ISST MAN KARPAS AM
SEDERABEND

Von Hans Kosmala, Jerusalem (Israel)

Sobald man in das Passafest eingetreten ist, es geheiligt und
Gott dafür gepriesen hat, daß er die Tischgemeinde diese Festzeit
erleben läßt, wäscht man (oder zumindest der Hausherr) sich die
Hände und ißt Karpas, den man in Salzwasser oder Essig eintunkt.
Karpas ist irgendein Grünzeug oder Wurzelzeug, gewöhnlich
Sellerie oder Petersilie, aber es können auch andere «Erdfrüchte»
genossen werden; selbst Kartoffeln sind heute bisweilen üblich.
Traditionsgemäß nimmt man davon weniger als eine Olive zu sich,
aber man hält sich nicht strikt an dieses Quantum. Es gibt sogar
Merksprüche für die Ordnung des Passaabends, nach welchen
überhaupt kein bestimmtes Maß festgesetzt ist. Der Genuß dient
jedoch keineswegs der Sättigung. Was hat es mit diesem symbolischen

Essen von Karpas auf sich?

Karpas — das müssen wir von vornherein klarstellen — darf
in keinem Falle mit dem Maror, dem «Bitterkraut», zusammengestellt

oder gar verwechselt werden. Noch heute ist dem Karpas
neben dem Maror nach alter Überlieferung auf der Sederschüssel
ein besonderer Platz zugewiesen. Am Sederabend Maror zu essen
ist genau so unbedingte Pflicht wie Mazzah zu essen (letzteres
allerdings sieben Tage lang), was auch in dem Segensspruch, den man
darüber sagt, zum Ausdruck kommt: «Gepriesen seist Du... der
uns das Essen von Maror geboten hat. » Mazza und Maror gehören
nach Ex. 12, 8 zum Passalammessen. Für das Essen von Karpas
gibt es kein solches biblisches Gebot. Die Mischna nennt als

notwendige Bestandteile der Passafeier nur: Passa(lamm), Maror und
Mazza (mPes 10, 5). Das Essen des Passatieres fiel seit der
Tempelzerstörung weg (wegen der in Deut. 16, 7 enthaltenen Bestimmung),

während der Genuß von Maror und Mazza bis auf den

heutigen Tag Pflichtgebote geblieben sind. Nach der Mischna
(ebenda) wird Bitterkraut deshalb gegessen, «weil die Ägypter
das Leben unserer Väter in Ägypten verbitterten». Nichts derglei-

91



chen ist uns über das Karpasessen überliefert worden. In der uns
erhaltenen Mischna wird überhaupt nichts vom Karpasessen zur
Passafeier erwähnt. Dennoch haben wir guten Grund, den Genuß

von Karpas bei dieser Gelegenheit für sehr alt zu halten, auch
wenn nichts davon in der Mischna geschrieben steht, denn in der
Haggada für den Sederabend liegen alte Traditionen vor, die sich

nur in ihr finden. Schon die Tatsache, daß man seit vielen
Jahrhunderten nicht mehr weiß, weshalb man Karpas ißt, läßt ein
hohes Alter dieser Sitte vermuten.

Vor dem Essen von Karpas spricht man den Segensspruch, der
beim Essen von jeglichem Erdgewächs üblich ist: «Gepriesen seist
Du.. der die Frucht der Erde geschaffen hat.» Über Maror wird
kein solcher Segensspruch gesagt und ist auch eigentlich bei der
Begründung, die die Mischna für das Essen von Maror gibt, nicht
am Platze. Aber da es schließlich auch ein Kraut ist, das am
Boden wächst, so haben die mittelalterlichen Erklärer bestimmt,
daß mit dem Segensspruch über Karpas auch Maror zum Genuß

freigemacht wird. Zwar hielt man an der Unterscheidung zwischen
beiden fest — dafür sorgte übrigens auch die in nachmischnischer
Zeit vorgenommene Verlegung der eigentlichen Passaerzählung
zwischen Karpas und Maror, die damit weit voneinander getrennt
wurden — aber doch rückten beide durch den Segensspruch über
Karpas, der für Maror mitgelten sollte, sachlich einander wieder
näher. Auf die Frage, weshalb man außer Maror auch Karpas
essen muß, gibt die ältere Tradition keine Antwort. Die Deutungen,
die im Mittelalter aufkamen, zeigen nur, wie wenig man mit dem

Karpasessen anzufangen wußte.
Eine von diesen Deutungen1 verknüpft beide inhaltlich aufs

engste, insofern sie die Buchstaben des Wortes KRPS rückwärts
best, also SPRK, dabei aber S absondert und als Abkürzung von
siman Zeichen) versteht, während die übrigbleibenden drei
Buchstaben PRK als perek zu lesen sind. Danach steht also Karpas
als Zeichen für perek, «die Schinderei, mit der die Ägypter die

1 Die hier angeführten Deutungen und weitere mittelalterliche
Überlieferungen über Karpas finden sich bei M. Kascher, Haggada Schelema,
Jerusalem 1955 (hebräisch), S. 64, 76, 101—106.

92



Kinder Israels zu Knechten machten» (Ex. 1, 13)2. Diese späte
kabbalistische Deutung von Karpas macht also zwischen Karpas
und Maror kaum noch einen Unterschied, denn auch Karpas soll
danach zur Erinnerung an das Elend in Ägypten gegessen werden.
Das Nebeneinander der beiden Verse (13 und 14) im Buche Exodus
sollte anscheinend auch das Nebeneinander von Karpas und Maror
am Sederabend erklären.

Die mittelalterlichen Exegeten waren nicht träge und haben
noch mancherlei Erklärungen für das Karpasessen vorgebracht,
weil, wie es scheint, keine sie befriedigte. Nur eine mag hier noch
erwähnt werden (s. Kascher, a. a. 0., S. 64). Danach soll das Essen

von Karpas zum Gedächtnis des schönen Ärmelkleides (kftonet
passim) eingeführt worden sein, das Jakob seinem Sohne Joseph
gab, und das dann die Ursache für die Übersiedlung der Familie
Jakobs nach Ägypten wurde. Karpas wird hier als eine Anspielung
auf pas gedeutet. Das gleiche Wort karpas kommt übrigens auch
einmal in der Bibel vor, Esth. 1, 6, und zwar als persisches Lehnwort

(griechisch : karpasos), wo es einen feinen, weißen Leinenoder

Baumwollstoff bezeichnet. Doch hat der Karpas, der gegessen
wird, weder mit dem Ärmelkleid noch dem Leinenstoff etwas zu tun.

Nach rabbinischer Überlieferung ist karpas eine wildwachsende
Art von Sellerie oder Petersilie (Familie der Umbelliferae; s. G. E.
Post, Flora of Syria, Palestine and Sinai, Beirut 1932f., I, 515:

Apium graveolens). Die Araber haben anscheinend den Namen dieses

Gewächses von den Juden übernommen (karafs, krafs). Woher
aber der Name karpas kommt, das weiß niemand. Nach der Mischna
wird karpas unter die «Kräuter des Feldes» (jarqot éadeh) gerechnet,

die also nicht wie der Kohl oder andere Gartengemüse angebaut

werden. Sie sind niemandes Eigentum und unterliegen darum
auch nicht dem Gesetz des Siebentjahres (mScheb 9, 1; vgl. a.

tKil 1, 1). Karpas ist ein weitverbreitetes Gewächs, das seit alters
nicht nur zu medizinischen Zwecken Verwendung findet, sondern
auch gegessen werden kann. Solcher eßbarer wildwachsender Pflan-

2 Die Stelle wird auch in der Passaerzählung selbst erwähnt. Der
folgende Vers 14: «Sie verbitterten ihr Leben» dient bekanntlich schon seit
mischnischen oder noch älteren Zeiten zur Erklärung des Essens von Bitterkraut.

93



zen gibt es eine große Zahl3. Auch die mScheb 9, 1 genannten
anderen Arten von wildwachsenden Kräutern werden alle in der
einen oder anderen Weise verwandt : pegam, jarbus, chalaglog, kusbar,
gargeri.

Wie schon bemerkt, gibt es keine Mischna über das Essen von
Karpas am Passaabend. Das Kapitel, welches das gemeinschaftliche
Mahl beschreibt (mPes 10), ist gerade an der entscheidenden Stelle
nicht in Ordnung. Dies hat zu verschiedenen textkritischen Kontroversen

geführt. Der überlieferte Text lautet (10,3): «Man setzt
ihm vor. Er tunkt ein mit Chaseret (nach der Gemara, bPes 39 a:
chassa Lattich), bis er bei der Zukost zum Brot anlangt. Man
setzt ihm vor: Mazza, Chaseret und Fruchtmus.» Der erste Satz
hat kein Objekt, und man erfährt aus dem vorliegenden Text
nicht, was vorgesetzt wird. Manche neueren Kritiker, wie zum
Beispiel Ch. Albeck (Untersuchungen über die Redaktion der
Mischna, Berlin 1923, S. 141f.), streichen daher den ganzen ersten
Passus bis es zum zweiten Male heißt: «man setzt ihm vor».
Dagegen wendet D. Goldschmidt (Seder Haggada schel Pesach,
Jerusalem 1948, S. 6f.) mit Recht ein, daß bei dieser Streichung
auch das erste Eintunken gestrichen würde, doch sieht er selber

wenigstens auch das erste «man setzt ihm vor» als überflüssig an
und verbindet dann das Eintunken des Chaseret mit der Zukost.
Dies ist aber kaum möglich, da die Mischna den Genuß der Zukost
als etwas Selbständiges heraushebt : «.. .bis er bei der Zukost zum
Brot anlangt». Offenbar hat der Text hier eher ein Zuwenig als

ein Zuviel. Es hat mehr für sich anzunehmen, daß hinter dem
ersten «man setzt ihm vor» etwas ausgefallen oder ausgelassen worden

ist. Dies haben bereits Raschi und Raschbam (11. und 12. Jh.)
mit gutem Verständnis angenommen und haben das Objekt
ergänzt (Pes 114 a): jeraqot (eßbare Kräuter, Gemüse oder Wurzel-

3 Wir verweisen hier auf das kleine Buch von Grace M. Crowfoot und
Louise Baldensperger, From Cedar to Hyssop, London 1932, Kap. III:
Wild Foods; ferner Kap. V: Medicinal Plants. Die hier genannten Beispiele
lassen sich allerdings noch vermehren.

4 Zur Identifizierung dieser und anderer Gewächse vgl. I. Low, Die
Flora der Juden, Wien 1924ff., 4 Bde., und Aramäische Pflanzennamen, 1881 ;
die Wörterbücher von G. Dalman, M. Jastrow und J. Levy; Post, Flora u. a.

94



gewächse), nachdem ihnen Raw Amram (9. Jh.) mit dieser
Auffassung schon vorausgegangen war.

Im Seder Raw Amram (zitiert nach M. Kascher, a. a. 0., s.

Anm. 1, S. 64) heißt es nun: «man setzt vor Arten von fraqot, wie
zum Beispiel chamma (Rettich) oder chassa (Lattich) oder gargera
(Eruca) oder karpas (Sellerie) oder kusbara (Koriander)». Da sich
in dieser Liste auch karpas befindet, unterliegt es kaum einem
Zweifel, daß Raw Amram mit diesem Vorsetzen von fraqot das
Essen von Karpas meint (wie es auch M. Kascher verstanden hat),
niir meint er, daß man dazu auch andere Erdgewächse oder
«Erdfrüchte» nehmen kann, nicht nur Sellerie. Es ist interessant, daß

er hierunter auch chassa Chaseret) zählt, den man ja als Maror
aß und damit der Pflicht des Bitterkrautessens genügte. Nach
Raw Amram konnte man also auch den für Maror üblichen
Chaseret als Karpas essen, oder wie Raschi entscheidet: «wenn kein
anderes Gemüse da ist, tunkt man den Chaseret in das Fruchtmus
und ißt». Dies würde den Mischnasatz erklären: «er tunkt mit
Chaseret ein», noch bevor ihm für das eigentliche Bitterkrautessen

Mazza, Chaseret und Fruchtmus gereicht werden (mPes 10, 3,

zweite Hälfte). Vielleicht waren in der Mischna in dem fehlenden
Textstück noch andere Erdgewächse genannt. Jedenfalls dürfen
wir mit gutem Grunde annehmen, daß Raw Amram und Raschi
noch alte, auch ungeschriebene Traditionen und Gebräuche kannten
und hier nichts aus eigenem Gutdünken frei erfunden haben.

Das Auftreten des Wortes karpas in Raw Amrams Liste macht
uns klar, daß sie eine Liste der Gemüse für das Karpasessen sein
will und nicht Aufzählung von Kräutern, die als Maror Verwendung

finden können, obzwar wir darin auch chassa chaseret
finden, welches sonst in der Reihe der Bitterkräuter genannt wird
(siehe mPes 2, 6 und bPes 39a). Abgesehen von dieser einen
Ausnahme ist die Karpasliste Raw Amrams von der Marorliste der
Mischna vollkommen verschieden.

Vergleichen wir nun die Karpasliste mit der oben erwähnten
Liste genießbarer oder nutzbarer «Kräuter des Feldes» (mScheb
9, 1) — beide wollen offenbar nur Beispiele geben —, so fällt auf,
daß von den fünf Erdgewächsen, die zum Karpasessen genommen
werden können, drei in der Liste der Feldkräuter genannt werden,

95



während beide Listen von der Marorliste in der Mischna (bis auf
die erwähnte Ausnahme) verschieden sind. Auch die in der Karpasliste

vertretenen chamma und chassa, Rettich und Lattich, wachsen
in Syrien und Palästina in zahlreichen Arten wild und sind
weitverbreitet (s. Post, a. a. 0., I, 127, und II, 145—148). Dies schließt
natürlich nicht aus, daß viele von diesen Gewächsen auch angebaut
und kultiviert wurden.

Raw Amram teilt uns zweifellos eine ältere und wahrscheinlich

sogar weit ältere Überlieferung mit. Aus ihr geht hervor, daß man
sich beim Karpasessen nicht wörtlich auf karpas Sellerie)
beschränkte, sondern grundsätzlich alle möglichen Erdgewächse
einbezog, die man auch sonst gewöhnlich aß oder essen konnte und
die die Passahaggada in dem Abschnitt «mah nischtannah » einfach
schear jeraqot nennt, die übrigen Gemüse, um davon die eigentlichen
Bitterkräuter auszuschließen. Wir folgern aus all dem, daß Karpas
in der auf uns gekommenen Passahaggada als Sammelname für
allerlei Gemüsekräuter und Wurzelgewächse diente. Der beim
Genuß zu sagende Segensspruch konnte also nur sein: «Gepriesen
seist Du. der die Erdfrucht geschaffen hat. » Es ist allerdings
nicht ausgeschlossen, daß der alte Segensspruch, der sichtlich auf
biblische Gedanken zurückgeht (siehe weiter unten), seinerseits
eine ursächliche Beziehung zum symbolischen Erdfruchtessen
gerade bei der Passafeier haben kann, daß also der Lobpreis Gottes
über dem Genuß der Frucht der Erde, bzw. des Landes gerade bei
der Passafeier eine besondere Bedeutung hatte.

Es handelt sich um folgendes : In der Schöpfungsgeschichte gibt
Gott den Menschen außer den Baumfrüchten in erster Linie alle
«Gemüse» zur Nahrung, «allen samentragenden 'eseb, der auf der
Erde wächst» (Gen. 1, 29), «allen jereq 'eseb» sowohl für den
Menschen (9, 3) wie für die Tiere (1, 30). Von diesen Kräutern heißt
es, daß Gott die Erde sie hat sprossen lassen (1, 11 f.). Die Erde
bringt also von sich aus — wenn auch auf Gottes Geheiß — alle

genießbaren Grün- und Wurzelgewächse hervor. Das muß aber

um so mehr und gerade auch für das verheißene Land gelten, das

Gott dem Volke Israel unter bestimmten, vom Volke einzuhaltenden

Bedingungen als Gabe zugesprochen hat. Das Buch Deutero-
nomium ist so voll von diesem Grundgedanken, daß man ihn als

96



das Hauptthema des ganzen Buches ansprechen muß. Damit
wesenhaft verbunden ist die dankbare und lobpreisende Anerkenntnis

dieser Tatsache Gott gegenüber, der sie in dieses gute Land
geführt hat (Dt. 6, 10-12; 8, 7-10; 26, 3). Dazu kommt als weitere
Bedingung der Gehorsam gegenüber dem Gesetz Gottes (7, 12-15

usw.; 8, Iff.; 30, 8-10; vgl. a. Kap. 28 u. 29; wiederholt a. in
anderen Büchern, wie z. B. Lev. 25, 18f.).

Das Buch Deuteronomium ist auch dasjenige Buch der Bibel,
in welchem peri ha-adamah, das heißt das, was die Erde (des

Landes) hervorbringt, für das Volk Israel eine entscheidende Rolle
spielt. Nicht nur ist dieser Ausdruck hier ganz besonders häufig
(Dt 7, 13; 26, 2. 10; 28, 4. 11. 18. 33. 51; 30, 9; zu Dt 1, 25 vgl.
Nu 13, 26f.), sondern er ist ganz und gar gebunden an das eben
erwähnte Wechselverhältnis zwischen Gott und dem Volk. Der
Ausdruck peri haadamah im Buche Deuteronomium kann in
keinem anderen Sinne voll verstanden werden5. Die Betonung liegt
dabei immer auf der Frucht der Erde oder des Landes als Gottesgabe.

Darum soll Gott gepriesen werden. Das Wechselverhältnis
zwischen Gott und Volk wird mit dem Geschichtsbericht des Buches

begründet, daß Gott das Volk anfangs in der Knechtschaft Ägyptens

demütigte und dann mit starker Hand und ausgestrecktem
Arm herausholte und zu Freiheit und Größe (und in das gute Land)
führte. Gerade dieser Gedanke ist es auch, der bei der Passafeier
und insbesondere in der Haggada selbst im Mittelpunkt steht.
Schon die Mischna schreibt vor (mPes 10, 4), daß der Hausvater
seine Erzählung mit der Demütigung und der Schande beginnen
und mit dem Lobpreis beschließen soll.

Als Textgrundlage der Haggada dient Dt. 26, 5-8. Wie D.
Goldschmidt (in seiner Ausgabe Seder Haggada schel Pesach, Jerusalem
1948, S. 10) richtig bemerkt, ist anzunehmen, daß wegen des

Lobpreises mindestens noch Vers 9 ursprünglich zum Text der Haggada
hinzugehörte, aber nach dem Verlust der nationalen Selbständigkeit

und des Landes in Fortfall kam. Nun sind aber die Verse 26,5-8 (9)
eine Bekenntnisformel von der «Schmach» bis zum «Lobpreis»,

5 Im gleichen Sinne auch in den wenigen restlichen Vorkommen: Jer.
7, 20; Mal. 3, 11; mit Bezugnahme auf die erste Passanacht Ps. 105, 35;
nur Gen. 4, 3 allgemein gebraucht.

97



und die Mischna gibt auch selbst mit diesen Worten die Bekenntnisformel

aus Dt. 26 als Grundlage für die Passaerzählung an. Diese
Verse bilden das Mittelstück eines einheitlichen Abschnittes, der
von Vers 1 bis Vers 11 reicht. Danach sollte das Bekenntnis bei
einer besonderen Gelegenheit gesprochen werden : «Wenn du in das

Land kommst, das dir der Herr, dein Gott, als Erbteil gibt und du
es eingenommen und dich darin niedergelassen hast, dann sollst
du von der ersten aller Erdfrucht, die du von deinem Lande, das

dir der Herr, dein Gott, gibt, als Ertrag gewinnst und sollst es in
einen Korb tun...» und es in das Heiligtum bringen und dabei
dein Bekenntnis ablegen (26, lf.). Diese Zeremonie war, dem Text
nach zu urteilen, wohl zunächst als einmalig gedacht, aber doch
konnte sie wegen ihrer Einfachheit und des jährlich wiederkehrenden

Wachstums der Erdfrucht auch regelmäßig wiederholt werden.
Die Jahreszeit für die Erdfrucht war das Frühjahr, das heißt die
Passazeit. Die Tradition, daß der Einzug der Israeliter in das
verheißene Land, genau wie der Auszug aus Ägypten, zur Passazeit

geschah, ist, wie wir aus Jos. 5, 10 ersehen, sehr alt. Dieser
Umstand konnte bei der haggadischen Besprechung des

Bekenntnisses Dt. 26, 5-9 zum Passafest unmöglich übersehen
worden sein. Das Zeremoniell, nach welchem die Gabe des Landes
und seiner Frucht, der «Erdfrucht», Gott gegenüber dankbar
anerkannt wird, ist also ein spezifisch deuteronischer Gedanke6.
Zwar war das Zeremoniell, so wie es hier beschrieben wird, nur
solange möglich und wiederholbar, als das zentrale Heiligtum
existierte. Daß die Vorschrift Dt. 26, Iff. jährlich wiederholbar
gedacht war, ist unzweifelhaft. Dies soll bei einer anderen Gelegenheit

und in einem anderen Zusammenhang gezeigt werden.
Wie es sich aber auch damit verhalten mag, so zwingt uns die

Betrachtung des ganzen Abschnittes zu dem Schluß, daß man
6 Den gedanklichen Hintergrund für dieses Zeremoniell mag das andere

der Darbringung der Erstlingsgarbe (Lev. 23, 9-14) verdeutbehen: erst
nach der Darbringung der Opfergabe für Gott soll man von dem neuen
Getreide essen (Vers 14). Doch ist zu beachten, daß es sich hier um zwei
auch zeitlich verschiedene Bräuche handelt (zu Lev. 23, 9-14 vgl. Jos. 5, 11).
Die Darbringung von Deut. 26, 2 im Korb schließt Getreidearten aus; es
wurden also wirklich nur Erdfrüchte (Kräuter und Wurzelgewächse)
dargebracht.

98



zur Passazeit auch der Gabe der Erdfrucht als Ausdruck der Gabe
des Landes zu gedenken hatte. Noch ein weiteres ist zu beachten.
Wie die ganze Perikope Dt. 26, 1-11 mit einer dankbaren Anerkennung

für die Gabe des Landes abschließt, so enthält auch der
Schlußsegen in der Passahaggada den Ausdruck des Lobpreises
und Dankes für das Land. Der Segensspruch in seiner jetzigen
Form beginnt mit den Worten: «Gepriesen seist Du... für den
Weinstock und die Frucht des Weinstocks, für den Ertrag des

Feldes, für ein begehrenswertes, gutes und weites Land, welches
Du nach Deinem Wohlgefallen unsern Vätern zum Erbe gegeben
hast, um von seiner Frucht zu essen und von seinem Guten satt
zu werden.» Passa war ein frohes Fest, nachdem es im ererbten
Land gefeiert werden konnte — daher auch der Dank für die
Rebe. Dieser erste Satz des Segens mit dem Lobpreis über der
Rebe, dem Land und seiner Frucht ist zweifellos der älteste und
einzige Hauptsatz des ursprünglichen Segensspruches gewesen,
denn die Schlußformel (wie sie bei allen etwas längeren
Segenssprüchen üblich ist) enthält nur die beiden Elemente: die Rebe
und das Land. In der heutigen Form des Spruches ist der erste
Satz nicht mehr der Hauptsatz, denn zwischen ihm und der Schlußformel

befindet sich längst eine ausführliche Bitte um das Erbarmen

Gottes über das Volk, Jerusalem, Zion usw., daß er die heilige
Stadt wieder aufbauen möge, ganz im Stile der dritten Bitte des

Tischsegens. Die Einfügung im Schlußsegensspruch der
Passahaggada ist also späteren Datums, denn sie steht im Widerspruch
zu dem Dank für das Land und seine Frucht. Mit dem Land war
und ist natürlich immer das Land Israel gemeint. Nach dem Verlust

des Landes war das dankbare und lobpreisende Gedenken zwar
seines ursprünglichen Sinnes entleert, dennoch hat man es aus dem
Schlußsegen nicht entfernt, sondern unberührt gelassen. Die
Einführung mit der Bitte um das Erbarmen Gottes, die viel länger als
der ursprüngliche Segen ist, gab dem Spruch in seiner jetzigen Form
das Gepräge einer Bitte um Wiederherstellung. Aber daß er einst
nur ein Dank für das erworbene gute Land war, bleibt heute noch
unverkennbar. Ferner blieb auch das dankbare Genießen der
Erdfrucht zu Beginn des Sederabends mit dem deuteronomistischen
Lobpreis übrig. Dies erklärt übrigens auch, warum man im Laufe

99



einiger weniger Jahrhunderte so vollständig vergessen konnte,
warum man zum Passa «Karpas» aß und darüber den Segensspruch
für die Erdfrucht sagte.

Zweierlei ist soweit klar geworden : 1. die Ordnung für den Passaabend

schreibt das Essen von Karpas vor, womit aber nicht
notwendigerweise karpas im engeren Sinne als Sellerie verstanden
zu werden braucht, sondern nach der ältesten uns zugänglichen
Überlieferung können dazu auch allerlei andere Erdgewächse

Erdfrucht) verwendet werden; 2. das Stück, welchem der Text
für die Passahhaggada entnommen ist, hat einen deutlichen Hinweis

auf die Anerkenntnis der Erdfrucht als Gabe Gottes.
Wir erwähnten bereits, daß die Etymologie von karpas

unbekannt ist und daß es mit dem gleichlautenden biblischen Wort
karpas nichts zu tun hat. Aber wie jenes, so ist offenbar auch dieses

nichtsemitischen Ursprungs.
Erdfrucht, hebräisch peri ha-adamah, heißt auf griechisch karpos

tes ges. Die LXX gebraucht diesen Ausdruck an der entscheidenden
Stelle Deut. 26, 2. Aber auch sonst ist er in der LXX viel häufiger
anzutreffen als der ihm entsprechende der hebräischen Bibel. Er
muß also sehr geläufig und weitverbreitet gewesen sein. Wir finden
ihn zum Beispiel: LXX Deut. 1, 25 Nu. 13, 21. 27. 28); Deut.
7, 13; 11, 17; Ps 66, 6; 84, 12; 104, 35; Mal 3, 11 (daneben aber
auch gennema). Wir haben deshalb allen Grund zu der Annahme,
daß sich hinter dem Ausdruck Karpas in der Ordnung für den
Passaabend das griechische Wort karpos verbirgt, das auch ohne
den Genitiv tes ges schon im klassischen Griechisch die Bedeutung
Erdfrucht, Erzeugnis der Erde hatte (vgl. Liddell-Scott, 1940

und Nachdrucke, S. 879b).
Daß die Passahaggada anstatt des hebräischen hier ein geläufiges

griechisches Wort eingeführt hat, braucht uns nicht zu verwundern.
Auch in dem Wort Aphikoman hat sie uns einen griechischen
Ausdruck überliefert, dessen ursprünglicher Sinn schon um das Jahr
300 abhanden gekommen war und erst in neuerer Zeit wieder
klargestellt worden ist7. Zudem ist gerade auch der Mischnatraktat

7 Siehe H. Lietzmann, ZNW, Bd. 25, 1926, S. 1—5; abgedruckt in Kleine
Schriften II, 1958, S. 299—303; nach ihm auch H. Danby, The Mischnah,
1933 und Nachdrucke, S. 151.

100



Pesachim besonders reich an übernommenen griechischen
Ausdrücken. Karpas ist also in der Passahaggada ganz einfach
Erdfrucht, hebräisch peri ha-adamah, zu welcher auch der aus den

Anweisungen des Buches Deuteronomium hervorgehende Segensspruch

gesagt wird (Deut. 8, 10 und 26, 2 auf der Schöpfungsgrundlage

von Gen. 1, 11 f. und 29).
Daß speziell einer gewissen Familie von Erdgewächsen der

Name karpas beigelegt worden ist, mag darauf beruhen, daß wir
hier eine in vielen Arten auftretende und dazu weitverbreitete
Familie vor uns haben. Wahrscheinlich hat man gerade auch Arten
aus dieser Familie wegen ihrer Schmackhaftigkeit zum Essen des

Passa-Karpas verwandt.
Eine Frage steht hier noch offen, nämlich ob die als Karpas

zur Verwendung kommenden Erdgewächse wildwachsende oder

angebaute Pflanzen waren. In der Bibel und auch in dem Segensspruch

liegt der Ton stark auf dem Schöpfungsmotiv, daß Gott die
Erde sie hervorbringen läßt, ohne daß der Mensch viel dazu tut
und tun kann; denn Gott braucht bloß den nötigen Regen nicht
zu geben, und alles Mühen des Menschen ist umsonst. Was es heißt,
wenn der Regen ausbleibt, weiß jeder, der in diesem Lande wohnt,
weiß jeder Bibelleser. Gibt aber Gott seinen Regen zur rechten
Zeit, dann ist es ein Land, das von Milch (wegen der Kräuter, vgl.
Gen. 1, 30) und Honig (Blütenhonig der Bienen und Sirup aus
Früchten) fließt. In der Mischna werden, wie wir oben gesehen
haben, die Erdgewächse der Karpasgruppe als wildwachsende
Pflanzen angesehen. Viele dieser wilden Kräuter sind aber seit
alter Zeit auch angebaut und kultiviert worden (vgl. auch Geh. 4, 3).
Die Frage, ob wildwachsende oder angebaute Erdfrucht als Karpas
Verwendung fand, scheint nach dem überlieferten Passaritual keine
Rolle gespielt zu haben.

Abschließend stellen wir fest, daß sich für das Essen von
Erdfrucht zum Passafest, dessen eigentlicher Zweck anscheinend bald
nach dem Verlust des Landes nicht mehr verstanden worden ist,
kaum eine andere sinnvolle Erklärung als die hier vorgelegte finden
läßt. Ferner ergibt sich aus unserer Darstellung, daß sich die

ganze Passahaggada auf die Perikope Deut. 26, 1-11 (nicht bloß
5-8) gründet. Tatsächlich paßt auch die darin enthaltene Verord-

101



nung sowohl inhaltlich (wegen des Wachstums der Erdfrucht)
als auch nach der Tradition der Bibel selbst (wegen Jos. 5, 11)

am besten für die Passazeit. Die Diaspora konnte zum Verständnis
des ursprünglichen Zusammenhanges der Passaliturgie mit dem
Lande nicht mehr zurückfinden. Sie vermochte dabei nur dem
Sehnen nach dem Lande und seinem Wiederaufbau Ausdruck zu
geben. Es ist darum erklärlich, daß mancherlei andere Erklärungen
für das symbolische Essen von Erdfrucht aufkamen, indem man
zum Beispiel das Essen von Karpas mit dem Essen von Maror
zusammenstellte oder in neuerer Zeit es mehr rationalistisch zu
erklären versuchte und es mit dem Essen der Vorspeise (gustus)
des römischen Mahles identifizierte (wie dies anscheinend D.
Goldschmidt tut). Wenn unsere Schlußfolgerungen richtig sind, so
kommt dem Essen von Erdfrucht zum Passafest im heutigen Lande
Israel eine neue Bedeutung zu, die wieder die uralte biblische ist:
es bedeutet die Anerkenntnis Gottes als Geber des Landes, seines
Bodens und seines Ertrages.

BERICHTE AUS AMERIKA

Bericht I
Sonntag, den 3. April 1960,

fand im «Auditorium» des «Ma-

gnin-Tempels », der größten
Synagoge in Los Angeles, ein
hochinteressanter Vortragsabend
statt: Mr. Benjamin R. Epstein,
der Direktor der Anti-Diffama-
tions-Liga für die Vereinigten
Staaten, erstattete einen Bericht
über seine Reisen nach Deutschland,

Italien und Holland. Reisen,

die er unternommen hatte,
um die Hintergründe der neu

aufgeflammten antisemitischen
Vorfälle aufzuklären. Wenn ihm
dies auch natürlich nicht ganz
gelungen ist, so wurden doch
durch die besonders lebhafte, ja
plastische Art der Beschreibung
durch den Vortragenden so manche

Lichter auf diese dunkle und
traurige Angelegenheit geworfen.

Mr. Epstein begann mit der
Feststellung, daß seine Reise
nach Deutschland eigentlich
schon im Jahre 1935 begonnen
habe — und daß sein jetziger

102


	Warum isst man Karpas am Sederabend?

