
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 16 (1960)

Artikel: Das Schuld- und Vollstreckungsrecht (Obligationen- und
Exekutionsrecht) nach Moses

Autor: Zingg, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961339

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961339
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DAS SCHULD- UND VOLLSTRECKUNGS-
RECHT (OBLIGATIONEN- UND

EXEKUTIONSRECHT) NACH MOSES

Von Ernst Zingg, Oberbalm bei Bern

A. EINLEITUNG

Die Juden lebten nach der Heiligen Schrift nicht nur nach
Glaubensordnungen, sondern auch nach Rechtssatzungen. Diese
sind dem Volke Israel durch Mose, gegeben worden. Inwieweit
Mose das Recht anderer Länder berücksichtigte, ist hier nicht
näher zu untersuchen. Michaelis gibt darüber hinreichend Auskunft,
wo es zum Verständnis nötig ist.

Das Volk Israel hatte zur Zeit der Gesetzgebung Moses im
Lande Kanaan noch nicht Fuß gefaßt ; dies ist wohl zu berücksichtigen,

wenn wir die Einfachheit der Lebensordnungen prüfen.
Das Volk Israel lebte damals noch in der Wüste und zog von
einem Ort zum andern. Dies mag wohl vor rund 4000 Jahren der
Fall gewesen sein.

Das Schuldrecht (Obligationenrecht) ordnet die obligatorischen
Verhältnisse; es sind die Verhältnisse zwischen zwei Parteien, von
welchen die eine der andern zu einer (positiven oder negativen)
Leistung von vermögensrechtlichem Charakter verbunden ist. Der
zur Leistung Verpflichtete heißt Schuldner, der zur Forderung der

Leistung Berechtigte Gläubiger.
In der Regel stehen sich in einem obligatorischen Verhältnisse

nur zwei Personen gegenüber. Dies ist unter anderm der Fall beim
Darlehen: Derjenige, der das Darlehen gegeben und derjenige,
der es empfangen, zu verzinsen und dann zurückzuzahlen hat.

Möglicherweise können bei gewissen Schuldverhältnissen jede
Person sowohl Gläubiger wie Schuldner sein, zum Beispiel beim
Kauf, Miete, Dienstvertrag.

Das Prozeßrecht hat zur Aufgabe, festzustellen, was in bestimmten

Rechtsstreitigkeiten Rechtens ist.
Die gerichtliche Feststellung hat sich zu befassen mit:

72



a) der Abklärung und Feststellung der in Betracht kommenden
tatsächlichen Vorgänge (A. hat dem B. in Anwesenheit von vielen
Personen gesagt, er sei ein Dieb). Es liegt darin die Entscheidung

einer Tatfrage (quaestio facti);
b) der Anwendung des einschlagenden Rechtsbegriffes auf diesen

festgesetzten Tatbestand oder die «Subsumtion» dieses tatsächlichen

Vorgangs unter den zutreffenden Rechtssatz (jus in
thesi). Die Äußerung des A. enthält die Merkmale der
Ehrverletzung. Dies ist die Entscheidung einer Rechtsfrage (quaestio
juris) ;

c) der Feststellung der Rechts/oZgrew, dessen, was in diesem Falle
Rechtens ist (jus in hypothesi). A. wird gemäß dem Strafgesetzbuche

wegen Ehrverletzung zu 100 Franken Geldbuße
verurteilt.

Was der endgültige richterliche Spruch für Recht erklärt, das

hat für die Parteien dieses Prozesses dieselbe positive Gültigkeit,
wie sie in den Aussprüchen des Gesetzgebers für ihren Bereich
allgemein zukommt. In ihm äußert sich die ordnende Macht des

Rechts zwar in einer beschränkten Richtung, hier aber nach der
Gesamtheit der für sie charakteristischen Merkmale.

Nicht umsonst steht in der Heiligen Schrift geschrieben: «Das
Richteramt ist Gottes.»

Die Zwangsvollstreckung (kurz genannt Vollstreckung) ist die

Krönung des Urteils. Durch die Vollstreckung kommt der Gläubiger
zu seinem Geld. Der halsstarrige Schuldner muß sich die Pfändung
und hernach die Versteigerung der gepfändeten Sachen gefallen
lassen. Der Erlös der Steigerung wird dem Gläubiger überwiesen
und damit wird das Urteil vollzogen. Der Kläger kommt zu seinem
Recht (Geld).

Im wirtschaftlichen Leben kommt es nicht so sehr darauf an,
ob das Schuldrecht mit dem Vollstreckungsrecht in allen Teilen

gut ausgeklügelt sei, sondern darauf kommt es an, ob der Rechtszwang

rasch und sicher sei. Bei den alten Völkern (insbesondere
auch im römischen Recht) war die Vollstreckung formell mangelhaft

geordnet, doch materiell viel wirksamer als dies heute der
Fall ist. Heute bestehen die Neuerungen meistens darin, einem

73



böswilligen Schuldner alle Türen und Tore zu öffnen, damit er
nicht zahlen muß oder um Zeit zu gewinnen, daß man ihm nichts
mehr nehmen kann. Die moderne Rechtswissenschaft und die
Politik sehen ihre Verdienste wesentlich darin, die Schuldner
möglichst von ihren Pflichten zu befreien. Von dem war bei Mose
keine Rede, wenn auch, wie hienach zu lesen sein wird, dem Schuldner

gewisse Rücksichten gewährleistet worden sind.
Meine Ausführungen stützen sich auf das alte, berühmte, große

Werk von Johann David Michaelis, Mosaisches Recht, 3 Bände,
6 Teile, Reutlingen, Verlag Johannes Grözinger, -2. Auflage 1785

(lies z. B. : M. III § 147 S. 29ff. Michaelis, Teil III, § 147, S. 29ff.).
Michaelis berücksichtigt alle damaligen Umstände: Wirtschaft,

Gesellschaft, Staat, Einfluß von Nachbarrechten usw.
Ich habe aus dem erwähnten Werk nur das Wichtigste ausgezogen.

Ich habe den Wortlaut der angeführten Stellen der heutigen
Sprache angepaßt und die Rechtschreibung nach Duden als gut
befunden.

B. DAS SCHULDRECHT

I. Allgemeines über das Schuldrecht, das Pfand und die Zinsen
(M. III § 147 S. 29ff.)

In nichts werden vielleicht die israelitischen Rechte so sehr von
unsern, ja vielleicht von allem, was wir uns als billig und möglich
vorstellen, abweichen, als in Schuldsachen. Sie tragen hier kenntlich

den Stempel des hohen Altertums, und daß sie für ein Volk
von vollkommen anderer Grundlage des Staats, auch ehe noch
Schikane Ausflüchte erfunden oder Rechtswohltaten notwendig
gemacht hatte, geschrieben sind: man findet in ihnen eine Mischung
von Güte, wie wir sie nicht kennen, und von Ernst, wie wir ihn,
wenigstens in Deutschland, nicht kennen. Die Umstände des Volks,
dem Mose Gesetze gab, waren freilich in allem, was Schuldsachen
auch nur in der Eerne angeht, von unsern ganz verschieden: und
also mußten es auch die Gesetze sein. Ich will einige Stücke namhaft

machen.
Die Israeliten waren ein armes, eben aus der Sklaverei befreites

74



Volk: wir sind — vielleicht manchen, der Almosen genießt, nicht
ausgenommen —- gegen ihren Mittelzustand reich. Darlehen war
also fürs erste bei ihnen einigermaßen Almose, und man erborgte
ordentlich, nicht wie bei uns, um mit dem Kapital zu gewinnen,
sondern aus Dürftigkeit. Dieser Zustand mußte noch wohl einige
Menschenalter nach Mose fortdauern; denn es pflegt lange zu
währen, ehe ein armes Volk reich wird.

Und doch machte Mose die Anstalt, daß sobald die Israeliten
Palästina erobert hatten, kein Unangesessener unter ihnen wäre;
jeder hatte einen erblichen Acker, den er bis auf das fünfzigste
Jahr, aber nicht auf ewig, veräußern konnte. Also hinderte die
Armut nie die Sicherheit des vorgestreckten Darlehens; an einen
Schuldner, der gar nicht bezahlen konnte und bei dem kein
Pfandgegenstand vorhanden wäre, war ordentlich nicht zu denken.

Doch gesetzt, ein Schuldner hatte seinen Acker nicht mehr, auch

gar keine Mobilien, so war unter den Israeliten die Leibeigenschaft
eingeführt: er konnte verkauft und durch seinen eigenen Leib
bezahlt werden. Ein sehr geschwindes, bei uns aber schlechterdings
wegfallendes Mittel, zur Bezahlung zu gelangen.

Die Schikane war noch unbekannt; denn kaum war das Volk
aus einer Familie zum Volk geworden, und zwar unter dem härtesten

Frondienste, bei dem es nicht viel Zeit hatte, an Prozesse

zu denken, seine Sache allenfalls selbst vor Gericht vorstellte und
von Advokaten nichts wußte.

Die Justiz pflegt überhaupt in alten Staaten kurz zu sein, in
Asien ist sie es aber vorzüglich, und ihre sehr summarische
Geschwindigkeit hat sich dort noch bis auf den heutigen Tag erhalten.
An lange Prozesse über Schuldsachen war also nicht, wie bei uns,
zu denken, sondern in einem Tage war vermutlich die ganze Klage
entschieden; und wenn der Schuldner seine Verpflichtung nicht
abzuleugnen vermochte, so konnte ihn (wie jetzt in einigen
Obligationen figürlich steht) nichts von ihr frei machen als wirkliche
Bezahlung. Leistete er die nicht, so waren die Pfandgegenstände
nicht lange zu suchen: die Ernten seines Ackers bis zum Jubeljahr
und alles, was er sonst hatte bis auf seinen Leib, und den mit
eingeschlossen, konnten verkauft oder vom Schuldherrn in Besitz

genommen werden.

75



Der angeborene Stand der Israeliten war auch ganz gleich:
kein Adel, der etwa ein milderes Recht, besondere Ausflüchte und
aus seinen ganz verschuldeten Gütern die Kompetenz gehabt hätte.
Wer nicht bezahlen konnte, war versteigert. Ich tadle damit alle
die Rechte und Rechtswohltaten unseres Adels nicht; ein großer
Teil der adeligen Güter sind in der Tat nicht Eigentum des
Besitzenden, sondern des Lehnsherrn, und zu gewissen Absichten
verliehen, können also billig nicht so wie völliges Eigentum des Schuldners

dem Gläubiger anheimfallen, nicht einmal den Einkünften
nach. Ich sage nur, daß bei den Hebräern kein solcher, seiner
Person und Güter wegen Ausnahmen machender Adel war, und
daß daher ihr Schuldrecht auch merklich anders aussehen mußte
als unseres.

Handel wollte Moses gar nicht ermutigen, sondern sein ganzes
Volk sollte seiner Absicht nach vom Ackerbau oder, wenn es dies
letztere vorzog, halb und halb wider seine Absicht und
Vergünstigungsweise von Viehzucht leben. Also war bei dem Schuld-Rechte

gar nicht auf Beförderung des Handels zu sehen.

Alles dies zusammengenommen, mußte ein ganz anderes Schuld-
Recht, freilich ein viel kürzeres, herauskommen, als wir in unserem
Vaterlande kennen.

Wenn von Bezahlung die Rede war, so war das hebräische Recht
strenger als unseres; doch so, daß es ein Mittel zwischen unserem
gar zu großen, allen Kredit aufhebenden Glimpf und der fürchterlichen

Strenge des uns so benachbarten, wegen gelinder Gesetze

gepriesenen, und doch hier ganz sehr harten Englands, hielt. In
Deutschland hat der Schuldner so viel Rechtswohltaten, daß der
Leihende schlecht steht (etwa das Wechselrecht ausgenommen,
das seine ganz besonderen Gründe hat), und in einigen Provinzen
Deutschlands, wo das jus taxationis eintritt, kann niemand auf
eine gerichtliche Hypothek von 10 000 oder 100 000 Rthlrn.
einhundert Taler leihen, wenn er nicht von der Willkür des Schuldners

oder der Gerichte abhängen will, sondern er muß immer mit
auf das ehrliche Gesicht des Erborgenden sehen. Eine so fürchterliche

Ausnahme der Rechte, als ein eiserner Brief ist, will ich nicht
einmal nennen: die Furcht vor ihm macht am Ende die letzte
Unsicherheit aller Darlehen, so lange der Landesherr nicht die

76



wahre Gnade gehabt hat, dieser Gnade zu entsagen, statt deren

er lieber entweder für den Schuldner bezahlen oder mit eins alle

Schuldforderungen aufheben sollte. In England hingegen ist die

Strenge zu groß. Die Schuldforderung darf nur erwiesen sein
und nicht so gleich im Gerichte bezahlt oder annehmbare
Bürgschaft dafür gestellt werden, so muß der arme Schuldner aus dem
Gerichte in ein fürchterliches und ihm kostbares Gefängnis wandern,
aus dem er nie kommt, bis er den letzten Heller, auch den an den
stets gewinnen wollenden und zu neuen Schulden verleitenden
Kerkermeister, bezahlt. In diesen Gefängnissen, die selbst ein
englischer Friedensrichter im Fündling so treu und malerisch (doch
nur noch von der reichen Seite, die arme sieht betrübter aus und
steckt bisweilen die Richter mit dem Hospital-Fieber an, das

nächst der Pest ist) beschrieben hat, sollen öfters zwanzigtausend
Schuldner (so viele, daß man sie gegen den Feind führen könnte,
wenn sie nicht schon im Gefängnis Gesundheit und den halben
Gebrauch der Glieder verloren hätten) liegen und im Elend und
Müßiggange schmachten. Zu dieser Strenge, an deren Änderung
auch wirklich in England so oft gedacht ist, stieg das israelitische
Recht zu Moses Zeit nicht. Es ist wahr, es ließ den Schuldner, der
nicht bezahlen konnte, zum Leibeigenen verkaufen : allein zwischen

Leibeigenschaft, die noch dazu ein Mittel der Bezahlung ist, und
ewigem Gefängnis, durch welches der Kreditor doch zur Bezahlung
nicht gelangt, wenn der Schuldner nichts hat, ist noch ein großer
Unterschied. Der Leibeigene genießt die freie Luft, er behält seine
Gesundheit und den Gebrauch seiner Glieder, die im langwierigen
Gefängnis so gut als gelähmt werden; er hat Arbeit und darf die
betrübte lange Weile des eingesperrten, müßigen Lebens nicht
ausstehen, sein Herr sorgt für ihn, sollte es auch nur aus Eigennutz
sein, und wenigstens hat er nicht nötig, zur Befriedigung der
Gewinnsucht eines gehärteten Kerkermeisters sich noch tiefer in
Schulden zu stürzen, erkann sich auch ohne Unkosten reinlich halten,

sein Herr wollte selbst nicht gern, daß er vom Ungeziefer
verzehrt würde: und ist er in seiner Arbeit gehorsam und fleißig,
so erwirbt er sich vermutlich die Liebe seines Herrn, bei der der
Sklavenzustand noch so ziemlich erträglich ist.

In andern Stücken, zum Beispiel wegen Zinsen und Erlöschung

77



aller Schuldforderungen im Jubeljahr, sind die Mosaischen Rechte
gelinder als alle bei uns gewöhnlichen.

II. Besonderes über das Schuldrecht, den Prozeß und die Vollstreckung
(M. III § 148 S. 34ff.)

So viel überhaupt! Ich sollte nun näher melden, was Moses in
Schuldsachen verordnet. In der Tat sind hier sehr große Lücken
des geschriebenen Rechts: denn von beinahe allem dem, was ein
Jurist hier gleich zu Anfang erwarten möchte, schweigt Moses ganz
stille, das ist, er läßt es bei dem Herkommen, das er für sich fand,
bewenden. Wir haben, dies ist schon mehrmals erinnert, von ihm
kein System des Rechts nach Art der Institutionen, sondern bloß
einzelne in historischer Ordnung verzeichnete Edikte : wo das

Herkommen, das er für sich fand, unstreitig war, also keiner
Bestätigung bedurfte und er auch nicht nötig fand, etwas darin
abzuändern, da gab er keine Edikte, und alsdann hat, nicht zwar sein
Recht selbst, wie es damals war, aber wohl unsere Kenntnis seines

Rechts, Lücken.
Der Prozeß scheint sehr summarisch und ohne viel Schikanen

und Ausflüchte nach der natürlichen Billigkeit eingerichtet gewesen
zu sein, wie es bei einem noch nicht arglistigen Volke, vor Erfindung

der Schikanen, und wo alles mündlich ohne Advokaten
verhandelt ward, zu erwarten ist. Wenigstens findet Moses nirgends
nötig, etwas davon zu sagen, wie eine Schuld vor dem Richter
erwiesen werden soll. Hier ist also unsere Kenntnis des Mosaischen
Rechts nicht als Lücke, die ich zu ergänzen gar nicht unternehme,
weil es aus der natürlichen Billigkeit geschehen müßte, von der ein
jeder Leser ohne meine Hilfe urteilen kann.

Das glaube ich freilich, daß diese geschwinde asiatische Justiz,
die vielleicht in einer einzigen Viertelstunde wichtige Schuldklagen
entscheiden konnte, auch manchem großen Mißbrauch unterworfen
gewesen ist, wenn die Richter unredlich waren. Das Buch Hiob,
von dem ich glaube, daß es noch vor den Mosaischen Gesetzen

(vielleicht von Mose selbst zwischen seinem vierzigsten und
achtzigsten Jahr) geschrieben ist und das Sitten verwandter arabischer

78



Völker hat, malt uns bisweilen ganz ausnehmend harte Szenen

von Unterdrückung der Schuldner durch ungerechte Schuldherren,
die bei einer langsameren Justiz kaum möglich wären, zum Beispiel
Kap. 22, 5-9; 24, 5-9. Ich werde mich oft auf sie beziehen müssen.
Indes hat eben diese geschwinde Justiz auch ihre Vorteile: und
es scheint, der Schade von ihr, der sich wie alle langsam
einreißende Verderbnis spät zeigt, war zu Moses Zeit noch nicht
beträchtlich, weil das Volk noch ehrlich und brüderlich war, Mose
nach bester Erkenntnis gute Richter setzte und durch eine
geschwinde Appellation das wahrhaftig Zweifelhafte vom Richter
über 10 zu dem über 50, dann zu dem über 100 und über 1000

gelangen ließ, wobei sich jeder fürchten mußte, ein offenbar
ungerechtes Urteil könnte Moses Ohren erreichen. Wenigstens finden
wir unter den Edikten keines, das diesen Mißbräuchen der
geschwinden Justiz entgegengesetzt ist, die doch im Buch Hiobs so
lebhaft beschrieben werden.

Bei einem Israeliten waren, außer dem Unterpfand, das er etwa
gegeben haben mochte, und von dem ich nachher besonders handeln

will, noch immer verschiedene Pfandgegenstände vorhanden;
indessen bestimmt Mose nirgends, in welcher Ordnung diese

Gegenstände angegriffen und zur Bezahlung angewandt werden sollen,
sondern läßt es auch desfalls bei dem bisherigen Herkommen
bewenden.

Diejenigen Pfandgegenstände, die man bei jedem, auch dem

armen Israeliten ordentlich erwarten konnte, waren folgende:
1. Sobald das Volk nach Palästina gekommen war, der Erb-

AcJcer, indem, wie schon oben § 41 S. 73 bemerkt ist, nie ein Israelite
ohne Erb-Acker oder doch ohne Recht an einem nach dem Jubeljahr

ihm wieder zufallenden Erb-Acker seiner Vorfahren geboren
werden konnte. Der Schuldherr hatte es also ordentlich mit einem

angesessenen und liegende Gründe habenden Schuldner zu tun.
Zwar konnte dieser Erb-Acker nie auf ewig dem Schuldherrn als
ein Eigentum zugeschlagen werden, weil die Äcker unveräußerlich

waren; allein er konnte sich natürlicher Weise an die Ernten bis
zum Jubeljahr halten. Dies letzte steht zwar in den Büchern
Mosis nicht ausdrücklich, allein darüber darf man sich nie wundern,
weil Moses seine Gesetze gab, als das Volk noch keine Erb-Äcker

79



hatte, sondern in der Wüste herumzog. Indes kann man, was hier
Rechtens sein und unter welchen Einschränkungen sich ein Gläubiger

an die zwischen zwei Jubeljahren fallenden 42 Ernten halten
konnte, aus den Gesetzen sehen, die bestimmen, wie es gehalten
werden soll, wenn jemand seinen Acker, das ist eigentlich die
Ernten seines Ackers, Armut wegen verkauft. Sie stehen 3. B.
Mos. 25, 14. 15. 16. 25-28 und sind S. 22/23 des zweiten Teils,
§ 73, abgehandelt. Armut wegen den Acker verkaufen ist ohnehin
ordentlich wohl nichts anderes, als ihn zu Tilgung gemachter
Schulden verkaufen.

2. Häuser. Diese konnten, bloß die Häuser der Leviten
ausgenommen, auf ewig verkauft werden.

3. Kleider. Wegen dieser erklärt sich Moses nirgends ausdrücklich;

aus der Analogie seines Pfandrechts aber wird es wahrscheinlich,

daß die notwendigen Kleidungsstücke nicht, wie etwa bei
benachbarten Völkern von sehr harten Schuldherren geschehen
mochte (im Buche Hiob erzwingt der Ungerechte Pfänder ohne

gelehnt zu haben und hat dem Nackten die Kleider ausgezogen:
Kap. 22, 6. Nackt übernachten die ausgepfändeten Schuldner
alsdann und haben keine Decke im Frost; 24, 7), angegriffen und dem
Schuldner vom Leibe gezogen werden konnten: dann er befiehlt

sogar dem Gläubiger, der das öberkleid des Armen (ein großes

viereckiges Tuch, so man des Tages um sich schlagen und des

Nachts zur Bettdecke gebrauchen konnte) als Unterpfand bekommen

hatte, es noch vor Sonnenuntergang wieder zu geben (2. B.
Mos. 24, 25, 26). Hatte nun der Schuldherr nicht einmal an die
ihm zum Pfände übergebenen Kleider ein Recht, so konnte ihm
das Gericht wohl noch weniger die unverpfändeten Kleider
zusprechen. In der Tat ist es auch gar zu barbarisch, einem die Kleider

vom Leibe zu ziehen und ihn nackt gehen zu lassen; der
Verkauf seiner Person zum Leibeigenen ist doch nicht so hart als

jenes, denn der Leibeigene verliert nicht durch Frost und Nässe

die Gesundheit, sondern sein Herr muß ihn in Essen und Kleidung
erhalten.

Es scheint, daß das vorhin angeführte Gesetz Moses von dem
Oberkleide durch eine gar sonderbare Mißdeutung zu einem im
höchsten Grad widersinnigen Recht Anlaß gegeben haben mag.

80



Moses redet eigentlich vom Unterpfande, und da versteht sich von
selbst, daß niemand sein Unterkleid zum Pfände lassen und nackt
mit dem Darlehen von seinem Gläubiger weggehen wird; hingegen
mochte der Fall öfters vorgekommen sein, daß jemand zum großen
Schaden seiner Gesundheit das Oberkleid verpfändet hatte und
dann des Nachts ohne Decke liegen mußte. Er gab also zu Gunsten
des Oberkleides ein Gesetz und hatte gar nicht nötig, vom Unterkleide

zu reden. Weil man sich aber bloß nach dem Buchstaben
seines Gesetzes richtete und dieser Buchstabe nichts vom Unterkleide

sagt, so klagte zur Zeit Christi der harte Schuldherr auf das
Unterkleid des Schuldners und zog es ihm durch Hilfe des
Gerichts vom Leibe, ließ ihm aber ganz gewissenhaft das von Mose
ausdrücklich privilegierte Oberkleid. Ich schließe dies aus der
freilich dunkeln, aber durch Vergleichung mit 2. B. Mos. 22, 25.

26. und die eben vorgetragene Vermutung ihr Licht bekommenden
Stelle der Bergpredigt: Wer mit dir rechten und dir dein Unterkleid
nehmen will, dem laß auch das Oberkleid, Matth. 5, 40. Wenn jemand
mit dem andern rechten und nicht etwa sonst etwas, sondern das

Kleid auf dem Leibe von ihm haben will, so muß er doch wohl
ein Recht oder wenigstens Schein des Rechts für sich haben, sonst
würde die Klage von keinem Gericht angenommen, sondern, ohne
den andern fürzufordern, sogleich als inept verworfen werden.
Man müßte sich Gerichte ganz unglaublich verdorben oder unklug
vorstellen, wenn man hieran zweifeln wollte. Wer nun an mein
Unterkleid einen Anspruch machen könnte, wenn ich ihm nichts
schuldig bin, wüßte ich kaum zu begreifen. Der Fall, den Christus
setzt, ist vermutlich dieser: Ich habe von jemanden geborget, und
da ich ihn nicht bezahlen kann, so will der harte Gläubiger mir,
und zwar unter gerichtlicher Hilfe, die Kleider ausziehen. Auf das

Oberkleid kann er nicht klagen, weil es von Mose privilegiert ist:
er richtet also seine Klage auf das Unterkleid, das ich auf dem
bloßen Leibe trage. Hier streitet das sogenannte summum jus für
meinen Schuldherrn und vielleicht, nachdem der Fall ist, die
höchste Billigkeit und die Menschlichkeit selbst für mich. Hier
will nun Jesus: so weit soll ich entfernt sein, selbst Unrecht zu
tun oder mich gegen meinen grausamen Schuldherrn zu erbittern
und ihm Rache zu geloben, daß ich, wenn das Unterkleid zur Be-

81



Zahlung nicht hinreicht, lieber auch das Oberkleid, das er durch
richterliche Hilfe nicht erlangen konnte, dazu hingebe.

4. Der Leib des Schuldners. Er selbst, ja Frau und Kinder, wenn
er sie hatte, konnten verkauft werden. Dies Mittel der Vollstreckung
weist zwar Moses so wenig als eins der übrigen ausdrücklich an:
es versteht sich aber aus der ganzen Analogie seines Rechtes von
selbst und findet sich auch als üblich. Wenn er 3. B. Mos. 25, 39.

von Israeliten redet, die Armut wegen zu Knechten verkauft sind,
so wird dies wohl ordentlich zu Bezahlung ihrer Schulden geschehen
sein ; denn von solchen, die zu Bezahlung eines Diebstahls verkauft
sind, ist dort nicht die Rede, sondern es heißt ausdrücklich: Wenn
dein Bruder neben dir verarmt und dir zum Knecht verkauft wird.

Unter den benachbarten Völkern war eben dies Recht gewöhnlich:

im Buch Hiob raubet, freilich nicht der Mitleidige, den Säugling

von der Brust und nimmt das Kind des Dürftigen zum Pfände
(Hiob 24, 9). Diese Härte gegen den Säugling, die sehr oft ungerecht

werden konnte, wäre doch nicht möglich, wo es nicht
gewöhnlich ist, den nicht bezahlen Könnenden sogar mit Weib und
Kind zum Leibeigenen zu nehmen. 2 Kön. 4, 1. fordert der Gläubiger
zwei Söhne seines ohne Bezahlung verstorbenen Schuldners zu
Knechten, und es ist kein Mittel, sie von der Leibeigenschaft zu
befreien, als die wirkliche Bezahlung der Schuld. Jesaia 50, 1. wird
es als etwas ganz Gewöhnliches angesehen, daß der Schuldner seine

Kinder dem Wucherer verkauft, welches er doch wohl nicht von
freien Stücken getan haben würde, wenn man ihn nicht rechtlich
dazu hätte zwingen können. So weit gehen die Beispiele, die ich
vor der babylonischen Gefangenschaft gefunden habe und die

eigentlich zum Mosaischen Recht gehören.
Als die Israeliten aus dieser Gefangenschaft zurückkamen,

finden wir Nehmiä 5. einige Reiche, die eben dies Recht gegen
ihre verschuldeten ärmeren Brüder üben, sich nicht bloß ihre Äcker,
sondern auch ihre Söhne und Töchter zur Bezahlung zueignen und
zuletzt die Schuldner selbst zu Leibeigenen nehmen. Dies war, wie
ich glaube, dem Mosaischen Recht gemäß; allein wider dasselbe

hatten sie von ihren Brüdern Zinsen genommen und sich ordentlich
als Wucherer bewiesen ; daher in der Tat gegen ihre durch unrechtmäßige

Zinsen aufgeschwollenen Schuldforderungen viel zu erin-

82



nern war. Nehemias nimmt sich bei diesem außerordentlichen
Notstande der Armen an und zwingt die Reichen, gegen die er den
Pöbel zusammenruft, die sämtlichen Schulden zu erlassen, wobei
er sich doch nirgends auf Mosis Gesetze, sondern auf eine gewisse

Billigkeit beruft und den Reichern einen Eid abnimmt, daß sie

auf Bezahlung dieser Schulden auch künftig nicht dringen wollen.
Diese ganze Handlung des Nehemias hat eigentlich mit dem
Mosaischen Recht nichts zu tun, sondern ist nichts anderes, als

wenn zu Rom, bei gar zu überhand nehmender Schuldenlast, von
tabulis novis geredet ward ; sie war etwas ganz Außerordentliches,
das durch die bisher widerrechtlich genommenen Zinsen und durch
die Armut eines kaum aus dem Elende zurückkommenden Volkes
rechtmäßig oder notwendig ward. Ihre Aufzeichnung kann aber
doch allerdings etwas dazu beigetragen haben, daß in spätem Zeiten
die jüdischen Rechtsgelehrten sich wider den Verkauf des Schuldners

erklärten.
Das letzte Beispiel dieses Rechtes findet sich in dem Gleichnis

Christi, Matth. 18, 25, wo der Schuldner selbst, noch dazu ein
Mann von vornehmem Stande, seine Frau, seine Kinder und alles,
was er hat, verkauft werden sollen; doch ist nicht gewiß, ob in
diesem Gleichnis jüdische Sitten gemalt sind, denn Christus stellt
einen König vor, der seinen Bedienten die Rechnung abnimmt,
die Juden aber hatten damals schon seit dreißig Jahren keinen

König.
Nachher und da die Juden unter Völkern lebten, die ein anderes

Recht haben, ist dies Verkaufen der Schuldner zu Leibeigenen so

in Abgang gekommen, daß wohl ihre vornehmsten Rabbinen es

verdammen und sagen, niemand könne zum Knecht verkauft werden,

als der gestohlen habe. Dies ist von ihrer Zeit wahr, nicht aber

von dem alten Mosaischen Recht oder der Zeit vor der babylonischen

Gefangenschaft.
Es scheint, der Schuldherr, der seinen Schuldner zum

Leibeigenen nahm, habe im hebräischen Rechte im eigentlichen
Verstände Noges geheißen; doch kann ich dies nicht mit Gewißheit
behaupten.

Diese Pfandgegenstände waren ordentlich bei einem jeden, auch
noch so armen, Israeliten zu erwarten, wenn er sie nicht schon

83



vorhin verkauft oder durch eine Schuldklage verloren hatte. Bei
den meisten kamen noch folgende drei hinzu:

5. Ihr Vieh. Hiervon verordnet Moses nichts ; bloß aus dem Buch
Hiobs sehen wir, daß sich die Gläubiger an das Vieh des Schuldners,

oft auf eine harte und ungerechte Weise, zu halten pflegten
(Hiob 24, 3). War die Schuldforderung aber rechtmäßig und übereilte

man den Schuldner nicht, um ihn in Schaden zu bringen, so
konnte nach einem Rechte, das den Verkauf des Schuldners und
seiner Kinder verstattete, gegen diesen Pfandgegenstand nichts
einzuwenden sein.

6. Hausrat. Dessen geschieht einmal beiläufig Erwähnung:
Sprichw. 22, 27 steht der Bürge, der nicht bezahlen kann, in
Gefahr, daß ihm der Gläubiger das Bett unter dem Leibe
wegnimmt. (Dies ist nicht das oben privilegierte, zur Bettdecke
dienende Oberkleid, sondern das Bettgestell, auf dem er liegt.)

7. Schmuck. Die Israeliten und noch mehr ihre nächsten von
Abraham abstammenden Brüder, die Ismaeliten und Midianiter,
trugen mancherlei Arten von goldenem Schmuck, sonderlich Ohrenringe,

die man schon den Kindern einzuhängen pflegte. Diese letztern

hatte der Aberglaube häufig den Göttern geweiht; sie hießen

sogar im Chaldäischen Heiligtümer und wurden als Amulette gegen
Zauberei und Krankheiten angesehen. Es kann sein, daß man sie
auch ohne solchen Aberglauben und um desto mehr alle Abgötterei
zu vermeiden, dem wahren Gott heiligte.

In der Tat waren solche goldene Ohrringe, Nasenringe, Kugeln
eines der bereitesten Mittel der Bezahlung: indessen hat doch die
Mode sie so notwendig machen können, daß es den Eltern sehr
hart vorkam, wenn man sie ihren Kindern nahm, sonderlich, wenn
sie sich einbildeten, der geweihte Zierat schütze die Kinder vor
allerhand Übel. Waren sie dem wahren Gott geweiht, so schien es,
der Gläubiger solle diese Kleinigkeit den unschuldigen Kindern
lassen und sich am Geheiligten nicht vergreifen. Freilich können
diese Prätensionen oder Wehklagen der Eltern nicht gelten, wenn
die Schuldforderung gerecht war; war sie das aber nicht, sondern
vielleicht durch verbotene Zinsen angeschwollen, so war die Härte
schon größer, die dem Säugling einen geheiligten Schmuck abzog.
Vielleicht ist in Micha 2, 9 hiervon die Rede.

84



An bares Geld, das der Schuldner liegend hätte, ist unter den

Pfandgegenständen kaum zu gedenken: denn wo geschwinde Justiz
ist und man den Schuldner zum Knecht verkaufen kann, wird der,
der Geld hegend hat, es gewiß nicht aufs äußerste ankommen lassen.

Ich bekenne nochmals die große Lücke, daß wir nicht wissen,
in welcher Ordnung und mit welchen Einschränkungen diese

Pfandgegenstände angegriffen werden sollen. Wir würden überhaupt
von ihnen noch weniger wissen, als ich gesagt habe, wenn wir nicht
das, was Moses bisweilen vom Unterpfand verordnet, oder auch
die Klagen über Wucherer, die sich bei ihrer ungerechten Sache
doch der gewöhnlichen rechtlichen Hilfsmittel bedienten, zu

erpressen, was ihnen nicht gehörte, zu Hilfe genommen hätten.

III. Das Unterpfand (M. III § 150 S. 47 ff.)

Bei den Israeliten muß es zu Moses Zeit sehr gewöhnlich
gewesen sein, auf Pfand zu leihen, und zwar auf Pfand, wie das Wort
nach dem natürlichen Rechte verstanden wird, daß nämlich der
Gläubiger sich das Pfand im Nichtbezahlungsfall ohne weitere
obrigkeitliche Hilfe selbst zueignen konnte und es, so gut als

wäre es durch das unbezahlt gebliebene Darlehen erkauft, behielt.
Bei einem außergerichtlichen Pfände kann sehr viel Härte und

Übervorteilung vorgehen, wenn der Arme, der borgen will, in Not
ist und sich deswegen alle Bedingungen des Reichen gefallen lassen
muß. Dies weiß man noch jetzt aus der täglichen Erfahrung, und
der außergerichtlich auf Pfand Leihende pflegt gemeiniglich
zugleich der verhaßte oder verächtliche Wucherer zu sein. Allein
unter einem armen Volk, wie man sich fast alle Völker bei ihrem
Anfang vorstellen muß, sind diese Übel des Unterpfandes noch
viel drückender. Der Arme findet sich in einer weit größeren
Notwendigkeit, zu borgen, als wir irgend denken können, weil
nichts zu verdienen ist, und oft muß der Ackersmann, der
Mißernte, Hagelschlag, Heuschrecken oder ein anderes Unglück von
der Art gehabt hat, nicht Geld, sondern Brot borgen oder verhungern

; alsdann wird der zum Pfände geben, was der Reiche fordert,

85



wenn es auch sein größter Schaden wäre. Er hat auch noch nicht,
wie der Borgende in unserer Zeit, manches Entbehrliche, das er
versetzen könnte: überflüssige Kleidung, mehrere Hemden und
andere Wäsche zur Abwechslung, Hausgeräte und allerlei kleinen,
selbst bei unseren Armen zur Mode gewordenen Luxus, sondern er
muß gerade das Unentbehrliche hingeben, die zur Wärme nötige
Kleidung, Ackergeräte, Vieh und, wer sollte es denken, wohl gar
seine Kinder. Hier muß der gewinnsüchtige Verleiher auf Pfänder
recht verhaßt und der allgemeine Fluch des Volks sein. Wenn daher
im Buche Hiobs, das arabische Sitten hat wie sie kurz vor dem

Ausgange der Israeliten aus Ägypten waren, ein Bösewicht gemalt
werden soll, so wird nicht vergessen, ihn als einen auf Pfand
Leihenden zu beschreiben. Kap. 22, 6 erzwingt er gar Pfänder, ohne

gelehnt zu haben (eine äußerste Ungerechtigkeit, die vorgehen
kann, wenn das Pfand vor Auszahlung des Darlehens gegeben wird),
aus seiner Schuld gehen andere nackt (Kap. 22, 6; 24, 7, 8),
vermutlich, weil er ihre nötigsten Kleidungsstücke zum Pfände
genommen und bloß unbarmherzig, sondern auch ungerecht, behalten

hat. Kap. 24, 3 nimmt er den Ochsen der Witwe zum Pfände;
sie kann also nun ihren Acker nicht bebauen, um das zur Abtragung

der Schuld Nötige zu erwerben, und der für eine Kleinigkeit
verpfändete Ochse, der zur Verfallzeit nicht eingelöst werden kann,
ist das gewisse Eigentum des gewinnsüchtigen Gläubigers; nur
verliert die Witwe dabei zehnmal so viel, als er unbillig gewinnt,
falls es ihm nicht noch beliebt, ihren Acker nachzuholen, denn sie

kann nun ihren Acker nicht mehr bestellen und muß immer tiefer
in Elend und Schulden geraten. V. 9 nimmt er gar das Kind des

Dürftigen zum Pfände, behält es also, wenn es nicht zu rechter
Zeit eingelöst wird, für ein ganz unproportioniertes Darlehen zum
Leibeigenen.

Moses unternimmt nicht, diese außergerichtlichen Pfänder ganz
abzuschaffen oder solche Verordnungen zu machen, als wir in
unseren Rechten haben, daß das Pfand, es sei gegeben unter
welcher Verabredung es wolle, doch an den Meistbietenden verkauft
werden und der Schuldherr nur so viel vom Kaufpreis bekommen
solle, als seine Forderung beträgt. Dies sind Erfindungen des mehr
ausgearbeiteten Rechts erwachsener und reich gewordener Völker,

86



die doch noch jetzt nicht in Übung gebracht werden können, also
auch nicht viel helfen. Bei einem armen Volk könnten sie gar
schädlich sein, wenn es möglich wäre, sie in Übung zu bringen,
denn niemand würde Lust haben, eine Kleinigkeit (und eben

Kleinigkeiten hat der arme Borgende nötig) auf Pfand zu leihen,
wenn es so viel Umstände macht und der Weg, zur Bezahlung zu
gelangen, nicht ganz kurz und einfach ist, sondern er erst die
Obrigkeit deshalb angehen muß. Eines andern Eigentum in unserem

Hause zu verwahren ist ohnehin schon einige Beschwerde:
sollen wir aber uns denn doch nicht selbst daran bezahlt machen
können, sondern erst klagen, so werden wir lieber die Kleinigkeit
nicht verborgen. Auf diese Art würde es dem Dürftigen schwer
oder unmöglich, ein Darlehen, sonderlich ein kleines, zu erhalten;
und dies ist in einem armen Volk wohl ein ebenso großes Übel als
die Übervorteilung bei Pfändern. Man wird es nun Moses nicht
übel nehmen, daß er diese, noch jetzt mehr in Büchern stehende
als beobachtete und vielleicht damals nicht erfundene Raffinements

des Rechts nicht in seinen Gesetzen hat: sie hätten seinem
Volk gefährlich sein und die Armut aufs äußerste drücken können.
Er ließ Pfand im eigentlichen Verstände Pfand bleiben und
erleichtert dadurch die Erhaltung des Darlehens; allein gegen einige
der größten Mißbräuche des Pfandes machte er Gesetze.

Das eine verbot dem Gläubiger, in das Haus des Schuldners
zu gehen, um das Pfand herauszuholen. Er mußte draußen vor der
Tür stehen bleiben und erwarten, daß ihm das Pfand gebracht
würde (5. B. Mos. 24, 10, 11). Wer in Not und des Darlehens sehr

bedürftig ist, steht in einem gar zu abhängigen Verhältnis gegen
den Reichen und ist gegen ihn so demütig, daß er sich auch manches
wider Abrede und Billigkeit gefallen lassen wird. Kann nun der
Gläubiger selbst in das Haus gehen, so wird er vielleicht das erste,
das beste, das er sieht, noch mitnehmen wollen und vorgeben, das
verabredete Pfand sei nicht hinlänglich, oder er wird ein anderes
ihm in die Augen fallendes vorteilhafteres Pfand wählen; der
andere Teil aber wird sich nicht unterstehen, viel dagegen zu reden.
Dergleichen Fälle müssen etwa vorgekommen sein und dieses

Gesetz veranlaßt haben. Ich erinnere mich selbst, dergleichen auf
Universitäten von solchen, die den Studierenden auf Pfand liehen

87



rtnd zu ihnen auf die Stuben gingen, erlebt zu haben ; und doch sind
selten unsere Studierenden so subaltern und demütig, als ein anderer
Schuldner sein wird.

Andere Gesetze verbieten, gewisse unentbehrliche Dinge zum
Pfände zu nehmen oder zu behalten als

1. das Oberkleid der Armen, das ihnen zugleich des Nachts zum
Bett-Tuch diente (2. B. Mos. 22, 25, 26, 27; 5. B. Mos. 24, 12, 13).
Dieses soll, wenn man es auch zum Pfände angenommen hatte,
vor Sonnenuntergang wiedergegeben werden, denn, sagte Mose
oder vielmehr Gott durch Mose, es ist seine einzige Decke, darin er
den bloßen Leib einwickelt. Worunter sollte er also schlafen? Wenn er
es mir klagt, so werde ich ihn hören, denn ich bin barmherzig. Dieses
Gesetz besser zu verstehen, muß man wissen, daß das Oberkleid
der Israeliten (Simla) ein großes, viereckiges Tuch war, so man um
sich schlug und von den Armen auch des Nachts zur Bettdecke
gebraucht ward. Shaw hat es unter seinem jetzigen arabischen
Namen Hike am besten beschrieben. Dies Tuch konnte man bei
Tage ablegen, und in der Tat ist es im Gehen so beschwerlich, daß
der Arbeitende lieber ohne Oberkleid und, wie es manchmal die
Alten nennen, nackt ist ; oder wenn er zu gehen hat, das

zusammengenommene Tuch über die Schulter hängt: allein des Nachts war
es den Armen zur Decke unentbehrlich, wenn sie nicht durch Ver-
kältungen ihre Gesundheit oder gar ihr Leben verlieren sollten.
Die Nächte sind ohnehin in südlichen Ländern des Sommers
vorzüglich kalt.

In der deutschen Übersetzung der Bibel habe ich dies Simla
schlechterdings ein Bett-Tuch genannt, weil ich kein deutsches
Wort fand, das Oberkleid und Bett-Tuch zugleich unter sich
begriffe ; und noch an mehreren Orten wird man sehen, daß es ein
Tuch und insbesondere ein Bett-Tuch gewesen ist, zum Beispiel
1. B. Mos. 9, 23; 2. B. Mos. 12, 34; 5. B. Mos. 22, 17. Doch dies

gehört nicht hieher, sondern zu § 26, S. 44, meiner zwar eigentlich
nur für meine Zuhörer geschriebenen Antiquitäten, die ich aber
doch, weil es verlangt wird, einem Buchführer zur nächsten Messe

mitgeben will und sie also hier zitieren darf.
2. Mühle und Mühlstein (5. B. Mos. 24, 6). Die Israeliten hatten

ordentlich keine öffentlichen Wasser- oder Windmühlen: zu den

88



ersten würde es in den meisten Gegenden am nötigen Wasser gemangelt

haben, nnd die letzteren mochten wohl noch nicht erfunden
sein. Jeder mußte also sein Brotkorn in seinem eigenen Hause
mahlen, und dazu hatte er entweder eine Handmühle oder eine
etwas größere, die von Eseln gezogen ward. Eine solche Handmühle

oder der Mühlstein von der größeren war nun freilich ein
zur geschwinden Bezahlung sehr zwingendes Pfand: allein der
Schuldner, selbst der nicht ganz arme, würde dadurch in eine, mit
dem Darlehen in keinem Verhältnis stehende Not gekommen sein,
wenn er nicht zu rechter Zeit hätte bezahlen können. Er und sein
Haus hätten bei noch so vieler Frucht kein Brot gehabt.

Nach der Analogie dieser Rechte würde freilich ein anderes
ebenso unentbehrliches oder noch unentbehrlicheres Unterpfand,
zum Beispiel das nötige Gerät zum Ackerbau oder der Ochse und
Esel, mit dem man pflügte, ebenso gut und noch viel mehr haben
zurückgegeben werden müssen. Man darf sich aber nicht wundern,
daß Moses diese Exempel nicht nennt: er gab seine Gesetze in
der Wüste, ehe die Israeliten Ackerbau hatten und setzte den
damals vorkommenden Mißbräuchen Verordnungen entgegen. Dabei
ist doch das Gesetz 5. B. Mos. 24, 12, 13 in so allgemeinen
Ausdrücken abgefaßt, daß man wohl sieht, das Pfand, unter dem der
Schuldner schlafen muß, werde nur zum Beispiel gesetzt und
man solle überhaupt vom Dürftigen kein Pfand behalten,
dessen Mangel ihn in eine sehr große Not und Verlegenheit
setze, wobei denn der Gesetzgeber verspricht, Gott werde
die Zurückgabe des Pfandes als ein Almosen ansehen. Das

war sie in der Tat und dabei dem Gläubiger unschädlich : denn er
konnte sich doch zuletzt bei geschwinder Justiz an das sämtliche
Vermögen des Schuldners oder, falls der kein Vermögen hatte, an
seinen Leib halten und ihn im Nichtbezahlungsfall zum Knecht
nehmen. Sicherheit genug gab ihm das Recht; nur mit dem
einzigen Unterschied, daß er sich nicht selbst bezahlt machen, sondern

klagen mußte. Dies Wort, Magen, klingt bei unserer langsamen
Justiz fürchterlich für den, der es tun soll ; aber bei der schnellen
asiatischen Justiz fallen alle diese Schreckbilder und Einwendungen weg.

89



IV. Vom Bürgen (M. III § 151 S. 54155)

Von Gutsagen und Bürgschaften erinnere ich mich aus den
Büchern Moses nichts, als daß der Name davon, Tefumetjad, Hand-
Geben oder Handschlag, ein einzigesmal bei Erzählung dessen

vorkommt, worüber ein falscher Eid geschworen sein könnte; desto
mehr aber aus den Sprichwörtern Salomons, der häufig dafür zu
warnen pflegt. Die Materie gehört also eigentlich nicht in das
Mosaische Recht. Das heißt nicht, zu Mosis Zeit hat niemand gut
gesagt oder es wurden keine Gutsagen angenommen, sondern die
Sache war damals bloß nach der natürlichen Billigkeit und einem
Herkommen entschieden, das Gutsagen war selten, und es entstanden

keine schweren Rechtshändel darüber, die eine Entscheidung
Mosis erfordert hätten; wir wissen daher nicht, was wegen der
Bürgschaften zu Mosis Zeit Rechtens war. Hingegen müssen zu
Salomons Zeit, da Gewerbe und Handel auflebten, die Bürgschaften
häufiger und das große Unglück manches unüberlegenden Bürgen
geworden sein. Er ward nach eben der Strenge behandelt, als wenn
er Selbstschuldner gewesen wäre; sein Bett ward ihm, wenn er
nicht bezahlen konnte, unter dem Leibe weggenommen (Sprichw.
22, 27). Salomon, der selbst als König Gesetze machen konnte, hielt
ihn auch eben nicht für den viel Mitleiden oder Gunst des Gerichts
verdienenden guten moralischen Charakter. Was er dazu für
Ursachen gehabt hat, gehört nicht hieher, sondern in die Moral.
Freilich scheint der bereitwillige Gutsager für große Summen zwar
der gefällige, aber nicht der im hohen Verstände redliche Mann zu
sein: wer nicht alle Umstände dessen, für den er gutsagt, genau
kennt oder gleich beim Gutsagen entschlossen ist, die ganze Summe,
für die er gutsagt, allenfalls als ein Almosen an den Schuldner
anzusehen und ohne Verdruß für ihn zu bezahlen, ist im moralischen
Verstände ein Betrüger aus gutem Herzen und im gemeinen Wesen
ein sehr schädlicher Mann. Doch dies alles geht mich hier nichts
an, auch nicht die Gebräuche des Gutsagens, die vermutlich in
einem Geben der Hand bestanden haben, denn was wir vom
Gutsagen wissen ist jünger als Mose.

(Fortsetzung folgt)

90


	Das Schuld- und Vollstreckungsrecht (Obligationen- und Exekutionsrecht) nach Moses

