Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 16 (1960)

Artikel: Der Talmud : kein Buch mit sieben Siegeln
Autor: Messinger, Eugen

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961338

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961338
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DER TALMUD
— KEIN BUCH MIT SIEBEN SIEGELN

Von Rabbiner Dr. EueExn MESSINGER, Bern

Es gibt vielleicht kein anderes literarisches Werk, das so wviel
genannt und so wenig bekannt ist, das von den einen so eifrig
studiert und von den andern, die es gar nicht kennen, so blind
verurteilt wird, wie der Talmud. ' ;

Obwohl es nicht einmal ein Jude war, der vor 450 Jahren die
erste gedruckte Talmudausgabe herausbrachte, sondern der christ-
liche Drucker Bomberg in Venedig, und obwohl der Talmud seit
tausend Jahren der christlichen Welt, insbesondere der Gelehrten-
welt, bekannt ist, steht dieses umfangreiche Werk noch heute im
Ruf, eine jiidische Geheimlehre zu sein; noch heute ist der Irrtum
verbreitet, der Talmud sei ein Buch mit sieben Siegeln, nur den
Rabbinern, allenfalls den Juden iiberhaupt zugénglich, dem Chri-
sten aber verboten und vorenthalten. Dabei ist der Talmud in
jeder grofleren Stadt- oder Hochschulbibliothek vorhanden, auch
in wortlicher Ubersetzung — ich nenne fiir das deutsche Sprach-
gebiet die ausgezeichnete Ubertragung von Lazarus Goldschmidt —,
der Talmud ist im Buchhandel erhiltlich, und es existieren leicht
verstindliche Einfithrungen in den Talmud, so etwa jene von
Hermann Strack, einem christlichen Theologen, der schon 1908
zum Geriicht, der Talmud sei eine Geheimlehre der Juden, folgen-
des ausfiihrte: «Der Talmud und andere jiidische Schriftwerke
sind Geheimbiicher nur fiir diejenigen, welche weder die zum
Lesen der Texte erforderlichen Sprachkenntnisse sich erworben
haben, noch die vorhandenen Ubersetzungen kennen. Fiir solche
ist auch Cisar Bellum Gallicum ein Geheimbuch.»

Was ist nun dieser Talmud, der 12 grofle Lexikonbénde umfaf3t?
Wann ist er entstanden, wer hat ihn geschrieben, was ist sein
Inhalt und welche Bedeutung hat er fiir das Judentum?

Talmud, richtig betont Talmud, ist ein hebriisches Wort und
bedeutet «Studium, Lehre». Das Sammelwerk, das mit Talmud
bezeichnet wird, ist im Laufe eines Jahrtausends, von 500 vor bis

65



500 nach Christus, entstanden und enthilt das gesamte Wissen
im judischen Volk jener Epoche. Der Talmud wird auch «miind-
liche Lehre» genannt, weil er die Niederschrift jener jahrhunderte-
lang nur miindlich iiberlieferten Lehren enthéilt, die sich neben der
«Schriftlichen Lehre», das ist die Heilige Schrift, die Bibel, ent-
wickelt hatten, die Bibel erlauternd und erginzend.

Wie kam es, dafl diese miindliche Lehre jahrhundertelang nicht
niedergeschrieben wurde, und was war der Grund, daB} sie dann
doch aufgezeichnet worden ist?

Die miindliche Lehre (hebr.: «Tora schebal pe») ist lange nicht
aufgeschrieben worden, weil ein Schreibverbot bestand. Es war
namlich untersagt, die miindliche Tradition, vor allem soweit sie
das Religionsgesetz betraf, aufzuzeichnen, weil man sich scheute,
der Bibel, der von Gott offenbarten Heiligen Schrift, etwas Schrift-
liches beizufiigen oder auch nur an die Seite zu stellen, weil da-
durch der Eindruck hitte entstehen konnen, man fiige der Bibel
etwas hinzu. Ferner sollte die miindliche Lehre, die in mancher
Hinsicht die Ausfiihrungsbestimmungen zu den oft sehr knapp
gehaltenen biblischen Vorschriften darstellt, lebendig, beweglich
bleiben, sich im Lauf der Jahrhunderte der Entwicklung des
menschlichen Denkens — fiir die einzelne Generation vielleicht
unmerklich, aber stetig — anpassen. Und in der Tat enthiillt uns
der Talmud ein iiberaus bewegliches, progressives, fortschrittliches,
Neuerungen und Reformen offenes Denken. (Wenn man unter tal-
mudischem Judentum in vielen Kreisen ein stockkonservatives, ja
starres und unzeitgemifBes Judentum vermutet, dann riihrt dies
vom Stillstand her, der in mancher Hinsicht nach dem Abschlul3
des Talmuds, also seit dem KEnde des fiinften Jahrhunderts ein-
trat.) Die Anschauungen und Lehren, die sich durch Jahrhunderte
von Generation auf Generation, von Vater auf Sohn, von Mutter
auf Tochter, von Lehrer auf Schiiler, von Meister auf Jiinger nur
miindlich iiberlieferten und in ihrer Gesamtheit eben die Miindliche
Lehre bildeten, unterlagen einer stindigen Evolution. Und so hat
die Miindliche Lehre die Voraussetzung fiir ein lebendig gebliebenes
Judentum geschaffen.

Wie kam es dann aber doch zur schriftlichen Fixierung der
miindlichen Uberlieferung? Es waren im wesentlichen historische

66



Griinde. Als das Romische Reich immer méchtiger wurde und seine
Grenzen immer mehr auch nach den Lindern des Nahen Ostens
ausdehnte und zu befiirchten stand, daB3 das jiidische Volk, das
damals in seiner Mehrheit in den Gebieten Babylons und Agyptens
lebte — in Paléstina finden wir zur Zeit der Entstehung des Chri-
stentums, in den Tagen des Pontius Pilatus, nicht ein Siebentel,
keine 159%, des jiidischen Volkes — ich sage: in jener Zeit, da vor-
auszusehen war, dafl die Romer alle diese Gebiete erobern und er-
fahrungsgemafl die besiegte Bevolkerung in die Diaspora, in die
Zerstreuung iiber das ganze romische Imperium fiihren wiirden,
da befiirchteten die gelehrten Kreise im Judentum, dafl die miind-
liche Lehre verloren gehen konnte. Und so beschlof man, wenn
auch nicht ohne Bedenken, sich iiber das alte Schreibverbot hin-
wegzusetzen und die Traditionen des Volkes zu sammeln. Diese
Textsammlung war Ende des zweiten Jahrhunderts abgeschlossen,
und als Hauptredakteur der Kodifikation gilt Rabbi Juda Ha-nassi,
das heifit: «Juda der Fiirst», ein Rabbi aus Galilia, ein Nachkomme
des berithmten Rabbi Hillel, der den Ausspruch getan hat, das
ganze Judentum, die ganze jiidische Lehre sei im Grundsatz der
Naichstenliebe, wie sie im 3. Buch Mose, Kap. 19, Vers 18, geboten
wird, enthalten: «Du sollst lieben deinen Nachsten wie dich selbst.»

Diese Sammlung der miindlichen Uberlieferung nannte man
Mischna, das heilt Wiederholung, Repetitorium der Lehrsitze.
Die Mischna ist hebraisch geschrieben, in einer im Vergleich zur
Bibel als Neuhebriisch zu bezeichnenden Sprache mit zahlreichen
araméischen, griechischen und lateinischen Fremdwortern.

Die Mischna stellt den eigentlichen Grundtext oder Haupttext
des Werkes dar, das sich nun im Laufe von weitern 300 Jahren
fortentwickelte und zum grandiosen Werk des Talmuds wurde.

In jener Zeit gab es in Paldstina und insbesondere in Babylon
berithmte Akademien oder Hochschulen, an denen die Bibel und
das ganze Religionsgesetz studiert und diskutiert wurde. In regel-
miBigen Gelehrtenzusammenkiinften, zweimal jihrlich, wurde der
Mischnatext durchberaten, dhnlich wie man heute in unsern Parla-
menten, im Nationalrat und Stéanderat, einen Gesetzesentwurf be-
rit. Heute sitzen Stenographen im Ratsaal und notieren Wort fiir
Wort die Voten der verschiedenen Sprecher. Dabei wird es keinem

67



Stenographen einfallen, etwa nur die klugen und feinsinnigen
AuBerungen festzuhalten. Erstaunlicherweise ging es damals fast
genau so zu. In den Sitzungen der Gelehrten wurden ndmlich schon
damals, also vor 1700 Jahren, wortgetreue Protokolle angefertigt.
Zwar gab es noch keine Gabelsberger- oder Stolze-Schrey-Steno-
graphie, aber die Schreiber jener Zeit hatten sich ein Kurzsystem,
eine Kurzsprache ausgedacht, die es ihnen ermoglichte, alle Aus-
sagen der Sprecher wortlich festzuhalten. Das hatte zur Folge,
dafl der Talmud auch fiir den heutigen Leser von unerhorter Le-
bendigkeit und packender Unmittelbarkeit ist — man wohnt den
gelehrten Diskussionen formlich bei. Allerdings hat das System
der Kurzschrift den Nachteil, daBl die oft duBlerst knappen Wen-
dungen manchmal schwer verstéindlich sind.

Nun — die Gelehrten von zehn Generationen diskutierten und
disputierten den Mischnatext, im Laufe von 300 Jahren viele tausend
Rabbinen, und dies sowohl in Palédstina als auch in Babylon. Daher
sind zwei Talmude entstanden: der sogenannte palistinensische
oder jerusalemische Talmud und der sogenannte babylonische Tal-
mud. Da die jiidischen Zentren aullerhalb Palidstinas in Babylon
viel bedeutender waren, sowohl zahlenméflig wie auch in geistiger
Hinsicht, wurde der babylonische Talmud ein weit hdher angese-
henes Werk — er ist auch viel umfangreicher und vollstindiger —
als der jerusalemische. Diese Hoherbewertung geht so weit, daf3
unter dem 7T'almud allgemein nur der babylonische Talmud ver-
standen wird. Wenn man vom Talmud spricht, so ist immer der
Talmud babli, der in den babylonischen Gelehrtenversammlungen
entstandene Talmud gemeint.

Es leuchtet ein, daB ein Verhandlungsprotokoll, das Tausende
von Meinungen aus mehreren Jahrhunderten enthilt, sehr unter-
schiedliche AuBerungen aufweist. Im allgemeinen steht der Talmud
ethisch auf auBerordentlich hohem Niveau; doch vereinzelt finden
sich auch Worte der Intoleranz, des Chauvinismus und des Aber-
glaubens. (Die Stenographen, wie gesagt, nahmen alles zu Protokoll,
sogar Scherzworte, Spéfie oder Ausweisungen aus der Versammlung
wurden notiert.) Da der Talmud sozusagen ein stenographisches
Bulletin der gelehrten Diskussionen aus 3 Jahrhunderten darstellt,
ist es unrichtig und eigentlich unzulissig, von irgendeinem Pro-

68



blem zu behaupten, der Talmud entscheide so oder so. Man kann
aus dem Talmud korrekterweise nur so zitieren: zu diesem oder
jenem Problem &uBlerte sich der Rabbi X oder der Rabbi Y so
oder anders. Es kommt ndmlich kaum vor, daBl sich zu einem
Gegenstand nur ein einziger Gelehrter dullert oder dafl alle Mei-
nungen iibereinstimmen. Ganz im Gegenteil: meist ergreifen viele
Sprecher das Wort zu einem Thema, und héufig stehen sich die
gedaullerten Meinungen diametral gegeniiber. Es sind eben lebendige
und lebhafte Diskussionen und Disputationen, die uns im Talmud
iiberliefert wurden. Die Niederschrift dieser Diskussionen iiber den
Mischnatext ergab die Gemara, was soviel wie «Vollendung oder
Abschlufl» der Mischna bedeutet. Die Gemara ist im Gegensatz
zur Mischna nicht hebriisch, sondern araméisch, das ist eine
Schwestersprache des Hebraischen, verfaf3t. Mischna und Gemara
bilden zusammen den Talmud. In diesem werden jeweils einige
Satze der Mischna angefiihrt, an die sich die Gemara, die Diskus-
sion, iiber die zitierten Mischnasitze anschlief3t.

Was ist der Inhalt des Talmuds? — Das Werk behandelt nicht
etwa nur religiose Themen, wie vielfach angenommen wird. Es
gibt kaum ein Gebiet des menschlichen Denkens jener Zeit, das
nicht erwiahnt wiirde.

Der Inhalt des Talmuds gruppiert sich in sechs Sedarim, das
heiflit «Ordnungen»: 1. Landwirtschaftliches, 2. Sabbat- und Fest-
tagsvorschriften, 3. Ehe- und Familienrecht, 4. Zivil- und Straf-
recht, 5. vom alten Tempeldienst und 6. Reinheitsbestimmungen.

Diese Sammeltitel lassen jedoch die Vielfalt des Talmuds nicht
erkennen, der alle Erscheinungen des Lebens und Denkens einer
Nation umfaft: Religion, Wissenschaft, Kunst, Architektur, Er-
ziehungslehre, Bauernregeln, Astronomie, Arzneikunde, Geschicht-
liches, Sagen, Gleichnisse und Legenden, Weisheitslehren, Glaube
und Aberglaube, auch Anekdoten fehlen nicht.

Die Wissenschaft unterscheidet in der Gemara zwischen Halacha

— eigentlichen Rechtsnormen — und Hagad4, erzéhlenden, oft
den Bibeltext frei interpretierenden Aussagen.

Noch heute ist der Talmud eine Fundgrube an Erkenntnis.
Fiir das orthodoxe Judentum ist er die Hauptquelle fiir religions-
gesetzliche Entscheidungen, fiir das liberale Judentum ein hoch

69



angesehenes historisches Werk, aus dem auch der moderne Mensch
noch viel lernen kann. Schon im Mittelalter wurde das grandiose
Werk «Yam ha-Talmud» — ein «Meer des Studiums» genannt, und
noch heute wird der Talmud in den Jeschiwoth, das sind Talmud-
Hochschulen, studiert.

In Erginzung meiner Ausfiihrungen mdchte ich einige Stellen
aus dem Talmud zitieren.

Im Traktat Kidduschin, das heilt in der Abteilung iiber Ehe-
und Familienrecht, wo auch Erziehungsfragen behandelt werden,
heiBit es:

Welches sind die wichtigsten Pflichten des Vaters gegeniiber
seinem Sohn? Er hat die Pflicht, ihn in den Bund Abrahams ein-
zufiihren, ihn in der Heiligen Schrift zu unterweisen oder unter-
weisen zu lassen, ihn ein Handwerk erlernen zu lassen und ihm
eine wiirdige Frau zuzufiithren. Einige Lehrer sagen: er muf} ihn
auch schwimmen lehren. — Rabbi Jehuda sagte: Wer seinen Sohn
kein Handwerk erlernen liafit, lehrt ihn stehlen. Rabban Gamliel
sagte: Wer ein Handwerk kann, der ist mit einem Weinberg zu
vergleichen, der fruchtbar und mit einem festen Zaun umgeben ist,
so da Vieh und wilde Tiere ihn nicht beschidigen kénnen. —
Rabbi Meir sagte: Man mull bestrebt sein, die S6hne solche Hand-
werke erlernen zu lassen, die nicht zu einem siindigen Lebenswandel
hinfiihren ; darum bete man zu dem, von dem der wahre Reichtum
kommt. Denn es gibt kein Handwerk, bei welchem man nicht
ebenso gut reich wie arm werden kann, woraus zu erkennen ist,
daB Reichtum oder Armut nicht von der Art des Handwerks her-
kommen. Da sprach Rabbi Simeon ben Eleasar: Hast du jemals
ein Vieh oder Wild ein Handwerk treiben sehen? Und doch finden
sie ihre Nahrung. Arbeite redlich, und der Heilige, gelobt sei er,
wird es lohnen.

Rabbi Nehorai entgegnete : Ich lasse alle Handwerke, iiberhaupt
alle Berufe der Welt liegen und lehre meinen Sohn nur die Heilige
Schrift; denn Handwerk und alle Berufe der Welt helfen dem
Menschen nur in jenen Jahren, da er noch Kraft besitzt. Gerit er
aber in Krankheit oder kommt er ins hohe Alter oder quilen ihn
Sorgen oder iiberfallen ihn Schmerzen, so kann er nicht mehr
arbeiten. Aber die Heilige Schrift gibt ihm Trost und Aufrichtung,

70



wie es im Buche Jesaja, Kap. 40, 31, heiBt: «Die auf den Ewigen
vertrauen, erneuern ihre Kraft, haben Schwingen wie die Adler,
laufen und werden nicht miide, gehen und werden nicht matt»;
oder wie es in Psalm 92 geschrieben steht: «Noch im Alter tragen
sie Frucht, sind saftvoll und frisch.»

In der Mischna, also im eigentlichen Grundtext des Talmuds,
finden wir im ersten Traktat eine Betrachtung iiber das Beten.
«Man erhebe sich zum Beten erst aus wirklich andachtiger Stim-
mung. Die fritheren Frommen unseres Volkes pflegten eine Stunde
zu verweilen und dann erst zu beten, damit ihr Sinn ganz auf
Gott ausgerichtet sei. — Selbst wenn der Konig einen griillt, soll
man ihm nicht antworten, und wenn eine Schlange sich um seinen
FulBl gewunden hat, soll er nicht innehalten, es sei denn, es drohe
Lebensgefahr; denn hoher als das Gebet steht das Leben, das der
Schopfer dir gegeben hat. — Gebet ist Andacht des Herzens. Wenn
du betest, so erhebe nicht allein deine Stimme, sondern vor allem
dein Herz zu Gott. Bevor du betest, priife dich, ob du voll Demut
bist. Wer sein Herz nicht zur Andacht erheben kann, der mage
nicht beten. Besser wenig mit Andacht, als viel ohne Andacht.

Und zum Schluf} einige Sétze aus den «Weisheitsspriichen der
Vatery» — Pirké Awoth, die ebenfalls zur Mischna gehoren und
deren Inhalt trotz eines Alters von mehr als zweitausend Jahren
nicht iiberholt ist.

Ben Soma sprach: Wer ist weise? Der von jedem Menschen
lernt. Wer ist stark? Der sich selbst beherrscht. Wer ist reich?
Der mit seinem Teil zufrieden ist.

Simon der Gerechte, ein Gelehrter aus dem 3. vorchristlichen
Jahrhundert, pflegte zu sagen: Auf drei Dingen steht die Welt:
auf Wissen, auf Gottesdienst und auf Werken der Nichstenliebe.

Doch Rabban Simon, Sohn des Gamliel, sagte: Auf folgenden
drei Dingen mul} die Welt gegriindet sein: auf Wahrheit, Recht
und Frieden.

71



	Der Talmud : kein Buch mit sieben Siegeln

