
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 16 (1960)

Artikel: Der Talmud : kein Buch mit sieben Siegeln

Autor: Messinger, Eugen

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961338

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961338
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DER TALMUD
KEIN BUCH MIT SIEBEN SIEGELN

Von Rabbiner Dr. Eugen Messinger, Bern

Es gibt vielleicht kein anderes literarisches Werk, das so viel
genannt und so wenig bekannt ist, das von den einen so eifrig
studiert und von den andern, die es gar nicht kennen, so blind
verurteilt wird, wie der Talmud.

Obwohl es nicht einmal ein Jude war, der vor 450 Jahren die
erste gedruckte Talmudausgabe herausbrachte, sondern der christliche

Drucker Bomberg in Venedig, und obwohl der Talmud seit
tausend Jahren der christlichen Welt, insbesondere der Gelehrtenwelt,

bekannt ist, steht dieses umfangreiche Werk noch heute im
Ruf, eine jüdische Geheimlehre zu sein; noch heute ist der Irrtum
verbreitet, der Talmud sei ein Buch mit sieben Siegeln, nur den
Rabbinern, allenfalls den Juden überhaupt zugänglich, dem Christen

aber verboten und vorenthalten. Dabei ist der Talmud in
jeder größeren Stadt- oder Hochschulbibliothek vorhanden, auch
in wörtlicher Übersetzung — ich nenne für das deutsche Sprachgebiet

die ausgezeichnete Übertragung von Lazarus Goldschmidt —,
der Talmud ist im Buchhandel erhältlich, und es existieren leicht
verständliche Einführungen in den Talmud, so etwa jene von
Hermann Strack, einem christlichen Theologen, der schon 1908

zum Gerücht, der Talmud sei eine Geheimlehre der Juden, folgendes

ausführte: «Der Talmud und andere jüdische Schriftwerke
sind Geheimbücher nur für diejenigen, welche weder die zum
Lesen der Texte erforderlichen Sprachkenntnisse sich erworben
haben, noch die vorhandenen Übersetzungen kennen. Für solche

ist auch Cäsar Bellum Gallicum ein Geheimbuch.»
Was ist nun dieser Talmud, der 12 große Lexikonbände umfaßt?

Wann ist er entstanden, wer hat ihn geschrieben, was ist sein

Inhalt und welche Bedeutung hat er für das Judentum?
Talmud, richtig betont Talmud, ist ein hebräisches Wort und

bedeutet «Studium, Lehre». Das Sammelwerk, das mit Talmud
bezeichnet wird, ist im Laufe eines Jahrtausends, von 500 vor bis

65



500 nach Christus, entstanden und enthält das gesamte Wissen
im jüdischen Volk jener Epoche. Der Talmud wird auch «mündliche

Lehre» genannt, weil er die Niederschrift jener jahrhundertelang

nur mündlich überlieferten Lehren enthält, die sich neben der
«Schriftlichen Lehre», das ist die Heilige Schrift, die Bibel,
entwickelt hatten, die Bibel erläuternd und ergänzend.

Wie kam es, daß diese mündliche Lehre jahrhundertelang nicht
niedergeschrieben wurde, und was war der Grund, daß sie dann
doch aufgezeichnet worden ist?

Die mündliche Lehre (hebr. : «Tora schebal pe») ist lange nicht
aufgeschrieben worden, weil ein Schreibverbot bestand. Es war
nämlich untersagt, die mündliche Tradition, vor allem soweit sie
das Religionsgesetz betraf, aufzuzeichnen, weil man sich scheute,
der Bibel, der von Gott offenbarten Heiligen Schrift, etwas Schriftliches

beizufügen oder auch nur an die Seite zu stellen, weil
dadurch der Eindruck hätte entstehen können, man füge der Bibel
etwas hinzu. Ferner sollte die mündliche Lehre, die in mancher
Hinsicht die Ausführungsbestimmungen zu den oft sehr knapp
gehaltenen biblischen Vorschriften darstellt, lebendig, beweglich
bleiben, sich im Lauf der Jahrhunderte der Entwicklung des

menschlichen Denkens — für die einzelne Generation vielleicht
unmerklich, aber stetig — anpassen. Und in der Tat enthüllt uns
der Talmud ein überaus bewegliches, progressives, fortschrittliches,
Neuerungen und Reformen offenes Denken. (Wenn man unter
talmudischem Judentum in vielen Kreisen ein stockkonservatives, ja
starres und unzeitgemäßes Judentum vermutet, dann rührt dies

vom Stillstand her, der in mancher Hinsicht nach dem Abschluß
des Talmuds, also seit dem Ende des fünften Jahrhunderts
eintrat.) Die Anschauungen und Lehren, die sich durch Jahrhunderte
von Generation auf Generation, von Vater auf Sohn, von Mutter
auf Tochter, von Lehrer auf Schüler, von Meister auf Jünger nur
mündlich überlieferten und in ihrer Gesamtheit eben die Mündliche
Lehre bildeten, unterlagen einer ständigen Evolution. Und so hat
die Mündliche Lehre die Voraussetzung für ein lebendig gebliebenes
Judentum geschaffen.

Wie kam es dann aber doch zur schriftlichen Fixierung der
mündlichen Überlieferung Es waren im wesentlichen historische

66



Gründe. Als das Römische Reich immer mächtiger wurde und seine
Grenzen immer mehr auch nach den Ländern des Nahen Ostens
ausdehnte und zu befürchten stand, daß das jüdische Volk, das
damals in seiner Mehrheit in den Gebieten Babylons und Ägyptens
lebte — in Palästina finden wir zur Zeit der Entstehung des

Christentums, in den Tagen des Pontius Pilatus, nicht ein Siebentel,
keine 15% des jüdischen Volkes — ich sage: in jener Zeit, da
vorauszusehen war, daß die Römer alle diese Gebiete erobern und
erfahrungsgemäß die besiegte Bevölkerung in die Diaspora, in die

Zerstreuung über das ganze römische Imperium führen würden,
da befürchteten die gelehrten Kreise im Judentum, daß die mündliche

Lehre verloren gehen könnte. Und so beschloß man, wenn
auch nicht ohne Bedenken, sich über das alte Schreibverbot
hinwegzusetzen und die Traditionen des Volkes zu sammeln. Diese

Textsammlung war Ende des zweiten Jahrhunderts abgeschlossen,
und als Hauptredakteur der Kodifikation gilt Rabbi Juda Ha-nassi,
das heißt: «Juda der Fürst», ein Rabbi aus Galiläa, ein Nachkomme
des berühmten Rabbi Hillel, der den Ausspruch getan hat, das

ganze Judentum, die ganze jüdische Lehre sei im Grundsatz der
Nächstenhebe, wie sie im 3. Buch Mose, Kap. 19, Vers 18, geboten
wird, enthalten: «Du sollst lieben deinen Nächsten wie dich selbst.»

Diese Sammlung der mündlichen Überlieferung nannte man
Mischna, das heißt Wiederholung, Repetitorium der Lehrsätze.
Die Mischna ist hebräisch geschrieben, in einer im Vergleich zur
Bibel als Neuhebräisch zu bezeichnenden Sprache mit zahlreichen
aramäischen, griechischen und lateinischen Fremdwörtern.

Die Mischna stellt den eigentlichen Grundtext oder Haupttext
des Werkes dar, das sich nun im Laufe von weitern 300 Jahren
fortentwickelte und zum grandiosen Werk des Talmuds wurde.

In jener Zeit gab es in Palästina und insbesondere in Babylon
berühmte Akademien oder Hochschulen, an denen die Bibel und
das ganze Religionsgesetz studiert und diskutiert wurde. In
regelmäßigen Gelehrtenzusammenkünften, zweimal jährlich, wurde der
Mischnatext durchberaten, ähnlich wie man heute in unsern
Parlamenten, im Nationalrat und Ständerat, einen Gesetzesentwurf
berät. Heute sitzen Stenographen im Ratsaal und notieren Wort für
Wort die Voten der verschiedenen Sprecher. Dabei wird es keinem

67



Stenographen einfallen, etwa nur die klugen und feinsinnigen
Äußerungen festzuhalten. Erstaunlicherweise ging es damals fast

genau so zu. In den Sitzungen der Gelehrten wurden nämlich schon
damals, also vor 1700 Jahren, wortgetreue Protokolle angefertigt.
Zwar gab es noch keine Gabelsberger- oder Stolze-Schrey-Steno-
graphie, aber die Schreiber jener Zeit hatten sich ein Kurzsystem,
eine Kurzsprache ausgedacht, die es ihnen ermöglichte, alle
Aussagen der Sprecher wörtlich festzuhalten. Das hatte zur Folge,
daß der Talmud auch für den heutigen Leser von unerhörter
Lebendigkeit und packender Unmittelbarkeit ist — man wohnt den

gelehrten Diskussionen förmlich bei. Allerdings hat das System
der Kurzschrift den Nachteil, daß die oft äußerst knappen
Wendungen manchmal schwer verständlich sind.

Nun — die Gelehrten von zehn Generationen diskutierten und
disputierten den Mischnatext, im Laufe von 300 Jahren viele tausend
Rabbinen, und dies sowohl in Palästina als auch in Babylon. Daher
sind zwei Talmude entstanden: der sogenannte palästinensische
oder jerusalemische Talmud und der sogenannte babylonische
Talmud. Da die jüdischen Zentren außerhalb Palästinas in Babylon
viel bedeutender waren, sowohl zahlenmäßig wie auch in geistiger
Hinsicht, wurde der babylonische Talmud ein weit höher angesehenes

Werk — er ist auch viel umfangreicher und vollständiger —
als der jerusalemische. Diese Höherbewertung geht so weit, daß
unter dem Talmud allgemein nur der babylonische Talmud
verstanden wird. Wenn man vom Talmud spricht, so ist immer der
Talmud babli, der in den babylonischen GelehrtenVersammlungen
entstandene Talmud gemeint.

Es leuchtet ein, daß ein Verhandlungsprotokoll, das Tausende

von Meinungen aus mehreren Jahrhunderten enthält, sehr
unterschiedliche Äußerungen aufweist. Im allgemeinen steht der Talmud
ethisch auf außerordentlich hohem Niveau; doch vereinzelt finden
sich auch Worte der Intoleranz, des Chauvinismus und des

Aberglaubens. (Die Stenographen, wie gesagt, nahmen alles zu Protokoll,
sogar Scherzworte, Späße oder Ausweisungen aus der Versammlung
wurden notiert.) Da der Talmud sozusagen ein stenographisches
Bulletin der gelehrten Diskussionen aus 3 Jahrhunderten darstellt,
ist es unrichtig und eigentlich unzulässig, von irgendeinem Pro-

68



blem zu behaupten, der Talmud entscheide so oder so. Man kann
aus dem Talmud korrekterweise nur so zitieren: zu diesem oder
jenem Problem äußerte sich der Rabbi X oder der Rabbi Y so
oder anders. Es kommt nämlich kaum vor, daß sich zu einem

Gegenstand nur ein einziger Gelehrter äußert oder daß alle

Meinungen übereinstimmen. Ganz im Gegenteil: meist ergreifen viele
Sprecher das Wort zu einem Thema, und häufig stehen sich die
geäußerten Meinungen diametral gegenüber. Es sind eben lebendige
und lebhafte Diskussionen und Disputationen, die uns im Talmud
überliefert wurden. Die Niederschrift dieser Diskussionen über den
Mischnatext ergab die Gemara, was soviel wie «Vollendung oder
Abschluß» der Mischna bedeutet. Die Gemara ist im Gegensatz
zur Mischna nicht hebräisch, sondern aramäisch, das ist eine

Schwestersprache des Hebräischen, verfaßt. Mischna und Gemara
bilden zusammen den Talmud. In diesem werden jeweils einige
Sätze der Mischna angeführt, an die sich die Gemara, die Diskussion,

über die zitierten Mischnasätze anschließt.
Was ist der Inhalt des Talmuds? — Das Werk behandelt nicht

etwa nur religiöse Themen, wie vielfach angenommen wird. Es

gibt kaum ein Gebiet des menschlichen Denkens jener Zeit, das
nicht erwähnt würde.

Der Inhalt des Talmuds gruppiert sich in sechs Sedarim, das
heißt «Ordnungen»: 1. Landwirtschaftliches, 2. Sabbat- und
Festtagsvorschriften, 3. Ehe- und Familienrecht, 4. Zivil- und Strafrecht,

5. vom alten Tempeldienst und 6. Reinheitsbestimmungen.
Diese Sammeltitel lassen jedoch die Vielfalt des Talmuds nicht

erkennen, der alle Erscheinungen des Lebens und Denkens einer
Nation umfaßt: Religion, Wissenschaft, Kunst, Architektur,
Erziehungslehre, Bauernregeln, Astronomie, Arzneikunde, Geschichtliches,

Sagen, Gleichnisse und Legenden, Weisheitslehren, Glaube
und Aberglaube, auch Anekdoten fehlen nicht.

Die Wissenschaft unterscheidet in der Gemara zwischen Halachä
— eigentlichen Rechtsnormen — und Hagadä, erzählenden, oft

den Bibeltext frei interpretierenden Aussagen.
Noch heute ist der Talmud eine Fundgrube an Erkenntnis.

Für das orthodoxe Judentum ist er die Hauptquelle für
religionsgesetzliche Entscheidungen, für das liberale Judentum ein hoch

69



angesehenes historisches Werk, aus dem auch der moderne Mensch
noch viel lernen kann. Schon im Mittelalter wurde das grandiose
Werk «Yam ha-Talmud» — ein «Meer des Studiums» genannt, und
noch heute wird der Talmud in den Jeschiwoth, das sind Talmud-
Hochschulen, studiert.

In Ergänzung meiner Ausführungen möchte ich einige Stellen
aus dem Talmud zitieren.

Im Traktat Kidduschin, das heißt in der Abteilung über Ehe-
und Familienrecht, wo auch Erziehungsfragen behandelt werden,
heißt es:

Welches sind die wichtigsten Pflichten des Vaters gegenüber
seinem Sohn? Er hat die Pflicht, ihn in den Bund Abrahams
einzuführen, ihn in der Heiligen Schrift zu unterweisen oder
unterweisen zu lassen, ihn ein Handwerk erlernen zu lassen und ihm
eine würdige Frau zuzuführen. Einige Lehrer sagen: er muß ihn
auch schwimmen lehren. — Rabbi Jehuda sagte: Wer seinen Sohn
kein Handwerk erlernen läßt, lehrt ihn stehlen. Rabban Gamliel
sagte: Wer ein Handwerk kann, der ist mit einem Weinberg zu
vergleichen, der fruchtbar und mit einem festen Zaun umgeben ist,
so daß Vieh und wilde Tiere ihn nicht beschädigen können. —
Rabbi Meir sagte : Man muß bestrebt sein, die Söhne solche Handwerke

erlernen zu lassen, die nicht zu einem sündigen Lebenswandel
hinführen; darum bete man zu dem, von dem der wahre Reichtum
kommt. Denn es gibt kein Handwerk, bei welchem man nicht
ebenso gut reich wie arm werden kann, woraus zu erkennen ist,
daß Reichtum oder Armut nicht von der Art des Handwerks
herkommen. Da sprach Rabbi Simeon ben Eleasar: Hast du jemals
ein Vieh oder Wild ein Handwerk treiben sehen? Und doch finden
sie ihre Nahrung. Arbeite redlich, und der Heilige, gelobt sei er,
wird es lohnen.

Rabbi Nehorai entgegnete : Ich lasse alle Handwerke, überhaupt
alle Berufe der Welt liegen und lehre meinen Sohn nur die Heilige
Schrift; denn Handwerk und alle Berufe der Welt helfen dem
Menschen nur in jenen Jahren, da er noch Kraft besitzt. Gerät er
aber in Krankheit oder kommt er ins hohe Alter oder quälen ihn
Sorgen oder überfallen ihn Schmerzen, so kann er nicht mehr
arbeiten. Aber die Heilige Schrift gibt ihm Trost und Aufrichtung,

70



wie es im Buche Jesaja, Kap. 40, 31, heißt: «Die auf den Ewigen
vertrauen, erneuern ihre Kraft, haben Schwingen wie die Adler,
laufen und werden nicht müde, gehen und werden nicht matt»;
oder wie es in Psalm 92 geschrieben steht: «Noch im Alter tragen
sie Frucht, sind saftvoll und frisch.»

In der Mischna, also im eigentlichen Grundtext des Talmuds,
finden wir im ersten Traktat eine Betrachtung über das Beten.
«Man erhebe sich zum Beten erst aus wirklich andächtiger
Stimmung. Die früheren Frommen unseres Volkes pflegten eine Stunde
zu verweilen und dann erst zu beten, damit ihr Sinn ganz auf
Gott ausgerichtet sei. — Selbst wenn der König einen grüßt, soll
man ihm nicht antworten, und wenn eine Schlange sich um seinen
Fuß gewunden hat, soll er nicht innehalten, es sei denn, es drohe
Lebensgefahr; denn höher als das Gebet steht das Leben, das der
Schöpfer dir gegeben hat. — Gebet ist Andacht des Herzens. Wenn
du betest, so erhebe nicht allein deine Stimme, sondern vor allem
dein Herz zu Gott. Bevor du betest, prüfe dich, ob du voll Demut
bist. Wer sein Herz nicht zur Andacht erheben kann, der möge
nicht beten. Besser wenig mit Andacht, als viel ohne Andacht.

Und zum Schluß einige Sätze aus den «Weisheitssprüchen der
Väter» — Pirké Awoth, die ebenfalls zur Mischna gehören und
deren Inhalt trotz eines Alters von mehr als zweitausend Jahren
nicht überholt ist.

Ben Sorna sprach : Wer ist weise Der von jedem Menschen
lernt. Wer ist stark? Der sich selbst beherrscht. Wer ist reich?
Der mit seinem Teil zufrieden ist.

Simon der Gerechte, ein Gelehrter aus dem 3. vorchristlichen
Jahrhundert, pflegte zu sagen: Auf drei Dingen steht die Welt:
auf Wissen, auf Gottesdienst und auf Werken der Nächstenliebe.

Doch Rabban Simon, Sohn des Gamliel, sagte: Auf folgenden
drei Dingen muß die Welt gegründet sein: auf Wahrheit, Recht
und Frieden.

71


	Der Talmud : kein Buch mit sieben Siegeln

