Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 16 (1960)

Artikel: "Diese fromme Nachtigall..." : Salomo Ibn Gabirol
Autor: Krause, Gerhard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961335

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961335
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

says ‘Lamech said to his wives Ada and Zillah, Hear my voice
oh wives of Lamech’ (Gen. 4: 23). It should have said, ‘My wives,’
but this is simply the biblical idiom.”

R. Ishmael went up to pray in Jerusalem, and on the way he
passed by the Samaritan sanctuary (before its destruction in
193/194). He was accosted by a Samaritan who asked where he
was going.

“To pray in Jerusalem.”

“Would it not be better to pray at this holy mountain rather
than at that dunghill in Jerusalem?”

“I’ll tell you what you’re like: you're like a dog panting after
carrion. You know idols are hidden under your mountain, as it is
written, ‘And Jacob hid them’ (Gen. 35: 4), and therefore you are
anxious to pray there. You are really idolators at heart.”

“This man,” the Samaritan told his friends, ‘““wants to take
away our idols.”

When R. Ishmael heard this, he rose up and fled into the night?2.

«(DIESE FROMME NACHTIGALL.. .»
SALOMO IBN GABIROL

Von GErHARD KrRAUSE, Hamburg

Aus dem Munde eines groen Rabbiners, des in Lemberg gebo-
renen, in Stockholm verstorbenen Jacob Ehrenpreis, der in sieben
Sprachen seine Biicher schrieb, horte ich von der genialischen Er-
kennerkraft Bialiks und seinem inneren Verhaltnis zu Salomo ibn

12 Shabbat 152a, Pes. 119a, Gen. R. 26: 3, Cant. R. 4. 4. 8. Historical
speculations cf. Sifra Behar 84a; Tos. Arechin 5: 16, and parallels Meg. 10a,
Shavuot 16a, Arechin, 32b. Cf. also Sanh. 38b, Yer. A. Z. 5: 4. Alon, op.
cit., II 116, suggests that there was a permanent settlement of Jews in
Jerusalem at this time, cf. also II, 245, note 7. For other sources on R.
Ishmael’s attitude toward Samaritans, cf. Yer. A. Z. 2:1; Tos. A. Z. 3: 4.

23



Gabirol, einem der eminentesten schopferischen Geister der spa-
nisch-arabischen Epoche im 11. Jahrhundert. Das geweckte Inter-
esse an ihm und einem seiner profiliertesten Personlichkeiten auf
dem Gebiet der Pijjutim, der geistlichen, religiosen Dichtung,
wurde vertieft durch die persénliche Begegnung mit einem theo-
logischen Wissenschaftler erster Ordnung, wie ich entdecke, mit
Karl Dreyer, der derzeit Pfarrer und Vorsteher eines Diakonissen-
hauses im Westfilischen (Minden) ist. Seinerzeit war das Haus
Salem in Kgslin ansissig gewesen. Dieser Dr. Karl Dreyer schrieb
einen «Beitrag zur Religionsgeschichte des jiidischen Mittelalters»,
«Die religiose Gedankenwelt des Salomo ibn Gabirol» (im Verlag
Eduard Pfeiffer, Leipzig 1930, bereits erschienen als Heft 10 der
I1. Reihe der von Professor Dr. Hans Haas herausgegebenen «Ver-
offentlichungen des Forschungsinstituts fiir vergleichende Reli-
gionsgeschichte an der Universitdt Leipzig»). Es ist ein geradezu
exemplarisches Dokument jiidischer Kulturgeschichte, das wir vor
uns haben, und ich halte es fiir duBerst wichtig, es gerade jetzt
um so tiefer innerlich zu erwerben und seinen Inhalt sorgféltigst
sich zu erarbeiten, haben wir es doch mit einem so ganz vom
Geistig-Durchdringenden her erschauten und erkannten Dichter
und Mahner zu tun, den Heinrich Heine in seinem «Jehuda Halevy»
« ..diesen treuen gottgeweihten Minnesdnger, diese fromme Nach-
tigall, deren Rose Gott gewesen — diese Nachtigall, die zértlich
ihre Liebeslieder sang in der Dunkelheit der gotisch mittelalterli-
chen Nacht!», verziickt fast, nannte.

Diese «Dunkelheit der gotisch mittelalterlichen Nacht» sucht
Dreyer mit den modernen Scheinwerfern exakter wissenschaftlicher
Akribie auszuleuchten und zu durchhellen, ein Beitrag, der eine
besondere geistige Hilfestellung fiir die heutige Kulturwissenschaft
bedeutet, ist doch meines Wissens keine so griindliche und erken-
nende Analyse des Wesens dieses grollen, geistesgeschichtlichen
Juden bislang gegeben worden. Zum Thema der Begriffsbestim-
mung, des genauen Abhérens und geistigen Durchréntgens jener
Zeitprobleme und Geistesstromungen, der religionsphilosophischen
Aspekte, der «Messiaslehre als gradlinige Fortsetzung der Galut-
ideen» weill Dreyer das wirklich intellektuell Geprigte auszusagen,
zu dem man Vertrauen hat. Er widmet sich dem Qes, unter dem

24



er den Zeitpunkt zu verstehen vermeint, «der eigentlich fiir das
«Ende» zu erwarten gewesen wire, liest man in einer FuBlnote, um
die Frage aufzuwerfen, in welcher Beziehung qes und Kairés zu-
einander stehen. «Messianologie und Eschatologie sind nicht iden-
tisch», konstatiert Dreyer, um in einem besonderen Kapitel (8. Tod
und Gericht) die Eschata aus der Sicht des «Pessimisten Gabirol»,
wenn ich es recht verstehe, zu erkliaren. Das alles ist ein interessanter
Beitrag zu Rosch Haschahah und Jom Kippur. «Jedes Jahr wird
das Mysterium neu erlebt, jedes Jahr vollzieht sich die mystische
seelische Lauterung und das mystische Emporsteigen zur Ein-
heit. . .», sagt Baruch Graubard zum Tag des Gerichtes, den Ga-
birol als ein «individuelles Gericht» zu erkennen meint und Epi-
theta wie «Tag der Vergeltung», «Tag, da mein Ubermut heimge-
sucht werden wird», «Tag, an dem kein Losegeld gilt», «Tag des Ge-
denkens», «Tag, an dem (unerschwinglich) kostbar ist der Kauf-
preis fiir Klein und GroB3», «Tag, da der Glaubiger kommt, in har-
tem Gericht die Geschaffenen erzittern zu machen, sie zu bedréangen.
«Dreyers Untersuchungen aus dem Urtext heraus, aus den Stadien
vergleichender Bibelwissenschaft, aus der zwingenden Erkenntnis
der Gabirolschen Anschauung, lassen Dreyer zu der Folgerung
kommen, daf man «innerhalb der Gesamtheit des jiidischen
Schrifttums fiiglich drei verschiedene Ausprigungen der Vorstel-
lung von einem gottlichen Gericht unterscheiden» kdnne. «Un-
sterblichkeit der Seele oder Auferstehung des Leibes?»: die ganz
prézise Frage des groBlen protestantischen Theologen Paul Kal-
weit wiirde sich an Gabirols ehrfiirchtiger These neu entziinden.
Der Galutgedanke darf auch hier nicht ausgenommen werden,
widmet sich Dreyer doch &ullerst griindlich der Verflechtung der
Bufidichtungen Gabirols mit der Galutidee. «Galut und Siinde
(und somit auch Bufle) stehen in engem Zusammenhang», meint
Dreyer, um einem mdoglichen Begriff: Galut als Strafe das Wort
zu reden. Auf Seite 96 (Kapitel iiber das Siindenbewuftsein) wird
von einer «Siindenlehre» Gabirols in bezug auf seine Siinde- und
BuBgedichte gesprochen: «Nichts ist bei ihm unerlebt, vielmehr
alles durchpulst von lebendig-kraftigem Gefiihl», heiBlt es spiter
(auf Seite 117).

Drei Galute werden vom «Phénomen Gabirol» (vgl. S. 34) un-

25



terschieden: «Die Berechnung des ersten ,Endes’ war Abraham
erschlossen (Gen. 15, 13), die Zeit des zweiten ,Endes‘ von Jeremia
ergriindet (Jer. 25, 11), das dritte ,Ende’ (aber) ist jedem Auge
verborgen», kommentiert Dreyer, um zu erginzen, dal3 bei Gabirol
«an anderer Stelle vier (Babylon, Agypten, Rom, Araber)» Galute
stehen. «Die Frage nach der Dauer der Galut in der Zukunft ist
identisch mit der nach dem messianischen ,Ende. Der davidische
Messias wird apostrophiert, sein plétzliches Hereinbrechen negiert :
«Er hat Vorlaufer, ihm gehen Boten voran, die sein Kommen
vorbereiten. . .», schildert Dreyer, um sehr genau Messianologie
gegen HEschatologie abzugrenzen. Es gibt bei Dreyer keine Begriffs-
verwirrung und Begriffsverschiebung; er denkt in hochst repra-
sentativer Klarheit und Entschiedenheit. «Galut bedeutet fiir
Gabirol ein Minus, eine Beschrinkung, eine ,privatio‘... ein
durchaus vergeistigtes Bild des Messias ist es, das Gabirol entwirft
...in ihm haben wir eine schopferische Personlichkeit vor uns, die
altes Gedankengut belegt», schreibt Karl Dreyer, dessen Buch
und Kommentare von so iiberzeugend zuverlassigem Niveau sind,
daB man nur wiinschen mé6chte, daBl sein Werk zu einer Verleben-
digung dieses groBen jiidischen Dichters beitriige. Ist er ein Re-
former des liturgischen Elementes gewesen, hatte er die Absicht,
dem Althergebrachten», das ihn mit Ehrfurcht erfiillte, neuen,
frischen, duftenden Schmuck zu geben? Er wollte mit seinem
gliubigen Herzen veredeln und dem Eucharistischen neue Impulse
schenken. Er ist nicht nur Dichter, sondern auch religioser Denker,
Theist und demiitiger Priester im Sinne von Jeremia XXXI, 14.
«Sie, die Nachtigall, sie dachte nur an ihren gottlich Liebsten, dem
sie ihre Liebe schluchzte, den ihr Lobgesang verherrlicht!. . .»

26



	"Diese fromme Nachtigall..." : Salomo Ibn Gabirol

