
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 16 (1960)

Artikel: "Diese fromme Nachtigall..." : Salomo Ibn Gabirol

Autor: Krause, Gerhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961335

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961335
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


says 'Lamech said to his wives Ada and Zillah, Hear my voice
oh wives of Lamech' (Gen. 4: 23). It should have said, 'My wives,'
but this is simply the biblical idiom."

R. Ishmael went up to pray in Jerusalem, and on the way he
passed by the Samaritan sanctuary (before its destruction in
193/194). He was accosted by a Samaritan who asked where he

was going.
"To pray in Jerusalem."
"Would it not be better to pray at this holy mountain rather

than at that dunghill in Jerusalem?"
"I'll tell you what you're like: you're like a dog panting after

carrion. You know idols are hidden under your mountain, as it is

written, 'And Jacob hid them' (Gen. 35: 4), and therefore you are
anxious to pray there. You are really idolators at heart."

"This man," the Samaritan told his friends, "wants to take
away our idols."

When R. Ishmael heard this, he rose up and fled into the night12.

«DIESE FROMME NACHTIGALL...»
SALOMO IBN GABIROL

Von Gerhard Krause, Hamburg

Aus dem Munde eines großen Rabbiners, des in Lemberg
geborenen, in Stockholm verstorbenen Jacob Ehrenpreis, der in sieben

Sprachen seine Bücher schrieb, hörte ich von der genialischen
Erkennerkraft Bialiks und seinem inneren Verhältnis zu Salomo ibn

12 Shabbat 152a, Pes. 119a, Gen. R. 26: 3, Cant. R. 4. 4. 8. Historical
speculations cf. Sifra Behar 84a; Tos. Arechin 5: 16, and parallels Meg. 10a,
Shavuot 16a, Arechin, 32b. Cf. also Sanh. 38b, Yer. A. Z. 5: 4. Alon, op.
cit., II 116, suggests that there was a permanent settlement of Jews in
Jerusalem at this time, cf. also II, 245, note 7. For other sources on R.
Ishmael's attitude toward Samaritans, cf. Yer. A. Z. 2:1; Tos. A. Z. 3: 4.

23



Gabirol, einem der eminentesten schöpferischen Geister der
spanisch-arabischen Epoche im 11. Jahrhundert. Das geweckte Interesse

an ihm und einem seiner profiliertesten Persönlichkeiten auf
dem Gebiet der Pijjutim, der geistlichen, religiösen Dichtung,
wurde vertieft durch die persönliche Begegnung mit einem
theologischen Wissenschaftler erster Ordnung, wie ich entdecke, mit
Karl Dreyer, der derzeit Pfarrer und Vorsteher eines Diakonissenhauses

im Westfälischen (Minden) ist. Seinerzeit war das Haus
Salem in Köslin ansässig gewesen. Dieser Dr. Karl Dreyer schrieb
einen «Beitrag zur Religionsgeschichte des jüdischen Mittelalters»,
«Die religiöse Gedankenwelt des Salomo ibn Gabirol» (im Verlag
Eduard Pfeiffer, Leipzig 1930, bereits erschienen als Heft 10 der
II. Reihe der von Professor Dr. Hans Haas herausgegebenen
«Veröffentlichungen des Forschungsinstituts für vergleichende
Religionsgeschichte an der Universität Leipzig»). Es ist ein geradezu
exemplarisches Dokument jüdischer Kulturgeschichte, das wir vor
uns haben, und ich halte es für äußerst wichtig, es gerade jetzt
um so tiefer innerlich zu erwerben und seinen Inhalt sorgfältigst
sich zu erarbeiten, haben wir es doch mit einem so ganz vom
Geistig-Durchdringenden her erschauten und erkannten Dichter
und Mahner zu tun, den Heinrich Heine in seinem «Jehuda Halevy»
«... diesen treuen gottgeweihten Minnesänger, diese fromme Nachtigall,

deren Rose Gott gewesen — diese Nachtigall, die zärtlich
ihre Liebeslieder sang in der Dunkelheit der gotisch mittelalterlichen

Nacht », verzückt fast, nannte.
Diese «Dunkelheit der gotisch mittelalterlichen Nacht» sucht

Dreyer mit den modernen Scheinwerfern exakter wissenschaftlicher
Akribie auszuleuchten und zu durchhellen, ein Beitrag, der eine
besondere geistige Hilfestellung für die heutige Kulturwissenschaft
bedeutet, ist doch meines Wissens keine so gründliche und erkennende

Analyse des Wesens dieses großen, geistesgeschichtlichen
Juden bislang gegeben worden. Zum Thema der Begriffsbestimmung,

des genauen Abhörens und geistigen Durchröntgens jener
Zeitprobleme und Geistesströmungen, der religionsphilosophischen
Aspekte, der «Messiaslehre als gradlinige Fortsetzung der Galut-
ideen» weiß Dreyer das wirklich intellektuell Geprägte auszusagen,
zu dem man Vertrauen hat. Er widmet sich dem Qes, unter dem

24



er den Zeitpunkt zu verstehen vermeint, «der eigentlich für das
«Ende» zu erwarten gewesen wäre, liest man in einer Fußnote, um
die Frage aufzuwerfen, in welcher Beziehung qes und Kairôs
zueinander stehen. «Messianologie und Eschatologie sind nicht
identisch», konstatiert Dreyer, um in einem besonderen Kapitel (8. Tod
und Gericht) die Eschata aus der Sicht des «Pessimisten Gabirol»,
wenn ich es recht verstehe, zu erklären. Das alles ist ein interessanter
Beitrag zu Rosch Haschahah und Jörn Kippur. «Jedes Jahr wird
das Mysterium neu erlebt, jedes Jahr vollzieht sich die mystische
seelische Läuterung und das mystische Emporsteigen zur Einheit

», sagt Baruch Graubard zum Tag des Gerichtes, den
Gabirol als ein «individuelles Gericht» zu erkennen meint und
Epitheta wie «Tag der Vergeltung», «Tag, da mein Übermut heimgesucht

werden wird», «Tag, an dem kein Lösegeld gilt», «Tag des

Gedenkens», «Tag, an dem (unerschwinglich) kostbar ist der Kaufpreis

für Klein und Groß», «Tag, da der Gläubiger kommt, in hartem

Gericht die Geschaffenen erzittern zu machen, sie zu bedrängen.
«Dreyers Untersuchungen aus dem Urtext heraus, aus den Stadien
vergleichender Bibelwissenschaft, aus der zwingenden Erkenntnis
der Gabirolschen Anschauung, lassen Dreyer zu der Folgerung
kommen, daß man «innerhalb der Gesamtheit des jüdischen
Schrifttums füglich drei verschiedene Ausprägungen der Vorstellung

von einem göttlichen Gericht unterscheiden» könne.
«Unsterblichkeit der Seele oder Auferstehung des Leibes?»: die ganz
präzise Frage des großen protestantischen Theologen Paul Kaiweit

würde sich an Gabirols ehrfürchtiger These neu entzünden.
Der Galutgedanke darf auch hier nicht ausgenommen werden,
widmet sich Dreyer doch äußerst gründlich der Verflechtung der
Bußdichtungen Gabirols mit der Galutidee. «Galut und Sünde

(und somit auch Buße) stehen in engem Zusammenhang», meint
Dreyer, um einem möglichen Begriff: Galut als Strafe das Wort
zu reden. Auf Seite 96 (Kapitel über das Sündenbewußtsein) wird
von einer «Sündenlehre» Gabirols in bezug auf seine Sünde- und
Bußgedichte gesprochen: «Nichts ist bei ihm unerlebt, vielmehr
alles durchpulst von lebendig-kräftigem Gefühl», heißt es später
(auf Seite 117).

Drei Galute werden vom «Phänomen Gabirol» (vgl. S. 34) un-

25



terschieden: «Die Berechnung des ersten ,Endes' war Abraham
erschlossen (Gen. 15, 13), die Zeit des zweiten .Endes' von Jeremia
ergründet (Jer. 25, 11), das dritte ,Ende' (aber) ist jedem Auge
verborgen», kommentiert Dreyer, um zu ergänzen, daß bei Gabirol
«an anderer Stelle vier (Babylon, Ägypten, Rom, Araber)» Galute
stehen. «Die Frage nach der Dauer der Galut in der Zukunft ist
identisch mit der nach dem messianischen ,Ende'». Der davidische
Messias wird apostrophiert, sein plötzliches Hereinbrechen negiert :

«Er hat Vorläufer, ihm gehen Boten voran, die sein Kommen
vorbereiten. .», schildert Dreyer, um sehr genau Messianologie

gegen Eschatologie abzugrenzen. Es gibt bei Dreyer keine
Begriffsverwirrung und Begriffsverschiebung; er denkt in höchst
repräsentativer Klarheit und Entschiedenheit. «Galut bedeutet für
Gabirol ein Minus, eine Beschränkung, eine ,privatio'... ein
durchaus vergeistigtes Bild des Messias ist es, das Gabirol entwirft

.in ihm haben wir eine schöpferische Persönlichkeit vor uns, die
altes Gedankengut belegt», schreibt Karl Dreyer, dessen Buch
und Kommentare von so überzeugend zuverlässigem Niveau sind,
daß man nur wünschen möchte, daß sein Werk zu einer Verlebendigung

dieses großen jüdischen Dichters beitrüge. Ist er ein
Reformer des liturgischen Elementes gewesen, hatte er die Absicht,
dem «Althergebrachten», das ihn mit Ehrfurcht erfüllte, neuen,
frischen, duftenden Schmuck zu geben? Er wollte mit seinem

gläubigen Herzen veredeln und dem Eucharistischen neue Impulse
schenken. Er ist nicht nur Dichter, sondern auch religiöser Denker,
Theist und demütiger Priester im Sinne von Jeremia XXXI, 14.

«Sie, die Nachtigall, sie dachte nur an ihren göttlich Liebsten, dem
sie ihre Liebe schluchzte, den ihr Lobgesang verherrlicht »

26


	"Diese fromme Nachtigall..." : Salomo Ibn Gabirol

