
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 15 (1959)

Artikel: Polemik und Scheidung : eine biblische und religionsgeschichtliche
Studie

Autor: Michel, Otto

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961650

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961650
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


POLEMIK UND SCHEIDUNG*
Eine biblische und religionsgeschichtliche Studie1

Von Otto Michel, Tübingen

Grundsätzliche Erkenntnis

1. Im Gebiet der biblischen Theologie ist das Problem der
Polemik und Scheidung noch nicht in seiner ganzen Schwere entdeckt.
Das hängt damit zusammen, daß die historischen Prozesse, mit
denen Polemik und Scheidung verknüpft sind, oft noch nicht
genügend geklärt sind. Die Polemik ist von Anfang an ein Grundzug
des biblischen Glaubens, Denkens und Handelns, und ohne
Berücksichtigung dieser Polemik ist der Inhalt der biblischen Aussagen
überhaupt nicht darzustellen. Viele neutestamentliche Sätze müssen
also daraufhin befragt werden, zu welchem Gegner sie sprechen
und welche Motive und Ziele ihnen zugrunde liegen. Der biblische
Wahrheitsanspruch kommt in dieser biblischen Polemik zum
Ausdruck, nicht aber die Differenziertheit der menschlichen Existenz.
Auch die Apologetik: der Versuch, die eigene Verkündigung gegen
einen fremden Angriff zu schützen, kann durchaus polemische
Gesichtspunkte in sich tragen. Alle Evangelien, vor allem das

Johannesevangelium, haben polemische und apologetische Interessen.
Oft sind sie spürbar; aber wir dürfen damit rechnen, daß sie von

* Erweiterter Nachdruck aus «Basileia», Walter Freytag zum 60.

Geburtstag, 1959, Evang. Missionsverlag, Stuttgart, mit der freundlichen
Erlaubnis des Verfassers und des Verlags.

1 Vorliegende Untersuchung erwuchs aus Vorlesungen, die ich auf einem
ökumenischen Seminar in Boldern (Schweiz) gehalten habe. Als Ergänzung
verweise ich auf die Arbeit der Tübinger Josephus-Arbeitsgemeinschaft:
«Der Tempel der goldenen Kuh» (Bemerkungen zur Polemik im Spätjudentum),

ZNW 1958. Gegenüber der Neigung, das Phantastische und das

Legendäre in der wissenschaftlichen Erklärung der Heiligen Schrift in den
Vordergrund zu stellen, zeigt das Bemühen um die urchristliche Polemik,
daß der eigentliche Sachgehalt des Neuen Testamentes auf anderem Grunde
aufgebaut ist. Damit soll der Wert des Phantastischen und die Möglichkeit
des Legendären an sich nicht angetastet werden. Jeder Liebhaber des
Orients vermag gerade dies gern zuzugestehen.

193



Anfang an in der Traditionsbildung mitbeteiligt waren. Die Scheidung

entwickelt sich in Verbindung mit der Polemik und bildet
einen gewissen Abschluß. Es ist sicherlich falsch, die Scheidungsprozesse

erst spät und nachträglich anzusetzen. Dürfen wir den
Quellen trauen, so setzen sie schon früh ein (Luk. 6, 22; Joh. 9, 22;
16, 2; Apg. 18, 4-7; 19, 9). Energische Angriffe der palästinischen
Synagoge führen frühzeitig zum Ausschluß von Christen, wie
andererseits ein weiteres Verbleiben im Synagogenverband christlichen
Missionsgruppen nicht möglich ist — sie sondern sich ab. Offenbar
handelt es sich um ortsgebundene Maßnahmen, nicht um eine

grundsätzliche und allgemeine Regelung.
2. Das Neue Testament ist weithin ein judenchristliches Buch,

und doch trifft die neutestamentliche Polemik das Judentum
zuallererst. Dem Außenstehenden erscheint diese Polemik notwendig
als innerjüdische Auseinandersetzung (Apg. 23,29; 25, 19)2. Ja,
gelegentlich legt ein Mann wie Paulus Wert darauf, festzustellen,
daß das Verhältnis des Christentums zur Synagoge nicht anders
sei als das einer Gruppe zum Ganzen, und daß seine Zugehörigkeit
zum Pharisäismus noch nicht erloschen sei (Apg. 23, 6). Eine
derartige Anschauung ist selbstverständlich alt, aber sie ist nach
Lukas auch zur Zeit des Prozesses des Paulus möglich. Die
Auseinandersetzung, die das Judentum mit dem heidnischen Mythos
und der Gnosis führt, wird vom Urchristentum weithin übernommen

und weitergeführt. Der Glaube an den einen Gott, Schöpfer

2 Aus der Literatur ist vor allem L. Goppelt, Christentum und Judentum

im ersten und zweiten Jahrhundert (1954) zu nennen, ein Buch, das

jetzt versucht, die gegenseitigen Beziehungen aufzudecken. L. Goppelt
urteilt S. 144: «Das Judentum war, abgesehen von seinen synkretistischen
Entartungen, nicht nur eine Fessel, die gesprengt und abgestreift werden
mußte, es war auch die Sehale des Samenkorns, die den Keim schützend
umschloß.» Auf S. 149—150 versucht L. Goppelt dem Begriff des Judentums

näherzukommen, wie ihn die theologische Wissenschaft verwenden
könnte. Er spricht 1. von einer Existenz unter der alttestamentlichen
Offenbarung, 2. vom vorchristlichen Spätjudentum (einem historisch eigentlich
schwer belasteten Begriff!), 3. vom zeitgenössischen Judentum. Gegenüber
diesen Unterscheidungen, die relativ berechtigt sind, erhebt sich die Frage,
ob nicht die Einheitlichkeit der jüdischen Existenz durch sie gefährdet wird.
Das historische und theologische Problem des Judentums bleibt doch letztlich

ungelöst.

194



Himmels und der Erde, an die Erwählung Israels in der Geschichte,
an die Gabe des Gesetzes und der eschatologischen Weisheit sind
nicht umkämpft, sondern werden von Judentum und Christentum
gemeinsam vorausgesetzt. Der Kampf gegen den syrischen
Synkretismus in der Makkabäerzeit wird vom Urchristentum ebenfalls

legitimiert; er ist eine Bewährung des altbiblischen Glaubens
(Hebr. 11, 35). Der Kampf zwischen Christentum und Judentum
geht lediglich um die Sendung Jesu und die Auslegung des Alten
Testaments, um den Anspruch der Gemeinde, das wahre Israel
zu sein, und um den neuen Weg zu den Heiden. Das ist aber kein
Teilgebiet, sondern ein neues Wahrheitsverständnis in bezug auf
das Ganze. Der wichtigste Begriff, der in diesem Zusammenhang
genannt werden muß, ist die eschatologische Wahrheit, von der
die johanneische Theologie spricht. Er ist ein Total-, nicht ein
Teilbegriff. Gemeint ist auch nicht eine Theorie, sondern der konkrete
Vollzug der Erkenntnis im menschlichen Leben. Die Wahrheit will
getan, verwirklicht werden. Damit berührt sich das Christentum
mit der QumranÜberlieferung (vgl. 1 QS 1, 5; 5, 3 mit Joh. 3, 21;
1. Joh. 1, 6). Man weiß sich im Stadium der letzten Zeit; das
Endgericht und die Aufrichtung der Gottesherrschaft sind ganz nahe3.

3. Werfen wir zunächst einen Blick auf die Situation der Qum-
ransekte. Sie hat mit dem offiziellen Priestertum und dem Phari-
säismus gebrochen. Man weiß sich als Streiter für Gottes Sache
und beruft sich auf das Wort der alttestamentlichen Prophétie.
Aber der Gegensatz vollzieht sich nicht nur in menschlichen
Kategorien, sondern in überweltlichen, metaphysischen. Der Gegensatz
von Licht und Finsternis, Wahrheit und Lüge scheidet auch die

Engelwelt (1 QS 3, 18-20). So entstehen zwei Reiche unter
verschiedenen Herrschern. Der «Fürst der Lichter» (1 QS 3, 20) und

3 Die Heranziehung der Qumrantradition soll ein sprechendes Beispiel
dafür sein, wie auch die neutestamentliche Literatur durch Benutzung
spätjüdischer Texte in besonderer Weise zum Sprechen kommt. Daß die
Wurzeln des Neuen Testamentes in der Wüstentradition und ihrem besonderen

Verständnis des Alten Bundes liegen, daß aber die Eigenart des Täufers

und erst recht Jesu herausgearbeitet werden muß, dürfte methodisch
berechtigt sein. Wichtig ist in unserer Untersuchung, wie stark das mythische

und metaphysische Denken zur Unterstreichung der geschichtlichen
Entscheidung benutzt wird.

195



der «Geist der Wahrheit» (1 QS 3, 18f.) regieren über die guten,
lichten Engel-Geister. Gemeint ist der Engel Michael. Im Reich
der Finsternis herrscht dagegen der «Engel der Finsternis» (1 QS

3, 21) und «Geist der Verkehrtheit» (1 QS 3, 18f.). Dieser Engelfürst

ist Gottes Widersacher, Beliaal. Diese Engelwelt ist aber
nicht in sich abgeschlossen, sondern sie wirkt in die Welt der
Menschen hinein. Auch die Menschen sind gespalten und zerteilt, analog

den Engelreichen: auf der einen Seite stehen die «Kinder des

Lichtes» (1 QS 3, 14. 25), der «Gerechtigkeit» (1 QS 3, 20) bzw.
«Wahrheit» (1 QS 3, 22); auf der anderen Seite die «Kinder der
Finsternis» (1 QM 1, 1), die «Männer der Verkehrtheit» (1 QS 9, 17)

und — im Blick auf ihr endgültiges Schicksal — die «Männer des

Verderbens» (1 QS 9, 19). Repräsentativ für die beiden menschlichen

Bereiche sind «der wahre Lehrer» und der «Lügenmann»,
die besonders in den Pescharim einander gegenüberstehen.

Die neue geistliche Markierung von «gerecht» und «gottlos» wird
mit der alten verbunden, die mit der Geschichte Israels und dem
Alten Testament vorgegeben ist. Die «Kinder der Wahrheit»
bilden das wahre Israel und haben darum Michael, den Völkerenge]
Israels (Dan. 10, 21), zum Führer. Sie sind damit Erben der an
Israel gerichteten Verheißung, sind das Volk, das dem Gottesbund
und der Tora die Treue hält und damit nach Gottes Wohlgefallen
lebt (1 QS 5, 9). Wer zur Sekte kommt, tritt in den Gottesbund
ein (1 QS 1, 16) und kehrt zur Tora zurück (1 QS 5, 8). Das
offizielle Judentum zählt also samt und sonders zu den Bundesbrüchigen

und den Verächtern der Tora (1 QS 5, 10); seine Vertreter
sind «Männer der Verkehrtheit». Es gibt keine Zwischenstellung:
wer die Tora auch nur an einem Punkt nicht nach der «Wahrheit»,
das heißt der Norm der Sekte, auslegt, beweist dadurch, daß er
der Satansgemeinde angehört.

4. Auch die neutestamentliche Polemik setzt eine ähnliche geistliche

Grenzziehung voraus. Die dualistische Terminologie Lüge-
Wahrheit, Licht-Finsternis begegnet uns besonders im johanne-
ischen Schrifttum. Auch Paulus kennt sie, verwendet daneben aber
auch den Gegensatz zwischen dem Israel nach dem Fleisch und dem
Israel nach dem Geist. Es gibt metaphysisch-dualistische und alt-
testamentlich-heilsgeschichtliche Schemata, die oft dicht hintereinan-

196



der in neutestamentlichen Schriften auftauchen. Der Gegensatz
gegen die Pharisäer, der zunächst bei Johannes dem Täufer, dann
aber vor allem in der Verkündigung Jesu auftaucht, später dann
vor allem vom Matthäus-Evangelium weitergeführt wird, schließt
sich auch im einzelnen an ältere Polemik-Schemata an, die schon

in spätjüdischen Kreisen, vor allem in der Wüstenbewegung,
lebendig waren. Die falschen Gerechten, die in Wirklichkeit nur
sich selber zu Gefallen leben, sich in ihrem ganzen Wandel
verstellen, der Armen Güter fressen und behaupten, sie täten dies nur
aus Gerechtigkeit, sind ein ganz bestimmter Typus, den schon die

spätjüdische Wüstenüberlieferung kennt (Himmelfahrt des Moses

Kap. 7). Dieses Schema wird in der neutestamentlichen Überlieferung

als Typos auf den Pharisäer übertragen und bestimmt die

Art der urchristlichen Polemik. Auch der geschichtstheologische
Aufriß, der den Mord der Frommen von Abel an bis zu Zacharias
als die schwere Schuld, die auf dem Menschengeschlecht liegt,
aufrechnet, könnte hierher gehören (Luk. 11, 49ff.)4. Historische,
traditionsgeschichtliche und biblisch-theologische Einzeluntersuchungen

haben hier einzusetzen, um die Geschichte und die
Bedeutung dieser Polemik-Schemata im einzelnen darzustellen.
Schwere Verfolgungen der christlichen Gemeinde, die uns teilweise
bekannt sind, teilweise aber auch den Hintergrund der Evangelientradition

bilden, stellen den «Sitz im Leben dar».

Einzelvergleich

5. Die polemische Predigt Johannes des Täufers nimmt den Stil
der prophetischen Scheit- und Drohrede auf. Sie ist nach Matth.
3, 7 an die Pharisäer und Sadduzäer gerichtet, die sich der Tauf-

4 Die märtyrertheologischen Texte setzen eine lange und reiche
Tradition biblischer und spätjüdischer Theologie fort. Luk. 11, 47ff. ; 13, 32ff.
zeigen deutlich, daß derartige Motive ursprünglich in die Anklage des

Gegners gehören, also ein Ausdruck schärfster Polemik sind. Die Rede des

Stephanus und die Briefe des Paulus beweisen ebenfalls, daß märtyrertheologische

Motive in die eschatologisch bestimmte Anklage gehören (Apg.
7, 52; 1. Thess. 2, 15-16). Vgl. dazu das reiche Material bei E. Stauffer,
Die Theologie des Neuen Testamentes 1941, Beilage I: Hauptelemente der
altbiblischen Märtyrertheologie, S. 314—317.

197



bewegung anschließen wollen. Offenbar handelt es sich um einzelne

Parteigänger, die sich nicht an dem Widerstand der regierenden
Gruppen beteiligen wollen, sondern die Vollmacht und Kraft der
Taufe anerkennen. Gerade sie trifft das Scheltwort des Propheten :

er hält sie für Heuchler, weil sie dem Gerichtsurteil Gottes entgehen
wollen. Es fehlt ihnen die bußfertige Gesinnung, die einen
entsprechenden Wandel zur Folge hat. Der Prophet deckt also diesen

Gang zur Taufe als unwahr, als unzureichend, als heuchlerisch auf.
— Gegen berechnende, heuchlerische Art wendet man sich auch
in der Qumransekte. Im Zeremoniell für den Bundeseintritt ist
eigens ein von Priestern und Leviten gemeinsam gesprochener
Fluch gegen jeden vorgesehen, der in die Sekte eintritt, um das

ihr zugesprochene Heil zu erwerben, sich aber bewußt der dort
geforderten asketischen Lebensführung entzieht (1 QS 2, 11-18).
Ausdrücklich wird dabei betont, daß er dem Feuer des göttlichen
Zornes nicht entrinnen kann (1 QS 2, 15). Er wird von Gott selbst
mitten aus dem Los der Kinder des Lichtes entfernt und zu den

ewig Verdammten geworfen (1 QS 2, 17 f. Das Zeremoniell und
die äußere Zugehörigkeit zur Heilsgemeinde genügen nicht, denn
Gott sieht das Herz an und erkennt die dort wohnenden Götzen
(1 QS 2, 11). Er trifft seine Entscheidung nach einem bis zum
letzten Augenblick verborgenen Urteil. Selbst wer sich zu den
Kindern des Lichtes zählt, kann in Wahrheit ein Angehöriger des

Teufels sein. — Eine noch deutlichere Parallele aus dem Sektenkanon

ist die Stelle, an der vor einer falschen Einschätzung des

Reinigungsbades gewarnt wird (1 QS 3, 4ff.). Das Bad hat
sündentilgende Kraft (1 QS 3, 4. 6f.), aber nur, wenn zur äußeren Reinigung

durch das Wasser die innere Bereitschaft zur Buße, zum
neuen Gehorsam kommt. Erst wenn sich der Täufling der Zucht
der Sekte unterwirft und im Geiste wandelt, der der Wahrheit
Gottes entspricht (1 QS 3, 6f.), kann er das Licht des Lebens
schauen, das heißt das Heil gewinnen (3, 7f.). Die «Wahrheit» aber
ist die Anweisung zum Leben, wie sie auf Grund der Tora-Auslegung
der Sekte verwirklicht werden muß. Wer ihr zuwiderhandelt, bleibt
unrein, auch wenn er sich in Flüssen und Meeren wüsche (1 QS

3, 5f.). Das Tun der Wahrheit ist also das Kennzeichen der Buße
und damit der Zugehörigkeit zum Gotteslos.

198



6. Die Täuferpredigt bezeichnet Pharisäer und Sadduzäer als

«Otterngezücht» (Matth. 3, 7). Dies Bildwort erscheint auch in der
Polemik der Sekte, und ein Vergleich vermag seine Bedeutung besser

zu bestimmen. — In dem Danklied 1 QH 3, 1 ff. beschreibt der
Beter und Lehrer der Sekte zwei Formen eschatologischer Wehen.
Die ersteren befallen ihn selbst, sie führen jedoch zur befreienden
Geburt von Menschen, unter denen die geistlichen Kinder des

Lehrers, seine Gemeinde, zu verstehen sind (1 QH 3, 7-12). Auf
der anderen Seite bebt die «Otterschwangere» in ihren Krämpfen;
sie wird schließlich mit all ihren «Kreaturen» bzw. den
«Ottergeistern» (3, 17f.) von der Macht der Hölle überwältigt (1 QH 3,

12b-18). Zu diesem «Otterngezücht» zählen die beim Ansturm des

endzeitlichen Chaos Schiffbruch erleidenden «Weisen» der Welt.
Das «Otterngezücht» ist zur Vernichtung im endzeitlichen
Strafgericht bestimmt. — In 1 QH 2, 28 erscheint die «Otter» neben
dem «Nichts» als Bild für die den Beter bestürmende gegnerische
Macht. Es handelt sich bei ihr um den «Kreis des Nichts» und die
«Gemeinde des Nichtsnutzes» (1 QH 2, 22), das heißt Beliaals.
Wenig später wird sie als «Gemeinde der Forscher nach weichen
Dingen» bezeichnet (I QH 2, 32). Mit diesem eigenartigen Ausdruck
meint die Sekte vielleicht die die Tora erweichenden Pharisäer,
die «Lügenträufler» (1 QH 2, 31), die Gefolgsleute des Satans, die
das Volk in die Irre führen.

Die Wendung «Otterngezücht» ist gewiß ähnlich zu verstehen
wie die Vorstellung der Teufelskindschaft (Joh. 8, 44). Sie ist älter
als das Urchristentum und sicherlich in der Wüstenüberlieferung
zu Hause. Nach Matth. 12, 34; 23, 33 nimmt Jesus diese polemische
Wendung gegen die Pharisäer wieder auf; offenbar ist sie in der
Geschichte des Urchristentums lebendig geblieben, und gerade der
erste Evangelist hat auf sie besonderes Gewicht gelegt. Auf den

ersten Blick erscheint der Sprachgebrauch des Evangelisten stark
vom Ethischen her verstanden : die Schlange erscheint als das Bild
der Verkehrtheit, der Arglist, des Bösen; aber die Geschichte der
Tradition und der Kontext der Schriftstellen läßt doch die
Vermutung aufkommen, daß der mythische Rahmen des Scheltwortes
nicht übersehen werden darf. In Matth. 12, 34 rechtfertigt Jesus
das an die Pharisäer gerichtete Scheltwort mit der völligen Ver-

199



derbtheit des Herzens. Ihr Wort kann nicht gut sein, denn das
Herz ist radikal böse. Der Vorwurf: «Ihr, die ihr arg seid» (Matth.
7, 11; 12, 34) trägt bei Jesus ganz besonderes Gewicht. Scheltwort
und Drohwort entsprechen einander auch in der synoptischen
Überlieferung (Matth. 12, 34. 36).

Allerdings antwortet der Angegriffene oft mit dem gleichen
polemischen Schema, wenn auch mit einer anderen Deutung. Anspruch
steht gegen Anspruch, Urteil gegen Urteil, die Entscheidung über
die Wahrheit steht daher noch aus. Von den Pharisäern wird Jesus

beschuldigt, dem Bereich des Beliaal anzugehören und durch den
Obersten der Dämonen, Beelzebub, die Dämonen auszutreiben
(Mark. 3, 22). Es handelt sich nach ihnen nur um eine Gewaltenablösung

innerhalb des Reiches des Bösen. Die Argumentation Jesu

appelliert an die menschliche Vernunft und Erfahrung: Kein
«Königreich» und kein «Haus» zerspaltet sich selbst, wenn es
Bestand haben will. Wieviel mehr wird das Reich des Bösen sich
selbst bewahren! Man vermag vom irdischen Vorgang auf den

metaphysischen zu schließen: zunächst muß der «Starke» gebunden
werden, dann vermag man in sein Haus einzudringen und seine
Waffen zu rauben (Mark. 3, 27). Jesus weiß sich in den Kampf
gegen das Böse gestellt und glaubt, den Sieg errungen zu haben.
Die Auseinandersetzung mit dem Bereich des Bösen ist sein

eigentliches Werk. Er ist als «Kind des Lichtes» Vorkämpfer gegen
die Herrschaft des Satans. Beide Gruppen, die Pharisäer wie Jesus
und seine Jünger, benutzen dasselbe dualistisch-metaphysische
Schema der Polemik.

7. Sowohl das Judentum wie auch das Christentum machen dem

Gegner den Vorwurf, daß er das Gesetz auflöse. Sowohl Jesus

(Matth. 5, 17) wie auch Paulus (Rom. 3, 31) verteidigen sich gegen
diesen Vorwurf, daß sie das Gesetz ungültig machen. Umgekehrt macht
die Jesusüberlieferung dem Pharisäismus den gleichen Vorwurf, daß

man das Gebot Gottes mißachtet und Menschensatzung an seine
Stelle setzt (Mark. 7, 8). Sieht das Rabbinat in der Überlieferung
der Väter einen «Zaun» für die Tora (Ab. 3, 13 : Wort des R. Akiba),
eine Bewachung für das zu Beobachtende (Jeb. 21a), so bricht im
Neuen Testament die gegenteilige Anschauung auf: das Gesetz

wird durch die Überlieferung der Väter in Wirklichkeit gefährdet,

200



sie ist eine Erweichung des Gotteswillens. Dementsprechend wird
der jüdische Toralehrer als ein Erweicher des Gotteswillens
betrachtet, der Inneres und Äußeres, Lehre und Leben auseinanderreißt.

Man wird diesen Vorgang nicht verstehen können, wenn man
nicht bedenkt, daß es sich um ältere, überlieferte polemische Schemata
handelt. Man kann von dem polemischen Schema keine historische
Bewertung verlangen, weil es sich in dieser Auseinandersetzung
nicht um eine geschichtliche, sondern letztlich metaphysische
Wahrheit handelt. Jesus versteht das Gesetz als Ausdruck für den

ursprünglichen Gotteswillen, als Doppelgebot der Liebe (Mark. 12,

28-34) und als Schöpfungsgebot (Mark. 10, 1-12). Wenn er das
Gesetz des Moses in Frage stellt (Mark. 10, 5), dann deshalb, weil
es im Kampf gegen das Böse unzureichend ist (Mark. 10, 4:
Scheidebrief). Der Kampf gegen das Böse muß im Zeichen der Eschatologie

neu aufgenommen werden, denn die Schuld des Menschen
und die Herzenshärtigkeit Israels haben sich aufgehäuft. Eschatologie

bedeutet nicht nur Entscheidungsruf, sondern gesteigerten
Kampf (K. Heim). Der Kampf um das Gesetz ist im Neuen Testament

notwendig ein Kampf um das Verständnis des Alten
Testamentes.

8. Es ist Ausdruck letzten Verhängnisses, daß das Satanskind
es meist nicht weiß, wo es wirklich steht; es ist «verblendet». Eine
«Decke» liegt auf ihm (2. Kor. 3, 14f.). Man glaubt, Gott zu dienen
und treibt doch die Werke des Teufels ; man meint, Abrahams Same

zu sein, ja Erbe der Verheißung, und ist in Wirklichkeit
Otterngezücht, Satansbrut. Die Polemik deckt auf, demaskiert. Die
taufwilligen Pharisäer glauben, sich auf Abraham als ihren Vater
berufen zu können (Matth. 3, 9), doch weist ihnen der Täufer nach,
daß sie vom Satan gezeugt sind und darum dem Verderben nicht
entrinnen können. Gott kann an ihrer Statt aus Steinen dem

Abraham Kinder erwecken. Hier wird zwischen äußerer, fleischlicher

Abkunft und innerer, geistlicher Kindschaft unterschieden.
Die «Kinder der Wahrheit» haben nach den Aussagen von Qumran
Gott selbst zum Vater (1 QH 9, 35); sie allein sind die wahre
Bundesgemeinde und Erben der dem Samen Abrahams gegebenen
Verheißung. Wahre Gotteskindschaft ist nicht mit der leiblichen
Abstammung gegeben, sie ist vielmehr geistlicher Art. Sie bedarf

201



so wenig der zeugenden Kraft des Mannes, daß Gott sogar aus
Steinen dem Abraham geistliche Kinder erwecken kann. Die
Auseinandersetzung um die Abrahamskindschaft durchzieht das ganze
Neue Testament. Die von Johannes geschilderte Kampfrede Jesu

(Joh. 8, 3 Iff.) vollzieht sich traditionsgeschichtlich nach den alten
Gesetzen der Täuferüberlieferung. In ihrem Sinne entscheidet sich
der Maßstab der Abrahamskindschaft ausschließlich nach dem
Werk (Matth. 3, 8; Joh. 8, 39). Und doch ist der Kampf gegen das

unzureichende, böse Werk nur ein Ausdruck für die Entscheidung
im Raum der Eschatologie und der Geschichte. Er hat auch seine

überzeitliche Dimension in der Frage der Erwählung Gottes (Rom.
9, 6-13). Nur Gott selbst weiß und bestimmt, wer sein echtes

Kind ist. Beide Dimensionen widersprechen einander nicht, sondern

ergänzen einander.
9. Ein dunkles Gebiet liegt vor uns, wenn wir auf die Geschichte

der Scheltworte hinweisen. Hierher gehört der Vergleich mit dem
unreinen oder verächtlichen Tier wie «Hund» und «Schwein», der
immer wieder auftaucht (Mark. 7,27; Matth. 7,6; Phil. 3,2;
2. Petr. 2, 22). Auch hier stehen wir, wie auch sonst, vor einer
unendlichen Tiefe des jüdischen Reinheits- und Scheidungswillens.
So sprach man zunächst vom Heidentum und seiner Unreinheit;
aber nun erhält dieser Sprachgebrauch im Neuen Testament eine

ganz andere und neue Beleuchtung. Paulus nennt Judaisten oder
Juden, die die Gemeinde Jesu gefährden, «Hunde» und «Zerschneidung»

(Phil. 3, 2). Die Begriffe werden in der Polemik zugespitzt und
verzerrt. Hierher gehört auch der Vorwurf der «Gottlosigkeit», der

ja ganz in der hellenistischen Tradition steht und keineswegs in
den Rahmen der jüdischen und urchristlichen Religionsgeschichte
paßt (Eph. 2, 12). Für den Heiden waren Jude und Christ «gottlos»,

weil sie sich nicht am Staatskult beteiligten. Aber ein derartiger
Begriff mußte neu geprägt werden, wenn er in der biblischen Welt
verwandt werden soll. Die jüdischen Voraussetzungen des Neuen
Testaments spürt man auch noch im Begriff des «Sünders», wie er
etwa in Gal. 2, 15 vorliegt: der Heide ist schlechthin der «Sünder»,
weil er in besonderer Weise in die Welt der «Sünde» verstrickt ist.
Wir haben hier sehr vorsichtig vorzugehen, um den Sachgehalt
des Neuen Testamentes nicht zu zerstören. Es geht dabei nicht um

202



eine Rejudaisierung der neutestamentlichen Botschaft, wohl aber
um das Aufsuchen ihrer altbiblischen Wurzeln. Die Polemik der
Scheltworte diente ja dazu, die notwendige Abgrenzung und Scheidung

vorzunehmen, gefährliche Einflüsse auszuschalten und
unschädlich zu machen. Wir haben für diese ganze Welt so schwer
Verständnis, weil uns unser modernes Religionsverständnis oder
eine unrichtige Darstellung des historischen Christentums einen

Zugang zu diesen Fragen allzuleicht verbaut.
10. Wir haben Scheltwort, Gerichtsrede und prophetische

Weissagung innerhalb der Polemik voneinander zu trennen. So finden
sich in den Synoptikern eine Fülle apokalyptischer Weissagungen,
die in das Problem des Heilsplanes Gottes mit Israel und derMenschheit

hineingehören. Sie werden traditionsgeschichtlich einzuordnen
sein. Es gibt aber auch prophetische Weissagungen, die ganz in
den Verlauf der Geschichte des Judentums und der urchristlichen
Gemeinde gehören. Sie mögen ebenfalls eschatologische Färbung
tragen, aber letztlich sind sie im strengen Sinn geschichtlich
gemeint. Die Evangelisten schauen auf diese prophetischen
Weissagungen als vollzogene Geschichte zurück und denken daran, daß
diese Geschichte die Verkündigung Jesu bestätigt hat. Man denke

nur an die Weissagung der Zerstörung des Tempels, Mark. 13, 1-2,
an die Wehklage über Jerusalem, Luk. 13, 34-35, an die Schilderung

der Katastrophe, Luk. 19, 41-44, und an das Wort des
Verurteilten zu den Töchtern Jerusalems, Luk. 23, 28-31.5 Der Evangelist,

dem Jerusalem auch weiterhin die heilige Stadt bleibt, in
der sich die Urgemeinde sammelt, will die prophetische Weissagung
Jesu als verhüllte Gerichtsrede weitergeben. Der Geschichtsprozeß

5 Es stellt sieh immer mehr heraus, daß die apokalyptische Tradition
von Mk. 13 zwar auf die nahe historische Katastrophe des Judentums
ausgerichtet ist, aber mit dem altjüdischen Material arbeitet, das keineswegs
aus der Anschauung des historischen Hergangs gewonnen wird. Die
Katastrophe der Jahre 66—70 vollzog sich keineswegs nach der Weissagung des
Markus. Luk. 21 dagegen arbeitet das altjüdische Traditionsgut des Markus
bis ins einzelne im Hinblick auf den historischen Hergang um. Er weiß
Bescheid bis in konkrete Einzelzüge über das, was während der Belagerung
Jerusalems vorgegangen ist (Lk. 21, 20). Aber schon Mk. 13 scheidet sich
leidenschaftlich von bestimmten religiösen Bewegungen des Judentums, die
zur Zeit der Katastrophe zur Herrschaft kommen.

203



entspricht dem Wort und Weg Jesu, bestätigt also die Wahrheit
seiner Verkündigung. So weittragend und bedeutungsvoll ist also
das Wort Jesu, daß es den Weg Israels und seiner Gemeinde über
das Kreuz hinaus bestimmt. So metaphysisch der biblische
Wahrheitsbegriff ist, so geschichtsgebunden ist er daneben. Lukas will
sagen, daß der Kampf um diese biblische Wahrheit auch nach dem
Kreuz und nach der Erhöhung Jesu weiterhin ausgefochten wird.
Auch die profane Geschichte ist in sie hineingezogen und erhält
dadurch ihren besonderen Sinn.

Die jüdische Existenz

Grundsätzlich gilt, daß die Heilsbotschaft geschichtlich aus dem
Judentum heraus entstanden ist (Joh. 4, 22), daß in ihr das eigentliche

Erbe der Heilsgeschichte liegt (Joh. 5, 45; 8, 56), daß in ihr
ein ständiges Ringen um Israel mitgegeben ist (Rom. 11, 11 ff.),
daß aber auch die Mitschuld Israels am Kreuz Jesu und die
Verwerfung der Heilsbotschaft durch Israel klar bezeugt wird. Die
Polemik gegen das Judentum darf also nicht der Heilsbotschaft
widersprechen, sondern muß in sie eingeordnet werden. Falsch
wäre der Versuch, die Polemik gegen das Judentum zu einem

Fremdkörper neben dem Evangelium zu machen,wie es oft genug
geschehen ist, oder gar an die Stelle des Evangeliums zu setzen.
Hier liegen entscheidende Fragen der biblischen Theologie und
unseres Verhältnisses zum Judentum, die wieder ernsthaft gesehen
werden müssen. Der Weg zum «christlichen Antisimitismus», der
so verhängnisvoll für viele Kreise des deutschen Volkes wurde,
arbeitet mit einem Mißverständnis der urchristlichen Polemik und
ist eine Schuld vor allem am Evangelium selbst. Der Kern des

Evangeliums ist die Botschaft von der göttlichen Liebe, die die

neue Gerechtigkeit bringt, nicht aber von der göttlichen Vergeltung,
mit der die Gerechtigkeit der christlichen Gemeinde sich identifizieren

könnte.
11. Der eigentliche Polemiker des Neuen Testamentes ist

zweifellos Paulus. Gewiß ist jeder Satz des Neuen Testamentes aus
innerer und äußerer Auseinandersetzung geboren, aber eine aus-

204



geprägte Polemik findet sich vor allem bei Paulus. Er ist der Apostel,
der durch klare Alternativen und durch grundsätzliche Entscheidungen

die Geschichte des apostolischen Zeitalters maßgebend
bestimmt hat, und diese Tatsache schlägt sich auch in seiner Polemik
nieder. Seine Polemik dient dem Schutz und der Förderung seiner
Mission. Sie ist also zweckgebunden und nicht spekulativ. Es
handelt sich auch keineswegs um Übernahme hellenistischer
Propaganda, wie man schon angenommen hat. Gerade die jüdischen
Wurzeln des Paulus sind die Wurzeln seiner Polemik, und um seines

Judentums im Christentum willen wird er in die ständige
Auseinandersetzung mit seinem Volk getrieben. Sicherlich ist der
Verdacht, er fördere das Abfalljudentum in der Diaspora (Apg. 21, 21),
falsch. Er war Vertreter eines heilsgeschichtlichen Universalismus,
nicht eines hellenistischen Kosmopolitismus, der das Judentum
abzulegen sucht. Aber dieser heilsgeschichtliche Universalismus
kommt mit den Formeln der Torafrömmigkeit in heftigen Widerstreit.

Schon die Gleichordnung von Juden und Griechen (Rom.
1, 16; 2, 10), die Bestreitung der Gerechtigkeit auf Grund des

Gehorsams gegen das Gesetz (Rom. 3, 20), die Gleichstellung der
Menschheit unter der Schuld (Rom. 3, 23) sind Zeichen dafür, daß
für Paulus eine neue geschichtliche Situation gekommen ist, die
die bisherige jüdische Existenz nicht nur überholt, sondern bewußt
angreift. Der eschatologische Charakter des Kreuzes Jesu trägt den
verhüllten Angriff auf die jüdische Existenz in sich. Das eigentliche
Mittel der theologischen Beweisführung ist auch jetzt noch das

Schriftzitat, und die schwersten Angriffe gegen das Judentum
werden dem Schrifttum des Alten Testamentes entnommen (Rom.
9, 25ff. ; 10, 19. 21). Aber diese Angriffe auf Israel werden nie ohne
das gleichzeitige Bekenntnis zu Israel, wieder in Form des Zitates,
weitergegeben (Rom. 11, 2f. 26f.). Paulus ist Ankläger und
Fürsprecher zugleich, wie die Propheten des Alten Bundes. Auch die

Auseinandersetzung mit dem Rabbinat (Rom. 2, 17-29) paßt insofern

ganz in die Formen der hergebrachten Polemik, als Paulus
nicht den Anspruch des Gelehrten selbst, sondern seine eschatologische

Ernsthaftigkeit bestreitet: Anspruch und Existenz stimmen

vor Gottes Urteil nicht überein.
Grundsätzlich handelt es sich in Rom. 2, 17-29 wie in der syn-

205



optischen Verkündigung nicht um eine historisch richtige Beschreibung

des Rabbinates6. Das Judentum könnte mit dem gleichen
Recht zurückschlagen und die Diskrepanz zwischen dem christlichen
Anspruch und der christlichen Existenz aufweisen. Tatsache ist
allerdings, daß dort, wo das Gesetz Gottes ernst genommen wird,
das Wissen um diesen Abstand immer wieder entstehen muß. Der
eschatologische Charakter des Kreuzes Jesu Christi nimmt unser
gemeinsames Leid, das an der Unvereinbarkeit von Anspruch und
Existenz entsteht, ernst. Es gehört zum Vollklang des Evangeliums,
daß durch die Kraft des Evangeliums die Diskrepanz nicht
aufgehoben, sondern überwunden wird. Es ist aber die bleibende Aufgabe
des Judentums, das Christentum auf jede unechte Überwindung
dieses Abstandes aufmerksam zu machen. Ein Christentum, das

nicht mehr um die Diskrepanz weiß, weiß auch nicht mehr um
die Hoheit des Gesetzes Gottes. An der Exegese von Rom. 2, 17-29
muß sich das rechte Verständnis der paulinischen Mission bewähren.

Wichtig ist in diesem Zusammenhang der Unterschied zwischen
dem «verborgenen» und dem «offenbaren» Juden, zwischen der
Beschneidung des Herzens im Geist und der des gesetzlichen
Buchstabens. In diesem Abschluß Rom. 2, 29 liegt der Höhepunkt des

ganzen Abschnittes. Es kommt Paulus auf das rechte Jude-Sein

an, und dieser Name «Jude» bleibt auch für ihn ein Ehrenname.
Der verborgene Jude ist der wahre Jude, während der offenbare
Jude vor dem eigentlichen Anspruch des Jude-Seins versagt. Inneres
und Äußeres, Verborgenes und Offenbares müssen übereinstimmen

6 Gemeint ist, daß derartige polemische Schemata, wie sie sich vielfach
im Neuen Testament finden, nicht eine ausreichende und historisch beweisbare

Beschreibung eines allgemeinen Tatbestandes wiedergeben. Das Judentum

wird sich daher immer dagegen wehren, in den urchristlichen Schriften
ein historisch gültiges Bild des Rabbinates oder des Pharisäismus
wiederzufinden. Es liegen Züge im Rabbinat und im Pharisäismus, die in der
urchristlichen Polemik nicht zu Worte kommen, und das gültige Geschichtsbild

muß daher immer wieder aufs neue erarbeitet werden. Es ist auch
nicht gut, daß in christlichen Kreisen oft ein falsches Bild vom Pharisäismus
verbreitet ist. Das bedeutet aber keineswegs, daß die eschatologisch
bestimmten Anklagen des Neuen Testamentes unberechtigt wären. Die
Verkündigung Jesu und das Ereignis seines Kreuzes sehen den Menschen oft
anders, als er sich selbst sieht. Nur ist diese Erkenntnis nicht einfach identisch

mit dem, was wir Menschen unter anderen Gesichtspunkten sehen.

206



(Joma 72b Str. B. III 124). Im Konfliktsfalle entscheidet aber
das Innere, das Verborgene als die Stätte des Geistes Gottes, der
Trennung zwischen Gott und Nichtgott. Der paulinische Gegensatz:

Geist-Buchstabe, der alttestamentliche, nicht hellenistische
Grundlagen hat, führt mitten hinein in die Auseinandersetzung
zwischen Judentum und Christentum.

12. In der Auseinandersetzung mit dem Judentum ist die These

entscheidend, daß das Gesetz nicht imstande sei, Leben zu spenden
oder Gerechtigkeit zu geben (Rom. 7, 10). Daß es Erkenntnis der
Sünde bewirke, daß es Zorn Gottes hervorrufe, daß es

hineingedrungen sei, sind ursprünglich polemische Thesen, die der rabbi-
nischen Lehre entgegengesetzt sind. Aber auch diesmal gilt, daß
alle polemischen Thesen eingeklammert werden durch eine These,
die den Ausgangspunkt des Judentums bejaht: «Das Gebot ist
heilig, gerecht und gut» (Rom. 7, 12). Also auch bei Paulus läßt
sich das Grundgesetz der Verkehrung ins Gegenteil immer wieder
aufweisen, das ein Grundgesetz der Polemik in der Religionsgeschichte

ist. Für Paulus ist das Gesetz der Mittelpunkt des alten
Äons, Christus bzw. der Geist aber Mittelpunkt des neuen. Paulus
denkt von Jesus Christus als der entscheidenden Gottesoffenbarung
des neuen Äons her, also muß seine Gesetzeslehre in der
Auseinandersetzung mit dem Judaismus notwendig antithetische Züge
annehmen. Typisch ist daher sein Satz: «Denn wenn durch das
Gesetz Gerechtigkeit erreicht worden wäre, dann wäre Christus
umsonst gestorben» (Gal. 2, 21).

13. Am bekanntesten ist innerhalb der Polemik des Paulus sein
hartes Urteil 1. Thess. 2, 14-16, weil man in ihm sogar Töne des

antiken Antisemitismus mithören zu können meinte. Er behauptet,
daß die Juden «allen Menschen feindlich seien». Aber dieser Zug
ist eingebettet in die beiden anderen Sätze, daß sie Gott nicht
gefallen und daß sie hindern, den Heiden das Evangelium
auszurichten, damit sie gerettet werden. Die Heilsgeschichte Israels wird
polemisch in eine Unheilsgeschichte verwandelt, so daß auch hier
das Gesetz der Verkehrung ins Gegenteil erkennbar wird. Die
Menschenfeindlichkeit des Judentums ist bei Paulus deutlich
erkennbar im Motiv der Feindschaft gegen die Heidenmission. Der

ganze Zusammenhang von 1. Thess. 2, 15-16 ist aber nichts anderes

207



als die Weiterführung eines alten polemischen Schemas gegen die

Halsstarrigkeit Israels (vgl. Luk. 13, 34 Par.).
14. Eine gleiche Schärfe erreicht die Polemik der Johannesoffenbarung

gegen das Judentum. In zwei Sprüchen wird hier polemisch
der Ehrenname des Jude-Seins dem Judentum abgesprochen und
sein Anspruch, Synagoge Gottes zu sein, in das Gegenteil verkehrt :

sie sind Synagoge des Satans (Olf. 2, 9; 3, 9). Wenn behauptet wird:
«Sie lügen» (3, 9), dann liegt in dieser Behauptung wieder die

Diskrepanz zwischen Anspruch und Wirklichkeit. Wir haben also

auch hier das Weiterwirken alter jüdischer Polemikgesetze vor uns,
die auf keinen Fall mißverstanden werden dürfen.

15. Ein weiteres Problem entsteht im Auftauchen der 'polemischen

Geschichtslegende, die ebenfalls nach dem Gesetz der Verkehrung

aufgebaut ist. Der Gegner lehnt einen ursprünglichen Bericht
ab und verkehrt ihn in sein Gegenteil. Vor allem das erste Evangelium

läßt immer wieder die polemische Geschichtslegende
durchschimmern und wehrt sich durch seinen neu geformten apologetischen

Bericht. Dabei ist zu beachten, daß die polemische Legende
sich vor allem gegen solche christlichen Stoffe wendet, die dem
Judentum anstößig sind (vgl. den Stammbaum Jesu Matth. 1,

2-16; Auferstehungserzählung: Matth. 28, 11-15). Die polemische
Legende soll durch die Apologetik überwunden und überboten
werden. Dieser Prozeß ist deshalb wichtig, weil die Apologetik
notwendig steigert und ausmalt. Vor allem der Anfang und der Ausgang
der Geschichte Jesu werden durch Polemik entstellt und durch Apologetik

überboten.

Der Scheidungsprozeß

Äußerste Konsequenz der gegenseitigen Polemik ist der
Scheidungsprozeß, auf den man vor allem zu achten hat. Auch die

endgültige Trennung vollzieht sich im Rahmen uralter Traditionen
und ihrer Geschichte. Urbild der Scheidung ist Israels Auszug aus

Ägypten, und immer wieder rufen die Frommen der jüdischen
Geschichte zu einem erneuten Exodus, einer Scheidung von der
Sünde. Vor allem mit der Makkabäerzeit beginnt ein neuer
Abschnitt in der Geschichte der «Auszüge» (vgl. l.Makk. 2,29-38).

208



Die Männer von Qumran vollziehen ihre Separation in der Form
eines neuen, heilbringenden Exodus. Er führt wie der mosaische

aus dem Wohnbereich der Männer der Verkehrtheit in die Wüste
(1 QS 8, 13) und damit in ein neues Leben der Entbehrung. In
der Wüste wird das neue, heilige Lager der eschatologischen
Gemeinde errichtet; es bildet inmitten des befleckten Landes eine
Oase der Reinheit (1 QS 8, 5f.). Der wirtschaftliche Verkehr mit
der Umwelt wird beschränkt bzw. verboten: wer sich nicht vom
Bösen trennt und Buße tut, bleibt unrein in allen seinen Taten, so
daß man weder an seiner Arbeit noch an seinem Vermögen Anteil
haben darf. So hat die Autarkie des Klosters ihren theologischen
Hintergrund (1 QS 5, 15f.).

16. Die neutestamentliche Auszugs- und Absonderungstradition
beruft sich auf Jes. 52, 11-12. Schon Paulus zitiert diesen biblischen
Zusammenhang in einer Zitatenkollektion, die von der eschatologischen

Annahme des Volkes handelt (2. Kor. 6, 16-18). Der
Briefabschnitt, in den diese Zitate eingesprengt sind, dürfte nach Form
und Inhalt der Sekte von Qumran sehr verwandt sein (2. Kor.
6, 14—7, 1). Allerdings verlangt Paulus keinen Exodus im
wörtlichen Sinn, sondern eine geistliche Scheidung, eine Reinigung:
Heiligung. Der gleiche Exodus wird von einer Himmelsstimme in
Off. Joh. 18, 4ff. befohlen, wo das drohende Strafgericht über das

gottlose Babel die Gemeinde Gottes gefährdet. Sie darf sich nicht
an den Sünden Babylons beteiligen, sondern muß «ausziehen», um
nicht selbst von den eschatologischen Plagen Gottes getroffen zu
werden. Tatsächlich hat ein derartiger Exodus immer wieder auch

zu einer äußeren Scheidung vom Gegner und zu einer Flucht in ein
fremdes Land oder in eine andere Stadt geführt.

17. Die paulinische Mission berichtet ausdrücklich von
Scheidungsprozessen, die von christlicher Seite ausgehen. Vor allem
scheinen Lästerungen scheidende Kraft gehabt zu haben (Apg.
13, 45f. ; 18, 6ff. ; 19, 8ff.). Offenbar vollzieht sich diese Scheidung
unter einer offiziellen Erklärung und entsprechendem Ritus (vgl.
Apg. 18, 6). Interessant ist die Neuformung des christlichen Kultus
und Ritus in Anlehnung und Scheidung von der Synagoge, wie
sie in allen urchristlichen Schriften wiederkehrt (vgl. etwa Did.
8, 1). Alle derartigen Beobachtungen haben aber nur dann einen

209



Wert, wenn man sie in ein geschlossenes Geschichtsbild hineinstellen

kann, das die Verselbständigung der christlichen Gemeinde

gegenüber dem Judentum zu beschreiben vermag. Sicher ist, daß

wir es hier mit einem langwierigen Prozeß zu tun haben, der
verschiedene Stadien durchlaufen hat. Kein einzelnes Ereignis als
solches brachte die Entscheidung, wohl aber fügte es sich in einen

Geschichtsprozeß, der sehr verwickelte Fragen in sich trägt.
18. Das Judentum hat von Anfang an ein Jesusbild besessen,

das ihm anstößig war. Die Evangelien lassen keinen Zweifel daran
aufkommen, daß der Kampf gegen Jesus von Nazareth aus letzten
glaubensmäßigen Bindungen heraus geführt wurde. Die gegenseitige
Diffamierung war von Anfang an mitgegeben, ist also wohl nicht
erst nachträglich hinzugewachsen. Es wäre aber ein verhängnisvoller

Trugschluß, wollte man auf diesen Diffamierungen ein
entsprechendes Geschichts- und Religionsbild aufbauen. Sie sind nichts
anderes als die Folgen der polemischen Schemata, die eine derartige
Auseinandersetzung mittragen. Metaphysische und mythische
Denkformen waren außerdem von Anfang an mitbeteiligt und
haben den Weg der Geschichte ebenfalls erschwert. Und doch dienen
sie einer Wahrheitsfrage, die in die letzten Tiefen der menschlichen
Existenz hinabreicht.

Zunächst scheint es so, als würden nur dann rechtliche
Reaktionen der Synagoge erkennbar, wenn bestimmte urchristliche
Provokationen vorhergehen. Soweit die Urgemeinde sich in die Grenzen
der Synagoge einfügt, bleibt sie unbehelligt, vermag sie sogar
Fortschritte zu machen. Tritt sie aber missionarisch und polemisch
heraus, dann müssen auch rechtliche Gegenmaßnahmen hingenommen

werden. Altertümlich klingt die Fassung von Luk. 6, 22:
«Selig seid ihr, wenn die Menschen euch hassen und wenn sie euch
absondern und schelten und euren Namen als einen bösen
ausrufen wegen des Menschensohnes.» Vier Maßnahmen werden dicht
nebeneinander erwähnt, von denen je zwei enger zueinanderge-
hören: hassen und absondern, schelten und den Namen als einen
bösen ausrufen. Es handelt sich dabei nicht um den Synagogenbann,

sondern um die Ausstoßung aus der Synagoge. Verwandt
ist die Weissagung Jesu nach Joh. 16, 2. Ja, es gibt sogar die

Tradition, daß ein derartiges Ausschlußverfahren schon zu Jesu

210



Lebzeiten bestanden hat (Joh. 9,22; 12,42). Diese Schriftstellen
rechnen mit einer erheblichen Verschärfung der palästinischen
Situation. Das Bekenntnis zum Menschensohn bzw. zum Messias
Jesus von Nazareth führt zum rechtlichen Ausschluß. Noch ernster
sind die prophetischen Weissagungen Mark. 13, 9-13; Matth. 10,

17-22. Sie passen keineswegs in die Zeit des jüdischen Aufstandes
oder in die Zeit nach der Katastrophe, obwohl sie zur Zeit der
Abfassung der Evangelien wieder erneute Bedeutung gewinnen. Die
Zeit des Aufstandes und des Exodus nach Pella bedeutet ein weiteres
Stadium in der Geschichte der Trennung der Gemeinde von der
Synagoge. Zum Ausschlußverfahren der Synagoge gehört auch die
Geschichte der 12. Bitte des Schemone Esre: «den Abtrünnigen
sei keine Hoffnung und die freche Regierung mögest du eilends
ausrotten.. Gepriesen seist du Jahwe, der Freche beugt.. .7.» Die
Ausstoßung aus der Synagoge ist nicht nur rechtlich, sondern
allgemein menschlich eine völlige Scheidung. Tos. Chullin 2, 21 ff.
verlangt: «Man soll ihnen (den Christen) nichts verkaufen hoch etwas

von ihnen kaufen; nichts von ihnen borgen und nichts von ihnen
leihen ; ihre Kinder soll man kein Handwerk lehren ; man soll sich
nicht von ihnen heilen lassen, weder in Vermögensangelegenheiten

7 Mit der Katastrophe des jüdischen Krieges, die das Urchristentum
gleichfalls trifft, werden auch die offiziellen Trennungslinien von den
verschiedenen Gruppen der «Minim» schärfer. Man weiß nicht, wann die 12.

Bitte des Schemone Esre entstanden ist. Sicher ist, daß sie eine Formulierung

Samuels des Kleinen ist und daß sie durch R. Gamaliel II. nach 70

in die Liturgie der Synagoge aufgenommen wurde. Die Bitte war dazu da,
um das Judenchristentum aus der Synagoge auszuschließen. Verwünschungen,

Fluchformeln und Scheltworte werden immer mit dem Ausschluß aus
der Synagoge verbunden sein. Es ist höchst wahrscheinlich, daß die Ana-
thema-Formeln 1. Kor. 12, 3 und Rom. 9, 3 auf sehr konkrete Vorgänge
zurückweisen. Vgl. zum Ganzen I. Elbogen, Der jüdische Gottesdienst in
seiner geschichtlichen Entwicklung, 2. Aufl. 1924, S. 36ff. I. Elbogen rechnet
mit einer «allmählichen Spannung» zwischen Judentum und Judenchristentum

und einer entsprechenden Entwicklung des Christentums. Auch sei
ein politisches Motiv im Spiel : man suchte auf seifen des Christentums die
Römer für sich zu gewinnen und klagte daher die früheren Glaubensgenossen
an. Tatsächlich könnte man in den Evangelien ein Zeugnis dafür sehen,
daß die Christen an der Sache der Zeloten immer imbeteiligt waren. Eine
antijüdische Haltung dagegen will wohl kein Evangelium einnehmen.

211



noch bei einem Leibesschaden.» Es folgt dann die Geschichte von
R. Eleasar ben Dama, der zu Jakob aus Kepher Sama (Sichnin in
Galiläa? Tos. Chullin 2, 24) schickt, um im Namen Jesu, des Sohnes

Panteras, geheilt zu werden. Bevor es zur Heilung kommt, stirbt
der Rabbi und rettet damit nach dem Spruch R. Ismaels sein

ewiges Heil.

Ergebnis

Polemik und Scheidung sind gefährliche Waffen im Leben von
Kirche und Synagoge. Ihr Gebrauch führt in die tiefsten Fragen,
aber auch Abgründe der menschlichen Existenz. Nicht dadurch,
daß wir sie verwerfen, ist unser Weg heute gesichert, sondern
dadurch, daß wir sie rein erhalten, das heißt vor dem
Wahrheitsverständnis der Schrift immer wieder prüfen. Das Christentum
aber muß sich bewußt sein, daß der Weg aus dem Judentum heraus
niemals zur Zerstörung seiner alttestamentlichen Wurzeln führen
darf, denn damit würden die Wurzeln des Glaubens selbst
angegriffen. Trotz aller Polemik bleibt das Grundmotiv des Begriffes
Jude eine Anerkennung durch die Schrift, die niemals vergessen
werden darf. Vor allem aber hat das Zeugnis von der Liebe Gottes
zu den Menschen über alles glaubensmäßige Abgegrenztsein hinaus
sich selbst immer wieder aufs neue zu bewähren.

212


	Polemik und Scheidung : eine biblische und religionsgeschichtliche Studie

