
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 15 (1959)

Artikel: Sabbat und Sonntag

Autor: Szabó, Andor

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961649

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961649
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


zu durchdenken. Sein Buch ist ein einhelliges Zeugnis dafür, daß
das letzte Verständnis des Paulus nur dem aufgeschlossen sein

kann, dem das Geheimnis Christi offenbar geworden ist. Nur von
da aus wird die letzte entscheidende Antwort gegeben werden
können, ob bei dem Apostel gottgegebenes Verständnis oder das

«Mißverständnis» die letzte Wurzel ist für seinen Satz, daß Christus
des Gesetzes Ende und Ziel ist.

SABBAT UND SONNTAG

Von Andob Szabö, Hencida (Ungarn)

In einem in Ungarn erscheinenden Calvin-Kalender wurde der
Sonntag schon seit einigen Jahren als der siebente Tag angegeben.
Diese Auffassung hat hier eine Tradition. Ihr biblischer Grund ist
das 4. Gebot, wonach : «... der siebente Tag ist ein Ruhetag, dem
Herrn, deinem Gott, geweiht1» (Ex. 20, 10). Demgegenüber stellt
unsere Studie auf Grund biblisch-heilsgeschichtlichen Überlegungen

die Gültigkeit des «ersten Tages der Woche» heraus. Diese
Studie erschien zuerst ungarisch2, wir aber halten es für nützlich,
sie auch in deutscher Übersetzung erscheinen zu lassen, denn sie

enthält einige, bisher nicht genug berücksichtigte biblische und
historische Gesichtspunkte.

Der Sabbat im Alten Testament

Die auf den Sabbat bezüglichen bedeutenden alttestamentlichen
Abschnitte können wir in zwei Gruppen teilen3. Die eine Gruppe
ist mit der Ruhe Gottes, die andere ist mit der Ruhe des Menschen,

1 Die Zitate sind aus der Zürcher Bibel genommen.
2 Reformdtus Egyhâz, 1959/11/Nr. 7, S. 136—139.

161



ja sogar mit der der Tierwelt und im Fall des Sabbatjahres auch
mit der Ruhe des Landes, des Ackers, das heißt mit der der ganzen
Schöpfung verbunden. Die eine gehört zu der sogenannten
priesterlichen, die andere zu der sogenannten deuteronomistischen
Quelle. Nehmen wir uns die wichtigen Stellen vor.

Gen. 2, 1-4 a. — Wir hören hier von Gottes Ruhe. Aber diese

Ruhe ist keine Zugabe zu dem sechstägigen Werk. Wenn wir den
Text gründlicher betrachten, lesen wir überrascht, daß Gott das

Werk der Schöpfung «am siebenten Tage» — und nicht am sechsten,

wie in der LXX steht — vollendet hat. An demselben Tag
ruhte Gott von all seinen Werken und er segnete und heiligte sie.

Ferner lesen wir hier nicht die bisher wiederholte Klausel: «und
es ward Abend und ward Morgen»; also der siebente Tag ist offen

vor der Zukunft, für das Eschaton; er wartet auf die künftigen
Heilsgüter4. Das Ziel der Schöpfung liegt nicht in sich selbst,
sondern in der Ruhe Gottes. Hier lesen wir noch nichts darüber, daß
der Ruhetag auch für die Menschen verordnet sei ; in der Tat hören
wir vom Sabbat nichts bis zu der Gottesoffenbarung am Sinai.
Doch dürfen wir den Sabbat so auffassen, daß der Ruhetag auch
für den Menschen eine Möglichkeit im Bunde war, in der der Mensch
schon drin stand, aher er konnte daraus auch austreten. Die
«Heiligung» bedeutet «Absonderung», so hat der Sabbat schon bei der

Schöpfung einen Vorgeschmack des Bundes. Die Segnung und
Heiligung des siebenten Tages bedeutet die Segnung und Heiligung
des ganzen siebentägigen Werkes und jedes der sieben Tage. Im
«Teil» wird das «Ganze», als pars pro toto, gesegnet.

Ex. 20, 8-11. — Daß wir von dem siebenten Tage bis zu dem
Verhallen der «zehn Worte» am Sinai nichts hören, hat seine

Erklärung darin, daß der Mensch wegen des Sündenfalls an der
Ruhe sich nicht beteiligen darf, ja daß sogar die Ruhe Gottes

gestört wurde. Die am siebenten Tage gesegnete Schöpfung, der
Kosmos, ist wegen des Falles des Menschen auch aus dem Bund
ausgefallen. Die Gottesoffenbarung am Sinai, das vierte «Wort»
oder Gebot, ist Gottes Gnade. Gott stellt den zerstörten Bund her ;

3 Ernst Jenni, Die theologische Begründung des Sabbatgebotes im AT,
1956. Rezension: G. Pidoux, Theol. Zeitschr. 1958, S. 139/140.

4 G. v. Rad, Das erste Buch Mose, ATD, 1953, S. 48/49.

162



die Heiligung des Sabbats ist ein organischer Teil des Bundes

(Ex. 31, 13). In diesem Bund vertritt Israel die ganze Menschheit,
den ganzen Kosmos. Die Heiligung des Sabbats bedeutet die
Heiligung jedes Tages, des ganzen Lebens und Gottes totalen
Anspruch auf den Menschen. In der sechstägigen Arbeit und in
der Heiligung des siebenten Tages wird Israel Mitarbeiter Gottes;
denn Gott stellt das Werk und die Ruhe Israels in Zusammenhang
mit seinem Rhythmus in der Schöpfung. So wie der siebente Tag
der Schöpfung die Vollendung der sechs vorhergegangenen Tage
ist, so blickt die Gemeinde des Alten Bundes an diesem Tage auf
die Vollendung hin. Denn an diesem Tage läßt Gott dem wegen
des Sündenfalls unter dem Fluch stehenden Geschöpf die verlorene

Schöpfungs-Ordnung, das Paradies schmecken, wo der Mensch mit
dem Mitmenschen, der Mensch und die Tierwelt nebeneinander im
Frieden lebten. Deshalb finden auch der Sklave, die Sklavin, der

Fremdling und das Vieh Ruhe an jenem Tage5. Aber die Sabbatruhe

ist nicht nur eine nach der Vergangenheit, nach dem Verlorenen

seufzende Resignation, sondern sie ist zur gleichen Zeit ein
Teilhaftigwerden an Gottes erlösendem Werk. Sie ist ein Vorzeichen
der vollen Erlösung, des jôm Jahwäh. Den unter dem Joch leidenden
Schwachen (Sohn, Tochter, Sklave, Sklavin, Fremdling, Vieh) ist
der Sabbat eine Verheißung, ein Vorgeschmack der zukünftigen,
entzeitlichen Sabbatruhe. Besonders die deuteronomische Quelle
(Deut. 5, 14b; Ex. 23, 12) betont stark die Gesichtspunkte der
Erlösung. Die Wiederholung der Gesetzgebung gibt sogar einen
neuen Grund der Sabbatruhe: «Und sei dessen eingedenk, daß du
Sklave gewesen bist im Lande Ägypten und daß der Herr, dein
Gott, dich von dannen herausgeführt hat mit starker Hand und
ausgerecktem Arm. Darum hat dir der Herr, dein Gott, geboten,
den Ruhetag zu halten» (Deut. 5, 15). Dieser soteriologisch-escha-
tologische Charakterzug vereint sich mit dem sozialen Inhalt. In
Ex. 23, 12 ist das «Aufatmen» des Sklaven und des Fremdlings
der Beweggrund der Ruhe.

Dieselben Charakterzüge hat auch das sogenannte Sabbatjähr,
in dem neben dem Menschen und der Tierwelt auch das Land, der

5 Hellmuth Frey, Das Buch der Verbindung Gottes mit seiner Gemeinde.

Kap. 19—24 des zweiten Buches Mose, Stuttgart 1957, S. 47—50.

163



Acker miteinbezogen wurde. Es ist eine Waffenruhe zwischen dem
Menschen und seinem Mitmenschen, dem Menschen und der Tierwelt,

dem Menschen und dem Acker, auch zwischen der Tierwelt
und dem Acker. Offensichtlich ist die messianische Färbung dieses

Zitats: «Sechs Jahre sollst du dein Land bestellen und seinen

Ertrag einsammeln. Im siebenten Jahre aber sollst du es brach
liegen lassen und freigeben, damit die Armen deines Volkes sich
davon nähren können; und was übrigbleibt, mag das Wild des

Feldes fressen» (Ex. 23, 10.11). Doch wie sehr diese nur ein
Vorgeschmack der Ruhe Gottes und der endzeitlichen Ruhe sind, zeigt
der Umstand, daß der Sabbat des Alten Bundes mit dem Kult
verbunden wurde, der auch seinerseits mit seinem Tag für Tag
sich wiederholenden Opfer nach der Vollendung schreit.

Das intertestamentale Judentum brachte den Sabbat aus diesem
erlösenden, messianischen Rahmen ganz heraus und machte ihn
zu einer fast unerträglichen Last. Die Symptome dafür werden
sich schon vor dem Exil bemerkbar gemacht haben, denn die
Propheten haben schon deutlich gegen diese Art gekämpft (z. B.
Jes. 1, 13; 28, 10.12).

Jesus und der Sabbat

Die Sabbatkonflikte Jesu sind uns aus den Evangelien bekannt.
Auf Grund derselben können wir die Auffassung Jesu vom Sabbat
in vier Punkte zusammenfassen.

1. Jesus hat die ganze Sabbatfrage einer höheren, mit seiner

Sendung ganz eng in Zusammenhang stehenden, auch im Alten
Testament wurzelnden, messianischen Prophétie untergeordnet.
«Der Geist Gottes des Herrn ruht auf mir, dieweil mich der Herr
gesalbt hat; er hat mich gesandt, den Elenden frohe Botschaft
zu bringen, zu heilen, die gebrochenen Herzens sind, den Gefangenen
Befreiung zu verkünden und den Gebundenen Lösung der Bande,
auszurufen ein Gnadenjahr des Herrn. ..» (Jes. 61,2). Als Jesus,
nachdem er diese Prophétie in der Synagoge von Nazareth
vorgelesen hatte, sagte: «Heute ist dieses Schriftwort erfüllt vor euren
Ohren (Lk. 4, 21), hat er damit auch verkündet, daß das «Gnadenjahr

des Herrn» in seiner Person und mit seinem Dienst angefangen

164



habe. Dieses «Gnadenjahr» ist eigentlich das Jahr, das als das

fünfzigste dem Hall- oder Jobeljahr siebentes Sabbatjahr,
oder sieben mal siebentes Jahr) folgt (Lev. 25, 8-55). Zu dem
siebenten Sabbatjahr kommt ein achtes (25, 22) Jahr! Diesem
Zusammenhang hat man, unserer Meinung nach, bisher nicht
genug Aufmerksamkeit zugewandt, doch im Lichte dieses

Zusammenhanges können wir die Bergpredigt, genauer den Abschnitt
vom Sorgen (Mt. 6, 26!), die Brotwunder, das Ährenessen der

Jünger (Mk. 2, 23-28), vielleicht auch die Gütergemeinschaft der
Urgemeinde, besser verstehen. Wahrscheinlich können wir auch die
Tatsache von hier aus verstehen, daß die Synoptiker über die

Tätigkeit Jesu so berichten, als ob sie nur die Zeitdauer eines

Jahres gehabt hätte, wogegen das Johannesevangelium berichtet,
daß Jesus an drei Passah teilgenommen habe.

2. Demzufolge fand Jesus den wahren Sinn des Sabbats im
Heilen und in der Lösung aus jeglichem Gebundensein (Lk. 13, 16).
Für Jesus ist der deuteronomische, soziale Sinn des Sabbats fast
alleinherrschend: «Der Sabbat ist um des Menschen willen geschaffen
worden und nicht der Mensch um des Sabbats willen» (Mk. 2, 27).
Das sagte Jesus gerade beim Ährenessen der Jünger!

3. Jesus bekennt sich als ein Herr über den Sabbat (Mk. 2, 28).
4. Nicht als ob Jesus von der Ruhe Gottes nicht Kenntnis

genommen hätte, aber er meint, daß diese Ruhe durch Sünde, Krankheit

und Tod gestört wurde, darum sagte er gerade nach einer
Heilung am Sabbat: «Mein Vater wirkt bis jetzt, und ich wirke
auch (Joh. 5, 17). 0. Cullmann hat recht, wenn er sagt6, daß es

sich hier nicht einfach um eine creatio continua handelt, sondern
daß Gott sein die Sünde beschränkendes, verurteilendes,
verzeihendes Offenbarungshandeln, offenbar vom Sündenfall an, dauernd

betätigt hat, und Jesus ist darin sein Mitarbeiter. Wenn dem so

ist, dann können wir die Worte Jesu in dem Sinne verstehen, daß

es keine wahre Ruhe, keinen wahren Sabbat geben kann, solange es

Sünde, Krankheit und Tod gibt! Das «bis jetzt» bedeutet, daß die

Heilsgeschichte ihre entscheidende Wende erreicht hat. Auch der
Sabbat, als ein Teil des Heilswirkens Gottes, erreicht sein Ziel in

6 O. Cullmann, «Sabbat und Sonntag nach dem Johannesevangelium »,

In memoriam E. Lohmeyer, Stuttgart 1951, S. 127—131.

165



der Person, in dem Dienst, in Tod und Auferstehung Jesu. Gottes

gestörte Ruhe ist im Begriff, wieder hergestellt zu werden.

Der Sabbat im Hebräerbrief

Der Verfasser des Briefes knüpft seine Gedanken in 4, 1-11 an
die Verse 7. 8. 11 von Psalm 95. Nach ihm war Gottes Ruhe von
der Schöpfung an vorhanden, aber Israel hat wegen seines
Ungehorsams in diese nicht hineingehen dürfen. Obgleich Josua es in
das verheißene Land eingeführt hat, hat David doch von einer
anderen Ruhe gesprochen, die bei dem Hören auf die Stimme
Gottes, als eine Antwort darauf, in der Reue des Herzens schon
«heute» beginnt. Dann ruht man von seinen Werken. Also beginnt
dieser «wiederum bestimmte Tag», dieser «andere» Tag schon hier
in der Ruhe des Glaubens, aber sie wird die Vollendung nur an
jenem «andern, spätem Tage» erreichen, den wir nur in der
Verheißung haben, jedoch müssen wir uns «eifrig bemühen, in jene
Ruhe einzugehen».

Der Brief richtet sich an in ihrem Glauben wankende
Judenchristen, die sich auch wegen des Sabbats geängstigt haben konnten

; sie sagten, wie man es aus dem Brief sehen kann, daß sie keine
Sabbatruhe haben. Der Brief will diese Judenchristen überzeugen :

«also bleibt dem Volke Gottes eine Sabbatruhe übrig» (4, 9!)
Der Verfasser löst die pharisäischen, gesetzlichen Sabbaterklärungen

ganz auf und gibt ihnen einen soteriologisch-eschatologischen
Sinn. Die Ruhe beginnt schon «heute» im Hören des Wortes und
im Gehorsam ihm gegenüber. Jener «andere, spätere Tag» (4, 8)

ist immer das «Heute». Doch geht es hier nicht um einen vorsichtigen
Hinweis auf den sich schon formenden «ersten Tag der Woche»?!

In der Urkirche gibt es für das Problem des Feiertages drei Lösungen.

Das Problem war dort akut, wo in den Gemeinden auch
Judenchristen in großer Anzahl vorhanden waren. Diese drei
Lösungen sind: 1. der Sabbat, 2. eine Mittellösung: jeder Tag ist
gleich (Rom. 14, 5), 3. der erste Tag der Woche. Unser Brief steht
zwischen den zwei letzteren Lösungen, nur der Verfasser ist
vorsichtig, weil er Judenchristen überzeugen möchte.

166



Die Entstehung des « ersten Tages der Woche »

Der Festtag bedeutet für die Christen in den ersten Zeiten gar
kein Problem. Sie nahmen in Jerusalem an den Zusammenkünften
im Tempel ganz so teil, wie die Juden, nur daß sie in der Halle
Solomos scheinbar eine Sondergruppe bildeten (Apg. 5, 12). Die
Sabbatfrage trat deshalb nicht schärfer hervor, weil 1. die Urge-
meinde größtenteils von jüdischer Herkunft war, 2. sie kamen
tagtäglich zusammen und 3. sie dachten die Parusie als sehr nahe
bevorstehend.

Der Bruch mit dem Sahbat als solchem kann schon sehr früh,
wahrscheinlich nach der Steinigung des Stephanus, geschehen sein.

Auf den Missionsreisen des Paulus ist die Verbindung damit nur
noch formell. Paulus geht am Sabbat in die Synagoge (Apg. 13, 14;
16, 13; 17, 2) aus dem praktischen Gesichtspunkte heraus, daß er
die Juden dann und dort versammelt finde und so ihnen das
Evangelium verkündigen kann. Wir finden in den Paulusbriefen nur
einige Hinweise darauf, daß es zwischen den Judenchristen und
den Heidenchristen auch in der Sache des Sabbats einen starken
Gegensatz gegeben hat. Der Römerbrief spricht solche Menschen,
die «einen Tag anders als den andern» beurteilen. Zwischen der
Partei für den Sabbat und der Partei für den ersten Tag der Woche
standen die, die jeden Tag gleich beurteilten (14, 5. 6). Der Apostel
redet hier vorsichtig, was wir — die Lage der römischen Gemeinde
und den Reiseplan Paulus' kennend — verstehen können.
Demgegenüber aber verurteilt er anderswo scharf die gesetzlichen
Streitigkeiten wegen der Tage (Gal. 4, 10). Er sagt ausdrücklich,
daß der Sabbat und andere Dinge damit «nur ein Schatten des

Zukünftigen sind, des Christen eigentliches Wesen aber gehört
Christus an» (Kol. 2, 16. 17). Und dort, wo es in der Gemeinde
keine bedeutende judenchristliche Gruppe gegeben hat, bestimmte
er den ersten Tag der Woche für die Zusammenkünfte, für Belehrung

und Sammlungen, auch um das Brot zu brechen an — —
(Apg. 20, 7; 1. Kor. 16, 2).

Das Allgemeinwerden des ersten Tages der Woche wurde durch
die folgenden Faktoren begünstigt: 1. Die Zerstörung Jerusalems,
damit die Erlahmung des geistigen Zentrums des Judentums.

167



2. Das Judenchristentum, das doch zwischen dem Christentum
und Judentum eine Verbindung war, wurde starr und hat deshalb
seine Bedeutung langsam verloren; es verschwand bald ganz.
3. Die Parusie verzögerte sich, so mußte man nicht nur den Kanon,
sondern auch die Frage des Gottesdienstes regeln. Folglich 4.
bildete sich die Liturgie der Urkirche aus. Endlich 5. die im Römerreich

allenthalben sich verbreitende Christenheit strebte sich
bewußt dem Anschein zu begegnen, daß sie nur eine Sekte des Judentums

wäre.

Die Auferstehung Jesu und der Gottesdienst der Urkirche

Schon die Synoptiker betonen übereinstimmend, daß Jesus am
ersten Tage der Woche auferstanden ist (Mt. 28,1; Mk. 16,2;
Lk. 24, 1). Aus diesem Gesichtspunkt heraus haben die johanne-
ischen Schriften eine erhebliche Bedeutung. Diese sind nach der

Zerstörung Jerusalems entstanden und sowohl das Evangelium
als auch die Apokalypse haben enge Verbindung mit dem damaligen

christlichen Gottesdienst. Das Johannesevangelium betont
auch, daß Jesus am ersten Tage der Woche auferstanden ist (20, 1).

Es ist ganz auffallend, daß die Bezeichnung des Tages in diesem
Abschnitt noch einmal vorkommt: «als er nun an jenem Tage, dem
ersten der Woche...» (20, 19). Als ob der Verfasser den Lesern
und Hörern in den Mund legen möchte, daß das Wochenfest der
Christen und ihr Gottesdienst, über jeden Zweifel, auf die
Auferstehung gegründet ist. Ja sogar an demselben Tage der Auferstehung

fand auch der erste Gottesdienst statt! Wir sollen darauf merken,
daß man fast jedes Element des Gottesdienstes der Urkirche hier
in diesem Abschnitt auffinden kann (20, 19-23): Jesus ist in der
Mitte. Das «Friede sei mit euch» ist auch eine stereotype Formel
der Liturgie der Urkirche. Er zeigt ihnen die Hände, wie auch seine
Seite. Die Jünger werden froh (zwei Hinweise auf das Abendmahl).
Er sendet sie aus. Er haucht ihnen den Heiligen Geist an. Wir
hören hier auch von der Sündenvergebung.

Noch auffallender ist die Regelmäßigkeit der Zusammenkünfte
der Jünger. «Und nach acht Tagen waren seine Jünger wiederum

168



drinnen», wobei auch der zweifelnde Thomas anwesend war, und
der wiederholt erscheinende Jesus überzeugt sie auch (20, 26-29).
Das Evangelium wird für die zweite und dritte Generation
geschrieben, die den Herrn nicht mehr oder sogar nicht einmal mehr
die Jünger gesehen haben, darum betont es: «Selig sind die, welche
nicht gesehen und doch geglaubt haben7.» Dem Evangelium nach

gründet sich das christliche Fest auf die Auferstehung, auf die

Erscheinungen Jesu, auf die Übung und Anordnung der Jünger.
Der Verfasser will die Thomasse der zweiten und dritten Generation,
auch in dieser Hinsicht, zum Glauben führen.

Diese Bestrebung spiegelt sich auch darin, daß das

Johannesevangelium den Zeitpunkt der Salbung Jesu anders bestimmt als
das Matthäusevangelium (26,2) oder das Markus-Evangelium (14,1).
Dem Johannesevangelium nach: «Jesus nun kam sechs Tage vor
dem Passah nach Bethanien» (12, 1-8). Unter den beim Matthäus-
und Markusevangelium befindlichen «zwei Tagen» und dem hiesigen
Datum ist der Unterschied so groß, daß wir hier eine besondere
Absicht des Evangelisten voraussetzen müssen! Wenn wir den ersten

Tag des Passah, den Freitag, 14. Nisan, auf den das
Johannesevangelium den Tod Jesu, des Lammes Gottes, ansetzt, mitzählen,
so ist der sechste Tag rückwärts gerechnet «der erste Tag der
Woche»! Die Szene ist sehr geeignet, die Absicht des Evangelisten
zu unterstützen. Die Salbung weist auf Jesu Tod hin, die Jünger
sind anwesend, auch Judas Ischarioth, dessen Geist schon hier
offenbar wird, aber dort ist Lazarus, den Jesus auferweckt hat.
Dem Verfasser nach sind dies alles prophetische Zeichen schon
eine Woche vor den Geschehnissen; auch Jesus sagte dort: «Laß
sie gewähren, für den Tag meines Begräbnisses hat sie es
aufbewahrt» (12, 7). Auch dieser Wortgebrauch (abweichend von den

Synoptikern) verrät die Absicht des Verfassers. Er will mit dem
den Tag der zentralen Heilstaten des Todes und der Auferstehung
Jesu, zugleich auch den Tag des christlichen Festes fixieren.

Die Apokalypse gleicherweise steht mit dem Gottesdienst der
Urkirche in sehr engem Zusammenhang. Johannes erhielt die

Offenbarung «am Tage des Herrn» auf der Insel Pathmos (1, 10).

7 O. Ciillmann, Early Christian Worship, Transi. J. B. Torrance, London
1954, S. 40.

169



Er darf dort in den himmlischen Gottesdienst an jenem Tage
hineinblicken (griechische Übersetzung des jôm Jahväh), an dem die
Christen allenthalben beisammen waren. «Der Tag des Herrn»
hat einen eschatologischen Inhalt und weist auf das Wiederkommen
Christi hin, von dem die Propheten geredet hatten.

Aus dem Barnabasbrief möchten wir noch zitieren: «Er sagt
aber auch zu ihnen: Eure Neumonde und die Sabbate mag ich
nicht. Merket, was er damit meint! Nicht die jetzigen Sabbate
sind mir angenehm, sondern der, den ich bestimmt habe und an
dem ich alles zur Ruhe bringen werde, um dann den achten Tag,
das heißt eine andere Welt, anfangen zu lassen. Darum begehen
wir auch den ersten (Wochen-) Tag in Freude, an dem ja auch
Jesus von den Toten auferstanden und, nachdem er sich
kundgegeben hatte, zum Himmel aufgestiegen ist» (15, 8. 9)8. Diese in
der ersten Hälfte des zweiten Jahrhunderts entstandene Schrift
ändert einigermaßen den Grund des christlichen Festes, aber dieser
Grund hat nicht weniger biblische Charakterzüge: «alles zur Ruhe
bringen»; «der achte Tag» (diese sind die Motive des Halljahrs);
der Beginn der neuen Schöpfung; die österliche Freude der Ur-
kirche; ja auch die Himmelfahrt Jesu sind diese Motive. Als
ob er von den Erscheinungen der vierzig Tage nicht Kenntnis
nähme, daß er damit auch mit der Himmelfahrt die Glaubwürdigkeit
des ersten Tages stärke. Dies ist die meistausgearbeitete Stufe jener
Tradition, welche wir schon bei den Synoptikern finden können.
Lukas selbst, der in der Apostelgeschichte von vierzig Tagen
spricht, gibt im Evangelium der Himmelfahrt den Anschein, als
ob sie am Tage der Auferstehung erfolgt wäre. Matthäus läßt eine
zeitliche Distanz zwischen den beiden Zeitpunkten. Markus
erwähnt zweimal den ersten Tag der Woche (16, 1. 9) und setzt die
Aussendung der Jünger und die Himmelfahrt mehr als wahrscheinlich

auf den Tag der Auferstehung (16, 9-20).
Die Paganisierung des ersten Tages der Woche, des Tages des

Herrn, beginnt in der Zeit Konstantins des Großen, der bewußt
den Synkretismus anstrebt. Er koppelt den Tag des Sol invictus
mit dem christlichen Fest, und er machte diesen Tag zum offiziellen
Festtag. So wird dies zum «Sonntag».

8 E. Hennecke, Neutestam. Apokr. 2. Aufl., S. 515.

170



Calvin sagt schriftgemäß9: «Denn die wahre Ruhe, die der alte
Sabbat vorbildete, ist ja in der Auferstehung des Herrn zum Ziel
und zur Erfüllung gelangt.» Das Sonntagsfest besteht auch nach
ihm nicht darin, daß wir, die Zeremonien verlassend, den Tag «den
Juden zum Ärger» einfach umtauschen würden. Für uns ist die
Indifferenz Calvins gegen allerlei Feste gut bekannt, so steht es

bei ihm auch im Falle des Sonntags. Nach ihm ist nur wegen der
guten Ordnung in der Kirche so ein Tag notwendig, denn «die

Schwachheit vieler läßt.. tagtägliche Zusammenkünfte nicht
möglich werden»; sonst «.. .sollen wir.. unser ganzes Leben lang
nach der völligen sabbatlichen Ruhe von allen eigenen Werken
trachten». Doch seit der Reformation hat sich die biblische Theologie

entwickelt, auf dessen Grund können wir feststellen, daß diese

Frage nicht so gleichgültig ist.

Zusammenfassung

Auf Grund unserer Überlegungen versuchen wir nun, die
Ergebnisse in einigen prinzipiellen Feststellungen zu summieren:

1. Der Sabbat hat im Alten Testament gegenüber den
pharisäischen Sabbaterklärungen einen eschatologisch-messianischen
Sinn. Der Sabbat war eine Verheißung über die mit dem Christus
erscheinenden Güter. Er hatte ein Doppelfundament, das heißt:
die Schöpfung krönende Ruhe Gottes und das Angewiesensein der
Kreatur auf Ruhe.

2. Der Sabbat ist die Verheißung, das Warten; der Sonntag
ist der Anfang der Vollendung. Folglich trat der Sonntag nicht an
Stelle des Sabbats, sondern er ist ein ganz neues Fest, er deutet auf
die Auferstehung Jesu, auf den Anbeginn der neuen Schöpfung hin.

3. Der Sabbat hat seine Gültigkeit nicht verloren, er steht vor
uns als Gottes Ruhe, als Ruhe des Gottesreichs. Es wartet auf uns
der himmlische Sabbat.

4. Der Sabbat und der Sonntag haben miteinander eine ähnliche
Beziehung, wie Israel und die Kirche bei Paulus in Rom. 9—11

9 J. Calvin, Unterricht in der christlichen Religion, II., 8, 32—34. Übers.
O. Weber, 1955, S. 238—240.

171



zueinander haben. Über Israel kam eine Verstockung, bis die Vollzahl

der Heiden eingegangen sein wird, danach aber wird ganz
Israel gerettet werden (11, 25. 26). Da der Sabbat in die Bundestreue

Gottes gehört, zu dem Bund, den er dem Geschöpf in der
Schöpfung, an Israel am Sinai geoffenbart hat, darum wird er
nach der Bekehrung Israels, als die erfüllte Ruhe der ganzen Schöpfung

— nicht buchstäblich verstanden —, neu zur Geltung kommen.
5. Der Sonntag hat darum auch eine eschatologische Füllung.

Er ist der erste Tag der Wochen wartet auf den Tag des Herrn,
auf dem jôm Jahväh. Als die Vollendung des Alten ist er der achte

Tag, als der Beginn des Neuen ist er der erste Tag, aber keineswegs
der siebente Tag, als ob das Eschaton schon hier wäre.

6. Der christliche Gottesdienst und der erste Tag der Woche gehören
ihrem Wesen nach zusammen, weil der Gottesdienst sich auf dem
in Kreuz und Auferstehung Vollbrachten gründet, und er ist durch
den Heiligen Geist ein Vorgeschmack des kommenden
Gottesreiches.

7. Die Ordnungen des alttestamentlichen Sabbatgebotes sind
für den Sonntag insofern gültig, als die Verheißung und die
Vollendung ähnliche Züge haben. Der Sonntag ist deshalb auch ein

Ruhetag, er hat also auch eine soziale Bedeutung.
8. Die Heilsgeschichte ist schon nach der großen Wende : Jesus

ist auferstanden. Jeder Sonntag ist ein Ostern, wo in den Gemeinden

die Kräfte des neuen Äons wirken. Die wöchentlich angebotenen

Neuanfänge und das Unvollendete, die Offenheit der Wochen weisen

auf die Notwendigkeit unserer tagtäglichen Erneuerung, auf die
bevorstehende Hoffnung hin. Es ist eine österliche Freude und ein Warten,
Marana tha!

9. Wie die Mitte der Weltgeschichte Christus ist, und auch die
profane Zeitrechnung — wissend oder unwissend — richtet sich
nach ihm, so auch die profane Wocheneinteilung, die auf die jede
Kreatur sich erstreckende Gültigkeit der Offenbarungstaten Gottes
hinweist.

172


	Sabbat und Sonntag

