Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog
Band: 15 (1959)

Artikel: Das "grundlegende Missverstandnis” des Paulus nach judischer Schau
: Versuch einer Wirdigung des Buches von H. J. Schoeps: "Paulus. Die

Theologie des Apostels im Lichte der judischen Religionsgeschichte”
Autor: Jasper, Gerhard
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961648

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961648
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DAS «GRUNDLEGENDE MISSVERSTAND-
NIS» DES PAULUS NACH JUDISCHER
SCHAU

Versuch einer Wirdigung des Buches von H. J. Schoeps: «Paulus.
Die Theologie des Apostels im Lichie der jiidischen Religionsgeschichte»

Von GERHARD JASPER, Bethel/Bielefeld

Ewnleitung

Professor Schoeps hat uns schon manches Werk zur Friithge-
schichte der Kirche, zumal des Judenchristentums, geschenkt?.
In diesem seinem Buche iiber «Paulus. Die Theologie des Apostels
im Lichte der jidischen Religionsgeschichte?» behandelt er die
brennendste Frage, die zwischen Judentum und Christentum steht,
namlich was es um die Botschaft des Paulus sei. Mit Recht fiigt
er seinem Haupttitel «Paulus» den Untertitel hinzu: « Die Theologie
des Apostels im Lichte der jiidischen Religionsgeschichte»; denn
zu allen Zeiten hat die Gestalt des Paulus die Synagoge bewegt,
und sie hat sich gezwungen gesehen, sich vornehmlich mit ihr
auseinanderzusetzen. Es sei hier nur an das Buch von Josef Klaus-
ner erinnert: «Von Jesus zu Paulus», iiber das in dieser Zeitschrift
ausfithrlich geschrieben wurde3. Schoeps gibt uns mit seinem
Werke eine gute Bereicherung und Ergénzung zu Klausners Buch.

1. Die Grenze des «unabhingigeny Religionshistorikers

Klausner behauptet in seinem Buch, dafl der christliche Theo-
loge nur aus einer «Erblast» (des Glaubens an Jesus Christus) zu

1 Vgl. in dem Artikel des Verfassers: «Die Judenfrage im Spiegel der
deutschsprachigen Literatur der letzten Jahre (1950—1958)» den Abschnitt
unter «Schoeps», Judaica.

2 Verlag J.C. B. Mohr (Paul Siebeck), Tubingen 1959. 324 S. Lw.,
DM 32.50.

3 Siehe den Artikel des Verfassers: «Paulus in der Schau des gegenwiirti-
gen ‘Judentums. Versuch einer Wirdigung des Buches von Klausner ,Von
Jesus zu Paulus‘.» Judaica, 14. Jg., 1958. Heft 2, S. 65ff.

143



urteilen vermochte, wihrend er sich als Historiker davon frei wisse.
Doch verrit er uns, dal auch er als «Historiker» nur aus einer
«Erblast» — wenn wir es auch so nennen diirfen — zu schreiben
vermag. Denn es geht ihm sowohl in seinem Jesusbuch* wie auch
in seinem Paulusbuch darum, «eine Vorstellung von dem Anders-
sein und der Verschiedenheit von Judentum und Christentum zu
vermitteln». Und das darum, um damit als «Nebengewinn» die
Existenzberechtigung des Judentums daraus zu entwickeln. Auch
er kann eben doch nicht als «Nichtchrist» vorurteilslos iiber Jesus
und Paulus schreiben, sondern nur aus einem apologetischen Gegen-
satz bzw. aus einer jiidischen «Antiposition» heraus.

Schoeps bringt uns wiederholt Sitze, die nach gleicher Richtung
weisen. Er empfindet es als Vorteil, «als unabhéngiger Religions-
historiker nicht durch konfessionelle Vorbelastung im Blickfeld
eingeschrinkt zu sein, wie dies fiir viele Berufstheologen gilt, die
vom Glaubensbekenntnis ihrer Kirche her auf Paulus sehen und
dies unwillkiirlich dann auch in ihn hineinsehen». Immerhin fiigt
er einschrinkend hinzu, daBl auch er «um seine Grenze» wisse
(S. 42). Sein Ziel ist, «an die Betrachtung der Paulinischen Theo-
logie als unabhéngiger Religionshistoriker heranzugehen, der auch
dem Judentum gerecht zu werden wiinscht, aus dem Paulus her-
vorgekommen ist». Auch hier rdumt er ehrlicherweise ein, «daB
die religionsgeschichtliche Betrachtungsweise von aullen her auch
ein Nachteil (ist), weil sie die Glaubenshaltung des Apostels nicht
selber vollziehen kann, da dies der Akt des christlichen Glaubens
selbst ist» (S. V). Das fiihrt ihn schlieBlich zu dem Bekenntnis,
daBl er als «Religionswissenschaftler, der den Apostel von den
besonderen Problemstellungen der jiidischen Religionsgeschichte
her verstehen will, gerade dort wird von einem Millverstindnis
sprechen miissen, wo der christliche Theologe gottliche Fithrung
sieht» (S. 4).

Wir gestehen Schoeps gern zu, dafl es ihm wirklich als Reli-
gionshistoriker um Gerechtigkeit nach allen Seiten hin zu tun ist.
Aber doch bleibt die bedringende Frage, ob er wirklich zu uns
spricht «in religionsgeschichtlicher Betrachtungsweise von auBen

4 Josef Klausner, «Jesus von Nazareth». The Jewish Publishing House.
Jerusalem 1952. 3. Aufl.

144



her», oder ob auch bei ihm — bei allem ehrlichen Bemiihen um
eine vorurteilslose Beurteilung aller Fragen — sich die jiidische
Antiposition geltend macht. Immerhin, wir haben ihm zu danken,
dafl er uns mit seinem Buche einen gewichtigen Beitrag schenkt zur
geistigen Auseinandersetzung zwischen Judentum und Christentum.

Schoeps ist der Apostel Paulus eine «wahrhaft grole Gestalty,
die bisher «keinen kongenialen Interpreten» gefunden habe. «Von
Marcion bis Karl Barth, von Augustin bis Luther, Schweitzer oder
Bultmann hat man ihn immer nur miBverstanden oder teilver-
standen.» Er fithrt dies zuriick auf die «widerspriichliche Natur»
des Apostels, der letzthin nach seiner Herkunft und seinem Bil-
dungsgang «ein Produkt verschiedenen Kulturmilieus» sei (S. 1).
Man habe eben in ihm einen «Dynamiker» vor sich, den «die Ge-
danken iiberfielen, so daB er von einer Konzeption zur nichsten
getrieben» wurde (S. 41). Immerhin glaubt er aber das Urteil
fallen zu sollen, daB die Glaubensposition des Apostels vom Juden-
tum her gesehen vielfach als «folgenschweres MiBversténdnis zu
werten» ist (S. 314). Aber wir gewinnen eben dabei den Eindruck,
daf tatséchlich Paulus sich nur dem erschlieBt, der mit ihm seine
Glaubenshaltung teilt. Und dies ist nach Schoeps’ eigenen Worten
eben «der Akt des christlichen Glaubens selbst» (S. 5).

I1. Der Firsprecher einer doppelten WahrheitsgewsfBhert

Auf Seite 125f. lesen wir: «Die praktische Existenz der Kirche
ist das neue und das entscheidende Positivum. Der Zustand der
Juden aber blieb unverindert der gleiche — anti und post Christum
natum — . ..Ismael ist Isaak gleich geworden. Seit Christus haben
auch die Volker eine Erwahlung — ihre Erwdhlung. Oder den
Weg aus ihnen durch Christus, den Sohn, zum Vatergott. Das aber
gibt den Aufri eines ganz neuen heilsgeschichtlichen Bildes, den
das Judentum schuldig geblieben ist.» Er spricht darum von dem
«Nebeneinander zweier Weltbiinde», das ihn dann folgerichtig zur
Auffassung einer doppelten Wahrheitsgewilheit hinfithrt. Im Hin-
tergrunde steht sein Satz, den er frither einmal gepriagt hat:
«Christus ist die Aonenwende fiir die Voélkerwelt, mit Ausnahme
von Israel.» Wenn aber wirklich, so konnen wir einwenden, «Ismael

145



Isaak gleich geworden» ist, wieso beruht dann die Verkiindigung
des Apostels auf «Miflverstindnissen»? Wir miissen auch hinzu-
fiigen, dal es uns um Christi willen verwehrt ist, uns einer doppelten
WahrheitsgewiBheit zu o6ffnen. Dabei bleibt deutlich, daBl die
Einzigkeit Jesu nicht bewiesen, sondern nur bezeugt werden kann.

Diese Einstellung von Schoeps, die der doppelten Wahrheits-
gewiBheit Raum gibt, finden wir des oOfteren im Judentum, so
auch bei Buber und Rosenzweig, denen er hier folgt. Es sei nur
Bubers AuBerung kurz wiedergegeben. Buber steht vor der Einzig-
keit des jiidischen Volkes und sucht sie mit Recht ausschlieflich
von der Offenbarung Gottes aus zu verstehen. Aber er kann die
Einzigkeit des jiidischen Volkes nicht sehen, ohne sich zugleich
dem EinzigkeitsbewuBtsein der Kirche gegeniibergestellt zu wissen.
Diese geschichtliche Tatsache bedeutet ihm ein Geheimnis Gottes.
Und er gibt dann der doppelten Wahrheitsgewil3heit damit Aus-
druck: «Kein Mensch auBlerhalb Israels weil um das Geheimnis
Israels. Und kein Mensch auBerhalb des Christentums weil um
das Geheimnis der Christenheit. Aber nichtwissend konnen sie
einander im Geheimnis anerkennen. .. .Die Gottestore stehen offen
fiir alle. Der Christ braucht nicht durchs Judentum und der Jude
nicht durchs Christentum zu gehen, um zu Gott zu kommen?5.»
Wenn man dann Bubers Werk zur Auseinandersetzung zwischen
dem Judentum und Christentum «Zwei Glaubensweisen®» zur
Hand nimmt, ist man bewegt, wie Buber hier diese seine Gedanken
in die Tiefe fiihrt, wahrend man bei Schoeps den Kindruck nicht
los wird, als wiirde er der von ihm beanspruchten «neutraleny
Darstellung nicht ganz gerecht. Er kann darum letztlich Paulus
nur im negativen Sinne beurteilen. Er bleibt fiir ihn der, der eben
«miBversteht». Thm ist mehr als Buber verschlossen geblieben, daf3
man Paulus eben nur von seinem Christuserlebnis aus iiberhaupt
erfassen kann.

111. Damaskus

Schoeps sucht sich ein Bild zu machen von der «Stellung des
Apostels im Urchristentum» (S. 42—84), und das fiihrt ihn selbst-

5 Theologische Blatter 1933, Nr. 9, Spalte 266f., 274.
6 Manesse-Verlag Conzett & Huber, Ziirich.

146



verstindlich dazu, der Bedeutung des Damaskuserlebnisses nach .
zugehen. Er meint sagen zu diirfen: «Wer verstehen will, was im
Leben des Apostels hier (bei Damaskus) geschehen ist, und welche
Folgen das Geschehnis fiir sein Leben gehabt hat, mull den Real-
gehalt (von Schoeps im Druck hervorgehoben?) dieser Begegnung,
wie Briefe und Akta sie bezeugen, schon im vollen Umfang voraus-
setzen», eben daB Damaskus «das voraussetzungslose Gnaden
wunder» sei, das das Lebensschicksal des Paulus bestimmt hat
(S. 47, 46). Darum sei die Frage: «Welche Schichten seines (des
Paulus) WirklichkeitsbewuBtseins sind durch das Berufungserlebnis
soweit anders und neu geworden, daBl der ,Eiferer’ fiir das Gesetz
zu seinem Bekdmpfer werden konnte, der Jude also Christ gewor-
den ist?» (S. 48). Und so ergebe sich dann fiir den Religionshisto-
riker das doppelte Problem: (1.) «Welche Bedeutung hat der Jesus,
der auf Erden wandelte und dessen Verkiindigung vornehmlich
die synoptischen Evangelien uns bewahrten, fiir Paulus und die
paulinische Theologie? Und (2.) welchen Ort nimmt der erhéhte
Jesus im paulinischen Denken ein?» (S. 48). Er fithrt zu diesen
Fragen aus, dall das irdische Leben Jesu in den Bildern des Apo-
stels auffillig zuriicktrete, zumal er nicht den Glauben Jesu,
sondern eben «nur» den Glauben an Jesus (vSh) verkiindige (S. 50).
Fur Paulus seien eben «Tod und Auferstehung Jesu kosmische
Ereignisse», denn «sie haben die Substanz des Kosmos vollig ver-
andert» (S. 51).

Dabei fiigt Schoeps freilich einschréankend hinzu, da man
Paulus nicht gnostisch milverstehen darf, als kénne man bei ihm
den irdischen und erhohten Jesus gegeneinander stellen. Paulus
teile die Glaubensiiberzeugung des gesamten Urchristentums, daB
Jesus in zwei Seinsweisen Gottes Heilshandeln verkorpere (S. 52).

Zwischen der Urgemeinde und Paulus habe sich dann freilich
ein Gegensatz erst aufgetan mit der Frage der Heidenmission: «Be-
kanntlich begriindete sich Paulus’ runde Ablehnung jeder gesetz-
lichen Anforderung an die Heiden» fiir die Missionspraxis auf eine
neue, grundsétzliche Stellungnahme zum mosaischen Gesetz (S. 55).
Natiirlich sei mit dem Damaskuserlebnis auch gegeben, dal die
Begriindung eines Apostolats bei ihm eine andere sei als wir sie

7 Im folgenden kurz «vSh» = von Schoeps hervorgehoben.

147



aus Akta 1, 21f., entnehmen (S. 46f.). Das fiihrt er auch des wei-
teren aus, um dann diesen Gedankenkreis mit den Worten zu
schlieBen: « Der Kampfsituation des Apostels Jesu Christi verdankt
die Kirche aber das Beste und Eigentliche, was sie besitzt» (S. 84).

IV. Der Sinn der « Zwischenzeit»

Schoeps fiihrt in dem Kapitel « Eschatologie des Paulus» (S. 85 bis
126) aus, daB fiir Paulus «der Messias der Endzeit bereits dagewe-
sen» sei, wenn auch «das Ende der Zeiten» sich noch «verzégere».
So schreibt Paulus fiir diese «Zwischenzeit» und deute den «Sinn
der Aonenwende der Gliaubigen aus». Dabei miisse man sagen:
«Er hat das messianische Geschehen im Rahmen der jiidischen
Erwartungen gesehen, aber da es in seinen Augen anders verlief,
als diese Erwartung es vorsah, hat er diese Verénderung und ihren
Sinn vollig neu deuten miissen» (S. 85). Eine Ableitung seiner
Eschatologie aus dem Hellenismus halt Schoeps fiir verfehlt; denn
die eschatologische Erwartung gehore zum altesten Glaubensgut
Israels. Andererseits will es uns nicht einleuchten, wenn man
jiidischerseits — und auch Schoeps meint das — sagt, «dal man
die Entstehung der spezifischen Messiasgestalt in der exilischen
und nachexilischen Geschichtsperiode» so oft als «Ausdruck der
enttiuschten geschichtlichen Konigserwartung» zu verstehen habe
(S. 88). Im allgemeinen gehe «die Linie der eschatologischen Er-
wartung auf nichts anderes als auf die... endliche Erfiilllung des
Gotteswillens und die Durchsetzung des Gott-Konigtums auf der
ganzen Erde», wihrend demgegeniiber «von einer Auferstehung
der Toten, von einem Ende des Todes oder gar einem Ende der
Welt und von jenseitiger Vergeltung nicht die Rede» sei. Uber-
haupt sei das messianische Reich wichtiger als die Person des
messianischen Konigs (S. 89). Schoeps teilt hier die Meinung, die
wir im modernen Judentum h#ufig wiederfinden (Leo Baeck!).

Immerhin jedoch habe die «Menschensohn»-Vorstellung den
Charakter der Zukunftshoffnung wesentlich veriandert, und in der
Apokalyptik miisse man dann einen «kosmischen Dualismus»
feststellen, eben die Entgegensetzung von hienieden und droben,

148



von diesseits und jenseits (S. 92). Auf alle Fille gehe «die apoka-
lyptische Gestalt des ,Menschensohnes’ iiber die Messiasgestalt der
alten nationalen Eschatologie hinaus, weil sie von allen vdélkisch-
politischen Ziigen entschrinkt worden ist. Der ,Menschensohn®
stammt aus der Transzendenz, sein Hervortreten aus der Ver-
borgenheit zeigt das Kommen der von der jetzigen Zeit total ver-
schiedenen jenseitigen Welt an (Priexistenz)» (S. 93). Schoeps ist
der Meinung, dafl im MessiasbewulBtsein Jesu beide Vorstellungen,
die Messiasgestalt des jungen David und diejenige dessen, der
«mit den Wolken des Himmels» kommt, in eins verschmolzen
(8. 93). Auch sei in der Zeit vor der Zerstorung des Tempels «fir
Palistina wie fiir die Diaspora mit einem Dreinfluten politischer-
messianischer Stromungen und apokalyptischer eschatologischer
Erwartungen zu rechnen» (S. 93f.).
~ Paulus nun, der an die Aonenspekulationen der Apokalyptik
ankniipfe, unterscheide sich aber von allen (vSh) Formen der jiidi-
schen Erwartung schlechthin dadurch, daB sie infolge der Auf-
erstehung von den Toten» das Eschaton schon im Riicken» habe.
Die Zukunft bringe nur noch die Erfiillung. «Das messianische
Reich hat fiir Paulus schon begonnen. Der Messias-Menschensohn
ist schon da. Die Totenauferstehung ist bereits im Gange. Nur die
Verwandlung aller Kreatur aus der Vergédnglichkeit in die Unver-
ganglichkeit, die endgiiltige Brechung der Todesmacht, Parusie
und Jiingstes Gericht stehen noch bevor.» Die Gegenwart des
Apostels gleicht dann «dem ,Zwischenzustand‘ und ist schon
Ubergang zum olam habba» (S. 96f.). Dabei ist fiir Paulus seine
Eschatologie wie alle echte Eschatologie Naherwartung (S. 100).
Immerhin habe der Tod einiger Gldubigen den Apostel dann zu
der «mystischen Lehre von dem Gestorben- und Auferstandensein
in Christo» gefiihrt (S. 104). Das habe eben auch im Gefolge, daf}
die Gestalt des Messias eine «Transformation» annehme. Sie wird
«mythisiert». «Die logia treten zuriick hinter die Autoritit der
Tatsachen, daB3 Jesus auferstanden, aber das Reich noch nicht
gekommen ist» (S. 107). Immerhin rdumt Schoeps ein, daB die
Geschichtlichkeit Jesu dadurch nicht aufgehoben werde. Die
Eschatologie des Apostels bleibe «geschichtsbezogen» (S. 108/109).
Schoeps meldet dann zur Eschatologie des Apostels den «jii-

-149



dischen Einspruch» an (S. 119—126): «Die Juden konnen in An-
betracht des wirklichen Weltzustandes... keine Zisur im Ge-
schichtsverlauf anerkennen.» Er beruft sich dabei auch auf Aus-
spriiche von Martin Buber und Schalom ben Chorin (S. 120). Doch
kann Schoeps nicht umhin, festzustellen, dafl es doch ein «einzig-
artiger Vorgang der Religionsgeschichte» sei, «da3 aus einer ent-
tduschten Enderwartung (dal die Parosie sich verzogerte) ein
neuer Geschichtsanfang geworden ist». Dies sei dadurch erreicht,
dafl die Enttiuschung «ins Dogmatische transponiert» sei. Und
das sei nicht zuletzt die Frucht der paulinischen Theologie (S. 121).
Doch aber mulBl Schoeps einrdumen: «Dariiber kann kein Streit
bestehen, dafl der reale Weltverlauf die neutestamentliche Xscha-
tologie ins Unrecht gesetzt» habe. Und so kann Schoeps nicht
begreifen, daB3 Cullmann sagen kann, dal die «Parosieverzogerung
gar nicht das Zentrale» sei, «sondern die Auferstehung Christi»
(S. 123).

Er fragt dann zum Schluf3, was denn die Christenheit wirklich
Neues habe. Und er antwortet: «Vor allen Dingen hat die Volker-
welt im Glauben einen direkten Zugang zum olam habba, den das
Judentum ihnen nicht geben konnte oder wenigstens nicht gegeben
hat.» Und so spricht er eben von dem «Nebeneinander zweier
Weltbiinde», weil er sich gezwungen sieht, im Werden der Kirche
ein gottliches Geschehen festzustellen.

V. Das Sihneleiden und die Gottessohnschaft des Messias

In dem Kapitel iiber die Soteriologie des Apostels (S. 127—173)
kniipft Schoeps an den Satz Kiimmels an: «Jesus hat sein Leiden
vorausgesehen, aber nicht erklirt. Paulus aber mufte (vSh) das
Kreuz erkliren»; und seine Erklarung sei «das Lehrfundament der
christlichen Kirche» geworden. Schoeps fiigt hinzu, er miisse jedoch
deutlich erkliren: «Wenn ein Jude... die Lehre des Paulus von
der Sithnekraft des messianischen Opfertodes zum ersten Male hort,
so erscheint sie ihm als das jiidischer Gedankenwelt Fernste,
Fremdeste und Widersprechendste, das man sich iiberhaupt vor-
stellen kann, fiir das es weder Analogien noch auch vorbereitende

150



Gedankengéinge im jiidischen Schrifttum gibt; und daBl in der
Tat eine Entsithnung der Menschheit durch den Tod des im Fleisch
erschienenen Gottessohnes jiidisch unmdéglich erscheint, ist schon
darum der Fall, weil die Gottesvorstellung in paulinischen Formen
aus dem Judentum herausfiihrt» (S. 128).

Seine Aussage einschriankend gibt Schoeps aber doch zu, daB
der ganze Gedankengang des Apostels «judisch vorbereitet ist,
mindestens aber in legitim jiidische Elemente» zerlegt werden
kann, «deren Kombination erst aus dem Judentum herausfiihrt»
(S. 128f.).

Die Bedeutung des Leidens und des stellvertretenden Siihne-
opfers glaubt Schoeps so in der Leidens- und Opfertheorie des
Alten Testaments und der Rabbinen vorbereitet. «Leiden und
Ziichtigungen der Israeliten werden als Ausdruck der Liebe Gottes
verstanden, der ihnen Sithnung der Siinden zuteil werden laBt»
(S. 129).

Auf die biblische Opferinstitution gehe die Vorstellung des
stellvertretenden Leidens zuriick. Ebenso sei die sehr verbreitete
Vorstellung zu nennen, dall Gott sich einen Saddiq aussucht zur
Siihne fiir die Siinder, der als Pfand fiir die Schuld des Volkes an-
gesehen wird (S. 130). Darum habe man aus gleichem Grunde, um
die Beziehung von Jes. 53 auf Christus zu verdringen, dem Tode
Moses Siihnekraft beigemessen (S. 131). Jedenfalls habe sich iiber-
haupt verhéltnismafBig frith die Auffassung herausgebildet, dal
der Tod der Gerechten Versohnung schaffe (S. 133).

Nach dem Vorgang der LXX habe Paulus den kultisch zentralen
Sithnebegriff in die ethische Welt iiberfiihrt. Und so wird das blutige
Siithneopfer als dmoAdrpowsic, als eine Loskaufung, Lisegeld bezeich-
net (Rom. 3, 24f.). «Dieses ganze Siihneopferverstindnis des Pau-
lus wird aber iiber die dargelegten Zusammenhinge hinaus domi-
niert durch die Tatsache, daBl in der Zeit Jesu und Paulus der
Glaube und die Erwartung geliufig waren, der Messias werde bei
seinem Kommen durch Leiden die stellvertretende Siihne iiber-
nehmen» (S. 135).

Jes. 53 als «klassischer Vorstellungstypus fiir stellvertretendes
Leiden und Siihnetod» bildet nach Schoeps dann die zweite Wurzel
der Soteriologie des Paulus. Er gibt zu, dal} in der jiingsten For-

151



schung sogar eine vorchristliche Vorbereitung dieser Vorstellung
angenommen ist. «Jedenfalls ist es iiber allen Zweifeln, dafl Jesus,
als er den Gang zum Tode antrat, an das Jesajawort iiber den
Ebed in Jes. 53, 12 (,Unter die Ubeltiter gerechnet) gedacht hat»
(Luk. 22, 37), «und sein messianisches Selbst- und Gottheitshewuft-
sein erschlieBt sich aus Jes. 53, 10-11» (S. 137f.). Immerhin glaubt
Schoeps einschrinkend sagen zu konnen, dal diese Exegese im
ganzen der jiidischen Tradition nur eine nebensachliche Rolle
gespielt habe. Und er fiithrt schlieBlich Billerbecks Satz an: «Die
alte Synagoge kennt einen leidenden Messias, dem aber kein Tod
beschieden ist. Und sie kennt einen sterbenden Messias, von dem
aber kein Leiden ausgesagt wird. Das ist der Messias ben Josef»
(S. 139). Schoeps schlieit diesen Gedankengang mit dem Satz:
«Die Beziehung auf den leidenden Gottesknecht trifft somit nur
auf den Messias ben David zu. Von ihm wird zwar ein Sithneleiden
ausgesagt, aber kein Opfertod. ...Der Messias als Versshner, der
durch Leiden und Sterben die Siinden der Menschen siihnt, ist
im Judentum aus mancherlei Griinden nicht rezipiert worden.»
Das war eben fiir die Juden ein oxdvdador (1. Kor. 1, 23). «Aus
allen diesen Griinden hat die aus Jes. 53 abgeleitete Lehre vom
Leiden des Messias niemals die christliche Richtung auf einen
Siihnetod des eingeborenen Gottessohnes nehmen konnen, der der
ganzen Menschheit zugute kdme. ...Und nicht zuletzt hat der
judische Messias Heil und Erlosung immer nur fiir Israel und die
sich ihm aus der Heidenwelt AnschlieBenden erwartet» (S. 143f.).
Was aber Schoeps als «radikal unjiidisch» im Denken des Paulus
empfindet, ist, dall «Paulus den Messias iiber alles Menschenmalfl
hinaus auf den Status realer Gottlichkeit erhoben» hat. Dafiir
gebe es «keinerlei jiidische Ableitungsmoglichkeiten mehr». Hier
liege die Ankniipfung an «heidnische mythologische Vorstellungen»
vor (S. 153). «Wir sehen in dem wviogdeod-Glauben — und nur in
ihm — die einzige, allerdings entscheidende heidnische Pramisse
des paulinischen Denkens» (S. 163). Und darum sei auch der
judische Protest dariiber nur zu versténdlich (S. 160ff.).

152



V1. Christus des Geselzes Ende als das grundlegende Mifverstindnis
des Paulus

Den eigentlichen Hohepunkt des Buches von Schoeps bildet
die Auseinandersetzung mit der Gesetzesauffassung des Paulus,
die «das komplizierteste Lehrstiick» der Theologie des Apostels
nach ihm darstellt (S. 174). Denn er kenne nur die Alternative:
«Das Gesetz oder (vSh) der Messias» (S. 174). Hinzu kdme dann
fiir Paulus die Frage nach dem Geltungsbereich des Gesetzes. Schon
fir die jiidische Heidenmission jener Zeit sei die Frage schwierig
zu beantworten gewesen, inwieweit das Gesetz den Proselyten
aufzuerlegen sei. Die paulinische Praxis griinde dann aber in einer
«runden Ablehnung jeder Gesetzesforderung an die Heiden®». «Mit
der nationalen Entschrinkung des werdenden Christentums hat
Paulus die wichtigsten Stiicke des jiidischen Bundesgesetzes als
fiir die Gemeinde des Neuen Bundes unverbindlich erklart» (S. 175).
«Die Aufhebung des Gesetzes» (vSh) sei fiir den Apostel eben ein
messianologisches Lehrstiick. Und so folgere er: «Christus ist des
Gesetzes Ende» (S. 178). Dazu aber gibt es nach Schoeps keine
Parallele jiidischer Auffassungen, die das Gesetzt wiirdig als «da-
zwischen eingekommen» (S. 181). Denn véllig unbekannt sei im
Rabbinismus die Auffassung, daBl das Gesetz gegeben sei, «um
das Maf} der Siinde vollzumachen», so daBl das Gesetz ein «Gesetz
zum Tode» sei (S. 182). Aus allem gehe hervor: ¢Nicht die Meinung
der Schrift, sondern Christus ist das Apriori fiir seine Gesetzes-
beurteilung» (S. 183). Und darum sei auch Christus rédogrduod,
eben als der Erfiiller der Thora. «Das Gesetz miindet also in Christus
ein» (S. 188).

«Demgegeniiber hat das Judentum stets daran festgehalten, daB
der Mensch dazu geschaffen sei, Gottes Willen zu erfiillen, so wie
er in der Thora vorliegt. . ..Die rechte Gesetzeserfiillung setzt frei-
lich immer die Kreatursituation der Gottesfurcht voraus, zu der
das Tun des Gesetzes jeweils aufs neue hinfiihrt. Diesen Begriff
der Gottesfurcht scheint aber Paulus nicht zu kennen. ...Die
Macht der Siinde hat die jiidischen Lehrer aber niemals im Glauben
an die Tubarkeit des Gesetzes beirren konnen.» Paulus kenne an-

8 Angefiihrt als Satz von Lietzmann.

153



scheinend auch nicht die Macht der #awhn, die nach jiidischem
Glauben aller Jahrhunderte «die Siinde zu zerbrechen vermagy.
Demgegeniiber sei fiir Paulus «der gekommene Messias der grofe
Umbruch unserer Dinge. Der Glaube an ihn hat auch die Umkehr
der einzelnen Seelen eriibrigt». Wir sehen, daf hier eine vollig
andere Wertung der Siinde im Judentum vorliegt (S. 197).

Wohl kenne man auch im Judentum «die Problematik vélliger
Gesetzeserfiillung. ...Nur hat man an der Tubarkeit des Gesetzes
nie gezweifelt und hat nicht erlaubt, dall sein Heilscharakter an-
getastet wurde». Die Gesetze seien «ein Zeichen der Liebe Gottes
zu Israel». Und darum werde auch die Thora das «Joch zum Him-
melreich» (S. 204f.). Ja, «wenn Gott ein neues Gesetz fiir Israel
gibt, so fiigt er ihm Heiligkeit zu» (S. 205).

Diese Vorstellungen im Judentum haben nach Schoeps auch
die Ausprégung eines KErbsiinde-Dogmas verhindert. «Weil die
Kinder Israels resp. der Same Abrahams zum Thoraempfang aus-
gewihlt wurden, sind sie vom Sachverhalt der Erbsiinde befreit
worden.» Die Thora besitze Israel eben als Schutz und Heilmittel
gegen die Macht des bosen Triebes (S. 205).

Weil aber Paulus Schoeps zufolge den jiidischen Glauben an die
Macht der Umkehr nicht kennt, versteht er gar nicht, daB} die
Frage nach der Gesetzeserfilllung letzten Endes ganz unwichtig
ist. «Denn ob es erfiillt wird oder nicht, schon die Intension auf
Erfiillung verbindet mit Gott, weil durch sie die Bejahung der
Bundestatsache geschieht, die noch vor (viSh) dem Gesetze steht.»
Und darum ist die Rechtfertigungslehre des Apostels vom rabbini-
schen Gesetzesverstindnis her geurteilt «ein zu Unrecht aus der
iitbergeordneten Heiligungsbedeutung herausgeloster Teilaspekt des
Gesetzes» (S. 206). Darum spricht Schoeps auch von einer filsch-
lichen «Ethisierung der Thora und legitimistischen Vereinseiti-
gung» sowie auch einer falschlichen Spiritualisierung des Gesetzes
(z. B. Beschneidung des Herzens) (S. 208). Alles in allem gelte
fir das Judentum: «Wer das Gesetz fiir eine transitorische Grofle
erklarte, hatte keinen Anteil mehr am jiidischen Erbe» (S. 210).
Folgerichtig konnte darum das Judentum auch die Frage: Glaube
oder (vSh) Werke gar nicht stellen. Diese Gegeniiberstellung, Glaube
oder Gesetz, ist eben eine falsch gestellte Frage (S. 217). Und «das

154



Leben ist fiir Paulus eine Vorausgabe des Heiligen Geistes und
damit wirkliche Lebenserneuerung» (S. 218). So sagt Schoeps
richtig. Aber gerade «das neue Heilsprinzip der seinsméBigen Ver-
kniipfung des Glaubens mit dem erhéhten Christus sowie die Um-
kehrung, dal Christus durch den Geist im Christen lebt, ist ein
aus dem jiidischen Schrifttum nicht belegbarer Lehrsatz» (8. 220).
«Das In-Christo-Sein durch den Rechtfertigungsglauben (ist) offen-
sichtlich das (vSh) christliche Korrelat jiidischer Erwahlung»
(S. 224). Und damit stehe man vor dem «grundlegenden paulini-
schen MiBverstidndnis» (S. 224—230). Er verkenne eben «die Berith-
Tatsache als Grundlage aller gesetzlichen Erfiillung» (S. 225).
Bund und Gesetz aber stehen nach Schoeps im klaren Verhéltnis:
«Als ,theopolitischer Vorgang‘ ist die Sinai-Berith ein ,sakral-
rechtlicher Gegenseitigkeitsakt‘, bei dem beide Partner als Gleich-
berechtigte auf eine (vSh) Plattform treten und sich gegenseitig
anerkennen» (Dtn. 26, 17f.) (S. 226). Das Gesetz ist eben «Konsti-
tutionsakte des Bundes, das als Erweis des erwiahlungsgnidigen
Gottes dem Menschen, der es halt, Heiligung erwirbt.» « Es besteht
ein echtes Vertragsverhiltnis..., das unldslich und unkiindbar
ist» (S. 228). Demgegeniiber verstehe Paulus die dwadjxn als ein-
seitige Willenserklarung oder Rechtsordnung Gottes» (S. 229).
Noch einmal: Das verhéingnisvolle Grundmilverstindnis der pau-
linischen Rechtfertigungstheologie sieht Schoeps darin, «daBl er
Bund und Gesetz auseinanderreilt und Christus als des Gesetzes
Ende an dessen Stelle treten 1a8t» (S. 230).

VII. Die gegensitzliche Konzeption der Heilsgeschichte Gottes mit der
Menschhert

«Der Apostel Paulus ist um seiner Heilsnaherwartung willen
der Heidenmissionar xatéloyrv geworden.» Recht eigentlich ein
«Repriasentant fir den Erwartungsuniversalismus seiner Zeit»
(S. 231), sagt Schoeps und fahrt fort im Blick auf Rom. 9-11:
«Die christliche Konzeption der Heilsgeschichte als Geschichte des
Handels Gottes mit den Menschen; das Heilswerk des Messias fiir
die Volker; Schicksal und Zukunft des einen (vSh) Volkes; das
sind die Fragen, um deren Losung der Apostel sich miiht» (S. 232).

155



Schoeps sieht in der Auseinandersetzung mit dieser «christlichen
Konzeption» sich genétigt, auf die Struktur der damaligen Mis-
sionspropaganda einzugehen, «wie sie sich aus der Mittelstellung
des Judentums zwischen Nation und Religionsgemeinde» ergeben
hat. Er fithrt aus, dafl im allgemeinen man die Heiden gar nicht zu
Volljuden habe machen wollen, sondern vielmehr zu Noachiden
oder Gottesfiirchtigen, die sich dann als eigener Stand den jiidi-
schen Gemeinden anschlielen sollten (S. 238). Es wurde auch davon
gesprochen, weil Abraham «Vater und Vorbild aller Proselyten»
sei, dal somit auch die Proselyten als «geistlicher Same Abra-
hams» vollige Gleichberechtigung besaflen (S. 241). «Fiir Paulus
war mit dem KErscheinen des Messias die Missionsaufgabe erst
recht gestellt. Sein ganzes Geschichtsbewufitsein wird von ihr
formiert. Uberhaupt 148t sich sein ganzes Geschichtsbild nur von
der Missionsaufgabe xad’dAnvysy her verstehen.» Schoeps erinnert
dabei an Harnacks Satz: «Der Auferstandene ist der Missions-
befehl» (S. 242f.). «Paradoxerweise», fiigt dann Schoeps hinzu,
trete dann fiir Paulus auch die «Notwendigkeit einer Judenmission»
hinzu, «da ja die Juden den Messias und mithin die angebrochene
Endzeit nicht anerkennen wollen» (S. 244).

Bei dieser Auseinandersetzung war natiirlich das Alte Testa-
ment das «prophetische Beweisinstrument» von besonderer Wich-
tigkeit, wobei Schoeps bemerkt, dall der Apostel «vor keiner Ge-
waltsamkeit der Losung» zuriickschrecke, wihrend er von den
Juden sage, daB sie die alttestamentlichen Texte «unter der Decke»
lisen. Man kénne das Alte Testament nur vom mwvevua des kyrios
her verstehen (2. Kor. 3, 13-17) (S. 245). So werde Paulus zu einer
besonderen «messianischen Aonentheologie» gefiihrt, eben zu einer
«typologischen Betrachtungsart» (S. 246). Damit habe der Apostel
die lange Reihe kirchlicher Schriftsteller eroffnet, die dem jiidischen
Volk seine Auserwahlungsgiiter und VerheiBungen bestritten durch
die typologisch-allegorische Exegese und sie auf die Christen iiber-
tragen als das neue Israel Gottes, das an Stelle des alten Gottes-
volkes getreten sei (S. 247). Und Schoeps sagt, Rom. 9—11 stelle
so auch «den Versuch des Apostels dar, das Schicksal Israels mit
prophetisch-apokalyptischen Denkkategorien bis in das Handeln
Gottes zu verfolgen» (S. 250). Er hebt hervor, dafl «Paulus ein

156



eschatologisches Israel der Verheilung vom empirischen histori-
schen Israel» abspalte (S. 251). Und «das Problem der Parusie-
verzogerung» findet in dem noch nicht besiegten Unglauben Israels
seine letzte und eigentliche Erklarung» (S. 257). Dabei ist eben
«zu Lasten des jiidischen Volkes eine recht willkiirliche Typologi-
sierung der Geschichte Israels auf die werdende Kirche hin erfolgt»
(S. 258). Mit allem aber wolle der Apostel seine vorgefalite Meinung
beweisen, «dafl Christus als das Wort des Glaubens an die Stelle
des Thorawortes getreten» sei (S. 264).

Dabei gibt Schoeps zu, daB «es eine ganz andere Frage» sei,
«ob Israel der Tatsache, da ein Bundesgott der Gott der Mensch-
heit ist, auch gebithrend Rechnung getragen hat» (S. 265). Ver-
teidigend sagt er dazu, daB «vom Proselytismus abgesehen das
Judentum zu allen Zeiten den Glauben an die eine (vSh) Mensch-
heit festgehalten hat und das Gebot der Néchstenliebe (Lev. 19, 18)
mit der Schopfungslehre zusammen gesehen hat» (S. 267). Und
man habe schliefllich im Judentum (er beruft sich auf Formen-
stecher) «das Christentum als eine transitorische Mission Israels
an die Menschheit angesehen, weil Israel, um der géttlichen Auf-
gabe zu geniigen, selber seinen Stammescharakter rein halten miisse,
aber es zulieBl, daB3 das Christentum die wesentlichsten IElemente
seiner Botschaft an die Welt vermittelte, um so die ganze Mensch-
heit fiir Israel und sein Gesetz zu gewinnen». An die Stelle der
Juden und Heiden trete die «Kirche aus Jiidischem fiir die Heiden».
(Solche Gedanken sprach als erster Maimonides aus!) Damit wird
also die Kirche zur jiidischen Weltmission erklirt, da diese nicht
direkt erfolgen konne, da das Judentum die «Religion des absoluten
Geistes» sei (S. 270). Demgegeniiber ist nach Schoeps die heilsge-
schichtliche Konzeption des Paulus «ein subjektiver Urteilsschlufl
und ein objektiver Irrtum» (S. 273).

VIII. Gottesfurcht im Judentum und christlicher Glaube
Zum AbschluB seines Buches behandelt Schoeps «die Gesetzes-
kritik des Paulus» als ein «nnerjiidisches Problem» (S. 299—314).

Die von ihm gestellte Frage lautet: «Welche Funktion Paulus

157



innerhalb der jiidischen Religionsgeschichte hitte haben koénnen,
wenn er geblieben wire» (S. 299). Ins Jiidische iibertragen wiirde
nach Schoeps die Problemstellung des Paulus lauten: «Wenn das
Gesetz hier und heute nicht zur Géinze erfiillt erscheint, weist das
nicht vielleicht darauf hin, dal sich der Wille Gottes gar nicht im
Gesetz erschopft? Kann Erfiilllung des Gesetzes Moses im Wort-
verstand mit der Befolgung des gottlichen Willens iiberhaupt
bruchlos in eins gesetzt werden?» (S. 299).

Diese Frage geht nach Schoeps dann darauf hinaus: «Ob dem
Tun des Gesetzes nicht eine Haltung des Glaubens vorausgehen
miisse, nicht des paulinischen Glaubens an einen erschienenen
Messias, sondern des Glaubens an den Gott vom Sinai, ehe Gehor-
sam gegen seine Willenskundgebungen mdaglich wird. »

Schoeps gibt die Antwort, dafl diese «Haltung des Glaubens»
in biblischer Zeit «Gottesfurcht» genannt sei. «Als selbstverstind-
licher Besitz des Juden war sie das Gesetz vor (vSh) den Gesetzen,
das nicht ausdriicklich reflektiert zu werden brauchte» (S. 300).
Immerhin «laBt sich erst in unserer Zeit erkennen, dall Saulus =
Paulus aus einer Grenzsituation, wie sie erst heute wiedergekehrt ist,
eine entscheidende Frage gestellt hat, die ihm die Tradition schuldig
geblieben ist.» Die von Paulus gegebene Antwort fiihre freilich
«unweigerlich aus dem Judentum heraus» (S. 300).

Wenn nun auch das Judentum «aus seiner heilsgeschichtlichen
Einsicht die messianologische Entwertung des Gesetzes» ablehnen
miisse, so weise jedoch gerade die Abwehr paulinischer Gedanken-
ginge auf die fundamentale Einsicht hin, «dall das Gesetz als
Weisung (vSh) kein Sachding werden darf, weil es auf dem Boden
der Bundesbeziehung ruht. Gerade als Weisung ist das Gesetz
keine nur statische, sondern auch eine eschatologische Grifle, weil
es iiber sich hinausweist: auf die Vollendung des Bundes in der
Zeit, da Gott seinen Messias kommen laBt» (S. 301). Denn die
Tendenz des Gesetzes gehe auf Verwirklichung, die freilich in diesem
Aon nicht erreicht wird. Darum gerade bleibe auch die messiani-
sche Erwartung bestehen, die damit auch die Resignation verbiete,
denn letztlich gelte: «Das Gesetz macht den Menschen wirklich
nicht gerecht, sondern nur Gott, der Herr des Bundes und der
Stifter des Verfassungsgesetzes» (S. 302). Die sich im Talmud an-

158



bahnende Entwicklung habe aber bald zu einer falschen Ortho-
praxie gefiihrt, die an dem wahren Verstéindnis des Symbolwertes
des Gesetzes vorbeifithre. Darum weist Schoeps auf Buber hin,
der «zwischen Offenbarung und Gesetz das Verhaltnis von Siegel
und Abdruck» gesehen habe (S. 303). So sei «die jiidische Antwort
der Glaube Israels an Gott als den Schopfer der Welt, den Offen-
barer der Thora, den Erloser Israels wie der ganzen Menschheit,
.. .die Basis fiir die Werke des Gesetzes. Dieser (laube steht vor
(vSh) dem Tun der Gesetze... Denn die Offenbarung steht vor
dem Gesetz. Sie ist (vSh) nicht das Gesetz selbst. Erst wenn die
Offenbarung geglaubt wird, das heilt jiidisch, wenn der Mensch
die Haltung der Gottesfurcht einnimmt, kann das Gesetz im Glauben
getan werden. Dann verliert die Frage nach der Realisierbarkeit
des Gesetzes auch ihren Stachel» (S. 303f.).

Die Gottesfurcht charakterisiert nun Schoeps mit den Worten
Rabbi Chaninas: ¢Alles ist in den Hénden des Himmels, ausgenom-
men die Gottesfurcht.» Und so wird fiir Schoeps «die Gottesfurcht
die (vSh) Tat des Menschen schlechthin, die dem Tun des Gesetzes
vorgeordnet ist, zu der freilich das Tun des Gesetzes hinfiithren
kann» (S. 305). Das BewuBitsein des Menschen, daB er als Gottes
Ebenbild geschaffen wurde, «dall der Mensch sich selbst versteht
als Kreatura gegeniiber dem Kreator, ist wesenhaft fiir die Gottes-
furcht» (S. 306).

Als Christen miissen wir demgegeniiber zur Charakterisierung
des Wesens unseres Glaubens feststellen, daB3 fiir uns nicht erst-
entscheidend der Glaube ist, sondern die Gnade Gottes, die uns
den Qlauben schenkt, dafl wir somit nicht an unseren Glauben
glauben. Miilte das nicht in gleicher Weise von der Gottesfurcht
gelten?

Schoeps sieht tatsidchlich die Gefahr «der Anthropologisierung
der religiosen Phinomene» (S. 305f.). Und er redet auch von der
Gefahr des Abgleitens in eine matiirliche Theologie (S. 307). Er
beruft sich dann auf Maimonides’ Satz: «Der letzte Zweck des
Gesetzes hinsichtlich aller Gebiete wie aller Verkiindigungen und
Erzdhlungen, die sie enthalten, ist tatséchlich nur ein einziger:
die Gottesfurcht» (S. 308). Und Schoeps sucht den Sinn dieses
Satzes mit den Worten zu erfassen: «Gottesfurcht wird hier fiir

159



Maimonides zur menschlichen Reaktion auf die Begegnung mit
dem Heiligen als fascinosum und Tremendum» (S. 308f.). Und er
fiigt dann noch den Gedanken von Albo hinzu: «Dafl Gott dem
Menschen diese schwere Aufgabe, zur rechten Gottesfurcht zu
gelangen, dadurch erleichtert hat, daf er ihm die Beobachtung
der gottlichen Satzungen und Gebote befohlen hat», denn «das
Tun der Gesetze fithrt nimlich von selber hin zur Gottesfurcht
als ,der Weisheit Anfang‘» (S. 310).

Demgegeniiber ist fiir Schoeps «der christliche Glaube keine
menschliche Seinsweise, die aus der Erfahrung des Gegeniiber von
Kreatura und Kreator gewonnen wird, ..., sondern ein durch die
christliche Offenbarung im Menschen moglich gewordenes opus
operatum. .. Er ist stets ein durch Christus moglich gewordenes
imputation spiritus sancti. Christlichen Glauben als eine Wahl-
moglichkeit des Menschen gibt es nicht» (S. 311).

Kénnen wir nun einstimmen, wenn Schoeps sagt: «Aber genau
dies ist die Gottesfurcht, die den (vSh) Platz im Judentum einnimmt,
den der Glaube in der christlichen Kirche hat?»

Einen Unterschied hebt Schoeps selbst hervor. Fiir ihn ist die
Gottesfurcht eine «Seinsmoglichkeit» des Menschen. «In der Frei-
heit seiner Wahl. ...Dies ist letztlich deshalb mdoglich, weil fiir
den jiidischen Glauben die Gottesebenbildlichkeit des Menschen
entgegen dem christlichen Dogma auch in der Verdunkelung durch
die Siinde noch bestehen bleibt als die Moglichkeit des Menschen,
sich von seinem Ursprung her als Geschopf und den Ursprung der
Welt als Schopfer zu verstehen.» ... «Das Gesetz bindet nicht
den Juden an Gott, sondern ist Ausdruck dafiir, daBB Gott in der
Berith sich den Juden verbunden hat. Und der Bund beruht auf
der jirat adonai (auf der Gottesfurcht). Sie ist die von Gott dem
Menschen bestimmte Haltung der Kreatur, in der der ferne Gott
zum fernen wnd (vSh) nahen Gott wird.» Diese Ansicht bezeichnet
Schoeps selbst als die jiidische «Gegenposition gegen das christliche
Dogma des Mittlers, der zwischen Geschopf und Schopfer steht»
(S. 312f.).

«Immer bleibt die Gottesfurcht eine Moglichkeit des Menschen »
(S. 313). Damit stellt Schoeps uns als Christen die Aufgabe, das
innere Verhiltnis von Gottesfurcht und christlichem Glauben neu

160



zu durchdenken. Sein Buch ist ein einhelliges Zeugnis dafiir, daf
das letzte Verstindnis des Paulus nur dem aufgeschlossen sein
kann, dem das Geheimnis Christi offenbar geworden ist. Nur von
da aus wird die letzte entscheidende Antwort gegeben werden
konnen, ob bei dem Apostel gottgegebenes Verstdndnis oder das
«MiBverstandnis» die letzte Wurzel ist fiir seinen Satz, dal Christus
des Gesetzes Ende und Ziel ist.

SABBAT UND SONNTAG

Von Axpor SzaB6, Hencida (Ungarn)

In einem in Ungarn erscheinenden Calvin-Kalender wurde der
Sonntag schon seit einigen Jahren als der siebente Tag angegeben.
Diese Auffassung hat hier eine Tradition. Ihr biblischer Grund ist
das 4. Gebot, wonach: «...der siebente Tag ist ein Ruhetag, dem
Herrn, deinem Gott, geweihtl» (Ex. 20, 10). Demgegeniiber stellt
unsere Studie auf Grund biblisch-heilsgeschichtlichen Uberlegun-
gen die Giiltigkeit des «ersten Tages der Woche» heraus. Diese
Studie erschien zuerst ungarisch?, wir aber halten es fiir niitzlich,
sie auch in deutscher Ubersetzung erscheinen zu lassen, denn sie
enthilt einige, bisher nicht genug beriicksichtigte biblische und
historische Gesichtspunkte.

Der Sabbat im Alten Testament

Die auf den Sabbat beziiglichen bedeutenden alttestamentlichen
Abschnitte konnen wir in zwei Gruppen teilen3. Die eine Gruppe
ist mit der Ruhe Gottes, die andere ist mit der Ruhe des Menschen,

1 Die Zitate sind aus der Ziircher Bibel genommen.
2 Reformdtus Egyhdz, 19569/11/Nr. 7, S. 136—139.

161



	Das "grundlegende Missverständnis" des Paulus nach jüdischer Schau : Versuch einer Würdigung des Buches von H. J. Schoeps: "Paulus. Die Theologie des Apostels im Lichte der jüdischen Religionsgeschichte"

