
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 15 (1959)

Artikel: Das "grundlegende Missverständnis" des Paulus nach jüdischer Schau
: Versuch einer Würdigung des Buches von H. J. Schoeps: "Paulus. Die
Theologie des Apostels im Lichte der jüdischen Religionsgeschichte"

Autor: Jasper, Gerhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961648

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961648
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DAS «GRUNDLEGENDE MISSVERSTÄNDNIS»

DES PAULUS NACH JÜDISCHER
SCHAU

Versuch einer Würdigung des Buches von H. J. Schoeps: «Paulus.
Die Theologie des Apostels im Lichte der jüdischen Religionsgeschichte »

Von Gebhard Jasper, Bethel/Bielefeld

Einleitung

Professor Schoeps hat uns schon manches Werk zur
Frühgeschichte der Kirche, zumal des Juden christen turns, geschenkt1.
In diesem seinem Buche über «Paulus. Die Theologie des Apostels
im Lichte der jüdischen Religionsgeschichte2» behandelt er die
brennendste Frage, die zwischen Judentum und Christentum steht,
nämlich was es um die Botschaft des Paulus sei. Mit Recht fügt
er seinem Haupttitel «Paulus» den Untertitel hinzu: «Die Theologie
des Apostels im Lichte der jüdischen Religionsgeschichte»; denn
zu allen Zeiten hat die Gestalt des Paulus die Synagoge bewegt,
und sie hat sich gezwungen gesehen, sich vornehmlich mit ihr
auseinanderzusetzen. Es sei hier nur an das Buch von Josef Klausner

erinnert: «Von Jesus zu Paulus», über das in dieser Zeitschrift
ausführlich geschrieben wurde3. Schoeps gibt uns mit seinem
Werke eine gute Bereicherung und Ergänzung zu Klausners Buch.

I. Die Grenze des «unabhängigen» Religionshistorikers

Klausner behauptet in seinem Buch, daß der christliche Theologe

nur aus einer «Erblast» (des Glaubens an Jesus Christus) zu
1 Vgl. in dem Artikel des Verfassers: «Die Judenfrage im Spiegel der

deutschsprachigen Literatur der letzten Jahre (1950—1958)» den Abschnitt
unter «Schoeps», Judaica.

2 Verlag J. C. B. Mohr (Paul Siebeck), Tübingen 1959. 324 S. Lw.,
DM 32.50.

3 Siehe den Artikel des Verfassers: «Paulus in der Schau des gegenwärtigen

Judentums. Versuch einer Würdigung des Buches von Klausner ,Von
Jesus zu Paulus'.» Judaica, 14. Jg., 1958. Heft 2, S. 6öff.

143



urteilen vermöchte, während er sich als Historiker davon frei wisse.
Doch verrät er uns, daß auch er als «Historiker» nur aus einer
«Erblast» — wenn wir es auch so nennen dürfen — zu schreiben

vermag. Denn es geht ihm sowohl in seinem Jesusbuch4 wie auch
in seinem Paulusbuch darum, «eine Vorstellung von dem Anderssein

und der Verschiedenheit von Judentum und Christentum zu
vermitteln». Und das darum, um damit als «Nebengewinn» die
Existenzberechtigung des Judentums daraus zu entwickeln. Auch
er kann eben doch nicht als «Nichtchrist» vorurteilslos über Jesus
und Paulus schreiben, sondern nur aus einem apologetischen Gegensatz

bzw. aus einer jüdischen «Antiposition» heraus.

Schoeps bringt uns wiederholt Sätze, die nach gleicher Richtung
weisen. Er empfindet es als Vorteil, «als unabhängiger Religionshistoriker

nicht durch konfessionelle Vorbelastung im Blickfeld
eingeschränkt zu sein, wie dies für viele Berufstheologen gilt, die
vom Glaubensbekenntnis ihrer Kirche her auf Paulus sehen und
dies unwillkürlich dann auch in ihn hineinsehen». Immerhin fügt
er einschränkend hinzu, daß auch er «um seine Grenze» wisse

(S. 42). Sein Ziel ist, «an die Betrachtung der Paulinischen Theologie

als unabhängiger Religionshistoriker heranzugehen, der auch
dem Judentum gerecht zu werden wünscht, aus dem Paulus
hervorgekommen ist». Auch hier räumt er ehrlicherweise ein, «daß

die religionsgeschichtliche Betrachtungsweise von außen her auch
ein Nachteil (ist), weil sie die Glaubenshaltung des Apostels nicht
selber vollziehen kann, da dies der Akt des christlichen Glaubens
selbst ist» (S. V). Das führt ihn schließlich zu dem Bekenntnis,
daß er als «Religionswissenschaftler, der den Apostel von den
besonderen Problemstellungen der jüdischen Religionsgeschichte
her verstehen will, gerade dort wird von einem Mißverständnis
sprechen müssen, wo der christliche Theologe göttliche Führung
sieht» (S. 4).

Wir gestehen Schoeps gern zu, daß es ihm wirklich als

Religionshistoriker um Gerechtigkeit nach allen Seiten hin zu tun ist.
Aber doch bleibt die bedrängende Frage, ob er wirklich zu uns
spricht «in religionsgeschichtlicher Betrachtungsweise von außen

4 Josef Klausner, «Jesus von Nazareth». The Jewish Publishing House.
Jerusalem 1952. 3. Aufl.

144



her», oder ob auch bei ihm — bei allem ehrlichen Bemühen um
eine vorurteilslose Beurteilung aller Fragen — sich die jüdische
Antiposition geltend macht. Immerhin, wir haben ihm zu danken,
daß er uns mit seinem Buche einen gewichtigen Beitrag schenkt zur
geistigen Auseinandersetzung zwischen Judentum und Christentum.

Schoeps ist der Apostel Paulus eine «wahrhaft große Gestalt»,
die bisher «keinen kongenialen Interpreten» gefunden habe. «Von
Marcion bis Karl Barth, von Augustin bis Luther, Schweitzer oder
Bultmann hat man ihn immer nur mißverstanden oder
teilverstanden.» Er führt dies zurück auf die «widersprüchliche Natur»
des Apostels, der letzthin nach seiner Herkunft und seinem

Bildungsgang «ein Produkt verschiedenen Kulturmilieus» sei (S. 1).

Man habe eben in ihm einen «Dynamiker» vor sich, den «die
Gedanken überfielen, so daß er von einer Konzeption zur nächsten

getrieben» wurde (S. 41). Immerhin glaubt er aber das Urteil
fällen zu sollen, daß die Glaubensposition des Apostels vom Judentum

her gesehen vielfach als «folgenschweres Mißverständnis zu
werten» ist (S. 314). Aber wir gewinnen eben dabei den Eindruck,
daß tatsächlich Paulus sich nur dem erschließt, der mit ihm seine

Glaubenshaltung teilt. Und dies ist nach Schoeps' eigenen Worten
eben «der Akt des christlichen Glaubens selbst» (S. 5).

II. Der Fürsprecher einer doppelten Wahrheitsgewißheit

Auf Seite 125f. lesen wir: «Die praktische Existenz der Kirche
ist das neue und das entscheidende Positivum. Der Zustand der
Juden aber blieb unverändert der gleiche — anti und post Christum
natum — .Ismael ist Isaak gleich geworden. Seit Christus haben
auch die Völker eine Erwählung —- ihre Erwählung. Oder den

Weg aus ihnen durch Christus, den Sohn, zum Vatergott. Das aber

gibt den Aufriß eines ganz neuen heilsgeschichtlichen Bildes, den
das Judentum schuldig geblieben ist.» Er spricht darum von dem
«Nebeneinander zweier Weltbünde», das ihn dann folgerichtig zur
Auffassung einer doppelten Wahrheitsgewißheit hinführt. Im
Hintergrunde steht sein Satz, den er früher einmal geprägt hat:
«Christus ist die Äonenwende für die Völkerwelt, mit Ausnahme

von Israel.» Wenn aber wirklich, so können wir einwenden, «Ismael

145



Isaak gleich geworden» ist, wieso beruht dann die Verkündigung
des Apostels auf «Mißverständnissen»? Wir müssen auch hinzufügen,

daß es uns um Christi willen verwehrt ist, uns einer doppelten
Wahrheitsgewißheit zu öffnen. Dabei bleibt deutlich, daß die

Einzigkeit Jesu nicht bewiesen, sondern nur bezeugt werden kann.
Diese Einstellung von Schoeps, die der doppelten Wahrheitsgewißheit

Raum gibt, finden wir des öfteren im Judentum, so

auch bei Buber und Rosenzweig, denen er hier folgt. Es sei nur
Bubers Äußerung kurz wiedergegeben. Buber steht vor der Einzigkeit

des jüdischen Volkes und sucht sie mit Recht ausschließlich

von der Offenbarung Gottes aus zu verstehen. Aber er kann die

Einzigkeit des jüdischen Volkes nicht sehen, ohne sich zugleich
dem Einzigkeitsbewußtsein der Kirche gegenübergestellt zu wissen.
Diese geschichtliche Tatsache bedeutet ihm ein Geheimnis Gottes.
Und er gibt dann der doppelten Wahrheitsgewißheit damit
Ausdruck: «Kein Mensch außerhalb Israels weiß um das Geheimnis
Israels. Und kein Mensch außerhalb des Christentums weiß um
das Geheimnis der Christenheit. Aber nichtwissend können sie

einander im Geheimnis anerkennen. Die Gottestore stehen offen
für alle. Der Christ braucht nicht durchs Judentum und der Jude
nicht durchs Christentum zu gehen, um zu Gott zu kommen5.»
Wenn man dann Bubers Werk zur Auseinandersetzung zwischen
dem Judentum und Christentum «Zwei Glaubensweisen6» zur
Hand nimmt, ist man bewegt, wie Buber hier diese seine Gedanken
in die Tiefe führt, während man bei Schoeps den Eindruck nicht
los wird, als würde er der von ihm beanspruchten «neutralen»
Darstellung nicht ganz gerecht. Er kann darum letztlich Paulus

nur im negativen Sinne beurteilen. Er bleibt für ihn der, der eben
«mißversteht». Ihm ist mehr als Buber verschlossen geblieben, daß

man Paulus eben nur von seinem Christuserlebnis aus überhaupt
erfassen kann.

III. Damaskus

Schoeps sucht sich ein Bild zu machen von der «Stellung des

Apostels im Urchristentum» (S. 42—84), und das führt ihn selbst-
5 Theologische Blätter 1933, Nr. 9, Spalte 266f., 274.
6 Manesse-Verlag Conzett & Huber, Zürich.

146



verständlich dazu, der Bedeutung des Damaskuserlebnisses nach
zugehen. Er meint sagen zu dürfen: «Wer verstehen will, was im
Leben des Apostels hier (bei Damaskus) geschehen ist, und welche

Folgen das Geschehnis für sein Leben gehabt hat, muß den
Realgehalt (von Schoeps im Druck hervorgehoben7) dieser Begegnung,
wie Briefe und Akta sie bezeugen, schon im vollen Umfang
voraussetzen», eben daß Damaskus «das voraussetzungslose Gnaden
wunder» sei, das das Lebensschicksal des Paulus bestimmt hat
(S. 47, 46). Darum sei die Frage: «Welche Schichten seines (des

Paulus) Wirklichkeitsbewußtseins sind durch das Berufungserlebnis
soweit anders und neu geworden, daß der ,Eiferer' für das Gesetz

zu seinem Bekämpfer werden konnte, der Jude also Christ geworden

ist?» (S. 48). Und so ergebe sich dann für den Religionshistoriker

das doppelte Problem: (1.) «Welche Bedeutung hat der Jesus,
der auf Erden wandelte und dessen Verkündigung vornehmlich
die synoptischen Evangelien uns bewahrten, für Paulus und die

paulinische Theologie? Und (2.) welchen Ort nimmt der erhöhte
Jesus im paulinischen Denken ein?» (S. 48). Er führt zu diesen

Fragen aus, daß das irdische Leben Jesu in den Bildern des Apostels

auffällig zurücktrete, zumal er nicht den Glauben Jesu,
sondern eben «nur» den Glauben an Jesus (vSh) verkündige (S. 50).
Für Paulus seien eben «Tod und Auferstehung Jesu kosmische
Ereignisse», denn «sie haben die Substanz des Kosmos völlig
verändert» (S. 51).

Dabei fügt Schoeps freilich einschränkend hinzu, daß man
Paulus nicht gnostisch mißverstehen darf, als könne man bei ihm
den irdischen und erhöhten Jesus gegeneinander stellen. Paulus
teile die Glaubensüberzeugung des gesamten Urchristentums, daß
Jesus in zwei Seinsweisen Gottes Heilshandeln verkörpere (S. 52).

Zwischen der Urgemeinde und Paulus habe sich dann freilich
ein Gegensatz erst aufgetan mit der Frage der Heidenmission:
«Bekanntlich begründete sich Paulus' runde Ablehnung jeder gesetzlichen

Anforderung an die Heiden» für die Missionspraxis auf eine

neue, grundsätzliche Stellungnahme zum mosaischen Gesetz (S. 55).
Natürlich sei mit dem Damaskuserlebnis auch gegeben, daß die

Begründung eines Apostolats bei ihm eine andere sei als wir sie
7 Im folgenden kurz «vSh» von Schoeps hervorgehoben.

147



aus Akta 1, 21f., entnehmen (S. 46f.). Das führt er auch des
weiteren aus, um dann diesen Gedankenkreis mit den Worten zu
schließen: «Der Kampfsituation des Apostels Jesu Christi verdankt
die Kirche aber das Beste und Eigentliche, was sie besitzt» (S. 84):

IV. Der Sinn der « Zwischenzeit »

Schoeps führt in dem Kapitel «Eschatologie des Paulus» (S. 85 bis
126) aus, daß für Paulus «der Messias der Endzeit bereits dagewesen»

sei, wenn auch «das Ende der Zeiten» sich noch «verzögere».
So schreibt Paulus für diese «Zwischenzeit» und deute den «Sinn
der Äonenwende der Gläubigen aus». Dabei müsse man sagen:
«Er hat das messianische Geschehen im Rahmen der jüdischen
Erwartungen gesehen, aber da es in seinen Augen anders verlief,
als diese Erwartung es vorsah, hat er diese Veränderung und ihren
Sinn völlig neu deuten müssen» (S. 85). Eine Ableitung seiner

Eschatologie aus dem Hellenismus hält Schoeps für verfehlt; denn
die eschatologische Erwartung gehöre zum ältesten Glaubensgut
Israels. Andererseits will es uns nicht einleuchten, wenn man
jüdischerseits — und auch Schoeps meint das — sagt, «daß man
die Entstehung der spezifischen Messiasgestalt in der exilischen
und nachexilischen Geschichtsperiode» so oft als «Ausdruck der
enttäuschten geschichtlichen Königserwartung» zu verstehen habe
(S. 88). Im allgemeinen gehe «die Linie der eschatologischen
Erwartung auf nichts anderes als auf die. endliche Erfüllung des

Gotteswillens und die Durchsetzung des Gott-Königtums auf der

ganzen Erde», während demgegenüber «von einer Auferstehung
der Toten, von einem Ende des Todes oder gar einem Ende der
Welt und von jenseitiger Vergeltung nicht die Rede» sei.

Überhaupt sei das messianische Reich wichtiger als die Person des

messianischen Königs (S. 89). Schoeps teilt hier die Meinung, die
wir im modernen Judentum häufig wiederfinden (Leo Baeck!).

Immerhin jedoch habe die «Menschensohn»-Vorstellung den
Charakter der Zukunftshoffnung wesentlich verändert, und in der
Apokalyptik müsse man dann einen «kosmischen Dualismus»
feststellen, eben die Entgegensetzung von hienieden und droben,

148



von diesseits und jenseits (S. 92). Auf alle Fälle gehe «die
apokalyptische Gestalt des ,Menschensohnes' über die Messiasgestalt der
alten nationalen Eschatologie hinaus, weil sie von allen
völkischpolitischen Zügen entschränkt worden ist. Der ,Menschensohn'
stammt aus der Transzendenz, sein Hervortreten aus der
Verborgenheit zeigt das Kommen der von der jetzigen Zeit total
verschiedenen jenseitigen Welt an (Präexistenz)» (S. 93). Schoeps ist
der Meinung, daß im Messiasbewußtsein Jesu beide Vorstellungen,
die Messiasgestalt des jungen David und diejenige dessen, der
«mit den Wolken des Himmels» kommt, in eins verschmolzen
(S. 93). Auch sei in der Zeit vor der Zerstörung des Tempels «für
Palästina wie für die Diaspora mit einem Dreinfluten politischer -

messianischer Strömungen und apokalyptischer eschatologischer
Erwartungen zu rechnen» (S. 93f.).

Paulus nun, der an die Äonenspekulationen der Apokalyptik
anknüpfe, unterscheide sich aber von allen (vSh) Formen der
jüdischen Erwartung schlechthin dadurch, daß sie infolge der
Auferstehung von den Toten» das Eschaton schon im Rücken» habe.
Die Zukunft bringe nur noch die Erfüllung. «Das messianische
Reich hat für Paulus schon begonnen. Der Messias-Menschensohn
ist schon da. Die Totenauferstehung ist bereits im Gange. Nur die

Verwandlung aller Kreatur aus der Vergänglichkeit in die Unver-
gänglichkeit, die endgültige Brechung der Todesmacht, Parusie
und Jüngstes Gericht stehen noch bevor.» Die Gegenwart des

Apostels gleicht dann «dem ,Zwischenzustand' und ist schon
Übergang zum olam habba» (S. 96f.). Dabei ist für Paulus seine

Eschatologie wie alle echte Eschatologie Naherwartung (S. 100).
Immerhin habe der Tod einiger Gläubigen den Apostel dann zu
der «mystischen Lehre von dem Gestorben- und Auferstandensein
in Christo» geführt (S. 104). Das habe eben auch im Gefolge, daß
die Gestalt des Messias eine «Transformation» annehme. Sie wird
«mythisiert». «Die logia treten zurück hinter die Autorität der
Tatsachen, daß Jesus auferstanden, aber das Reich noch nicht
gekommen ist» (S. 107). Immerhin räumt Schoeps ein, daß die
Geschichtlichkeit Jesu dadurch nicht aufgehoben werde. Die
Eschatologie des Apostels bleibe «geschichtsbezogen» (S. 108/109).

Schoeps meldet dann zur Eschatologie des Apostels den «jü-

149



dischen Einspruch» an (S. 119—126): «Die Juden können in
Anbetracht des wirklichen Weltzustandes.. keine Zäsur im
Geschichtsverlauf anerkennen.» Er beruft sich dabei auch auf
Aussprüche von Martin Buber und Schalom ben Chorin (S. 120). Doch
kann Schoeps nicht umhin, festzustellen, daß es doch ein «einzigartiger

Vorgang der Religionsgeschichte» sei, «daß aus einer
enttäuschten Enderwartung (daß die Parosie sich verzögerte) ein
neuer Geschichtsanfang geworden ist». Dies sei dadurch erreicht,
daß die Enttäuschung «ins Dogmatische transponiert» sei. Und
das sei nicht zuletzt die Frucht der paulinischen Theologie (S. 121).
Doch aber muß Schoeps einräumen: «Darüber kann kein Streit
bestehen, daß der reale Weltverlauf die neutestamentliche Eschatologie

ins Unrecht gesetzt» habe. Und so kann Schoeps nicht
begreifen, daß Cullmann sagen kann, daß die «ParosieVerzögerung

gar nicht das Zentrale» sei, «sondern die Auferstehung Christi»
(S. 123).

Er fragt dann zum Schluß, was denn die Christenheit wirklich
Neues habe. Und er antwortet: «Vor allen Dingen hat die Völkerwelt

im Glauben einen direkten Zugang zum olam habba, den das

Judentum ihnen nicht geben konnte oder wenigstens nicht gegeben
hat.» Und so spricht er eben von dem «Nebeneinander zweier
Weltbünde», weil er sich gezwungen sieht, im Werden der Kirche
ein göttliches Geschehen festzustellen.

V. Das Sühneleiden und die Gottessohnschaft des Messias

In dem Kapitel über die Soteriologie des Apostels (S. 127—173)
knüpft Schoeps an den Satz Kümmels an: «Jesus hat sein Leiden
vorausgesehen, aber nicht erklärt. Paulus aber mußte (vSh) das

Kreuz erklären»; und seine Erklärung sei «das Lehrfundament der
christlichen Kirche» geworden. Schoeps fügt hinzu, er müsse jedoch
deutlich erklären: «Wenn ein Jude... die Lehre des Paulus von
der Sühnekraft des messianischen Opfertodes zum ersten Male hört,
so erscheint sie ihm als das jüdischer Gedankenwelt Fernste,
Fremdeste und Widersprechendste, das man sich überhaupt
vorstellen kann, für das es weder Analogien noch auch vorbereitende

150



Gedankengänge im jüdischen Schrifttum gibt; und daß in der
Tat eine Entsühnung der Menschheit durch den Tod des im Fleisch
erschienenen Gottessohnes jüdisch unmöglich erscheint, ist schon
darum der Fall, weil die Gottesvorstellung in paulinischen Formen
aus dem Judentum herausführt» (S. 128).

Seine Aussage einschränkend gibt Schoeps aber doch zu, daß
der ganze Gedankengang des Apostels «jüdisch vorbereitet ist,
mindestens aber in legitim jüdische Elemente» zerlegt werden
kann, «deren Kombination erst aus dem Judentum herausführt»
(S. 12 8 f.

Die Bedeutung des Leidens und des stellvertretenden Sühneopfers

glaubt Schoeps so in der Leidens- und Opfertheorie des

Alten Testaments und der Rabbinen vorbereitet. «Leiden und
Züchtigungen der Israeliten werden als Ausdruck der Liebe Gottes
verstanden, der ihnen Sühnung der Sünden zuteil werden läßt»
(S. 129).

Auf die biblische Opferinstitution gehe die Vorstellung des

stellvertretenden Leidens zurück. Ebenso sei die sehr verbreitete
Vorstellung zu nennen, daß Gott sich einen Saddiq aussucht zur
Sühne für die Sünder, der als Pfand für die Schuld des Volkes
angesehen wird (S. 130). Darum habe man aus gleichem Grunde, um
die Beziehung von Jes. 53 auf Christus zu verdrängen, dem Tode
Moses Sühnekraft beigemessen (S. 131). Jedenfalls habe sich
überhaupt verhältnismäßig früh die Auffassung herausgebildet, daß
der Tod der Gerechten Versöhnung schaffe (S. 133).

Nach dem Vorgang der LXX habe Paulus den kultisch zentralen
Sühnebegriff in die ethische Welt überführt. Und so wird das blutige
Sühneopfer als ano^vxQcoçiç, als eine Loskaufung, Lösegeld bezeichnet

(Rom. 3, 24f.). «Dieses ganze Sühneopferverständnis des Paulus

wird aber über die dargelegten Zusammenhänge hinaus dominiert

durch die Tatsache, daß in der Zeit Jesu und Paulus der
Glaube und die Erwartung geläufig waren, der Messias werde bei
seinem Kommen durch Leiden die stellvertretende Sühne
übernehmen» (S. 135).

Jes. 53 als «klassischer Vorstellungstypus für stellvertretendes
Leiden und Sühnetod » bildet nach Schoeps dann die zweite Wurzel
der Soteriologie des Paulus. Er gibt zu, daß in der jüngsten For-

151



schung sogar eine vorchristliche Vorbereitung dieser Vorstellung
angenommen ist. «Jedenfalls ist es über allen Zweifeln, daß Jesus,
als er den Gang zum Tode antrat, an das Jesaj awort über den
Ebed in Jes. 53, 12 (,Unter die Übeltäter gerechnet') gedacht hat»
(Luk. 22, 37), «und sein messianisches Selbst- und Gottheitsbewußt-
sein erschließt sich aus Jes. 53, 10-11» (S. 137f.). Immerhin glaubt
Schoeps einschränkend sagen zu können, daß diese Exegese im

ganzen der jüdischen Tradition nur eine nebensächliche Rolle
gespielt habe. Und er führt schließlich Billerbecks Satz an: «Die
alte Synagoge kennt einen leidenden Messias, dem aber kein Tod
beschieden ist. Und sie kennt einen sterbenden Messias, von dem
aber kein Leiden ausgesagt wird. Das ist der Messias ben Josef»

(S. 139). Schoeps schließt diesen Gedankengang mit dem Satz:
«Die Beziehung auf den leidenden Gottesknecht trifft somit nur
auf den Messias ben David zu. Von ihm wird zwar ein Sühneleiden

ausgesagt, aber kein Opfertod. Der Messias als Versöhner, der
durch Leiden und Sterben die Sünden der Menschen sühnt, ist
im Judentum aus mancherlei Gründen nicht rezipiert worden.»
Das war eben für die Juden ein axdvôalov (1. Kor. 1, 23). «Aus

allen diesen Gründen hat die aus Jes. 53 abgeleitete Lehre vom
Leiden des Messias niemals die christliche Richtung auf einen
Sühnetod des eingeborenen Gottessohnes nehmen können, der der

ganzen Menschheit zugute käme. .Und nicht zuletzt hat der
jüdische Messias Heil und Erlösung immer nur für Israel und die
sich ihm aus der Heidenwelt Anschließenden erwartet» (S. 143f.).

Was aber Schoeps als «radikal unjüdisch» im Denken des Paulus
empfindet, ist, daß «Paulus den Messias über alles Menschenmaß
hinaus auf den Status realer Göttlichkeit erhoben» hat. Dafür
gebe es «keinerlei jüdische Ableitungsmöglichkeiten mehr». Hier
liege die Anknüpfung an «heidnische mythologische Vorstellungen»
vor (S. 153). «Wir sehen in dem «eoç&oû-Glauben — und nur in
ihm — die einzige, allerdings entscheidende heidnische Prämisse
des paulinischen Denkens» (S. 163). Und darum sei auch der

jüdische Protest darüber nur zu verständlich (S. 160ff.).

152



VI. Christus des Gesetzes Ende als das grundlegende Mißverständnis
des Paulus

Den eigentlichen Höhepunkt des Buches von Schoeps bildet
die Auseinandersetzung mit der Gesetzesauffassung des Paulus,
die «das komplizierteste Lehrstück» der Theologie des Apostels
nach ihm darstellt (S. 174). Denn er kenne nur die Alternative:
«Das Gesetz oder (vSh) der Messias» (S. 174). Hinzu käme dann
für Paulus die Frage nach dem Geltungsbereich des Gesetzes. Schon

für die jüdische Heidenmission jener Zeit sei die Frage schwierig
zu beantworten gewesen, inwieweit das Gesetz den Proselyten
aufzuerlegen sei. Die paulinische Praxis gründe dann aber in einer
«runden Ablehnung jeder Gesetzesforderung an die Heiden8». «Mit
der nationalen Entschränkung des werdenden Christentums hat
Paulus die wichtigsten Stücke des jüdischen Bundesgesetzes als

für die Gemeinde des Neuen Bundes unverbindlich erklärt» (S. 175).
«Die Aufhebung des Gesetzes » (vSh) sei für den Apostel eben ein

messianologisches Lehrstück. Und so folgere er: «Christus ist des
Gesetzes Ende» (S. 178). Dazu aber gibt es nach Schoeps keine
Parallele jüdischer Auffassungen, die das Gesetzt würdig als
«dazwischen eingekommen» (S. 181). Denn völlig unbekannt sei im
Rabbinismus die Auffassung, daß das Gesetz gegeben sei, «um
das Maß der Sünde vollzumachen», so daß das Gesetz ein «Gesetz

zum Tode» sei (S. 182). Aus allem gehe hervor: «Nicht die Meinung
der Schrift, sondern Christus ist das Apriori für seine
Gesetzesbeurteilung» (S. 183). Und darum sei auch Christus réhoçvô/aov,
eben als der Erfüller der Thora. «Das Gesetz mündet also in Christus
ein» (S. 188).

«Demgegenüber hat das Judentum stets daran festgehalten, daß
der Mensch dazu geschaffen sei, Gottes Willen zu erfüllen, so wie
er in der Thora vorliegt. Die rechte Gesetzeserfüllung setzt freilich

immer die Kreatursituation der Gottesfurcht voraus, zu der
das Tun des Gesetzes jeweils aufs neue hinführt. Diesen Begriff
der Gottesfurcht scheint aber Paulus nicht zu kennen. Die
Macht der Sünde hat die jüdischen Lehrer aber niemals im Glauben

an die Tubarkeit des Gesetzes beirren können.» Paulus keime an-
8 Angeführt als Satz von Lietzmann.

153



scheinend auch nicht die Macht der îiïlttffi, die nach jüdischem
Glauben aller Jahrhunderte «die Sünde zu zerbrechen vermag».
Demgegenüber sei für Paulus «der gekommene Messias der große
Umbruch unserer Dinge. Der Glaube an ihn hat auch die Umkehr
der einzelnen Seelen erübrigt». Wir sehen, daß hier eine völlig
andere Wertung der Sünde im Judentum vorliegt (S. 197).

Wohl kenne man auch im Judentum «die Problematik völliger
Gesetzeserfüllung. Nur hat man an der Tubarkeit des Gesetzes

nie gezweifelt und hat nicht erlaubt, daß sein Heilscharakter
angetastet wurde». Die Gesetze seien «ein Zeichen der Liebe Gottes

zu Israel». Und darum werde auch die Thora das «Joch zum
Himmelreich» (S. 204f.). Ja, «wenn Gott ein neues Gesetz für Israel
gibt, so fügt er ihm Heiligkeit zu» (S. 205).

Diese Vorstellungen im Judentum haben nach Schoeps auch
die Ausprägung eines Erbsünde-Dogmas verhindert. «Weil die
Kinder Israels resp. der Same Abrahams zum Thoraempfang
ausgewählt wurden, sind sie vom Sachverhalt der Erbsünde befreit
worden.» Die Thora besitze Israel eben als Schutz und Heilmittel
gegen die Macht des bösen Triebes (S. 205).

Weil aber Paulus Schoeps zufolge den jüdischen Glauben an die
Macht der Umkehr nicht kennt, versteht er gar nicht, daß die

Frage nach der Gesetzeserfüllung letzten Endes ganz unwichtig
ist. «Denn ob es erfüllt wird oder nicht, schon die Intension auf
Erfüllung verbindet mit Gott, weil durch sie die Bejahung der
Bundestatsache geschieht, die noch vor (vSh) dem Gesetze steht.»
Und darum ist die Rechtfertigungslehre des Apostels vom rabbini-
schen Gesetzesverständnis her geurteilt «ein zu Unrecht aus der
übergeordneten Heiligungsbedeutung herausgelöster Teilaspekt des

Gesetzes» (S. 206). Darum spricht Schoeps auch von einer fälschlichen

«Ethisierung der Thora und legitimistischen Vereinseitigung»

sowie auch einer fälschlichen Spiritualisierung des Gesetzes

(z. B. Beschneidung des Herzens) (S. 208). Alles in allem gelte
für das Judentum: «Wer das Gesetz für eine transitorische Größe

erklärte, hatte keinen Anteil mehr am jüdischen Erbe» (S. 210).

Folgerichtig konnte darum das Judentum auch die Frage : Glaube
oder (vSh) Werke gar nicht stellen. Diese Gegenüberstellung, Glaube
oder Gesetz, ist eben eine falsch gestellte Frage (S. 217). Und «das

154



Leben ist für Paulus eine Vorausgabe des Heiligen Geistes und
damit wirkliche Lebenserneuerung» (S. 218). So sagt Schoeps

richtig. Aber gerade «das neue Heilsprinzip der seinsmäßigen
Verknüpfung des Glaubens mit dem erhöhten Christus sowie die
Umkehrung, daß Christus durch den Geist im Christen lebt, ist ein
aus dem jüdischen Schrifttum nicht belegbarer Lehrsatz» (S. 220).
«Das In-Christo-Sein durch den Rechtfertigungsglauben (ist)
offensichtlich das (vSh) christliche Korrelat jüdischer Erwählung»
(S. 224). Und damit stehe man vor dem «grundlegenden paulini-
schen Mißverständnis» (S. 224—230). Er verkenne eben «die Berith-
Tatsache als Grundlage aller gesetzlichen Erfüllung» (S. 225).
Bund und Gesetz aber stehen nach Schoeps im klaren Verhältnis:
«Als ,theopolitischer Vorgang' ist die Sinai-Berith ein
,sakralrechtlicher Gegenseitigkeitsakt', bei dem beide Partner als

Gleichberechtigte auf eine (vSh) Plattform treten und sich gegenseitig
anerkennen» (Dtn. 26, 17f.) (S. 226). Das Gesetz ist eben
«Konstitutionsakte des Bundes, das als Erweis des erwählungsgnädigen
Gottes dem Menschen, der es hält, Heiligung erwirbt.» «Es besteht
ein echtes Vertragsverhältnis..., das unlöslich und unkündbar
ist» (S. 228). Demgegenüber verstehe Paulus die ôiaêrjxrj als

einseitige Willenserklärung oder Rechtsordnung Gottes» (S. 229).
Noch einmal: Das verhängnisvolle Grundmißverständnis der pau-
linischen Rechtfertigungstheologie sieht Schoeps darin, «daß er
Bund und Gesetz auseinanderreißt und Christus als des Gesetzes

Ende an dessen Stelle treten läßt» (S. 230).

VII. Die gegensätzliche Konzeption der Heilsgeschichte Gottes mit der
Menschheit

«Der Apostel Paulus ist um seiner Heilsnaherwartung willen
der Heidenmissionar xarêCoxijv geworden.» Recht eigentlich ein

«Repräsentant für den Erwartungsuniversalismus seiner Zeit»
(S. 231), sagt Schoeps und fährt fort im Blick auf Rom. 9-11:
«Die christliche Konzeption der Heilsgeschichte als Geschichte des
Handels Gottes mit den Menschen; das Heilswerk des Messias für
die Völker; Schicksal und Zukunft des einen (vSh) Volkes; das
sind die Fragen, um deren Lösung der Apostel sich müht» (S. 232).

155



Schoeps sieht in der Auseinandersetzung mit dieser « christlichen
Konzeption» sich genötigt, auf die Struktur der damaligen
Missionspropaganda einzugehen, «wie sie sich aus der Mittelstellung
des Judentums zwischen Nation und Religionsgemeinde» ergeben
hat. Er führt aus, daß im allgemeinen man die Heiden gar nicht zu

Volljuden habe machen wollen, sondern vielmehr zu Noachiden
oder Gottesfürchtigen, die sich dann als eigener Stand den
jüdischen Gemeinden anschließen sollten (S. 238). Es wurde auch davon
gesprochen, weil Abraham «Vater und Vorbild aller Proselyten»
sei, daß somit auch die Proselyten als «geistlicher Same
Abrahams» völlige Gleichberechtigung besaßen (S. 241). «Für Paulus

war mit dem Erscheinen des Messias die Missionsaufgabe erst
recht gestellt. Sein ganzes Geschichtsbewußtsein wird von ihr
formiert. Überhaupt läßt sich sein ganzes Geschichtsbild nur von
der Missionsaufgabe xafföXr)vyf)V her verstehen.» Schoeps erinnert
dabei an Harnacks Satz: «Der Auferstandene ist der Missionsbefehl»

(S. 242f.). «Paradoxerweise», fügt dann Schoeps hinzu,
trete dann für Paulus auch die «Notwendigkeit einer Judenmission»
hinzu, «da ja die Juden den Messias und mithin die angebrochene
Endzeit nicht anerkennen wollen» (S. 244).

Bei dieser Auseinandersetzung war natürlich das Alte Testament

das «prophetische Beweisinstrument» von besonderer
Wichtigkeit, wobei Schoeps bemerkt, daß der Apostel «vor keiner
Gewaltsamkeit der Lösung» zurückschrecke, während er von den
Juden sage, daß sie die alttestamentlichen Texte «unter der Decke»
läsen. Man könne das Alte Testament nur vom nvev/ua des kyrios
her verstehen (2. Kor. 3, 13-17) (S. 245). So werde Paulus zu einer
besonderen «messianischen Äonentheologie» geführt, eben zu einer
«typologischen Betrachtungsart» (S. 246). Damit habe der Apostel
die lange Reihe kirchlicher Schriftsteller eröffnet, die dem jüdischen
Volk seine Auserwählungsgüter und Verheißungen bestritten durch
die typologisch-allegorische Exegese und sie auf die Christen
übertragen als das neue Israel Gottes, das an Stelle des alten Gottesvolkes

getreten sei (S. 247). Und Schoeps sagt, Rom. 9—11 stelle
so auch «den Versuch des Apostels dar, das Schicksal Israels mit
prophetisch-apokalyptischen Denkkategorien bis in das Handeln
Gottes zu verfolgen» (S. 250). Er hebt hervor, daß «Paulus ein

156



eschatologisches Israel der Verheißung vom empirischen historischen

Israel» abspalte (S. 251). Und «das Problem der Parusie-

verzögerung» findet in dem noch nicht besiegten Unglauben Israels
seine letzte und eigentliche Erklärung» (S. 257). Dabei ist eben

«zu Lasten des jüdischen Volkes eine recht willkürliche Typologi-
sierung der Geschichte Israels auf die werdende Kirche hin erfolgt»
(S. 258). Mit allem aber wolle der Apostel seine vorgefaßte Meinung
beweisen, «daß Christus als das Wort des Glaubens an die Stelle
des Thorawortes getreten» sei (S. 264).

Dabei gibt Sclioeps zu, daß «es eine ganz andere Frage» sei,
«ob Israel der Tatsache, daß ein Bundesgott der Gott der Menschheit

ist, auch gebührend Rechnung getragen hat» (S. 265).

Verteidigend sagt er dazu, daß «vom Proselytismus abgesehen das

Judentum zu allen Zeiten den Glauben an die eine (vSh) Menschheit

festgehalten hat und das Gebot der Nächstenliebe (Lev. 19, 18)

mit der Schöpfungslehre zusammen gesehen hat» (S. 267). Und
man habe schließlich im Judentum (er beruft sich auf Formenstecher)

«das Christentum als eine transitorische Mission Israels
an die Menschheit angesehen, weil Israel, um der göttlichen
Aufgabe zu genügen, selber seinen Stammescharakter rein halten müsse,
aber es zuließ, daß das Christentum die wesentlichsten Elemente
seiner Botschaft an die Welt vermittelte, um so die ganze Menschheit

für Israel und sein Gesetz zu gewinnen». An die Stelle der
Juden und Heiden trete die «Kirche aus Jüdischem für die Heiden».
(Solche Gedanken sprach als erster Maimonides aus!) Damit wird
also die Kirche zur jüdischen Weltmission erklärt, da diese nicht
direkt erfolgen könne, da das Judentum die «Religion des absoluten
Geistes» sei (S. 270). Demgegenüber ist nach Schoeps die
heilsgeschichtliche Konzeption des Paulus «ein subjektiver Urteilsschluß
und ein objektiver Irrtum» (S. 273).

VIII. Gottesfurcht im Judentum und christlicher Glaube

Zum Abschluß seines Buches behandelt Schoeps «die Gesetzeskritik

des Paulus» als ein «innerjüdisches Problem» (S. 299—314).
Die von ihm gestellte Frage lautet: «Welche Funktion Paulus

157



innerhalb der jüdischen Religionsgeschichte hätte haben können,
wenn er geblieben wäre» (S. 299). Ins Jüdische übertragen würde
nach Schoeps die Problemstellung des Paulus lauten: «Wenn das
Gesetz hier und heute nicht zur Gänze erfüllt erscheint, weist das

nicht vielleicht darauf hin, daß sich der Wille Gottes gar nicht im
Gesetz erschöpft? Kann Erfüllung des Gesetzes Moses im
Wortverstand mit der Befolgung des göttlichen Willens überhaupt
bruchlos in eins gesetzt werden?» (S. 299).

Diese Frage geht nach Schoeps dann darauf hinaus: «Ob dem
Tun des Gesetzes nicht eine Haltung des Glaubens vorausgehen
müsse, nicht des paulinischen Glaubens an einen erschienenen
Messias, sondern des Glaubens an den Gott vom Sinai, ehe Gehorsam

gegen seine Willenskundgebungen möglich wird.»
Schoeps gibt die Antwort, daß diese «Haltung des Glaubens»

in biblischer Zeit «Gottesfurcht» genannt sei. «Als selbstverständlicher

Besitz des Juden war sie das Gesetz vor (vSh) den Gesetzen,
das nicht ausdrücklich reflektiert zu werden brauchte» (S. 300).
Immerhin «läßt sich erst in unserer Zeit erkennen, daß Saulus
Paulus aus einer Grenzsituation, wie sie erst heute wiedergekehrt ist,
eine entscheidende Frage gestellt hat, die ihm die Tradition schuldig
geblieben ist.» Die von Paulus gegebene Antwort führe freilich
«unweigerlich aus dem Judentum heraus» (S. 300).

Wenn nun auch das Judentum «aus seiner heilsgeschichtlichen
Einsicht die messianologische Entwertung des Gesetzes» ablehnen
müsse, so weise jedoch gerade die Abwehr paulinischer Gedankengänge

auf die fundamentale Einsicht hin, «daß das Gesetz als

Weisung (vSh) kein Sachding werden darf, weil es auf dem Boden
der Bundesbeziehung ruht. Gerade als Weisung ist das Gesetz
keine nur statische, sondern auch eine eschatologische Größe, weil
es über sich hinausweist: auf die Vollendung des Bundes in der
Zeit, da Gott seinen Messias kommen läßt» (S. 301). Denn die
Tendenz des Gesetzes gehe auf Verwirklichung, die freilich in diesem
Äon nicht erreicht wird. Darum gerade bleibe auch die messiani-
sche Erwartung bestehen, die damit auch die Resignation verbiete,
denn letztlich gelte: «Das Gesetz macht den Menschen wirklich
nicht gerecht, sondern nur Gott, der Herr des Bundes und der
Stifter des Verfassungsgesetzes» (S. 302). Die sich im Talmud an-

158



bahnende Entwicklung habe aber bald zu einer falschen Ortho-
praxie geführt, die an dem wahren Verständnis des Symbolwertes
des Gesetzes vorbeiführe. Darum weist Schoeps auf Buber hin,
der «zwischen Offenbarung und Gesetz das Verhältnis von Siegel
und Abdruck» gesehen habe (S. 303). So sei «die jüdische Antwort
der Glaube Israels an Gott als den Schöpfer der Welt, den Offenbarer

der Thora, den Erlöser Israels wie der ganzen Menschheit,
.die Basis für die Werke des Gesetzes. Dieser Glaube steht vor

(vSh) dem Tun der Gesetze... Denn die Offenbarung steht vor
dem Gesetz. Sie ist (vSh) nicht das Gesetz selbst. Erst wenn die

Offenbarung geglaubt wird, das heißt jüdisch, wenn der Mensch
die Haltung der Gottesfurcht einnimmt, kann das Gesetz im Glauben

getan werden. Dann verliert die Frage nach der Realisierbarkeit
des Gesetzes auch ihren Stachel» (S. 303f.).

Die Gottesfurcht charakterisiert nun Schoeps mit den Worten
Rabbi Chaninas : «Alles ist in den Händen des Himmels, ausgenommen

die Gottesfurcht.» Und so wird für Schoeps «die Gottesfurcht
die (vSh) Tat des Menschen schlechthin, die dem Tun des Gesetzes

vorgeordnet ist, zu der freilich das Tun des Gesetzes hinführen
kann» (S. 305). Das Bewußtsein des Menschen, daß er als Gottes
Ebenbild geschaffen wurde, «daß der Mensch sich selbst versteht
als Kreatura gegenüber dem Kreator, ist wesenhaft für die Gottesfurcht»

(S. 306).
Als Christen müssen wir demgegenüber zur Charakterisierung

des Wesens unseres Glaubens feststellen, daß für uns nicht
erstentscheidend der Glaube ist, sondern die Gnade Gottes, die uns
den Glauben schenkt, daß wir somit nicht an unseren Glauben
glauben. Müßte das nicht in gleicher Weise von der Gottesfurcht
gelten

Schoeps sieht tatsächlich die Gefahr «der Anthropologisierung
der religiösen Phänomene» (S. 305f.). Und er redet auch von der
Gefahr des Abgleitens in eine natürliche Theologie (S. 307). Er
beruft sich dann auf Maimonides' Satz: «Der letzte Zweck des

Gesetzes hinsichtlich aller Gebiete wie aller Verkündigungen und
Erzählungen, die sie enthalten, ist tatsächlich nur ein einziger:
die Gottesfurcht» (S. 308). Und Schoeps sucht den Sinn dieses
Satzes mit den Worten zu erfassen: «Gottesfurcht wird hier für

159



Maimonides zur menschlichen Reaktion auf die Begegnung mit
dem Heiligen als fascinosum und Tremendum» (S. 308f.). Und er
fügt dann noch den Gedanken von Albo hinzu: «Daß Gott dem
Menschen diese schwere Aufgabe, zur rechten Gottesfurcht zu
gelangen, dadurch erleichtert hat, daß er ihm die Beobachtung
der göttlichen Satzungen und Gebote befohlen hat», denn «das

Tun der Gesetze führt nämlich von selber hin zur Gottesfurcht
als ,der Weisheit Anfang'» (S. 310).

Demgegenüber ist für Schoeps «der christliche Glaube keine
menschliche Seinsweise, die aus der Erfahrung des Gegenüber von
Kreatura und Kreator gewonnen wird, sondern ein durch die
christliche Offenbarung im Menschen möglich gewordenes opus
operatum... Er ist stets ein durch Christus möglich gewordenes
imputation spiritus sancti. Christlichen Glauben als eine
Wahlmöglichkeit des Menschen gibt es nicht» (S. 311).

Können wir nun einstimmen, wenn Schoeps sagt: «Aber genau
dies ist die Gottesfurcht, die den (vSh) Platz im Judentum einnimmt,
den der Glaube in der christlichen Kirche hat?»

Einen Unterschied hebt Schoeps selbst hervor. Für ihn ist die
Gottesfurcht eine «Seinsmöglichkeit» des Menschen. «In der Freiheit

seiner Wahl. Dies ist letztlich deshalb möglich, weil für
den jüdischen Glauben die Gottesebenbildlichkeit des Menschen

entgegen dem christlichen Dogma auch in der Verdunkelung durch
die Sünde noch bestehen bleibt als die Möglichkeit des Menschen,
sich von seinem Ursprung her als Geschöpf und den Ursprung der
Welt als Schöpfer zu verstehen.» «Das Gesetz bindet nicht
den Juden an Gott, sondern ist Ausdruck dafür, daß Gott in der
Berith sich den Juden verbunden hat. Und der Bund beruht auf
der jirat adonai (auf der Gottesfurcht). Sie ist die von Gott dem
Menschen bestimmte Haltung der Kreatur, in der der ferne Gott
zum fernen und (vSh) nahen Gott wird.» Diese Ansicht bezeichnet
Schoeps selbst als die jüdische «Gegenposition gegen das christliche
Dogma des Mittlers, der zwischen Geschöpf und Schöpfer steht»
(S. 312f.).

«Immer bleibt die Gottesfurcht eine Möglichkeit des Menschen»

(S. 313). Damit stellt Schoeps uns als Christen die Aufgabe, das
innere Verhältnis von Gottesfurcht und christlichem Glauben neu

160



zu durchdenken. Sein Buch ist ein einhelliges Zeugnis dafür, daß
das letzte Verständnis des Paulus nur dem aufgeschlossen sein

kann, dem das Geheimnis Christi offenbar geworden ist. Nur von
da aus wird die letzte entscheidende Antwort gegeben werden
können, ob bei dem Apostel gottgegebenes Verständnis oder das

«Mißverständnis» die letzte Wurzel ist für seinen Satz, daß Christus
des Gesetzes Ende und Ziel ist.

SABBAT UND SONNTAG

Von Andob Szabö, Hencida (Ungarn)

In einem in Ungarn erscheinenden Calvin-Kalender wurde der
Sonntag schon seit einigen Jahren als der siebente Tag angegeben.
Diese Auffassung hat hier eine Tradition. Ihr biblischer Grund ist
das 4. Gebot, wonach : «... der siebente Tag ist ein Ruhetag, dem
Herrn, deinem Gott, geweiht1» (Ex. 20, 10). Demgegenüber stellt
unsere Studie auf Grund biblisch-heilsgeschichtlichen Überlegungen

die Gültigkeit des «ersten Tages der Woche» heraus. Diese
Studie erschien zuerst ungarisch2, wir aber halten es für nützlich,
sie auch in deutscher Übersetzung erscheinen zu lassen, denn sie

enthält einige, bisher nicht genug berücksichtigte biblische und
historische Gesichtspunkte.

Der Sabbat im Alten Testament

Die auf den Sabbat bezüglichen bedeutenden alttestamentlichen
Abschnitte können wir in zwei Gruppen teilen3. Die eine Gruppe
ist mit der Ruhe Gottes, die andere ist mit der Ruhe des Menschen,

1 Die Zitate sind aus der Zürcher Bibel genommen.
2 Reformdtus Egyhâz, 1959/11/Nr. 7, S. 136—139.

161


	Das "grundlegende Missverständnis" des Paulus nach jüdischer Schau : Versuch einer Würdigung des Buches von H. J. Schoeps: "Paulus. Die Theologie des Apostels im Lichte der jüdischen Religionsgeschichte"

